
B. Analogische Rationalität

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Das Koordinatensystem im hermetischen Kosmogramm

Manuel Bachmann

Jene Sektoren der abendländischen Geistesgeschichte, die als occult 
Sciences, >Geheimwissenschaften< oder (wie im folgenden) als >Her- 
metil« bezeichnet werden, markieren Brachland der philosophischen 
Forschung. Angesichts der Vielfalt und Wirkungsmacht der Herme­
tik muß dieser Befund erstaunen. Hermetisch sind nicht nur diejeni­
gen Wissenschaften, die sich wie die Alchemie auf Hermes Trismegi- 
stos berufen, den legendären Stifter vermeintlich altägyptischer 
Geheimlehren. Auch Strömungen wie Gnosis, Neuplatonismus und 
Neupythagoräismus, Kabbalistik, Pansophie, Theosophie sind ein­
zubeziehen. Indem sie allesamt Äste der Naturmystik1 repräsentie­
ren, besitzen sie typische Ähnlichkeiten. Bei genauerer Beobachtung 
dieser Tradition muß man allerdings eingestehen, daß einem hier 
eine ziemlich schillernde Ideenmasse entgegenquillt. Es erscheint 
durchaus angemessen, auf das »Gemenge«1 2 der hermetischen Lehren 
hinzuweisen, auf den »Wildwuchs an diffusen Konzepten«3, der die 
modernen Deuter, wie Alexander Roob feststellt, immer wieder zu 
vereinfachenden Maßnahmen herausfordert.

Gleichwohl - oder vielleicht als eine solche vereinfachende 
Maßnahme - wird in der jüngeren Forschung der Versuch unternom­
men, die Hermetik einheitlich als eine eigentümliche Denkform zu 
charakterisieren, ein Ansatz, der mitten in der Theorie der Rationa­
litätstypen steht. Die ausgefeilteste Theorie zum Problem hermeti­
scher Rationalität stammt von Brian Vickers, einem englischen Re­
naissance-Forscher und Shakespeare-Herausgeber, der die von ihm 
sogenannten occult Sciences den experimental Sciences frontal ent­

1 Eingebürgerte Bezeichnung seit A. Faivre / R. Ch. Zimmermann (Hrsg.): Epochen der 
Naturmystik. Hermetische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979.
2 T. Zielinski: Hermes und die Hermetik, in: Archiv für Religionswissenschaft, Bd. 8 
(1905), S. 25-60, bes. S. 32.
3 A. Roob: Alchemie und Mystik. Das hermetische Museum, Köln 1996, S. 11.

Rationalitätstypen A- 185

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

gegenstellt und sie als Pseudowissenschaft einstuft.4 Auf einer 
schlagfertigen These ruht dieses ahistorische Werturteil, das als eine 
neutrale wissenschaftshistorische Typologisierung auftreten möchte: 
Hermetisches Denken arbeite mit einem starren Gitter (grid) von 
Metaphern und naiven Analogien, das, der Welt einmal übergestülpt, 
irrational und ohne wissenschaftlichen Erkenntnisgewinn dastehe. 
Eine solche Abfertigung der Hermetik mißversteht insbesondere das 
>Analogie-Denken<, wie es von Gloy zum Gegenstand struktureller 
Untersuchungen gemacht und als eigene Form der Erkenntnis auch 
in gegenwärtigen Wissenschaften wie der fraktalen Geometrie 
identifziert wird.5 Daß Vickers niemals direkt widersprochen wurde, 
ist denn auch ein Versäumnis, das hier nachgeholt werden soll. Gegen 
ihn sei ins Feld geführt, daß das >Gitter< der Analogien im hermeti­
schen Universum nicht irreduzibel vorgegeben ist, sondern auf 
einem rationalen Konstruktionsprinzip beruht.

Um dieses Prinzip freizulegen, wird eine Analyse des Koordina­
tensystems hermetischer Kosmogramme anstehen. Es gibt keinen 
anderen Strang der Wissenschaftsgeschichte, der in vergleichbarem 
Ausmaß und mit ähnlichem Reiz seine Lehrsätze nicht nur dem Ver­
stand darbietet, sondern auch dem Auge, und zwar bevorzugt in 
Form einer symbolischem Gesamtansicht des Universums, einer 
Karte der hermetischen Kosmologie. Wie wichtig für ein Verständnis 
der Hermetik deren Kosmogramme sind, erahnt man, wenn man die 
Sammlung von Simeon Kahn Heninger zur Hand nimmt.6 Von Be­
deutung ist dabei, daß etliche dieser Kosmogramme ein ganz be­
stimmtes Koordinatensystem aufweisen, das einen Einblick in eine 
fundamentale Ordnungsstruktur hermetischen Denkens gewährt 
und dessen rationale Erkenntnisleistung diejenige der exakten Wis­
senschaften in einem entscheidenden Punkt sogar überbietet.

4 Vgl. B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: I. Merkel / A. G. Debus 
(Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early 
Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292.
5 Vgl. K. Gloy: Kalkulierte Absurdität im vorliegenden Band.
6 S. K. Heninger, Jr.: The Cosmographical Glass. Renaissance Diagrams of the Universe, 
San Marino 1977.

186 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

1. Die Hermetik als pseudowissenschaftlicher Rationalitätstyp

Interessant an Vickers' Theorie ist zweifellos die entschiedene Ent­
gegensetzung von okkulten Wissenschaften und mathematischen 
Experimentalwissenschaften. Interessant ist sie, weil sie ein bislang 
kaum erhelltes Phänomen der Wissenschaftsgeschichte erklären 
könnte. Spätestens seit der anbrechenden Neuzeit nehmen die ver­
schiedenen Strömungen der Hermetik eine auffällige Gemeinsam­
keit an, hinsichtlich derer sie sich wesentlich von den mathemati­
schen Experimentalwissenschaften unterscheiden. Im Gegensatz zu 
diesen entwickeln die hermetischen Wissenschaften Theorien, die 
zwischen Natur und Geist, Mensch und Universum, Naturwissen­
schaft und Imagination keine kategorialen Grenzen ziehen. Metho­
dologisch ausgedrückt: Die hermetischen Wissenschaftsdisziplinen 
überlagern sich, so daß im Idealfall die Probleme in einer Disziplin 
auch in einer anderen behandelt werden können. Der Begründer der 
modernen Physik, Isaac Newton, war durch und durch Hermetiker, 
wenn er zeitlebens versuchte, im Labor mittels experimenteller Al­
chemie theologische Probleme zu lösen.7 Die gegenwärtige Physik, 
nicht weniger die gegenwärtige Theologie stünde einem solchen 
Wissenschaftsprogramm ratlos gegenüber. Das Beispiel Newtons 
zeigt unübertrefflich, daß die hermetische Sprache alle Grenzen zwi­
schen den Disziplinen überspringt, ja diese untereinander geradezu 
>kurzschließt<, insbesondere alle Formen empirisch ausgerichteter 
Naturforschung mit metaphysischen Symbolsystemen.

Ein solcher Kurzschluß der Disziplinen hat ontologische 
Gründe. So verschieden hermetische Disziplinen sind - denken wir 
nur einmal an Astrologie und Alchemie -, sie spielen ineinander, weil 
sie denselben Gegenstand untersuchen, namentlich einen einzigen 
universalen Wirkzusammenhang, der sich unter verschiedensten 
Aspekten untersuchen läßt. Es ist diesbezüglich vielsagend, daß die 
Alchemie, die den Wirkzusammenhang der Gestirne in den irdischen 
Stoffen untersucht, seit Daniel de Mornay (12. Jahrhundert) als 
astronomia [bzw. astrologia] inferior (>untere Astrologie<) bezeich­
net wurde. Obwohl im Besitz desselben Gegenstandes, sind dagegen 
das Verfahren der Alchemie, die sich mit einem nicht-mathemati- 

7 Siehe B. J. T. Dobbs: Alchemische Kosmogonie und arianische Theologie bei Isaac 
Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der europäischen Kultur- und Wissen­
schaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbütteler Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.

Rationalitätstypen A- 187

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

sehen Symbolismus um Umwandlungsprozesse bemüht, und das 
Verfahren der Astrologie, die Zeitqualitäten mathematisch be­
stimmt, ziemlich verschieden.

Aus dem Kurzschließen der Disziplinen resultiert der Univer- 
salismus hermetischer Symbolsysteme, der die Einheit der Natur 
trotz der Fülle der Zeichen, trotz der Divergenz der Methoden 
verbürgt. Deshalb darf es nicht erstaunen, daß der hermetische Dis­
ziplinenkurzschluß - nachdem er der etablierten Naturwissenschaft 
definitiv verlustig gegangen war - auf diese gleichwohl immer wie­
der einen gewissen Reiz ausübte. Wenn beispielsweise der Physiker 
Wolfgang Pauli zur Bearbeitung quantenphysikalischer Probleme 
sich intensiv mit Alchemie auseinandersetzte, so suchte er nach einer 
Einheitssprache, die Physis und Psyche, Außen- und Innenwelt ver­
bindet.8 Wichtig schien ihm der Rückgriff auf die Alchemie, weil sie 
noch über Symbole »mit einer gleichzeitig religiösen und naturwis­
senschaftlichen Funktion«9 verfügte. Eine solche, zwei völlig ver­
schiedene Realitätsebenen ineinandersetzende Einheitssprache ist 
für die heutige Schulphysik nicht mehr verständlich, was im 
Rückblick auf Newton heißt, daß letzterer ihre historischen Wurzeln 
abhanden gekommen sind. Da die untereinander kurzgeschlossenen 
Disziplinen der Hermetik im Fortgang der abendländischen Wissen­
schaftsentwicklung seitens der >exoterischen< Wissenschaften zuneh­
mend auf Unverständnis stießen, wurden sie als >hermetisch< im Sin­
ne des umgangssprachlichen Wortgebrauchs empfunden: als dem 
rationalen Denken unerschließbar, nach außen verschlossen. Die 
Hermetik ist also das Resultat eines Sedimentierungsprozesses - sie 
ist aus dem exoterischen Diskurs Ausgeschiedenes und Abgelagertes.

Um diesen Sedimentierungsprozeß zu erklären, liegt es nahe, 
die Hermetik als eine eigene Denkform von der Rationalität der eta­
blierten Wissenschaft auszugrenzen. Daß die Hermetik für die spät­
neuzeitliche Wissenschaft zunehmend aus dem Blickfeld geriet, fän­
de dann seinen Grund in der Aufspaltung des wissenschaftlichen 

8 Vgl. Th. Abt: Archetypische Träume zur Beziehung zwischen Psyche und Materie, in: 
H. Atmanspacher / H. Primas / E. Wertenschlag-Birkhäuser (Hrsg.): Der Pauli-Jung- 
Dialog und seine Bedeutung für die moderne Wissenschaft, Berlin, Heidelberg, New 
York 1995, S. 115.
9 W. Pauli: Der Einfluß archetypischer Vorstellungen auf die Bildung naturwissen­
schaftlicher Theorien bei Kepler (Autoreferat eines Vortrags), wiederabgedruckt in: 
H. Atmanspacher / H. Primas / E. Wertenschlag-Birkhäuser (Hrsg.): Der Pauli-Jung- 
Dialog und seine Bedeutung für die moderne Wissenschaft, a.a.O., S. 300.

188 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Denkens in zwei verschiedene Rationalitätstypen, die beide jeweils 
einer anderen Logik folgten. So müßte der exakten Wissenschaft die 
Hermetik als überholte Pseudowissenschaft erscheinen, umgekehrt 
der Hermetik die exakte Wissenschaft als Irrläufer.

Tatsächlich folgt die neueste Forschung diesem Erklärungs­
modell, angestoßen durch die fundamentalen Untersuchungen Fou­
caults zu bestimmten Rationalitätstypen der Wissenschaftsgeschich­
te10 11. Nicht nur Vickers spricht in bezug auf die Hermetik von einem 
eigenen Rationalitätstyp, auch Antoine Faivre geht davon aus, daß 
die Hermetik eine eigene Denkform ausgebildet habe. Hierbei bedeu­
tet >Denkform< weniger einen typologischen Terminus für logische 
Strukturen als vielmehr einen morphologischen Terminus für die 
vielfältigen Erscheinungsweisen einer bestimmten Geisteshaltung. 
Erkennbar sei die hermetische Denkform an sechs Merkmalen: er­
stens den Entsprechungen, in denen die Prinzipien der Wider­
spruchsfreiheit und des ausgeschlossenen Dritten von denen des ein­
geschlossenen Dritten und der Synchronizität überlagert werden; 
zweitens der lebendigen, organologisch zu lesenden Natur, die, von 
Antipathien und Sympathien durchwoben, von einem göttlichen 
Licht beseelt wird; drittens der Imagination und Meditation (Einbil­
dungskraft und Vermittlungen), das heißt dem Vermögen, eine ko­
gnitive und visionäre Verbindung zu einer Zwischenwelt (mundus 
imaginalis) zu knüpfen; viertens der Erfahrung der Transmutation, 
die dem Hermetiker eine innere Metamorphose verschafft; fünftens 
der Praxis der Konkordanz, die Ende des 15. Jahrhunderts aufkommt 
und die weitverzweigten Äste aller hermetischen Strömungen wie­
der zu einem einzigen Stamm, zu einer philosophia perennis, zu­
sammenbinden möchte. Als letztes Merkmal nennt Faivre die Trans­
mission oder Initiation, die nicht bloß die Übertragung einer 
Geheimlehre vom Meister auf den Schüler durch Einweihung meint, 
sondern ebenso die Legitimation der Lehre durch eine durchgängige 
Traditionslinie, deren Authentizität nicht bezweifelt werden kann. 
Genannte Merkmale zeichneten die abendländische Hermetik aus, 
was nicht bedeute, daß die hierdurch bestimmte Denkform nicht ge­
meinsame »Referenzen« mit anderen Denkformen habe, allen voran 
mit der »mystischen«11.

10 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, 
aus dem Französischen von U. Koppen, 8. Aufl. Frankfurt a. M. 1989, S. 46-58.
11 A. Faivre: Esoterik, ins Deutsche übersetzt von P. Schmidt, Braunschweig 1996, S. 31.

Rationalitätstypen A- 189

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Vickers geht kühner vor. Während Faivre über die Gemeinsam­
keiten gerade auf die Vielfalt, die Uneinheitlichkeit der Hermetik 
aufmerksam macht und Raum für die historische Entwicklung läßt, 
identifiziert Vickers die Hermetik als einen monolithischen, homo­
genen Rationalitätstyp, der unveränderlich über die Zeiten hinweg 
in allen hermetischen Systemen vorliege und sich in folgenden 
Zügen dokumentiere:

(1.) in einem sich durchhaltenden Ideenarsenal. - Wenn man 
die über Jahrtausende ausgespannte Reihe hermetischer Systeme 
überblickt, angefangen von der Astrologie eines Ptolemaios über die 
hermetischen Schriften der Spätantike, Cornelius Agrippa, Hildegard 
von Bingen bis Robert Fludd und Athanasius Kircher, dann erkennt 
man eine augenfällige Kontinuität derselben Ideen. Es ist geradezu 
das Hauptmerkmal der hermetischen Tradition, statisch zu verhar­
ren, mit einem grundsätzlichen Widerstand gegen jegliche Revision 
ihrer Ideen.

(2.) in einem Hang zum Synkretismus, der das Heterogenste zu 
einem wiederkehrenden Theoriemuster amalgamiert. - Seit ihren 
Anfängen in der Antike vermochte die Hermetik ohne größere Pro­
bleme die verschiedensten Strömungen - beispielsweise Christen­
tum, heidnische Gnosis und Alchemie - zu absorbieren, sie gleichsam 
in ein und demselben Theorienrachen zu verschlucken. Hinter dieser 
Kraft zur Absorption muß eine höchst rigide Denkstruktur vermutet 
werden, die Überliefertes komprehensiert und synthetisiert, selb­
ständiges Denken dagegen im Keime erstickt.

(3.) in einer zirkulären Selbstbestätigung der Theorie. - Herme­
tische Wissenschaft ist ein sich selbst enthaltendes System, das von 
einem limitierten Satz von Kategorien ausgeht. Sich selbst enthal­
tend heißt: Alle basalen Erkenntnisoperationen werden über densel­
ben Satz von Kategorien abgewickelt, wobei diese Kategorien je nach 
Bedarf lediglich umgestellt oder verknüpft werden. Blind für eine 
experimentelle Verifikation oder Falsifikation, vermag dieses System 
sich immer nur selbst zu bestätigen.

Diese drei Eigenschaften will Vickers auf eine bestimmte Denk­
struktur zurückführen. Über die verschiedensten Epochen hinweg 
sichtet er in den hermetischen Theorien überall denselben, immer 
wiederkehrenden Prozeß der Aussagenbildung, der sich über die drei 
Stufen der Attribution, der Distribution und der Assimilation voll­
zieht. Attribution, Distribution und Assimilation verkörpern zu­
gleich drei verschiedene Analogietypen.

190 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Attribution vollzieht sich dergestalt, daß eine empirische Pri­
märebene mit einer Symbolebene verknüpft wird. Über anthropo- 
morphe, animistische Kategorien, die hierarchisch-wertend sind, 
wird die Welt in symbolischer Beschreibung eingefangen. Ein gutes 
Beispiel hierfür ist eine Gardedisziplin hermetischer Wissenschaft, 
die Melothesia, die Lehre vom Wirken der Gestirne im menschlichen 
Körper.12 Den verschiedenen Regionen des menschlichen Körpers 
ordnet sie die Symbolebene der Tierkreiszeichen zu. Da der Über­
gang von der Primärebene zur Symbolebene ohne erkennbare Re­
geln erfolgt, resultiert hieraus eine prinzipielle Willkürlichkeit des 
hermetischen Symbolismus. Und obwohl die Attribution keine Kri­
terien besitzt, bildet sie eine fixe kategoriale Matrix, der sich die Phä­
nomene unterzuordnen haben.

Die zweite Stufe in der hermetischen Aussagenbildung ver­
körpert die Distribution. Aus ihr resultieren Ordnungsmuster, wie 
sie beispielsweise die Heilige Schrift der Alchemisten, die Tabula 
Smaragdina13, mit der berühmten und in der Hermetik tausendmal 
zitierten Gleichung zwischen dem Oberen und dem Unteren zum 
Ausdruck bringt. Es handelt sich um Ordnungsmuster, welche die 
Analogie zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos ergeben. Daß 
der Mensch in sich das ganze Universum enthalte, ist in der Tat eine 
Leitidee der Hermetik, die allerdings sehr komplex und in verschie­
densten Versionen ausformuliert wurde. Wenn Vickers sie auf eine 
Distributionsfunktion zurückführt, so bezeichnet er mit letzterer 
eine Ausweitung der symbolischen Verknüpfungen, die in Form der 
Attributionen vorliegen. In der Distribution werden die symboli­
schen Attributionen ins Universale extrapoliert, wobei die Erweite­
rung immer nach demselben Gesetz vorgenommen wird: der Selbst­
einschachtelung bzw. der Spiegelung. Die kategoriale Matrix, die auf 
der Stufe der Attribution erst punktuelle symbolische Zuordnungen 
regelte, expandiert in der Distribution zu einem symmetrischen Ord­
nungsgitter von Entsprechungen und Spiegelungen, das selbst starr 
bleibt, in dem aber die Elemente nach Belieben neu positioniert oder 
ausgetauscht werden können. In bezug auf das Beispiel der Melo- 

12 Vickers wählt als Beispiel für die Attribution eine Theorie der Kraft aus der Magie 
und ordnet die Melothesia der Distribution zu, womit er sein System der Aussagebil­
dung aber eher verdunkelt, als daß er es exakt zu verdeutlichen vermöchte. Seine Be­
griffsbildung ist nicht scharf genug.
13 J. Ruska: Tabula Smaragdina. Ein Beitrag zur Geschichte der hermetischen Literatur, 
Heidelberg 1926.

Rationalitätstypen A- 191

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

thesia bedeutet dies, daß die Verknüpfung der Astralsphären mit Re­
gionen des menschlichen Körpers verallgemeinert und letztlich auf 
den gesamten Kosmos übertragen wird: genauso wie die Gestirne im 
menschlichen Körper wirken, spiegeln sich dessen Proportionsgeset­
ze am Himmel; die Aufbaustruktur des Menschen aus den Vier Ele­
menten ist dieselbe wie jene des äußeren, sichtbaren Kosmos; das 
Äußere ist das Innere, und im Inneren spiegelt sich wiederum die 
Relation von Außen und Innen, unabhängig von den konkreten In­
stanzen, die in dieser Relation gedacht werden. Hinsichtlich solcher 
Beziehungen im Rahmen der Mikro-Makrokosmos-Analogie kann 
man sagen, daß diese aus einer Distribution punktueller Attributio- 
nen ins Universale resultiert.

Die dritte Stufe in der hermetischen Aussagenbildung, die Assi­
milation, bezeichnet zum ersten das Kombinieren der über Attribu­
ten und Distribution gewonnenen kategorialen Matrizen, zum 
zweiten die vollständige Angleichung der gesamten Phänomenwelt 
an diese kombinierte Matrize. Sie führt auf das Prinzip der Äquipol- 
lenzf das alle Mengen einander zuordnet, die ihrer Elementenzahl 
nach übereinstimmen. Gültig bleibt das Äquipollenzprinzip selbst 
dann, wenn die Elemente ihrer Beschaffenheit, ihrer Stellung in der 
Welt, ihrer Kategorie nach völlig heterogen sind. Vickers unterschei­
det deshalb zwischen primärer und sekundärer Assimilation. In bei­
den Fällen ist ihr Resultat eine Vernetzung verschiedener Instanzen 
in Form verborgener Korrelationen. Indes, während die primäre As­
similation Ähnliches mit Ähnlichem verbindet und deshalb kohärent 
ausfällt, verbindet die sekundäre Assimilation Heterogenes und ist 
deshalb vom Standpunkt exakter Wissenschaft völlig inkohärent. 
Hier zeigt sich nach Vickers der wichtigste Zug hermetischen Den­
kens, namentlich die horizontale Verbindung der Gattungen in einer 
Blockordnung gemäß dem Äquipollenzprinzip, wobei sich in jedem 
Block die kategoriale Matrix reproduziert - beispielsweise eine Zahl­
kategorie wie die Sieben, die Drei oder die Vier. Hermetisches Den­
ken ist demnach weder induktiv noch deduktiv, sondern parataktisch 
und ipsoiterativ.

Dieses parataktische, sich selbst reproduzierende, nach vorgege­
benen Analogiematrizen arbeitende Vernetzungsdenken ist nach 
Vickers in mindestens zwei Hinsichten als pseudowissenschaftlich 
abzuqualifizieren: einmal sind keine innovativen Elemente integrier­
bar, und zum anderen sind die Analogien weder strukturell noch 
funktional in der Realität fundiert, sondern existieren nur in einem 

192 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

formalen Muster. In beiden Punkten sind die Gründe zu sehen, wes­
halb das hermetische Kombinieren verschiedener kategorialer Matri­
zen zu keiner wissenschaftlichen Erkenntnis der Welt führt. Neue 
Phänomene, auf die die empirische Forschung stößt, die sie aber nicht 
in das formale Ordnungsmuster des Äquipollenzprinzips einzufügen 
vermag, können nicht von der Theorie wahrgenommen werden. Als 
vielbemühtes Beispiel hierfür dient die Alchemie. Sie geht von der 
Zuordnung der sieben Metalle: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer, 
Quecksilber und Silber zu der Siebnerreihe der Planeten: Saturn, Ju­
piter, Mars, Sonne, Venus, Merkur und Mond aus. Aufgrund dieser 
für die alchemische Spekulation überaus zentralen Zuordnung war 
eine Integrierung weiterer Elemente ausgeschlossen. In der Tat blieb 
für die Alchemie die Entdeckung neuer Metalle oder des transsatur- 
nischen Planeten Uranus bedeutungslos.

Mit der negativen Einschätzung der Hermetik als starren Appa­
rats überlieferter Formeln, nicht nur des Erkenntnisfortschritts unfä­
hig, sondern dem wissenschaftlichen Fortschritt über Jahrhunderte 
hinweg ein Hindernis, will Vickers die zentrale These von Frances 
Amelia Yates kippen, die vom Wissenschaftstheoretiker Paul Feyer- 
abend untermauert wurde14, die These nämlich, die neuzeitliche Wis­
senschaft sei ganz wesentlich von der geistigen Atmosphäre der 
hermetischen Wissenschaften befruchtet worden. So beruhe bei­
spielsweise das heliozentrische Weltbild auf der hermetischen Rang­
folge der Metalle und deren Planeten mit dem der Sonne zugeord­
neten Gold im mystischen Mittelpunkt.15 Gegen diese These stellt 
Vickers das hermetische Matrizendenken, dessen strukturelle Ab­
artigkeit im Vergleich zum wissenschaftlichen Denken eine Befruch­
tung undenkbar mache und nur das Postulat eines (irrationalen) Ty­
pensprungs im Übergang zwischen Hermetik und Wissenschaft 
zulasse.

Diese Abqualifizierung der Hermetik besitzt etliche Schwach­
stellen. Zum einen gehört zur Lehrmeinung in der wissenschafts­
theoretischen Diskussion längstens die Einsicht, daß jede Wissen­
schaft hochgradig theoretische Voraussetzungen macht, ehe sie nur 
ein einziges empirisches Phänomen einordnet. Der logische Empiris­
mus eines Carnap16, der offenbar die Metatheorie von Vickers Über­

14 P. Feyerabend: Wider den Methodenzwang, 3. Aufl. Frankfurt a.M. 1983, S. 124.
15 F. A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, S. 154.
16 R. Carnap: Der logische Aufbau der Welt, 1928, 3. Aufl. Hamburg 1966.

Rationalitätstypen Ar- 193

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

legungen bildet, ist längstens als inadäquates Wissenschaftsmodell 
verabschiedet worden. Was die nicht-empirische Voraussetzung 
eines bestimmten Ordnungsmusters angeht, steht die Hermetik kei­
nesfalls allein da. Jede Wissenschaft deutet die Phänomene nach vor­
gefertigten Gedankenmodellen und ist deshalb einem bestimmten, 
historisch gebundenen theoretischen Rahmen verpflichtet. Ebenso 
übersieht Vickers, daß der Gebrauch eines limitierten Kategoriensat­
zes kaum eine Eigenheit der Hermetik ausmacht. Bekanntlich hat 
Kant als Metatheoretiker der newtonschen Physik noch auf der Voll­
ständigkeit seiner Kategorientafel beharrt. Kategoriale Raster wer­
den auch in der exakten Wissenschaft nicht permanent verbessert, 
sondern weisen eine natürliche Starrheit auf. Im weiteren entspricht 
es nicht den Tatsachen, daß alle hermetischen Ordnungsmuster als 
Analogiefunktionen deutbar sind. Wie wäre sonst der von Vickers 
selbst erwähnte Umstand einzuordnen, daß beispielsweise Jan Bapti­
sta van Helmont - in seiner Berufung auf Paracelsus durch und durch 
Hermetiker - am Analogiedenken schärfste Kritik übt?17 Daß die 
Analogie den einzigen Ankerpunkt des hermetischen Denkens bilde, 
ist eine Interpolation von Vickers, mit der er abweichende methodo­
logische Positionen in der Hermetik überblendet. Am schwersten ins 
Gewicht fällt allerdings, daß die Analogie als in jeder Hinsicht unbe­
gründet hingestellt, von jeglicher rationalen Erklärungsbasis los­
gelöst wird. Indes muß der hermetische Analogienkosmos gerade so 
lange unverständlich bleiben, wie man nicht die Frage nach einem 
Konstruktionsprinzip der Analogien stellt. Ohne ein solches Prinzip 
der Analogienbildung erscheint die je und je bestimmte Analogie als 
willkürlich und die Rationalität dieses Denkens uneinsichtig.

2. Hermetische Kosmogramme und ihr Koordinatensystem

Um ein solches Konstruktionsprinzip der Analogie zu finden, sei das 
hermetische Denken in seiner wohl eigentümlichsten Erscheinungs­
form betrachtet: in der des Kosmogramms, das einen ganz besonde­
ren Typ der wissenschaftlichen Illustration darstellt. Es verkörpert 
den Versuch, das Universum - einschließlich des Menschen, ein­

17 Diesen Hinweis gibt B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, a.a.O., 
S. 284 ff., selbst, ohne daraus die Konsequenzen zu ziehen.

194 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

schließlich der Wissenschaft - in ein »arithmetisch, geometrisch und 
emblematisch organisiertes Systembild«18 zu integrieren.

Daß gerade diese räumliche Anschaulichkeit der Welt eine spe­
zifische Leistung des hermetischen Denkens sei, könnte man anzwei­
feln. Die Verräumlichung des Wissens ist ein Grundzug der Wissen­
schaften bis zum 18. Jahrhundert, die mit Vorliebe die raumhafte 
Natur untersuchen und sie als >Weltraum< in einer geometrischen 
Ordnung abbilden. Indes hebt sich das hermetische Kosmogramm 
von dieser allgemeinen Tendenz insofern ab, als hier die Darstellung 
mit einer sonst nirgends anzutreffenden Entschiedenheit aufs Ganze 
geht, alle partikulären Ausschnitte des Universums zu einer einheit­
lichen Gesamtrepräsentation verdichtet. Im hermetischen Kosmo­
gramm erhebt sich das wissenschaftliche Diagramm zum holisti­
schen Symbol. Selbstverständlich sind solche Kosmogramme immer 
als Illustrationen zu einer Theorie gedacht, doch nicht als Zugabe, 
eher als Vollendung der in Worten entwickelten Theorie; denn her­
metische Texte sind ohne ihre Illustrationen blind19 - was umgekehrt 
nicht gilt, wenn man beispielsweise an den Mutus Uber denkt, dessen 
einziger Text (nebst einer kurzen Anrede an den Leser und kurzen 
Bezeichnungen auf zwei Bildern) sein Titel ist.20 Die Entwicklung 
hermetischer Kosmogramme gipfelt in denjenigen Darstellungen, 
die treffend als »alchemistische Weltlandschaft«21 bezeichnet wer­
den. Diese erreichen eine Komplexität der Symbolik, daß sie auch 
von der Theorie, die sie illustrieren, kaum eingeholt werden können. 
Aus der Fülle des Materials seien zwei Beispiele vorgeführt:

18 G. Böhme / H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Elemen­
te, München 1996, S. 234.
19 Was generell die Philosophie der Renaissance charakterisiert, wie T. Albertini: Ein 
Naturbegriff der Renaissance. Charles de Bovelles: Natur und Vernunft als Außen- 
und Innenraum der Erkenntnis, in: K. Gloy (Hrsg.): Natur- und Technikbegriffe. Histo­
rische und systematische Aspekte: von der Antike bis zur ökologischen Krise, von der 
Physik bis zur Ästhetik, Bonn 1996, S. 45, festhält.
20 Altus [Psn.]: Mutus Uber, in quo tarnen tota Philosophia hermetica, figuris hierogly- 
phicis depingitur, ter optimo maximo Deo misericordi consecratus, solisque filiis artis 
dedicatus, authore cujus nomen est Altus, La Rochelle 1677. Neuausgabe: Die Alchemie 
und ihr stummes Buch (Mutus Liber). Vollständige Wiedergabe der Original-Ausgabe 
von La Rochelle 1677, Amsterdam 1991.
21 G. Böhme / H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, a.a.O., S. 253 f.

Rationalitäts typen A- 195

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Abb 1.) Emanatistisches Kosmogramm aus Heinrich Khunrath: Amphithea- 
trum Sapientiae Aeternae Solius Verae Christiano-Kabalisticum Divino-Ma- 
gicum, Hannover 1609

Darstellung des androgynen Rebis, wahrscheinlich als Urmensch (Adam Kad- 
mon), als idealer Archetyp der Welt. Er nimmt eine Mittelstellung ein zwi­
schen dem im Pfauenschwanz symbolisierten Stein der Weisen (= dem Ziel­
produkt des alchemischen Werkes) und der kugelförmigen materia prima, die 
ein anima-spiritus-Dreieck enthält. Auf die materia-prima-Kuge\ folgt ab­
steigend die Erdkugel und endlich das von den dunklen Wassern umgebene 
Creatum Chaos Triunum. Die Inschriften auf der linken Seite bezeichnen die 

196 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

mehr spirituellen Dinge wie Feuer, Himmel, Spiritus, Luft, sulphur, Tau, Spi­
ritus animatus, anima usw.; auf der rechten Seite die gröberen, passiven und 
weiblichen Dinge wie das weiß-glutinose Wasser des Adlers (= das unvoll­
endete Werk), der irdische Magnes, der den Himmel zur »Verheiratung des 
Oberen mit dem Unteren« anzieht, die Gebärmutter der Größeren Welt, die 
»jungfräuliche umfassende« Erde der Natur, der fixe, fixierende und zur Ge­
rinnung bringende Teil des Steines der Weisen, das trokkene Wasser, das die 
Hände nicht befeuchtet, der Körper ohne Geist und Seele, das Ferment für 
den zugehörigen beseelten Geist, das schneeige und samentragende Gefäß, 
der liebliche und irdisch-paradiesische Garten seiner unvergänglichen und 
unsterblichen Seele, der umfassende Tartarus, regina, luna, lunaria, Silber, 
Saturn - im Gegensatz zu Sperma, solaria, aurum potabile in gleicher Höhe 
auf der anderen Seite.22

Zu Abb. 2) Böhme-Kosmogramm von D. A. Freher23 (auf Seite 198)

Es handelt sich um eine Gesamtdarstellung von Böhmes System, die die Ent­
stehung der Planetenbahnen durch die Polarität zweier Brennpunkte erklärt. 
Der äußerste Ring ist der Abgrund, das uranfängliche Nichts, aus dem durch 
Selbstreflexion in einem Spiegel (Spiegel der Weisheit) der dialektische Drei­
schritt der Schöpfung anhebt. Die obere Kugel trägt den Gottesnamen ADO­
NAI und ist die erste Phase des kosmogonischen Prozesses, der Selbstbewe­
gung der Einheit. Darin liegen sechs eingefaltete Samenkräfte. Im zentralen 
Buchstaben S ist die androgyne Gottheit (Christus und Sophia) abgekürzt. 
Die kleine Kugel in der Mitte ist das göttliche Ein- und Ausatmen, Expansion 
und Kontraktion, aus der ein ewiges Pulsieren zweier polarer Prinzipien re­
sultiert: Die dunkle Kugel rechts ist die negative Phase der Kontraktion, die 
mit Saturn, Merkur und Mars funktioniert; die helle Kugel links entsteht 
nun als dritte, positive Phase der Expansion und der Lebensfülle. Beide Sphä­
ren besitzen eine zentrale Spiegelachse. Die untere große Kugel stellt das 
sichtbare Universum mit Tierkreis, Planeten, Sonne und Erde dar als Resultat 
der oberen Sphären, die seine Funktionsprinzipien darstellen. Das Kosmo­
gramm vereinigt in einem einzigen, gewundenen Raum zwei völlig verschie­
dene Ebenen: Die Ebene des sinnlichen Universums und die Ebene von dessen 
Funktionsprinzipien.

22 Vgl. die Erläuterung des Kosmogramms von W. Pagel: Das medizinische Weltbild des 
Paracelsus. Seine Zusammenhänge mit Neuplatonismus und Gnosis, Wiesbaden 1962, 
S. 140.
23 The works of Jacob Behmen, the Teutonic theosopher [...] With figures, illustrating 
his principles, left by the Reverend William Law, 4 Bde., London 1763-1781, abgebildet 
bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a.a.O., S. 255.

Rationalitätstypen A- 197

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Abb. 2.) Böhme-Kosmogramm von D. A. Freher

198 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Worauf man bei solchen Kosmogrammen das Augenmerk richten 
muß, sind zwei Aspekte, die sich nur abstraktiv auseinanderhalten 
lassen: erstens der ontologische Aufbau des hermetischen Univer­
sums und zweitens die formale Struktur seiner Abbildung.

(1.) Obwohl es unterschiedliche hermetische Kosmologien gibt, 
findet man für den ontologischen Aufbau des hermetischen Univer­
sums ein Standardmodell, dessen sich die Kosmogramme durch­
gehend bedienen: das Modell einer Sphäre und ihres Zentrums. Für 
die Hermetik typisch ist, daß sie dieses Modell universalisiert. Alles 
wird im Verhältnis von Sphäre und Zentrum geordnet. Dies ist nur 
möglich unter Supponierung eines Allmittelpunktes. Wie das Sy­
stem des Weltganzen insgesamt, ist jedes Subsystem, jedes Ding auf 
diesen Allmittelpunkt hin orientiert. Deshalb ist das Zentrum ubi­
quitär. Anders gesagt: In jedem beliebigen Punkt ist das Universum 
in sich selbst zentriert. Daraus ergibt sich eine Überlagerung aller 
hermetischen Raumebenen: einerseits als konzentrische Schichtung 
von unterschiedlichen Raumsphären, andererseits als eine Reihe von 
Raumkugeln, die - zentriert auf einen gemeinsamen Urmittelpunkt 
- auseinander hervorgehen. Es sei in diesem Zusammenhang auch 
auf die alchemische Theorie des medium centri hingewiesen, die Idee 
eines Mittelpunktes des Mittelpunktes, einer Selbstpotenzierung des 
Zentrums, das dadurch, daß es selbst noch seiner selbst Zentrum ist, 
erst recht als Zentrum des Universums gedacht werden muß. Ein 
solches ubiquitäres Zentrum kann mathematisch nur von einer un­
endlichen Sphäre umgeben sein: »centrum ubique, circumferentia 
nusquam«, lautet hierfür die Formel, die erstmals im Buch der vier­
undzwanzig Philosophen24 begegnet, einer dem Hermes Trismegi- 
stos zugeschriebenen Schrift aus dem 12. Jahrhundert.

Das Modell des in Einem Punkt zentrierten Kugeluniversums ist 
allerdings wesentlich älter. Es reicht von Johannes Eriugena, der ara­
bischen Theologie des Aristoteles, Pseudo-Dionysios Areopagita, 
dem hermetischen Platoniker Apuleius (um 150 n. Chr.) über die 
pseudoaristotelische Schrift De Mundo (um 100 n. Chr.), über Ma- 
crobius, Boethius bis zu Platons Timaios und in die vorsokratische 

24 In mehreren Handschriften lautet der Titel: Liber Termegisti de regulis theologiae. 
Vgl. Cl. Baeumker: Das pseudo-hermetische Buch der vierundzwanzig Meister (Liber 
XXIV philosophorum). Ein Beitrag zur Geschichte des Neupythagoreismus und Neu­
platonismus im Mittelalter, in: ders.: Studien und Charakteristiken, Münster 1927, 
S. 194-214. Die Textstelle in der neuesten Edition von E Hudry: Liber Viginti Qvattvor 
Philosophorvm, Turnhout 1997, Pars altera, II, S. 37.

Rationalitätstypen A- 199

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Philosophie zurück, bis zur Seinskugel des Parmenides und noch wei­
ter bis zum göttlichen Kreis der Orphiker. Die Rezeption in der 
Blütezeit der Hermetik, der Renaissance und barocken Universalwis­
senschaft, und darüber hinaus ist dann genauso breit gestreut, wie die 
Vorstellung alt ist: Über Ficino, Reuchlin, Weigel und viele andere 
wird sie bis zu Novalis und Franz von Baader mystisch-spekulativ 
weiterentwickelt; über Nicolaus Cusanus, Kepler, Leibniz reicht sie 
in die Mathematik und moderne Naturwissenschaft hinein.25

(2.) Dieses ontologische Modell beruht - die Quellen seit Par­
menides bezeugen es - auf einer mystischen Erfahrung. Deshalb ist 
der kosmologische Mittelpunkt des hermetischen Universums kein 
mathematischer, sondern ein >mystischer<, ein imaginärer Punkt. 
Man könnte, wenn man die formale Struktur betrachtet, von einer 
»mathematischen Mystik« (Mahnke) sprechen. Bemerkenswert ist 
nun, daß die hermetischen Kosmogramme nichts anderes versuchen, 
als für diesen imaginären Punkt eine symbolische Darstellung zu 
entwickeln. Der Ontologie muß ihre Darstellung entsprechen. In 
der Tat ist dies der Fall.

In den beiden angeführten Kosmogrammen fallen zwei Ord­
nungsprinzipien auf: Symmetrie und Polarität. Beide Strukturen 
sind in einer sphärischen Aufbaustruktur zu einer konkreten Ge­
samtgestalt des Universums verbunden. Um dessen formale Struktur 
noch schärfer in den Blick zu bekommen, sei ein drittes Kosmo­
gramm beigezogen26:

25 Eine nach wie vor unüberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche 
Sphäre und Allmittelpunkt. Beiträge zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle 
1937.
26 Zur Bedeutung des Stiches G. Böhme / H. Böhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, a.a.O., 
S. 235: »Im Stich des Mundus elementaris sind noch jene anthropologischen Grund­
annahmen lebendig, wonach derjenige, welcher wissen will, was der Mensch ist, mit 
den Bildungskräften der Elemente beginnen muß - eine uns heute fremd anmutende 
Vorstellung. Doch in ihr steckt eine Wahrheit. Denn in historischer Perspektive ist der 
Mensch nicht nur, aber zuerst als >Übersetzung< der Elemente verstanden worden: Das 
gilt seit Empedokles. Oder anders gesagt: Die Gefühle und der Leib artikulieren sich im 
Medium der Elemente. Diese Einsicht ist heute weitgehend verloren - und es ist zu 
vermuten, daß dies entscheidend beitrug zur Entfremdung des Menschen von der Natur, 
die er selbst ist. In diesem Jahrhundert hat nur Gaston Bachelard eine (nicht zu Ende 
geführte) Typologie der Seelenformen, der Gefühls-, ja selbst der Traumtypen im Sche­
ma der Elemente zu entwickeln gewagt. Diesem Ansatz ist zu folgen.«

200 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

PIGVRJ 1L

Abb. 3.) Schule des Druckers Johann Theodore de Bry: Mundus intelligibilis 
et Mundus elementaris, eine in mehreren Werken des 17. Jahrhunderts abge­
druckte Falttafel

Hier zeigt das hermetische Kosmogramm eine Ordnung, die mit 
einem Polar- bzw. Kreiskoordinatensystem verglichen werden 
könnte. Mathematisch betrachtet hinkt der Vergleich allerdings. Die 
Achsen - Radial- und Kreislinien - markieren nämlich Diskontinui­
täten, ausgezeichnete Strukturen des hermetischen Universums und 

Rationalitätstypen Ar- 201

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

kein bloßes Bezugssystem in einem Kontinuum. Man könnte hier 
besser von radialen und konzentrischen Weltlinien sprechen.

Für den hermetischen Analogienkosmos ist dieses Weltliniensy­
stem offensichtlich konstitutiv. Betrachten wir einmal den mundus 
elementaris auf seine Ordnungsrelationen hin! Die Gegenstände, 
die hier in eine hermetische Ordnung gebracht werden, sind in vier 
Gegenstandsklassen aufgeteilt: in Planeten, Erzengel, innere Organe 
des menschlichen Körpers und Metalle. Da sie senkrecht zu den kon­
zentrischen Weltlinien stehen, handelt es sich um vier (virtuelle) ra­
diale Weltlinien. Indes ist diese Gruppierung von Gegenständen in 
Klassen nur vorläufig; denn sie wird durch eine Zuordnung der Ge­
genstände zwischen den verschiedenen Klassen überlagert (wohl­
gemerkt: nicht ersetzt, da Klassifikation nach wie vor eine Substruk­
tur des Kosmogramms ist). Diese Zuordnung übernehmen die 
sichtbar eingetragenen konzentrischen Weltlinien, die sowohl eine 
vertikale als auch eine horizontale Ordnungsfunktion besitzen:

(1.) Vertikal werden verschiedene Realitätsebenen übereinander 
geschichtet: Tierkreis, Jahreszeiten, die vier empedokleischen Ele­
mente, die astral-planetarische Sphäre und der menschliche Körper, 
Kreis der Triaden, die Disziplinen der Wissenschaft27, der Kreis der 
gesamten Natur und im Zentrum: die Weltseele.

(2.) Horizontal werden die Elemente dieser Ebenen unterein­
ander verknüpft. Insbesondere die mittleren Kreise ziehen Analogien 
zwischen den Elementen verschiedener Gegenstandsklassen, zwi­
schen Gestirnen, Erzengeln, Organen und Metallen sowie verschie­
denen Triaden, die sich in folgender Analogientafel wiedergeben las­
sen:

27 Man beachte, daß die Wissenschaften in der Hermetik des 17. Jahrhunderts ihren 
eigenen kosmologischen Ort haben.

202 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Gestirn Erzengel Organ Metall

Saturn Oriphiel Milz Blei

Jupiter Zachariel Leber Zinn

Mars Samuel Galle Eisen

Sonne Michael Herz Gold

Venus Anael Nieren Kupfer

Merkur Raphael Lungen Quecksilber

Mond Gabriel Gehirn Silber

Drei Prinzipien Drei Welten Drei Lebensalter Drei Königreiche

Weil dieses Weltliniensystem, und zwar sowohl seine klassifikatori- 
sche wie seine Entsprechungsordnung, in einem Punkt - dem Allmit­
telpunkt - zusammenläuft, ist der innere Kreis und das Zentrum auf 
das System als ganzes ausgerichtet. Daß die Weltseele im Zentrum 
steht, verlangt, das ganze Weltliniensystem als die Affektionsstruk- 
tur der Weltseele zu verstehen, als ihr nach innen ausdifferenziertes, 
nach außen geschlossenes und insgesamt in einem Brennpunkt zen­
triertes Kraftfeld.

Das System radialer und konzentrischer Weltlinien verbindet 
auch die beiden verschiedenen Brennpunkte des Kosmogramms, die 
Brennpunkte der elementaren und der intelligiblen Welt. Auch der 
mundus intelligibilis folgt approximativ derselben Ordnungsstruk­
tur. Und wenn man mit dem Gedanken eines Allmittelpunktes ernst 
macht, kommt man nicht umhin, die Brennpunkte beider Sphären als 
gespiegelte Brennpunkte zu betrachten, die in der unanschaulichen 
Dimensionalität des gesamten Universums, der Einheit von elemen­
tarischer und intelligibler Welt, letztlich in ein und demselben Zen­
trum zusammenfallen. Diese über die Asymmetrien hinweg zu den­
kende Gesamtsymmetrie von elementarischer und intelligibler Welt 
entspricht durchaus der hermetischen Kosmotheologie, die panthei­
stisch und dualistisch in einem ist.

Obgleich die Symbolebene des hermetischen Kosmogramms 

Rationalitätstypen A- 203

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

kaum einer erschöpfenden Interpretation zuzuführen ist, zeigt es 
eine ziemlich exakt nachzeichenbare Struktur: ein bestimmtes Welt­
liniensystem, das ein Ordnungsmuster erkennen läßt, nach dem sich 
das hermetische Universum ausrichtet. Man könnte versucht sein, 
hier ein rein gedankliches Ordnungssystem, ein bloßes Denkmuster, 
zu erblicken. Klargestellt sei indes, daß die Weltlinien auch als solche 
verstanden werden müssen: als die Achsen der Welt.

Hinzu kommt, daß man trotz der berechtigten Rede von einer 
formalen Struktur den Gestaltcharakter der Instanzen, die eigent­
liche Bildnatur des hermetischen Universums, berücksichtigen muß. 
Das Zentrum des sphärischen Systems ist nicht einfach ein Punkt, 
sondern eine mit Gestalten gefüllte Sphäre: deus, homo, filius, Affe 
der Natur usw. Die vom Mittelpunkt ausgehenden Strahlen laufen 
nicht einfach ins Unendliche, sondern in ein abschließendes Periphe­
riesystem: den Tierkreis. Dieser ist nicht bloß ein in Grade aufgeteil­
ter Kreis, sondern jeder Abschnitt ist mit einem eigenen symboli­
schen Universum gefüllt, dem jeweiligen Tierkreiszeichen. Bis zum 
Tierkreis sind die Prinzipien anschauliche Körper, die durch Götter­
figuren repräsentiert sein können. Jenseits des Tierkreises beginnt 
zwar die intelligible Welt, in Stationen kontinuierlicher Approxima­
tion an den zweiten Mittelpunkt: an das göttliche Urprinzip; da aber 
auch dieses in Form geometrischer Figuren gestalthaft wiederge­
geben ist, bleibt selbst die intelligible Welt, die nicht sinnlich er­
scheint, anschaulich.

3. Zur Rationalität des Modells

a) Die Generierung der Analogien aus einem Prinzip

Was uns näher an diesem Ordnungssystem interessiert, ist die Frage, 
wie es kommt, daß über die gattungsmäßige Klassenzugehörigkeit 
hinweg Entsprechungsbeziehungen zwischen diversen Gegenstän­
den, Instanzen und Bereichen bestehen. Existiert ein Prinzip, dem 
diese Zuordnungen folgen? Sowohl >horizontal<, entlang der Kreis­
linien, wie >vertikal<, entlang der Radiallinien, ist die Zuordnung be­
herrscht durch den Bezug auf das gemeinsame Zentrum. Die ver­
tikal-radiale Zuordnung ist nicht primär durch die Reihenfolge der 
Sphären geregelt, sondern durch ihr gemeinsames Zentrum. Man 
kann das Konstitutionsprinzip dieser Ordnungsstruktur letztlich

204 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Abb. 4) Analogientafel

Abb. 5) Generierung der Analogien im Rotationssystem (Kreiskoordinaten)

Rationalitätstypen Ar- 205

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

nur dynamisch beschreiben: als Rotation des Weltliniensystems um 
den Allmittelpunkt. (Nicht zufällig deutet das Kosmogramm Mun- 
dus elementaris ein Weltenrad an, angetrieben von den vier Win­
den.) Bestätigt sieht sich ein solches Verständnis dadurch, daß die 
Analogie - durch eine Kreislinie gezogen - in der Geometrie des 
Kosmogramms eine Rotationsfunktion verkörpert. Dieser Rotations­
funktion entspricht, daß die einzelnen Sphären wie übereinanderlie­
gende Scheiben zueinander verdrehbar sind, ohne daß sich die Ana­
logie-Zuordnungen verändern (bei einer Verdrehung werden allein 
die Blöcke der logischen Gattungen aufgelöst). Offensichtlich ist die 
Analogie ein Derivat eines rotierenden Weltliniensystems.

Ausgehend von diesen Einsichten wird der Schluß unumgäng­
lich, daß Vickers' Ansatz zu oberflächlich greift. Das horizontale 
Denkern, das nach Vickers die Analogie charakterisieren soll, ist in 
Wahrheit ein Rotationsdenken. So sind die horizontalen Verbin­
dungslinien, die an den Rändern der in den Kompendien der philo- 
sophia hermetica beliebten Analogientafeln scheinbar willkürlich 
abbrechen, als geschlossene Meridiane des hermetischen Sphären­
universums zu lesen. Man kann den Sachverhalt quasi-mathema­
tisch auch so ausdrücken, daß die Analogientafeln aus einer Projek­
tion eines Polarkoordinatensystems auf eine Ebene mit cartesischem 
Koordinatensystem resultieren. Mittels Rotation des analysierten 
Weltliniensystems geht jeder Punkt auf der Kreislinie in den anderen 
über und markiert einen Ort, der von jedem auf dieser Linie einge­
schriebenen Element eingenommen werden kann. Aufgrund dieses 
Übergangs ergibt sich die analogia oder correspondentia, die im car- 
tesischen System in einem orthogonalen Gitter der Analogientafel 
erscheint.

Dies bestätigt sich auch, wenn man abweichende Kosmogramme ge­
nauer betrachtet wie beispielsweise das folgende:

206 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

Abb. 6.) Integrae Naturae speculum Artisque imago, gestochen von Mat­
thäus Merian d. Ä. (1617)28

28 Zweites Titelkupfer zu: R. Fludd: Utriusque Cosmi Maioris scilicet et Minoris Meta- 
physica [...], Bd. 1: De Macrocosmi Historia, Oppenheim 1617.

Rationalitätstypen Ar- 207

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

Obwohl Fludds Spiegel der Natur gerade die umgekehrte Ord­
nung zeigt - auf den konzentrischen Weltlinien Klassifikation, auf 
den radialen Weltlinien Analogien setzt sich diese nach demselben 
Rotationsprinzip zusammen. Wir sehen ein Zentrum mit Sphären 
und einen über alle Abteile hinwegstreichenden Kegel, der die Funk­
tion der ars, der Wissenschaft, symbolisiert. Die ars ist hier offen­
sichtlich identisch mit einer Rotationsbewegung in einem 
Weltliniensystem. Ähnliches gilt für die Vertikale, für die Schich­
tung des hermetischen Universums. Wir treffen auf etliche Hinwei­
se, daß diese ebenso wie die Analogienverknüpfung aus einer Rotati­
onsfunktion entsteht: aus der Auswicklung des ganzen Kosmos aus 
dem Einen Zentrum, deren geometrische Gestalt die Spirale ist. 
Demnach ist jede lineare Skala als Resultat einer Rotation zu lesen: 
als Radius, unterteilt nach seinen Schnittpunkten mit der Zentralspi­
rale. Im übrigen gibt es etliche Kosmogramme mit Spiralstruktur.29

Wie verbindlich das System rotierender Weltlinien für die her­
metische Kosmologie tatsächlich ist, zeigen auch diejenigen in den 
Kosmogrammen verwendeten Ordnungsmuster, die sich auf den er­
sten Blick nicht mit dem Rotationsmodell zu decken scheinen. Aus 
der Vielfalt der Figuren, welche die Stecher der Kosmogramme an­
bieten, kehren folgende als feste Typen wieder: der philosophische 
Baum der Alchemie mit der Struktur offener Verästelung, der Sephi- 
roth-Baum der Kabbala mit der Struktur geschlossener Verästelung, 
die Schlange der kosmischen Zeit: Verästelung, Torsionssysteme (ge­
wundene Spiralstrukturen), Pyramiden, Triangulation, Quadratur 
und deren Vielfaches. Sie alle sind im Hinblick auf die Rotation um 
den Allmittelpunkt lesbar, indem sie verschiedene Weisen definieren, 
die Kohärenz von Sphäre und Allmittelpunkt auszudrücken. Schließ­
lich gibt es keine Figur, die nicht der Sphäre einbeschrieben wäre und 
mit dieser ein gemeinsames Zentrum teilte. Triangulation und Qua­
dratur sind Operationen, die am Kreis vorgenommen werden. Pyra­
miden sind nichts anderes als Kreissektoren. Selbst das scheinbar 
nicht-sphärische Modell des Baumes kann eine Form des Radius ver­
körpern, indem es ein Wurzelzentrum darstellt, das zu einer Periphe­
rie auskeimt.

Somit sind wahrscheinlich alle Relationen im hermetischen 
Universum als Derivate einer Rotationsfunktion zu verstehen, d.h. 
als Symmetrieoperationen in bezug auf den Allmittelpunkt. Ins­

29 Siehe die Abbildungen bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a.a.O., bes. S. 43.

208 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

besondere drei fundamentale Gesetzmäßigkeiten des hermetischen 
Universums können aus solchen Symmetrieoperationen abgeleitet 
werden:

(1.) Polarität aus der Spiegelung eines x in einem zentralen 
Brennpunkt, so daß dem x ein y als sein Komplement entsteht,

(2.) Homöomerien, beispielsweise die Mikro-Makrokosmos- 
Analogie aus der Spiralrotation mit dem Effekt einer Ein- oder Aus­
wicklung des einen aus dem anderen,

(3.) Transmutierbarkeit der Substanzen aus der rotativen Trans­
ferierbarkeit jeder Instanz auf den Koordinatenpunkt einer anderen 
(Vertauschung durch Drehung).

b) Die Erkenntnisleistung hermetischen Denkens

Nachdem das Konstruktionsprinzip der Analogien im hermetischen 
Universum einsichtig gemacht werden konnte, wird plausibel, inwie­
fern das vorgeführte Ordnungsmodell nicht aus dem Rahmen all­
gemeiner Kriterien für Wissenschaftlichkeit herausfällt. Man ist 
genötigt, das im Kosmogramm abgebildete hermetische Universum 
in mindestens drei Punkten als wissenschaftlich fundiert einzustu­
fen:

(1.) Die Ableitung der Analogierelationen aus einer Rotations­
funktion entspricht einer methodisch geleiteten Konstruktion aus 
einem Prinzip, ähnlich wie die Axiomatisierung oder die mathemati­
sche Funktionalisierung in den exakten Wissenschaften prinzipien­
gesteuerte Konstruktionen anpeilen.

(2.) Offensichtlich arbeitet die Hermetik mit einem basalen 
Ordnungsmodell - einem Rotationsmodell mit ubiquitärem Mittel­
punkt. Und offensichtlich gehört dieses Modell zu jenem Komplex, 
der in der Wissenschaftstheorie als »Paradigma«30 bezeichnet wird 
und jedem Wissenschaftstyp eigen ist. Das Paradigma bildet den 
theoretischen Rahmen einer Wissenschaft, der dreierlei verkörpert: 
eine gemeinsame intuitive Grundeinstellung gegenüber den Phäno­
menen, einen Kanon der für wichtig erachteten Fragestellungen und 
der zugelassenen Lösungsmethoden, sodann ein Modell, das gegen­
über empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phänomen ihm 
entsprechend gedeutet wird. In diesen drei Merkmalen des Paradig­

30 Entwickelt wurde der Begriff von Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Re­
volutionen, Frankfurt a.M. 1967, bes. S. 68 ff.

Rationalitätstypen A- 209

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

mas unterscheiden sich hermetische und exakte Wissenschaften 
nicht.

(3.) Schließlich entwickelt das hermetische Ordnungsmodell 
dasselbe, was die mathematische Naturwissenschaft anstrebt: in den 
Asymmetrien der Phänomene Symmetrien zu finden. Das hermeti­
sche Kosmogramm ist diesbezüglich gar nicht zu überbieten, und 
ihm gegenüber erscheint das über den Symmetriebegriff definierte 
Programm der gegenwärtigen Physik bloß epigonal.

In einem weiteren Punkt erweist sich das hermetische Ord­
nungsmodell der gegenwärtigen Wissenschaft sogar überlegen. Um 
diesen Gesichtspunkt zu gewinnen, ist die Frage zu stellen, worin der 
Nexus besteht, den das Rotationssystem konstruiert und den wir als 
Analogie oder Korrespondenz bezeichnen. Bislang blieb noch unge­
klärt, welchen Kategorien die Analogierelation folgt.31

Mit Relationskategorien des etablierten wissenschaftlichen 
Denkens ist die Analogierelation nicht in ihrer ganzen Spannbreite 
zu erfassen. Wenn wir beispielsweise die Relationskategorien des 
Kantischen Kategoriensystems zugrunde legen (Inhärenz, Kausalität 
und Wechselwirkung), zeigt sich eine gewisse Inkompatibilität für 
den im Kosmogramm skizzierten Realnexus: Keine Zuordnung ist 
eindeutig eine Substanz-Akzidens-Relation, auch wenn tatsächlich 
die zugeordneten Instanzen sich gegenseitig als Attribute dienen 
können. Und keine Zuordnung ist eindeutig eine von Ursache und 
Wirkung, wenngleich ein kausaler Aspekt durchaus mitschwingt: 
Die Analogie beschreibt die Tendenz der Dinge, sich selbst Ähnliches 
zu erzeugen, wie es Cornelius Agrippa in seiner Occulta Philoso- 
phia32 beschreibt. Also ist sie eine Art symbolischer Reproduktion 
eines Relats in einer mehrstelligen Relation. Aufgrund dieser Eigen­
schaft ließe sich die Analogie am ehesten als durch Iteration zustande 
gekommene Wechselwirkung verstehen. Es gibt Anhaltspunkte 
dafür, daß diese Wechselwirkung näher bestimmt ist, beispielsweise 
als libidinöse Kraft oder als harmonikaler Zusammenklang. Man 
denke an die sympathia aller Dinge im Strahlungsfeld der anima 

31 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 46-58, gibt in diesem Zusammen­
hang vier Kategorien an: convenientia (räumliche Berührung), aemulatio (Spiegelung 
über räumliche Distanz hinweg), Analogie, Sympathie. Analogie verstehen wir als 
Oberbegriff dieser vier Kategorien.
32 [H.] C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg. von V. Perrone Compagni, 
Leiden, New York, Köln 1992, lib. I, cap. XIV, S. 113, Z. 27 (Studies in the History of 
Christian Thought, Bd. 48).

210 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Rationalität der Geheimwissenschaften

mundi, wie sie Agrippa beschreibt, der die Wechselwirkung - in 
Berufung auf Eingeweihte wie Zoroaster - auf »divinae illices« 
(»göttliche Lockungen«) oder »symbolicae illecebrae« (»symbolische 
Köder«)33 zurückführt, oder wie die Neupythagoräer, beispielsweise 
Athanasius Kircher, der die sympathia als »harmonia mundi« oder 
»symphonia«34 bestimmt.

Ähnliches wie für die Kantische Relationskategorie gilt auch für 
Raum und Zeit. Sowohl der Raum wie die Zeit sind nur teilweise 
Parameter für die Ordnung im Kosmogramm Mundus elementaris. 
Zweifellos unräumlich sind alle horizontalen Zuordnungen, garan­
tiert zeitlich nur der Jahreszeitenkreis. Unzeitlich sind weiter die ver­
tikalen Zuordnungen, eindeutig räumlich einzig die ptolemäische 
Ordnung der Planetensphären und der Zodiacus. Weder räumlich 
noch zeitlich sind die übrigen Zuordnungen. Das Kosmogramm be­
schreibt einen übergeordneten Ordnungsraum, in dem räumliche 
und unräumliche Beziehungen angeordnet sind; ebenso beschreibt 
es eine überzeitliche Synchronizität, in der verschiedene Zeitphasen 
zugleich präsent und mit unzeitlichen Ordnungsstrukturen ver­
knüpft sind. Das Kosmogramm gewährt also Einblick in einen syn- 
chronizitären Hyperraum.

In Anlehnung an Faivre, der eines der wichtigsten hermetischen 
Denkprinzipien mit dem Begriff der >Synchronizität< bezeichnete, 
kann diese als übergeordnete Relationskategorie der Analogiever­
knüpfung dienen. Geprägt wurde der Begriff von Carl Gustav Jung 
in Auseinandersetzung mit der Ontologie der Astrologie.35 Unter 
Synchronizität ist ein Realnexus zu verstehen, der sich zu räum­
lichen, zeitlichen und kausalen Relationen komplementär verhält. 
In ihm ist die Kohärenz der Relata in Form einer Sinnkoinzidenz 
gegeben, einer überräumlichen, überzeitlichen und akausalen Zuord­
nung, die dem >Sinn< nach, der symbolischen Reproduzibilität der 
Relata ineinander, den Übergang von einer Instanz zur anderen re- 
gelt.

Wie diese Synchronizität konstruierbar ist, sollte nun rücksicht­
lich des Modells nachvollziehbar werden. Das hermetische Theorem 

33 A.a.O., lib. I, cap. XIII, S. 112.
34 Vgl. die Analogientafel in A. Kircher: Athanasii Kircheri [...] Mvsvrgia Vniversalis, 
2 Bde., Rom 1650, Bd. 2, S. 393.
35 Die einschlägigen Expositionen finden sich in C. G. Jung: Über Synchronizität, Olten 
1971.

Rationalitäts typen Ar- 211

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manuel Bachmann

des ubiquitären Allmittelpunktes schafft - um einen Terminus aus 
der gegenwärtigen Physik zu gebrauchen - den privilegierten Stand­
punkt des idealen Beobachters. Vom Allmittelpunkt aus sind alle 
Sektoren der räumlich-zeitlichen Welt einschließlich der intelligi- 
blen synchron und können im entsprechend strukturierten Hyper­
raum abgebildet werden.

Damit haben wir den entscheidenden Gesichtspunkt gewonnen. 
Was das hermetische Kosmogramm leistet, ist nichts Geringeres als 
eine topologische Vernetzung aller Seinsschichten und ihrer Gesetz­
mäßigkeiten im Brennpunkt einer überzeitlichen, stehenden Simul­
taneität. Im synchronizitären Hyperraum des hermetischen Univer­
sums herrscht eine Kohärenz der verschiedenen Realitätsebenen, die 
von der an meßbaren Zeitprozessen orientierten Experimentalwis­
senschaft nicht mehr erreicht wird. Um es bildlich auszudrücken: Im 
Blick auf die Vielschichtigkeit der Welt erreicht die Hermetik gleich­
sam eine höhere Tiefenschärfe. Das dahinter stehende Ordnungs­
modell ist eminent rational und vermittelt eine >wissenschaftliche< 
Erkenntnis der Welt. Deshalb darf nicht erstaunen, wenn der syn- 
chronizitäre Hyperraum des hermetischen Universums in der gegen­
wärtigen Physik als überzeitlicher Superraum aller Naturstrukturen 
in rudimentärer Form wieder auftaucht.

212 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:29:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

