B. Analogische Rationalitat

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

Das Koordinatensystem im hermetischen Kosmogramm

Manuel Bachmann

Jene Sektoren der abendlidndischen Geistesgeschichte, die als occult
sciences, >Geheimwissenschaften< oder (wie im folgenden) als >Her-
metik< bezeichnet werden, markieren Brachland der philosophischen
Forschung. Angesichts der Vielfalt und Wirkungsmacht der Herme-
tik muf dieser Befund erstaunen. Hermetisch sind nicht nur diejeni-
gen Wissenschaften, die sich wie die Alchemie auf Hermes Trismegi-
stos berufen, den legendiren Stifter vermeintlich altigyptischer
Geheimlehren. Auch Stromungen wie Gnosis, Neuplatonismus und
Neupythagoriismus, Kabbalistik, Pansophie, Theosophie sind ein-
zubeziehen. Indem sie allesamt Aste der Naturmystik' reprisentie-
ren, besitzen sie typische Ahnlichkeiten. Bei genauerer Beobachtung
dieser Tradition mufl man allerdings eingestehen, dafl einem hier
eine ziemlich schillernde Ideenmasse entgegenquillt. Es erscheint
durchaus angemessen, auf das »Gemenge«? der hermetischen Lehren
hinzuweisen, auf den »Wildwuchs an diffusen Konzepten<«?, der die
modernen Deuter, wie Alexander Roob feststellt, immer wieder zu
vereinfachenden Mafnahmen herausfordert.

Gleichwohl — oder vielleicht als eine solche vereinfachende
Maf3nahme — wird in der jiingeren Forschung der Versuch unternom-
men, die Hermetik einheitlich als eine eigentiimliche Denkform zu
charakterisieren, ein Ansatz, der mitten in der Theorie der Rationa-
lititstypen steht. Die ausgefeilteste Theorie zum Problem hermeti-
scher Rationalitdt stammt von Brian Vickers, einem englischen Re-
naissance-Forscher und Shakespeare-Herausgeber, der die von ihm
sogenannten occult sciences den experimental sciences frontal ent-

! Eingebiirgerte Bezeichnung seit A. Faivre / R. Ch. Zimmermann (Hrsg.): Epochen der
Naturmystik. Hermetische Tradition im wissenschaftlichen Fortschritt, Berlin 1979.

? T. Zielinski: Hermes und die Hermetik, in: Archiv fiir Religionswissenschaft, Bd. 8
(1905), S. 25-60, bes. S. 32.

> A. Roob: Alchemie und Mystik. Das hermetische Museum, Kéln 1996, S. 11.

Rationalititstypen A 185

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

gegenstellt und sie als Pseudowissenschaft einstuft.* Auf einer
schlagfertigen These ruht dieses ahistorische Werturteil, das als eine
neutrale wissenschaftshistorische Typologisierung auftreten méchte:
Hermetisches Denken arbeite mit einem starren Gitter (grid) von
Metaphern und naiven Analogien, das, der Welt einmal iibergestiilpt,
irrational und ohne wissenschaftlichen Erkenntnisgewinn dastehe.
Eine solche Abfertigung der Hermetik mif3versteht insbesondere das
>Analogie-Denken¢, wie es von Gloy zum Gegenstand struktureller
Untersuchungen gemacht und als eigene Form der Erkenntnis auch
in gegenwirtigen Wissenschaften wie der fraktalen Geometrie
identifziert wird.® Daf8 Vickers niemals direkt widersprochen wurde,
ist denn auch ein Versdumnis, das hier nachgeholt werden soll. Gegen
ihn sei ins Feld gefiihrt, da8 das >Gitter< der Analogien im hermeti-
schen Universum nicht irreduzibel vorgegeben ist, sondern auf
einem rationalen Konstruktionsprinzip beruht.

Um dieses Prinzip freizulegen, wird eine Analyse des Koordina-
tensystems hermetischer Kosmogramme anstehen. Es gibt keinen
anderen Strang der Wissenschaftsgeschichte, der in vergleichbarem
Ausmaf3 und mit dhnlichem Reiz seine Lehrsitze nicht nur dem Ver-
stand darbietet, sondern auch dem Auge, und zwar bevorzugt in
Form einer >symbolischen< Gesamtansicht des Universums, einer
Karte der hermetischen Kosmologie. Wie wichtig fiir ein Verstindnis
der Hermetik deren Kosmogramme sind, erahnt man, wenn man die
Sammlung von Simeon Kahn Heninger zur Hand nimmt.* Von Be-
deutung ist dabei, daf8 etliche dieser Kosmogramme ein ganz be-
stimmtes Koordinatensystem aufweisen, das einen Einblick in eine
fundamentale Ordnungsstruktur hermetischen Denkens gewihrt
und dessen rationale Erkenntnisleistung diejenige der exakten Wis-
senschaften in einem entscheidenden Punkt sogar tiberbietet.

* Vgl. B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, in: 1. Merkel / A. G. Debus
(Hrsg.): Hermeticism and the Renaissance. Intellectual History and the Occult in Early
Modern Europe, Washington 1988, S. 265-292.

> Vgl. K. Gloy: Kalkulierte Absurditit im vorliegenden Band.

¢ S. K. Heninger, Jr.: The Cosmographical Glass. Renaissance Diagrams of the Universe,
San Marino 1977.

186  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

1. Die Hermetik als pseudowissenschaftlicher Rationalititstyp

Interessant an Vickers’ Theorie ist zweifellos die entschiedene Ent-
gegensetzung von okkulten Wissenschaften und mathematischen
Experimentalwissenschaften. Interessant ist sie, weil sie ein bislang
kaum erhelltes Phinomen der Wissenschaftsgeschichte erklaren
konnte. Spitestens seit der anbrechenden Neuzeit nehmen die ver-
schiedenen Stromungen der Hermetik eine auffillige Gemeinsam-
keit an, hinsichtlich derer sie sich wesentlich von den mathemati-
schen Experimentalwissenschaften unterscheiden. Im Gegensatz zu
diesen entwickeln die hermetischen Wissenschaften Theorien, die
zwischen Natur und Geist, Mensch und Universum, Naturwissen-
schaft und Imagination keine kategorialen Grenzen ziehen. Metho-
dologisch ausgedriickt: Die hermetischen Wissenschaftsdisziplinen
tiberlagern sich, so daf im Idealfall die Probleme in einer Disziplin
auch in einer anderen behandelt werden konnen. Der Begriinder der
modernen Physik, Isaac Newton, war durch und durch Hermetiker,
wenn er zeitlebens versuchte, im Labor mittels experimenteller Al-
chemie theologische Probleme zu lésen.” Die gegenwirtige Physik,
nicht weniger die gegenwirtige Theologie stiinde einem solchen
Wissenschaftsprogramm ratlos gegeniiber. Das Beispiel Newtons
zeigt uniibertrefflich, daf die hermetische Sprache alle Grenzen zwi-
schen den Disziplinen tiberspringt, ja diese untereinander geradezu
»kurzschliefit¢, insbesondere alle Formen empirisch ausgerichteter
Naturforschung mit metaphysischen Symbolsystemen.

Ein solcher Kurzschluf der Disziplinen hat ontologische
Griinde. So verschieden hermetische Disziplinen sind — denken wir
nur einmal an Astrologie und Alchemie -, sie spielen ineinander, weil
sie denselben Gegenstand untersuchen, namentlich einen einzigen
universalen Wirkzusammenhang, der sich unter verschiedensten
Aspekten untersuchen 1at. Es ist diesbeziiglich vielsagend, daf8 die
Alchemie, die den Wirkzusammenhang der Gestirne in den irdischen
Stoffen untersucht, seit Daniel de Mornay (12.Jahrhundert) als
astronomia [bzw. astrologia] inferior (>untere Astrologie<) bezeich-
net wurde. Obwohl im Besitz desselben Gegenstandes, sind dagegen
das Verfahren der Alchemie, die sich mit einem nicht-mathemati-

7 Siehe B.]. T. Dobbs: Alchemische Kosmogonie und arianische Theologie bei Isaac
Newton, in: Ch. Meinel (Hrsg.): Die Alchemie in der europdischen Kultur- und Wissen-
schaftsgeschichte, Wiesbaden 1986 (Wolfenbiitteler Forschungen, Bd. 32), S. 137-150.

Rationalititstypen A~ 187

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

schen Symbolismus um Umwandlungsprozesse bemiiht, und das
Verfahren der Astrologie, die Zeitqualititen mathematisch be-
stimmt, ziemlich verschieden.

Aus dem Kurzschlieflen der Disziplinen resultiert der Univer-
salismus hermetischer Symbolsysteme, der die Einheit der Natur
trotz der Fiille der Zeichen, trotz der Divergenz der Methoden
verbiirgt. Deshalb darf es nicht erstaunen, dafd der hermetische Dis-
ziplinenkurzschlu8 — nachdem er der etablierten Naturwissenschaft
definitiv verlustig gegangen war — auf diese gleichwohl immer wie-
der einen gewissen Reiz ausiibte. Wenn beispielsweise der Physiker
Wolfgang Pauli zur Bearbeitung quantenphysikalischer Probleme
sich intensiv mit Alchemie auseinandersetzte, so suchte er nach einer
Einheitssprache, die Physis und Psyche, Auen- und Innenwelt ver-
bindet.® Wichtig schien ihm der Riickgriff auf die Alchemie, weil sie
noch iiber Symbole »mit einer gleichzeitig religiésen und naturwis-
senschaftlichen Funktion«® verfiigte. Eine solche, zwei vollig ver-
schiedene Realititsebenen ineinandersetzende Einheitssprache ist
fir die heutige Schulphysik nicht mehr verstindlich, was im
Riickblick auf Newton heifit, daf8 letzterer ihre historischen Wurzeln
abhanden gekommen sind. Da die untereinander kurzgeschlossenen
Disziplinen der Hermetik im Fortgang der abendlandischen Wissen-
schaftsentwicklung seitens der >exoterischen< Wissenschaften zuneh-
mend auf Unverstiandnis stieffen, wurden sie als shermetisch<im Sin-
ne des umgangssprachlichen Wortgebrauchs empfunden: als dem
rationalen Denken unerschlieBbar, nach auflen verschlossen. Die
Hermetik ist also das Resultat eines Sedimentierungsprozesses — sie
ist aus dem exoterischen Diskurs Ausgeschiedenes und Abgelagertes.

Um diesen Sedimentierungsproze8 zu erkliren, liegt es nahe,
die Hermetik als eine eigene Denkform von der Rationalitit der eta-
blierten Wissenschaft auszugrenzen. Dafl die Hermetik fiir die spat-
neuzeitliche Wissenschaft zunehmend aus dem Blickfeld geriet, fan-
de dann seinen Grund in der Aufspaltung des wissenschaftlichen

# Vgl. Th. Abt: Archetypische Traume zur Beziehung zwischen Psyche und Materie, in:
H. Atmanspacher / H. Primas / E. Wertenschlag-Birkhauser (Hrsg.): Der Pauli-Jung-
Dialog und seine Bedeutung fiir die moderne Wissenschaft, Berlin, Heidelberg, New
York 1995, S. 115.

° W. Pauli: Der Einfluff archetypischer Vorstellungen auf die Bildung naturwissen-
schaftlicher Theorien bei Kepler (Autoreferat eines Vortrags), wiederabgedruckt in:
H. Atmanspacher / H. Primas / E. Wertenschlag-Birkhduser (Hrsg.): Der Pauli-Jung-
Dialog und seine Bedeutung fiir die moderne Wissenschaft, a.a. 0., S. 300.

188  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢


https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

Denkens in zwei verschiedene Rationalititstypen, die beide jeweils
einer anderen Logik folgten. So miifite der exakten Wissenschaft die
Hermetik als iiberholte Pseudowissenschaft erscheinen, umgekehrt
der Hermetik die exakte Wissenschaft als Irrlaufer.

Tatsichlich folgt die neueste Forschung diesem Erklarungs-
modell, angestoBen durch die fundamentalen Untersuchungen Fou-
caults zu bestimmten Rationalititstypen der Wissenschaftsgeschich-
te’®. Nicht nur Vickers spricht in bezug auf die Hermetik von einem
eigenen Rationalitdtstyp, auch Antoine Faivre geht davon aus, daf8
die Hermetik eine eigene Denkform ausgebildet habe. Hierbei bedeu-
tet >Denkform« weniger einen typologischen Terminus fiir logische
Strukturen als vielmehr einen morphologischen Terminus fiir die
vielfaltigen Erscheinungsweisen einer bestimmten Geisteshaltung.
Erkennbar sei die hermetische Denkform an sechs Merkmalen: er-
stens den Entsprechungen, in denen die Prinzipien der Wider-
spruchsfreiheit und des ausgeschlossenen Dritten von denen des ein-
geschlossenen Dritten und der Synchronizitat iiberlagert werden;
zweitens der lebendigen, organologisch zu lesenden Natur, die, von
Antipathien und Sympathien durchwoben, von einem gottlichen
Licht beseelt wird; drittens der Imagination und Meditation (Einbil-
dungskraft und Vermittlungen), das heilt dem Vermogen, eine ko-
gnitive und visiondre Verbindung zu einer Zwischenwelt (mundus
imaginalis) zu kniipfen; viertens der Erfahrung der Transmutation,
die dem Hermetiker eine innere Metamorphose verschafft; fiinftens
der Praxis der Konkordanz, die Ende des 15. Jahrhunderts aufkommt
und die weitverzweigten Aste aller hermetischen Strémungen wie-
der zu einem einzigen Stamm, zu einer philosophia perennis, zu-
sammenbinden méchte. Als letztes Merkmal nennt Faivre die Trans-
mission oder Initiation, die nicht blo8 die Ubertragung einer
Geheimlehre vom Meister auf den Schiiler durch Einweihung meint,
sondern ebenso die Legitimation der Lehre durch eine durchgingige
Traditionslinie, deren Authentizitit nicht bezweifelt werden kann.
Genannte Merkmale zeichneten die abendlindische Hermetik aus,
was nicht bedeute, daf? die hierdurch bestimmte Denkform nicht ge-
meinsame »Referenzen« mit anderen Denkformen habe, allen voran
mit der »mystischen«.

1 M. Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,
aus dem Franzésischen von U. Koppen, 8. Aufl. Frankfurt a. M. 1989, S. 46-58.
" A. Faivre: Esoterik, ins Deutsche iibersetzt von P. Schmidt, Braunschweig 1996, S. 31.

Rationalititstypen A 189

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Vickers geht kiihner vor. Wihrend Faivre iiber die Gemeinsam-
keiten gerade auf die Vielfalt, die Uneinheitlichkeit der Hermetik
aufmerksam macht und Raum fiir die historische Entwicklung laft,
identifiziert Vickers die Hermetik als einen monolithischen, homo-
genen Rationalitatstyp, der unverinderlich iiber die Zeiten hinweg
in allen hermetischen Systemen vorliege und sich in folgenden
Ziigen dokumentiere:

(1.) in einem sich durchhaltenden Ideenarsenal. - Wenn man
die iiber Jahrtausende ausgespannte Reihe hermetischer Systeme
tiberblickt, angefangen von der Astrologie eines Ptolemaios iiber die
hermetischen Schriften der Spatantike, Cornelius Agrippa, Hildegard
von Bingen bis Robert Fludd und Athanasius Kircher, dann erkennt
man eine augenfillige Kontinuitéit derselben Ideen. Es ist geradezu
das Hauptmerkmal der hermetischen Tradition, statisch zu verhar-
ren, mit einem grundsitzlichen Widerstand gegen jegliche Revision
ihrer Ideen.

(2.) in einem Hang zum Synkretismus, der das Heterogenste zu
einem wiederkehrenden Theoriemuster amalgamiert. — Seit ihren
Anfingen in der Antike vermochte die Hermetik ohne grofere Pro-
bleme die verschiedensten Strémungen — beispielsweise Christen-
tum, heidnische Gnosis und Alchemie — zu absorbieren, sie gleichsam
in ein und demselben Theorienrachen zu verschlucken. Hinter dieser
Kraft zur Absorption muf3 eine hochst rigide Denkstruktur vermutet
werden, die Uberliefertes komprehensiert und synthetisiert, selb-
stindiges Denken dagegen im Keime erstickt.

(3.) in einer zirkuldren Selbstbestitigung der Theorie. — Herme-
tische Wissenschaft ist ein sich selbst enthaltendes System, das von
einem limitierten Satz von Kategorien ausgeht. Sich selbst enthal-
tend heifst: Alle basalen Erkenntnisoperationen werden iiber densel-
ben Satz von Kategorien abgewickelt, wobei diese Kategorien je nach
Bedarf lediglich umgestellt oder verkniipft werden. Blind fiir eine
experimentelle Verifikation oder Falsifikation, vermag dieses System
sich immer nur selbst zu bestétigen.

Diese drei Eigenschaften will Vickers auf eine bestimmte Denk-
struktur zuriickfithren. Uber die verschiedensten Epochen hinweg
sichtet er in den hermetischen Theorien iiberall denselben, immer
wiederkehrenden Prozef der Aussagenbildung, der sich iiber die drei
Stufen der Attribution, der Distribution und der Assimilation voll-
zieht. Attribution, Distribution und Assimilation verkérpern zu-
gleich drei verschiedene Analogietypen.

190 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

Attribution vollzieht sich dergestalt, dal eine empirische Pri-
mirebene mit einer Symbolebene verkniipft wird. Uber anthropo-
morphe, animistische Kategorien, die hierarchisch-wertend sind,
wird die Welt in symbolischer Beschreibung eingefangen. Ein gutes
Beispiel hierfiir ist eine Gardedisziplin hermetischer Wissenschaft,
die Melothesia, die Lehre vom Wirken der Gestirne im menschlichen
Kérper.? Den verschiedenen Regionen des menschlichen Korpers
ordnet sie die Symbolebene der Tierkreiszeichen zu. Da der Uber-
gang von der Primirebene zur Symbolebene ohne erkennbare Re-
geln erfolgt, resultiert hieraus eine prinzipielle Willkiirlichkeit des
hermetischen Symbolismus. Und obwohl die Attribution keine Kri-
terien besitzt, bildet sie eine fixe kategoriale Matrix, der sich die Pha-
nomene unterzuordnen haben.

Die zweite Stufe in der hermetischen Aussagenbildung ver-
korpert die Distribution. Aus ihr resultieren Ordnungsmuster, wie
sie beispielsweise die Heilige Schrift der Alchemisten, die Tabula
Smaragdina®, mit der berithmten und in der Hermetik tausendmal
zitierten Gleichung zwischen dem Oberen und dem Unteren zum
Ausdruck bringt. Es handelt sich um Ordnungsmuster, welche die
Analogie zwischen Mikrokosmos und Makrokosmos ergeben. Dafs
der Mensch in sich das ganze Universum enthalte, ist in der Tat eine
Leitidee der Hermetik, die allerdings sehr komplex und in verschie-
densten Versionen ausformuliert wurde. Wenn Vickers sie auf eine
Distributionsfunktion zuriickfithrt, so bezeichnet er mit letzterer
eine Ausweitung der symbolischen Verkniipfungen, die in Form der
Attributionen vorliegen. In der Distribution werden die symboli-
schen Attributionen ins Universale extrapoliert, wobei die Erweite-
rung immer nach demselben Gesetz vorgenommen wird: der Selbst-
einschachtelung bzw. der Spiegelung. Die kategoriale Matrix, die auf
der Stufe der Attribution erst punktuelle symbolische Zuordnungen
regelte, expandiert in der Distribution zu einem symmetrischen Ord-
nungsgitter von Entsprechungen und Spiegelungen, das selbst starr
bleibt, in dem aber die Elemente nach Belieben neu positioniert oder
ausgetauscht werden konnen. In bezug auf das Beispiel der Melo-

2 Vickers wihlt als Beispiel fiir die Attribution eine Theorie der Kraft aus der Magie
und ordnet die Melothesia der Distribution zu, womit er sein System der Aussagebil-
dung aber eher verdunkelt, als daf er es exakt zu verdeutlichen vermachte. Seine Be-
griffsbildung ist nicht scharf genug.

. Ruska: Tabula Smaragdina. Ein Beitrag zur Geschichte der hermetischen Literatur,
Heidelberg 1926.

Rationalititstypen A 191

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

thesia bedeutet dies, da8 die Verkniipfung der Astralsphiren mit Re-
gionen des menschlichen Korpers verallgemeinert und letztlich auf
den gesamten Kosmos iibertragen wird: genauso wie die Gestirne im
menschlichen Korper wirken, spiegeln sich dessen Proportionsgeset-
ze am Himmel; die Aufbaustruktur des Menschen aus den Vier Ele-
menten ist dieselbe wie jene des dufleren, sichtbaren Kosmos; das
AuBere ist das Innere, und im Inneren spiegelt sich wiederum die
Relation von Auflen und Innen, unabhingig von den konkreten In-
stanzen, die in dieser Relation gedacht werden. Hinsichtlich solcher
Beziehungen im Rahmen der Mikro-Makrokosmos-Analogie kann
man sagen, daf3 diese aus einer Distribution punktueller Attributio-
nen ins Universale resultiert.

Die dritte Stufe in der hermetischen Aussagenbildung, die Assi-
milation, bezeichnet zum ersten das Kombinieren der iiber Attribu-
tion und Distribution gewonnenen kategorialen Matrizen, zum
zweiten die vollstindige Angleichung der gesamten Phdanomenwelt
an diese kombinierte Matrize. Sie fiihrt auf das Prinzip der Aquipol-
lenz, das alle Mengen einander zuordnet, die ihrer Elementenzahl
nach iibereinstimmen. Giiltig bleibt das Aquipollenzprinzip selbst
dann, wenn die Elemente ihrer Beschaffenheit, ihrer Stellung in der
Welt, ihrer Kategorie nach vollig heterogen sind. Vickers unterschei-
det deshalb zwischen primdrer und sekundirer Assimilation. In bei-
den Fillen ist ihr Resultat eine Vernetzung verschiedener Instanzen
in Form verborgener Korrelationen. Indes, wihrend die primire As-
similation Ahnliches mit Ahnlichem verbindet und deshalb kohirent
ausfillt, verbindet die sekundire Assimilation Heterogenes und ist
deshalb vom Standpunkt exakter Wissenschaft véllig inkohérent.
Hier zeigt sich nach Vickers der wichtigste Zug hermetischen Den-
kens, namentlich die horizontale Verbindung der Gattungen in einer
Blockordnung gemifl dem Aquipollenzprinzip, wobei sich in jedem
Block die kategoriale Matrix reproduziert — beispielsweise eine Zahl-
kategorie wie die Sieben, die Drei oder die Vier. Hermetisches Den-
ken ist demnach weder induktiv noch deduktiv, sondern parataktisch
und ipsoiterativ.

Dieses parataktische, sich selbst reproduzierende, nach vorgege-
benen Analogiematrizen arbeitende Vernetzungsdenken ist nach
Vickers in mindestens zwei Hinsichten als pseudowissenschaftlich
abzuqualifizieren: einmal sind keine innovativen Elemente integrier-
bar, und zum anderen sind die Analogien weder strukturell noch
funktional in der Realitdt fundiert, sondern existieren nur in einem

192  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

formalen Muster. In beiden Punkten sind die Griinde zu sehen, wes-
halb das hermetische Kombinieren verschiedener kategorialer Matri-
zen zu keiner wissenschaftlichen Erkenntnis der Welt fiihrt. Neue
Phianomene, auf die die empirische Forschung stoft, die sie aber nicht
in das formale Ordnungsmuster des Aquipollenzprinzips einzufiigen
vermag, konnen nicht von der Theorie wahrgenommen werden. Als
vielbemiihtes Beispiel hierfiir dient die Alchemie. Sie geht von der
Zuordnung der sieben Metalle: Blei, Zinn, Eisen, Gold, Kupfer,
Quecksilber und Silber zu der Siebnerreihe der Planeten: Saturn, Ju-
piter, Mars, Sonne, Venus, Merkur und Mond aus. Aufgrund dieser
fur die alchemische Spekulation iiberaus zentralen Zuordnung war
eine Integrierung weiterer Elemente ausgeschlossen. In der Tat blieb
fiir die Alchemie die Entdeckung neuer Metalle oder des transsatur-
nischen Planeten Uranus bedeutungslos.

Mit der negativen Einschdtzung der Hermetik als starren Appa-
rats tiberlieferter Formeln, nicht nur des Erkenntnisfortschritts unfa-
hig, sondern dem wissenschaftlichen Fortschritt iiber Jahrhunderte
hinweg ein Hindernis, will Vickers die zentrale These von Frances
Amelia Yates kippen, die vom Wissenschaftstheoretiker Paul Feyer-
abend untermauert wurde', die These namlich, die neuzeitliche Wis-
senschaft sei ganz wesentlich von der geistigen Atmosphire der
hermetischen Wissenschaften befruchtet worden. So beruhe bei-
spielsweise das heliozentrische Weltbild auf der hermetischen Rang-
folge der Metalle und deren Planeten mit dem der Sonne zugeord-
neten Gold im mystischen Mittelpunkt.”® Gegen diese These stellt
Vickers das hermetische Matrizendenken, dessen strukturelle Ab-
artigkeit im Vergleich zum wissenschaftlichen Denken eine Befruch-
tung undenkbar mache und nur das Postulat eines (irrationalen) Ty-
pensprungs im Ubergang zwischen Hermetik und Wissenschaft
zulasse.

Diese Abqualifizierung der Hermetik besitzt etliche Schwach-
stellen. Zum einen gehort zur Lehrmeinung in der wissenschafts-
theoretischen Diskussion lingstens die Einsicht, daf8 jede Wissen-
schaft hochgradig theoretische Voraussetzungen macht, ehe sie nur
ein einziges empirisches Phinomen einordnet. Der logische Empiris-
mus eines Carnap', der offenbar die Metatheorie von Vickers Uber-

" P. Feyerabend: Wider den Methodenzwang, 3. Aufl. Frankfurt a. M. 1983, S. 124.
¥ F A. Yates: Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, London 1964, S. 154.
% R. Carnap: Der logische Aufbau der Welt, 1928, 3. Aufl. Hamburg 1966.

Rationalititstypen A 193

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

legungen bildet, ist lingstens als inaddquates Wissenschaftsmodell
verabschiedet worden. Was die nicht-empirische Voraussetzung
eines bestimmten Ordnungsmusters angeht, steht die Hermetik kei-
nesfalls allein da. Jede Wissenschaft deutet die Phinomene nach vor-
gefertigten Gedankenmodellen und ist deshalb einem bestimmten,
historisch gebundenen theoretischen Rahmen verpflichtet. Ebenso
iibersieht Vickers, daf der Gebrauch eines limitierten Kategoriensat-
zes kaum eine Eigenheit der Hermetik ausmacht. Bekanntlich hat
Kant als Metatheoretiker der newtonschen Physik noch auf der Voll-
stindigkeit seiner Kategorientafel beharrt. Kategoriale Raster wer-
den auch in der exakten Wissenschaft nicht permanent verbessert,
sondern weisen eine natiirliche Starrheit auf. Im weiteren entspricht
es nicht den Tatsachen, daf8 alle hermetischen Ordnungsmuster als
Analogiefunktionen deutbar sind. Wie wire sonst der von Vickers
selbst erwihnte Umstand einzuordnen, daf beispielsweise Jan Bapti-
sta van Helmont — in seiner Berufung auf Paracelsus durch und durch
Hermetiker — am Analogiedenken schirfste Kritik iibt?"” Dafl die
Analogie den einzigen Ankerpunkt des hermetischen Denkens bilde,
ist eine Interpolation von Vickers, mit der er abweichende methodo-
logische Positionen in der Hermetik iiberblendet. Am schwersten ins
Gewicht féllt allerdings, daR die Analogie als in jeder Hinsicht unbe-
griindet hingestellt, von jeglicher rationalen Erklarungsbasis los-
gelost wird. Indes muf8 der hermetische Analogienkosmos gerade so
lange unverstindlich bleiben, wie man nicht die Frage nach einem
Konstruktionsprinzip der Analogien stellt. Ohne ein solches Prinzip
der Analogienbildung erscheint die je und je bestimmte Analogie als
willkiirlich und die Rationalitit dieses Denkens uneinsichtig.

2. Hermetische Kosmogramme und ihr Koordinatensystem

Um ein solches Konstruktionsprinzip der Analogie zu finden, sei das
hermetische Denken in seiner wohl eigentiimlichsten Erscheinungs-
form betrachtet: in der des Kosmogramms, das einen ganz besonde-
ren Typ der wissenschaftlichen Illustration darstellt. Es verkorpert
den Versuch, das Universum — einschliefflich des Menschen, ein-

"7 Diesen Hinweis gibt B. Vickers: On the Function of Analogy in the Occult, a.a.0.,
S. 284 ff., selbst, ohne daraus die Konsequenzen zu ziehen.

194  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

schlieBlich der Wissenschaft — in ein »arithmetisch, geometrisch und
emblematisch organisiertes Systembild«'® zu integrieren.

Dafd gerade diese raumliche Anschaulichkeit der Welt eine spe-
zifische Leistung des hermetischen Denkens sei, kénnte man anzwei-
feln. Die Verraumlichung des Wissens ist ein Grundzug der Wissen-
schaften bis zum 18. Jahrhundert, die mit Vorliebe die raumhafte
Natur untersuchen und sie als >Weltraum« in einer geometrischen
Ordnung abbilden. Indes hebt sich das hermetische Kosmogramm
von dieser allgemeinen Tendenz insofern ab, als hier die Darstellung
mit einer sonst nirgends anzutreffenden Entschiedenheit aufs Ganze
geht, alle partikuldren Ausschnitte des Universums zu einer einheit-
lichen Gesamtreprisentation verdichtet. Im hermetischen Kosmo-
gramm erhebt sich das wissenschaftliche Diagramm zum holisti-
schen Symbol. Selbstverstindlich sind solche Kosmogramme immer
als Illustrationen zu einer Theorie gedacht, doch nicht als Zugabe,
eher als Vollendung der in Worten entwickelten Theorie; denn her-
metische Texte sind ohne ihre Illustrationen blind" — was umgekehrt
nicht gilt, wenn man beispielsweise an den Mutus liber denkt, dessen
einziger Text (nebst einer kurzen Anrede an den Leser und kurzen
Bezeichnungen auf zwei Bildern) sein Titel ist.?” Die Entwicklung
hermetischer Kosmogramme gipfelt in denjenigen Darstellungen,
die treffend als »alchemistische Weltlandschaft«?' bezeichnet wer-
den. Diese erreichen eine Komplexitdat der Symboiik, daf8 sie auch
von der Theorie, die sie illustrieren, kaum eingeholt werden kénnen.
Aus der Fiille des Materials seien zwei Beispiele vorgefiihrt:

'8 G. Bshme / H. Béhme: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturgeschichte der Elemen-
te, Miinchen 1996, S. 234.

" Was generell die Philosophie der Renaissance charakterisiert, wie T. Albertini: Ein
Naturbegriff der Renaissance. Charles de Bovelles: Natur und Vernunft als Auflen-
und Innenraum der Erkenntnis, in: K. Gloy (Hrsg.): Natur- und Technikbegriffe. Histo-
rische und systematische Aspekte: von der Antike bis zur &kologischen Krise, von der
Physik bis zur Asthetik, Bonn 1996, S. 45, festhilt.

® Altus [Psn.]: Mutus liber, in quo tamen tota Philosophia hermetica, figuris hierogly-
phicis depingitur, ter optimo maximo Deo misericordi consecratus, solisque filiis artis
dedicatus, authore cujus nomen est Altus, La Rochelle 1677. Neuausgabe: Die Alchemie
und ihr stummes Buch (Mutus Liber). Vollstindige Wiedergabe der Original-Ausgabe
von La Rochelle 1677, Amsterdam 1991.

2 G. Béhme / H. Bohme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, a.a. 0., S. 253f.

Rationalititstypen A 195

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

\Nl'ﬂ‘\ VITRN
. \|. R LA

i3

- e - ~r’ AN i Beva] %
\ ‘p; N somur IR NARIY gy T

TINEAL 1IN f\-' A
T salite, 1 P

I"i(\rM |0T \(\ af
I2ba

f 5 af J
::I:".:m s chone qued SV ] umnurx) sl ilalé suwa rn—.]‘m mni
PHYHS podam o me ] bemgnd, Prmpet | Spwndiny ARTIS ABCMATEVM . o* SAPMEN
"(([\‘\lr afermim & \nrmfw Pl e, | -
SARITYS atheeeas aodula peteo et

ANIMA SCENTILLA. MVNTH N

\\i\l‘, € ‘lHﬂll‘ A

'I\"Pi B

[E T ru'f'-l{lﬂ
anrurvie
MRS TINRAL s et
habgat An

v § et 0Y
_-Ju ...mn 5 Mt
" LE.

elmding LYNARIN
" w!\n\‘\
LELE®

e e

Abb 1.) Emanatistisches Kosmogramm aus Heinrich Khunrath: Amphithea-
trum Sapientiae Aeternae Solius Verae Christiano-Kabalisticum Divino-Ma-
gicum, Hannover 1609

Darstellung des androgynen Rebis, wahrscheinlich als Urmensch (Adam Kad-
mon), als idealer Archetyp der Welt. Er nimmt eine Mittelstellung ein zwi-
schen dem im Pfauenschwanz symbolisierten Stein der Weisen (= dem Ziel-
produkt des alchemischen Werkes) und der kugelférmigen materia prima, die
ein anima-spiritus-Dreieck enthélt. Auf die materia-prima-Kugel folgt ab-
steigend die Erdkugel und endlich das von den dunklen Wassern umgebene
Creatum Chaos Triunum. Die Inschriften auf der linken Seite bezeichnen die

196 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢ -[@



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

mehr spirituellen Dinge wie Feuer, Himmel, spiritus, Luft, sulphur, Tau, spi-
ritus animatus, anima usw.; auf der rechten Seite die groberen, passiven und
weiblichen Dinge wie das weif-glutinose Wasser des Adlers (= das unvoll-
endete Werk), der irdische Magnes, der den Himmel zur »Verheiratung des
Oberen mit dem Unteren« anzieht, die Gebirmutter der Gréfleren Welt, die
»jungfrauliche umfassende« Erde der Natur, der fixe, fixierende und zur Ge-
rinnung bringende Teil des Steines der Weisen, das trokkene Wasser, das die
Hinde nicht befeuchtet, der Kérper ohne Geist und Seele, das Ferment fiir
den zugehorigen beseelten Geist, das schneeige und samentragende Gefifs,
der liebliche und irdisch-paradiesische Garten seiner unverginglichen und
unsterblichen Seele, der umfassende Tartarus, regina, luna, lunaria, Silber,
Saturn — im Gegensatz zu Sperma, solaria, aurum potabile in gleicher Hohe
auf der anderen Seite.”

Zu Abb. 2) Béhme-Kosmogramm von D. A. Freher® (auf Seite 198)

Es handelt sich um eine Gesamtdarstellung von Bshmes System, die die Ent-
stehung der Planetenbahnen durch die Polaritdt zweier Brennpunkte erklirt.
Der duflerste Ring ist der Abgrund, das uranfingliche Nichts, aus dem durch
Selbstreflexion in einem Spiegel (Spiegel der Weisheit) der dialektische Drei-
schritt der Schopfung anhebt. Die obere Kugel trigt den Gottesnamen ADO-
NAI und ist die erste Phase des kosmogonischen Prozesses, der Selbstbewe-
gung der Einheit. Darin liegen sechs eingefaltete Samenkrifte. Im zentralen
Buchstaben S ist die androgyne Gottheit (Christus und Sophia) abgekiirzt.
Die kleine Kugel in der Mitte ist das gottliche Ein- und Ausatmen, Expansion
und Kontraktion, aus der ein ewiges Pulsieren zweier polarer Prinzipien re-
sultiert: Die dunkle Kugel rechts ist die negative Phase der Kontraktion, die
mit Saturn, Merkur und Mars funktioniert; die helle Kugel links entsteht
nun als dritte, positive Phase der Expansion und der Lebensfiille. Beide Spha-
ren besitzen eine zentrale Spiegelachse. Die untere grofle Kugel stellt das
sichtbare Universum mit Tierkreis, Planeten, Sonne und Erde dar als Resultat
der oberen Sphiren, die seine Funktionsprinzipien darstellen. Das Kosmo-
gramm vereinigt in einem einzigen, gewundenen Raum zwei véllig verschie-
dene Ebenen: Die Ebene des sinnlichen Universums und die Ebene von dessen
Funktionsprinzipien.

2 Vgl. die Erlduterung des Kosmogramms von W. Pagel: Das medizinische Weltbild des
Paracelsus. Seine Zusammenhinge mit Neuplatonismus und Gnosis, Wiesbaden 1962,
S. 140.

» The works of Jacob Behmen, the Teutonic theosopher [...] With figures, illustrating
his principles, left by the Reverend William Law, 4 Bde., London 17631781, abgebildet
bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a.a.O., S. 255.

Rationalititstypen A 197

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Abb. 2.) Bshme-Kosmogramm von D. A. Freher

198  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

20.01.2026, 10:20:35. O


https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

Worauf man bei solchen Kosmogrammen das Augenmerk richten
mufB, sind zwei Aspekte, die sich nur abstraktiv auseinanderhalten
lassen: erstens der ontologische Aufbau des hermetischen Univer-
sums und zweitens die formale Struktur seiner Abbildung.

(1.) Obwohl es unterschiedliche hermetische Kosmologien gibt,
findet man fiir den ontologischen Aufbau des hermetischen Univer-
sums ein Standardmodell, dessen sich die Kosmogramme durch-
gehend bedienen: das Modell einer Sphare und ihres Zentrums. Fiir
die Hermetik typisch ist, dafl sie dieses Modell universalisiert. Alles
wird im Verhiltnis von Sphire und Zentrum geordnet. Dies ist nur
moglich unter Supponierung eines Allmittelpunktes. Wie das Sy-
stem des Weltganzen insgesamt, ist jedes Subsystem, jedes Ding auf
diesen Allmittelpunkt hin orientiert. Deshalb ist das Zentrum ubi-
quitdr. Anders gesagt: In jedem beliebigen Punkt ist das Universum
in sich selbst zentriert. Daraus ergibt sich eine Uberlagerung aller
hermetischen Raumebenen: einerseits als konzentrische Schichtung
von unterschiedlichen Raumsphiren, andererseits als eine Reihe von
Raumkugeln, die - zentriert auf einen gemeinsamen Urmittelpunkt
- auseinander hervorgehen. Es sei in diesem Zusammenhang auch
auf die alchemische Theorie des medium centri hingewiesen, die Idee
eines Mittelpunktes des Mittelpunktes, einer Selbstpotenzierung des
Zentrums, das dadurch, daf es selbst noch seiner selbst Zentrum ist,
erst recht als Zentrum des Universums gedacht werden muf. Ein
solches ubiquitires Zentrum kann mathematisch nur von einer un-
endlichen Sphire umgeben sein: »centrum ubique, circumferentia
nusquame, lautet hierfiir die Formel, die erstmals im Buch der vier-
undzwanzig Philosophen® begegnet, einer dem Hermes Trismegi-
stos zugeschriebenen Schrift aus dem 12. Jahrhundert.

Das Modell des in Einem Punkt zentrierten Kugeluniversums ist
allerdings wesentlich ilter. Es reicht von Johannes Eriugena, der ara-
bischen Theologie des Aristoteles, Pseudo-Dionysios Areopagita,
dem hermetischen Platoniker Apuleius (um 150 n. Chr) iiber die
pseudoaristotelische Schrift De Mundo (um 100 n. Chr.), iiber Ma-
crobius, Boéthius bis zu Platons Timaios und in die vorsokratische

¥ In mehreren Handschriften lautet der Titel: Liber Termegisti de regulis theologiae.
Vgl. Cl. Baeumker: Das pseudo-hermetische Buch der vierundzwanzig Meister (Liber
XXIV philosophorum). Ein Beitrag zur Geschichte des Neupythagoreismus und Neu-
platonismus im Mittelalter, in: ders.: Studien und Charakteristiken, Miinster 1927,
S. 194-214. Die Textstelle in der neuesten Edition von E. Hudry: Liber Viginti Quattvor
Philosophorvm, Turnhout 1997, Pars altera, II, S. 37.

Rationalititstypen A 199

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Manuel Bachmann

Philosophie zurtick, bis zur Seinskugel des Parmenides und noch wei-
ter bis zum gottlichen Kreis der Orphiker. Die Rezeption in der
Bliitezeit der Hermetik, der Renaissance und barocken Universalwis-
senschaft, und dariiber hinaus ist dann genauso breit gestreut, wie die
Vorstellung alt ist: Uber Ficino, Reuchlin, Weigel und viele andere
wird sie bis zu Novalis und Franz von Baader mystisch-spekulativ
weiterentwickelt; iiber Nicolaus Cusanus, Kepler, Leibniz reicht sie
in die Mathematik und moderne Naturwissenschaft hinein.?

(2.) Dieses ontologische Modell beruht — die Quellen seit Par-
menides bezeugen es — auf einer mystischen Erfahrung. Deshalb ist
der kosmologische Mittelpunkt des hermetischen Universums kein
mathematischer, sondern ein >mystischer, ein imaginirer Punkt.
Man konnte, wenn man die formale Struktur betrachtet, von einer
»mathematischen Mystik« (Mahnke) sprechen. Bemerkenswert ist
nun, daf8 die hermetischen Kosmogramme nichts anderes versuchen,
als fir diesen imagindren Punkt eine symbolische Darstellung zu
entwickeln. Der Ontologie muf8 ihre Darstellung entsprechen. In
der Tat ist dies der Fall.

In den beiden angefiihrten Kosmogrammen fallen zwei Ord-
nungsprinzipien auf: Symmetrie und Polaritit. Beide Strukturen
sind in einer sphirischen Aufbaustruktur zu einer konkreten Ge-
samtgestalt des Universums verbunden. Um dessen formale Struktur
noch schirfer in den Blick zu bekommen, sei ein drittes Kosmo-
gramm beigezogen?:

* Eine nach wie vor uniiberholte Gesamtdarstellung gibt D. Mahnke: Unendliche
Sphire und Allmittelpunkt. Beitrige zur Genealogie der mathematischen Mystik, Halle
1937.

% Zur Bedeutung des Stiches G. Bshme / H. Bohme: Feuer, Wasser, Erde, Luft, a.a.O,,
S.235: »Im Stich des Mundus elementaris sind noch jene anthropologischen Grund-
annahmen lebendig, wonach derjenige, welcher wissen will, was der Mensch ist, mit
den Bildungskriften der Elemente beginnen muB - eine uns heute fremd anmutende
Vorstellung. Doch in ihr steckt eine Wahrheit. Denn in historischer Perspektive ist der
Mensch nicht nur, aber zuerst als ;Ubersetzungc der Elemente verstanden worden: Das
gilt seit Empedokles. Oder anders gesagt: Die Gefiihle und der Leib artikulieren sich im
Medium der Elemente. Diese Einsicht ist heute weitgehend verloren - und es ist zu
vermuten, daf dies entscheidend beitrug zur Entfremdung des Menschen von der Natur,
die er selbst ist. In diesem Jahrhundert hat nur Gaston Bachelard eine (nicht zu Ende
gefiihrte) Typologie der Seelenformen, der Gefiihls-, ja selbst der Traumtypen im Sche-
ma der Elemente zu entwickeln gewagt. Diesem Ansatz ist zu folgen.«

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

FIGURA 1L

ey — e

8 MVNDVS ELEMENTARIS 2

2

RS

““PECEMBER. 5

Abb. 3.) Schule des Druckers Johann Theodore de Bry: Mundus intelligibilis
et Mundus elementaris, eine in mehreren Werken des 17. Jahrhunderts abge-
druckte Falttafel

Hier zeigt das hermetische Kosmogramm eine Ordnung, die mit
einem Polar- bzw. Kreiskoordinatensystem verglichen werden
konnte. Mathematisch betrachtet hinkt der Vergleich allerdings. Die
Achsen - Radial- und Kreislinien — markieren namlich Diskontinui-
taten, ausgezeichnete Strukturen des hermetischen Universums und

Rationalititstypen A 201

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢ @


https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

kein blofles Bezugssystem in einem Kontinuum. Man kénnte hier
besser von radialen und konzentrischen Weltlinien sprechen.

Fiir den hermetischen Analogienkosmos ist dieses Weltliniensy-
stem offensichtlich konstitutiv. Betrachten wir einmal den mundus
elementaris auf seine Ordnungsrelationen hin! Die Gegenstande,
die hier in eine hermetische Ordnung gebracht werden, sind in vier
Gegenstandsklassen aufgeteilt: in Planeten, Erzengel, innere Organe
des menschlichen Kérpers und Metalle. Da sie senkrecht zu den kon-
zentrischen Weltlinien stehen, handelt es sich um vier (virtuelle) ra-
diale Weltlinien. Indes ist diese Gruppierung von Gegenstianden in
Klassen nur vorlaufig; denn sie wird durch eine Zuordnung der Ge-
genstinde zwischen den verschiedenen Klassen iiberlagert (wohl-
gemerkt: nicht ersetzt, da Klassifikation nach wie vor eine Substruk-
tur des Kosmogramms ist). Diese Zuordnung iibernehmen die
sichtbar eingetragenen konzentrischen Weltlinien, die sowohl eine
vertikale als auch eine horizontale Ordnungsfunktion besitzen:

(1.) Vertikal werden verschiedene Realitdtsebenen tibereinander
geschichtet: Tierkreis, Jahreszeiten, die vier empedokleischen Ele-
mente, die astral-planetarische Sphire und der menschliche Kérper,
Kreis der Triaden, die Disziplinen der Wissenschaft?, der Kreis der
gesamten Natur und im Zentrum: die Weltseele.

(2.) Horizontal werden die Elemente dieser Ebenen unterein-
ander verkniipft. Insbesondere die mittleren Kreise ziehen Analogien
zwischen den Elementen verschiedener Gegenstandsklassen, zwi-
schen Gestirnen, Erzengeln, Organen und Metallen sowie verschie-
denen Triaden, die sich in folgender Analogientafel wiedergeben las-
sen:

¥ Man beachte, da8 die Wissenschaften in der Hermetik des 17. Jahrhunderts ihren
eigenen kosmologischen Ort haben.

202  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

Gestirn Erzengel Organ Metall

Saturn Oriphiel Milz Blei

Jupiter Zachariel Leber Zinn

Mars Samuel Galle Eisen

Sonne Michael Herz Gold

Venus Anael Nieren Kupfer

Merkur Raphael Lungen Quecksilber
Mond Gabriel Gehirn Silber

Drei Prinzipien | Drei Welten | Drei Lebensalter | Drei Kénigreiche

Weil dieses Weltliniensystem, und zwar sowohl seine klassifikatori-
sche wie seine Entsprechungsordnung, in einem Punkt — dem Allmit-
telpunkt — zusammenlduft, ist der innere Kreis und das Zentrum auf
das System als ganzes ausgerichtet. Daf8 die Weltseele im Zentrum
steht, verlangt, das ganze Weltliniensystem als die Affektionsstruk-
tur der Weltseele zu verstehen, als ihr nach innen ausdifferenziertes,
nach auflen geschlossenes und insgesamt in einem Brennpunkt zen-
triertes Kraftfeld.

Das System radialer und konzentrischer Weltlinien verbindet
auch die beiden verschiedenen Brennpunkte des Kosmogramms, die
Brennpunkte der elementaren und der intelligiblen Welt. Auch der
mundus intelligibilis folgt approximativ derselben Ordnungsstruk-
tur. Und wenn man mit dem Gedanken eines Allmittelpunktes ernst
macht, kommt man nicht umhin, die Brennpunkte beider Spharen als
gespiegelte Brennpunkte zu betrachten, die in der unanschaulichen
Dimensionalitét des gesamten Universums, der Einheit von elemen-
tarischer und intelligibler Welt, letztlich in ein und demselben Zen-
trum zusammenfallen. Diese tiber die Asymmetrien hinweg zu den-
kende Gesamtsymmetrie von elementarischer und intelligibler Welt
entspricht durchaus der hermetischen Kosmotheologie, die panthei-
stisch und dualistisch in einem ist.

Obgleich die Symbolebene des hermetischen Kosmogramms

Rationalititstypen A

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢

203


https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

kaum einer erschopfenden Interpretation zuzufithren ist, zeigt es
eine ziemlich exakt nachzeichenbare Struktur: ein bestimmtes Welt-
liniensystem, das ein Ordnungsmuster erkennen l4ft, nach dem sich
das hermetische Universum ausrichtet. Man konnte versucht sein,
hier ein rein gedankliches Ordnungssystem, ein bloes Denkmuster,
zu erblicken. Klargestellt sei indes, dafl die Weltlinien auch als solche
verstanden werden miissen: als die Achsen der Welt.

Hinzu kommt, dal man trotz der berechtigten Rede von einer
formalen Struktur den Gestaltcharakter der Instanzen, die eigent-
liche Bildnatur des hermetischen Universums, beriicksichtigen muf3.
Das Zentrum des sphirischen Systems ist nicht einfach ein Punkt,
sondern eine mit Gestalten gefiillte Sphire: deus, homo, filius, Affe
der Natur usw. Die vom Mittelpunkt ausgehenden Strahlen laufen
nicht einfach ins Unendliche, sondern in ein abschlieRendes Periphe-
riesystem: den Tierkreis. Dieser ist nicht blof3 ein in Grade aufgeteil-
ter Kreis, sondern jeder Abschnitt ist mit einem eigenen symboli-
schen Universum gefiillt, dem jeweiligen Tierkreiszeichen. Bis zum
Tierkreis sind die Prinzipien anschauliche Korper, die durch Gotter-
figuren reprisentiert sein konnen. Jenseits des Tierkreises beginnt
zwar die intelligible Welt, in Stationen kontinuierlicher Approxima-
tion an den zweiten Mittelpunkt: an das gottliche Urprinzip; da aber
auch dieses in Form geometrischer Figuren gestalthaft wiederge-
geben ist, bleibt selbst die intelligible Welt, die nicht sinnlich er-
scheint, anschaulich.

3. Zur Rationalitit des Modells

a) Die Generierung der Analogien aus einem Prinzip

Was uns naher an diesem Ordnungssystem interessiert, ist die Frage,
wie es kommt, daf8 tiber die gattungsmifige Klassenzugehorigkeit
hinweg Entsprechungsbeziehungen zwischen diversen Gegenstin-
den, Instanzen und Bereichen bestehen. Existiert ein Prinzip, dem
diese Zuordnungen folgen? Sowohl >horizontal¢, entlang der Kreis-
linien, wie >vertikal, entlang der Radiallinien, ist die Zuordnung be-
herrscht durch den Bezug auf das gemeinsame Zentrum. Die ver-
tikal-radiale Zuordnung ist nicht primér durch die Reihenfolge der
Sphiren geregelt, sondern durch ihr gemeinsames Zentrum. Man
kann das Konstitutionsprinzip dieser Ordnungsstruktur letztlich

204  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

Abb. 5) Generierung der Analogien im Rotationssystem (Kreiskoordinaten)

Rationalititstypen A 205

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

nur dynamisch beschreiben: als Rotation des Weltliniensystems um
den Allmittelpunkt. (Nicht zufillig deutet das Kosmogramm Mun-
dus elementaris ein Weltenrad an, angetrieben von den vier Win-
den.) Bestatigt sieht sich ein solches Verstindnis dadurch, daf3 die
Analogie — durch eine Kreislinie gezogen — in der Geometrie des
Kosmogramm:s eine Rotationsfunktion verkérpert. Dieser Rotations-
funktion entspricht, dal die einzelnen Sphiren wie iibereinanderlie-
gende Scheiben zueinander verdrehbar sind, ohne daf sich die Ana-
logie-Zuordnungen verindern (bei einer Verdrehung werden allein
die Blocke der logischen Gattungen aufgeldst). Offensichtlich ist die
Analogie ein Derivat eines rotierenden Weltliniensystems.

Ausgehend von diesen Einsichten wird der Schluf8 unumging-
lich, da8 Vickers’ Ansatz zu oberflichlich greift. Das >horizontale
Denken, das nach Vickers die Analogie charakterisieren soll, ist in
Wahrheit ein Rotationsdenken. So sind die horizontalen Verbin-
dungslinien, die an den Réndern der in den Kompendien der philo-
sophia hermetica beliebten Analogientafeln scheinbar willkiirlich
abbrechen, als geschlossene Meridiane des hermetischen Spharen-
universums zu lesen. Man kann den Sachverhalt quasi-mathema-
tisch auch so ausdriicken, daf$ die Analogientafeln aus einer Projek-
tion eines Polarkoordinatensystems auf eine Ebene mit cartesischem
Koordinatensystem resultieren. Mittels Rotation des analysierten
Weltliniensystems geht jeder Punkt auf der Kreislinie in den anderen
iiber und markiert einen Ort, der von jedem auf dieser Linie einge-
schriebenen Element eingenommen werden kann. Aufgrund dieses
Ubergangs ergibt sich die analogia oder correspondentia, die im car-
tesischen System in einem orthogonalen Gitter der Analogientafel
erscheint.

Dies bestitigt sich auch, wenn man abweichende Kosmogramme ge-
nauer betrachtet wie beispielsweise das folgende:

206  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

!” Icora .\(i.f ura
e

3 :Hlucrglli\

F l‘*’sli‘:gt;ilp!lllﬂ_'_"

Ll o R Lo d
WLy il ey ) el ki AT

Abb. 6.) Integrae Naturae speculum Artisque imago, gestochen von Mat-
thius Merian d. A. (1617)

8 Zweites Titelkupfer zu: R. Fludd: Utriusque Cosmi Maioris scilicet et Minoris Meta-
physica [...], Bd. 1: De Macrocosmi Historia, Oppenheim 1617.

Rationalititstypen A 207

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢ @



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

Obwohl Fludds Spiegel der Natur gerade die umgekehrte Ord-
nung zeigt — auf den konzentrischen Weltlinien Klassifikation, auf
den radialen Weltlinien Analogien -, setzt sich diese nach demselben
Rotationsprinzip zusammen. Wir sehen ein Zentrum mit Sphiren
und einen iiber alle Abteile hinwegstreichenden Kegel, der die Funk-
tion der ars, der Wissenschaft, symbolisiert. Die ars ist hier offen-
sichtlich identisch mit einer Rotationsbewegung in einem
Weltliniensystem. Ahnliches gilt fiir die Vertikale, fiir die Schich-
tung des hermetischen Universums. Wir treffen auf etliche Hinwei-
se, dafl diese ebenso wie die Analogienverkniipfung aus einer Rotati-
onsfunktion entsteht: aus der Auswicklung des ganzen Kosmos aus
dem Einen Zentrum, deren geometrische Gestalt die Spirale ist.
Demnach ist jede lineare Skala als Resultat einer Rotation zu lesen:
als Radius, unterteilt nach seinen Schnittpunkten mit der Zentralspi-
rale. Im iibrigen gibt es etliche Kosmogramme mit Spiralstruktur.?

Wie verbindlich das System rotierender Weltlinien fiir die her-
metische Kosmologie tatsichlich ist, zeigen auch diejenigen in den
Kosmogrammen verwendeten Ordnungsmuster, die sich auf den er-
sten Blick nicht mit dem Rotationsmodell zu decken scheinen. Aus
der Vielfalt der Figuren, welche die Stecher der Kosmogramme an-
bieten, kehren folgende als feste Typen wieder: der philosophische
Baum der Alchemie mit der Struktur offener Verastelung, der Sephi-
roth-Baum der Kabbala mit der Struktur geschlossener Veristelung,
die Schlange der kosmischen Zeit: Veristelung, Torsionssysteme (ge-
wundene Spiralstrukturen), Pyramiden, Triangulation, Quadratur
und deren Vielfaches. Sie alle sind im Hinblick auf die Rotation um
den Allmittelpunkt lesbar, indem sie verschiedene Weisen definieren,
die Kohirenz von Sphire und Allmittelpunkt auszudriicken. Schlief3-
lich gibt es keine Figur, die nicht der Sphire einbeschrieben wire und
mit dieser ein gemeinsames Zentrum teilte. Triangulation und Qua-
dratur sind Operationen, die am Kreis vorgenommen werden. Pyra-
miden sind nichts anderes als Kreissektoren. Selbst das scheinbar
nicht-sphérische Modell des Baumes kann eine Form des Radius ver-
kérpern, indem es ein Wurzelzentrum darstellt, das zu einer Periphe-
rie auskeimt.

Somit sind wahrscheinlich alle Relationen im hermetischen
Universum als Derivate einer Rotationsfunktion zu verstehen, d.h.
als Symmetrieoperationen in bezug auf den Allmittelpunkt. Ins-

¥ Siehe die Abbildungen bei A. Roob: Alchemie und Mystik, a.a.O., bes. S. 43.

208  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy {Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

besondere drei fundamentale Gesetzmifigkeiten des hermetischen
Universums konnen aus solchen Symmetrieoperationen abgeleitet
werden:

(1.) Polaritdt aus der Spiegelung eines x in einem zentralen
Brennpunkt, so dafl dem x ein y als sein Komplement entsteht,

(2.) Homdomerien, beispielsweise die Mikro-Makrokosmos-
Analogie aus der Spiralrotation mit dem Effekt einer Ein- oder Aus-
wicklung des einen aus dem anderen,

(3.) Transmutierbarkeit der Substanzen aus der rotativen Trans-
ferierbarkeit jeder Instanz auf den Koordinatenpunkt einer anderen
(Vertauschung durch Drehung).

b) Die Erkenntnisleistung hermetischen Denkens

Nachdem das Konstruktionsprinzip der Analogien im hermetischen
Universum einsichtig gemacht werden konnte, wird plausibel, inwie-
fern das vorgefithrte Ordnungsmodell nicht aus dem Rahmen all-
gemeiner Kriterien fiir Wissenschaftlichkeit herausfillt. Man ist
gendtigt, das im Kosmogramm abgebildete hermetische Universum
in mindestens drei Punkten als wissenschaftlich fundiert einzustu-
fen:

(1.) Die Ableitung der Analogierelationen aus einer Rotations-
funktion entspricht einer methodisch geleiteten Konstruktion aus
einem Prinzip, ahnlich wie die Axiomatisierung oder die mathemati-
sche Funktionalisierung in den exakten Wissenschaften prinzipien-
gesteuerte Konstruktionen anpeilen.

(2.) Offensichtlich arbeitet die Hermetik mit einem basalen
Ordnungsmodell - einem Rotationsmodell mit ubiquitirem Mittel-
punkt. Und offensichtlich gehort dieses Modell zu jenem Komplex,
der in der Wissenschaftstheorie als »Paradigma«® bezeichnet wird
und jedem Wissenschaftstyp eigen ist. Das Paradigma bildet den
theoretischen Rahmen einer Wissenschaft, der dreierlei verkérpert:
eine gemeinsame intuitive Grundeinstellung gegeniiber den Phano-
menen, einen Kanon der fiir wichtig erachteten Fragestellungen und -
der zugelassenen Losungsmethoden, sodann ein Modell, das gegen-
iiber empirischer Widerlegung immun ist, weil jedes Phinomen ihm
entsprechend gedeutet wird. In diesen drei Merkmalen des Paradig-

* Entwickelt wurde der Begriff von Th. S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Re-
volutionen, Frankfurt a. M. 1967, bes. S. 68 ff.

Rationalititstypen A~ 209

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

mas unterscheiden sich hermetische und exakte Wissenschaften
nicht.

(3.) SchlieBlich entwickelt das hermetische Ordnungsmodell
dasselbe, was die mathematische Naturwissenschaft anstrebt: in den
Asymmetrien der Phinomene Symmetrien zu finden. Das hermeti-
sche Kosmogramm ist diesbeziiglich gar nicht zu iiberbieten, und
ihm gegeniiber erscheint das iiber den Symmetriebegriff definierte
Programm der gegenwirtigen Physik blof8 epigonal.

In einem weiteren Punkt erweist sich das hermetische Ord-
nungsmodell der gegenwirtigen Wissenschaft sogar iiberlegen. Um
diesen Gesichtspunkt zu gewinnen, ist die Frage zu stellen, worin der
Nexus besteht, den das Rotationssystem konstruiert und den wir als
Analogie oder Korrespondenz bezeichnen. Bislang blieb noch unge-
klirt, welchen Kategorien die Analogierelation folgt.”

Mit Relationskategorien des etablierten wissenschaftlichen
Denkens ist die Analogierelation nicht in ihrer ganzen Spannbreite
zu erfassen. Wenn wir beispielsweise die Relationskategorien des
Kantischen Kategoriensystems zugrunde legen (Inhdrenz, Kausalitat
und Wechselwirkung), zeigt sich eine gewisse Inkompatibilitat fiir
den im Kosmogramm skizzierten Realnexus: Keine Zuordnung ist
eindeutig eine Substanz-Akzidens-Relation, auch wenn tatsichlich
die zugeordneten Instanzen sich gegenseitig als Attribute dienen
konnen. Und keine Zuordnung ist eindeutig eine von Ursache und
Wirkung, wenngleich ein kausaler Aspekt durchaus mitschwingt:
Die Analogie beschreibt die Tendenz der Dinge, sich selbst Ahnliches
zu erzeugen, wie es Cornelius Agrippa in seiner Occulta Philoso-
phia* beschreibt. Also ist sie eine Art symbolischer Reproduktion
eines Relats in einer mehrstelligen Relation. Aufgrund dieser Eigen-
schaft liefe sich die Analogie am ehesten als durch Iteration zustande
gekommene Wechselwirkung verstehen. Es gibt Anhaltspunkte
dafiir, daf8 diese Wechselwirkung niher bestimmt ist, beispielsweise
als libidinose Kraft oder als harmonikaler Zusammenklang. Man
denke an die sympathia aller Dinge im Strahlungsfeld der anima

% M. Foucault: Die Ordnung der Dinge, a.a.O., S. 46-58, gibt in diesem Zusammen-
hang vier Kategorien an: convenientia (riumliche Beriithrung), aemulatio (Spiegelung
iiber rdumliche Distanz hinweg), Analogie, Sympathie. Analogie verstehen wir als
Oberbegriff dieser vier Kategorien.

% [H.] C. Agrippa: De occulta philosophia libri tres, hrsg. von V. Perrone Compagni,
Leiden, New York, Koln 1992, lib. I, cap. XIV, S. 113, Z. 27 (Studies in the History of
Christian Thought, Bd. 48).

210  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zur Rationalitit der Geheimwissenschaften

mundi, wie sie Agrippa beschreibt, der die Wechselwirkung - in
Berufung auf Eingeweihte wie Zoroaster — auf »divinae illices«
(»gottliche Lockungen«) oder »symbolicae illecebrae« (»symbolische
Kéder«)* zuriickfithrt, oder wie die Neupythagoréer, beispielsweise
Athanasius Kircher, der die sympathia als »harmonia mundi« oder
»symphonia«* bestimmt.

Ahnliches wie fiir die Kantische Relationskategorie gilt auch fiir
Raum und Zeit. Sowohl der Raum wie die Zeit sind nur teilweise
Parameter fiir die Ordnung im Kosmogramm Mundus elementaris.
Zweifellos unraumlich sind alle horizontalen Zuordnungen, garan-
tiert zeitlich nur der Jahreszeitenkreis. Unzeitlich sind weiter die ver-
tikalen Zuordnungen, eindeutig raumlich einzig die ptolemaische
Ordnung der Planetensphiren und der Zodiacus. Weder raumlich
noch zeitlich sind die iibrigen Zuordnungen. Das Kosmogramm be-
schreibt einen tibergeordneten Ordnungsraum, in dem raumliche
und unrdumliche Beziehungen angeordnet sind; ebenso beschreibt
es eine iiberzeitliche Synchronizitit, in der verschiedene Zeitphasen
zugleich prisent und mit unzeitlichen Ordnungsstrukturen ver-
kniipft sind. Das Kosmogramm gewihrt also Einblick in einen syn-
chronizitdren Hyperraum.

In Anlehnung an Faivre, der eines der wichtigsten hermetischen
Denkprinzipien mit dem Begriff der >Synchronizitit« bezeichnete,
kann diese als iibergeordnete Relationskategorie der Analogiever-
kniipfung dienen. Geprigt wurde der Begriff von Carl Gustav Jung
in Auseinandersetzung mit der Ontologie der Astrologie.** Unter
Synchronizitdt ist ein Realnexus zu verstehen, der sich zu raum-
lichen, zeitlichen und kausalen Relationen komplementir verhilt.
In ihm ist die Kohdrenz der Relata in Form einer Sinnkoinzidenz
gegeben, einer iiberraumlichen, iiberzeitlichen und akausalen Zuord-
nung, die dem >Sinn¢< nach, der symbolischen Reproduzibilitit der
Relata ineinander, den Ubergang von einer Instanz zur anderen re-
gelt.

Wie diese Synchronizitit konstruierbar ist, sollte nun riicksicht-
lich des Modells nachvollziehbar werden. Das hermetische Theorem

3 A.a.0, lib. I, cap. XIII, S. 112.

¥ Vgl. die Analogientafel in A. Kircher: Athanasii Kircheri [...] Muvsvrgia Vniversalis,
2 Bde., Rom 1650, Bd. 2, S. 393.

* Die einschligigen Expositionen finden sich in C. G. Jung: Liber Synchronizitit, Olten
1971.

Rationalititstypen A 211

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manuel Bachmann

des ubiquitaren Allmittelpunktes schafft — um einen Terminus aus
der gegenwirtigen Physik zu gebrauchen — den privilegierten Stand-
punkt des idealen Beobachters. Vom Allmittelpunkt aus sind alle
Sektoren der raumlich-zeitlichen Welt einschlieflich der intelligi-
blen synchron und konnen im entsprechend strukturierten Hyper-
raum abgebildet werden.

Damit haben wir den entsche;denden Gesichtspunkt gewonnen.
Was das hermetische Kosmogramm leistet, ist nichts Geringeres als
eine topologische Vernetzung aller Seinsschichten und ihrer Gesetz-
méfigkeiten im Brennpunkt einer iiberzeitlichen, stehenden Simul-
taneitdt. Im synchronizitiren Hyperraum des hermetischen Univer-
sums herrscht eine Kohérenz der verschiedenen Realititsebenen, die
von der an mefbaren Zeitprozessen orientierten Experimentalwis-
senschaft nicht mehr erreicht wird. Um es bildlich auszudriicken: Im
Blick auf die Vielschichtigkeit der Welt erreicht die Hermetik gleich-
sam eine hohere Tiefenschirfe. Das dahinter stehende Ordnungs-
modell ist eminent rational und vermittelt eine >wissenschaftliche«
Erkenntnis der Welt. Deshalb darf nicht erstaunen, wenn der syn-
chronizitire Hyperraum des hermetischen Universums in der gegen-
wirtigen Physik als tiberzeitlicher Superraum aller Naturstrukturen
in rudimentérer Form wieder auftaucht.

212 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

https://dol.org/10.5771/8783495993651-185 - am 20.01.2026, 10:28:3¢



https://doi.org/10.5771/9783495993651-185
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

