
5.	 Die absolute Hingabe im Opfer

So kommt es, dass der Begriff des Opfers und der Hingabe eine weitere Sup­
plementierung der Gabe und der Vergebung bedeuten, eine weitere unwesent­
liche Hinzufügung, die jedoch erst das Wesen dieser beiden in ihrer Aporetik 
zum Ausdruck bringt. Im paradoxen Opferbegriff, wie ihn Derrida entfaltet, 
erweitert sich die Vergebung um den Aspekt des »Wozu?«. Die Aporie von der 
nicht wiedergutzumachenden Einmaligkeit der Untat und dem wundersamem 
Neuanfang für Täter und Opfer im gemeinsamen Menschsein öffnet sich im 
Hinblick auf die Frage: Warum soll man vergeben? Lohnt sich das Opfer des 
Verzichts auf die Rache? Inwieweit ergibt es einen Sinn, wenn ich meine be­
rechtigten Forderungen hingebe? Inwieweit ergibt sich aus einem solchen Op­
fer eine gemeinsame Würdigung? Wie ist das menschliche Leben zu bewerten, 
angesichts seiner Hinfälligkeit im Tod?

5.1	 Die Knotenstruk tur des Opfers

Eine Annäherung an den Opferbegrif﻿f unternimmt Derrida im Nachvollzug 
eines Gedichts von Paul Celan mit dem Titel »Große glühende Wölbung«, aus 
dessen Interpretation er einen Überblick über die Tragweite des Opfers gewinnt:

»Große, glühende Wölbung

mit dem sich

hinaus- und hinweg-

wühlenden Schwarzgestirn-Schwarm:

der verkieselten Stirn eines Widders

brenn ich dies Bild ein, zwischen

die Hörner, darin, 

im Gesang der Windungen, das 

Mark der geronnenen

Herzmeere schwillt.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe264

Wo-

gegen

rennt er nicht an?

Die Welt ist for t, ich muß dich tragen.«1

Derrida versucht, diesem Gedicht Leitmotive seiner ethischen Arbeit ab­
zuringen. Leitgedanken, die weniger einer methodisch-geleiteten Symbol­
analyse entspringen, sondern das Gedicht Celans als Initial auffassen für den 
spurhaften Vollzug der eigenen Philosophie.2

5.1.1 Metaphorischer Begriffsumfang des Opfers

Die Interpretation dieses Gedichts lässt sich bei Derrida an verschiedenen 
Knotenpunkten ablesen, auf die sich verschiedene Motive verdichten.

Ein erstes Leitmotiv, das Derrida dem Gedicht Celans entzieht, besteht in 
einer Kosmologie des Kreislaufs. Nicht nur die »große glühende Wölbung« 
selbst, sondern auch der »Schwarzgestirn-Schwarm« spielen auf das Himmels­
gewölbe an, das sich in der Rundung des Geweihs eines Opferbocks aufspannt. 
Insofern ist hier eine Anspielung auf die Struktur des Kreises und des Ge­
flechts zu erkennen, die als aporetische Formprinzipen die Wahrnehmung der 
Welt konturieren.3 Die Himmelswölbung entspricht der Krümmung des Wid­
dergeweihs. Der Fortlauf der Welt wird so mit der Wucht eines Rammbocks in 
Verbindung gebracht. Die gekrümmten Hörner des Widders bestimmen als 
Abbild die Beschaffenheit des Alls und künden von der rücksichtslos-zerstö­
rerischen Wucht, in der die Welt abläuft, sich »hinaus- und hinweg«-wühlt.

Des Weiteren ist in der Figur des Widders eine Sichtbarmachung der Zeit 
zu bemerken. Das Horoskop und seine astrologische Bewertung knüpfen an 
das Symbol des Widders ein bestimmtes Schicksal des Menschen, der unter 
dieser Planetenkonstellation zu einem bestimmten Datum geboren worden ist. 

1 | Wiedemann, Barbara (Hg.): Paul Celan. Die Gedichte. Kommentier te Gesamtausga-

be in einem Band, Frankfur t a.M. 2003, 210.

2 | Vgl. Derrida, Jacques: Béliers. Le dialogue ininterrompu: entre deux infinis, le 

poème, Paris 2003, 43-80. Vgl. Derrida, Jacques: Sovereignties in Question. The Poe-

tics of Paul Celan, New York 2005.

3 | Vgl. Derrida, Jacques: Fg, 15: »Nichts kommt ans Licht oder an den Tag, kein Phäno-

men, das nicht dem Wechsel von Tag und Nacht gehorchte, anders gesagt dem Rhyth-

mus jener Revolution, die die Bahn der Sonne von ihrem Ende her orientier t: vom Auf-

gang im Osten hin auf den Untergang im Westen. […] Wir werden dem Sog des Wortes 

Revolution folgen. Es geht darin um einen bestimmten Kreis, dessen Figur sowohl die 

Zeit wie auch die Gabe in die Möglichkeit ihrer Unmöglichkeit stürzt.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 265

Der Lauf der Planeten über das Himmelsgewölbe, der Lauf der Welt und der 
Zeit schreiben sich ein in das Leben des Menschen, das er als Gabe erhalten 
hat. Mit der Gewalt eines Rammbocks wird ein geregelter, chronologischer Ab­
lauf durchbrochen und das Geburtsdatum als ereignishafte Gabe gelesen.4 Der 
Weltwidder steht für die Ereignishaftigkeit des Datums,5 das in der Geburt ei­
nes Menschen einen Neuanfang in den Ablauf der eigentlich unabänderlichen 
Weltgeschehnisse zwängt.

Die Intervention des Menschen in dieser gewaltsam-unabänderlichen Welt 
ist auf die Zeichengebung beschränkt. Die Rolle des Menschen ist auf die Tä­
tigkeit der Namensgebung begrenzt, die das lyrische Ich vorführt (»brenn ich 
dies Bild ein«). Dieses Vergeben von Namen geschieht in einer Art der Brand­
markung, die nicht nur das Schicksal des Menschen ankündigt,6 seine Zer­
störbarkeit und Fragilität betont (das Brandmal befindet sich zwischen dem 
Geweih des Widders, mit dem er die Welt umpflügt), sondern auch auf die 
Wiederauferstehung nach dem Weltenbrand verweist (wie der Phönix aus der 
Asche). Diese Brandmarkung macht den entrückt-erhabenen Weltenlauf nach­
vollziehbar, emblematisch repräsentiert und symbolisch wiederholbar. In die­
ser Autopoiesis der Schrift wird die Geheimnishaftigkeit der Welt erfahrbar. 
Das eingebrannte »Bild«, das die »verkieselte Stirn eines Widders« repräsen­
tiert, macht eine Entschlüsselung der Welt erst möglich: »im Gesang der Win­

4 | Vgl. Derrida, Jacques: Béliers, 64: »Si l’allitération rappelle la violence du sacrifice 

[…], la charge ou la ruée du bélier peut aussi bien décrire le mouvement de la bête que 

celle de la poutre de bois, du tronc d’arbre même. Leur course, leur poussée, leur ruée 

les précipitent, la tête la première, pour attaquer ou se défendre, pour ébranler les dé-

fenses de l’adversaire. Il y a la guerre et le bélier, le bélier de chair ou de bois, le bélier 

sur terre ou dans le ciel s’élance dans une course.«

5 | Vgl. Derrida, Jacques: Béliers, 58-59: »Le zôdiakôs (de zôdion, diminutif de zôon, 

l’animal) donne à lire et l’heure (selon la lueur apparente sur le plan de l’écliptique) et 

la date. Dans la conjonction astrale d’une naissance, l’horoscope montre. Comme son 

nom l’indique, l’horoscopie donne à voir les heures en annonçant le destin d’une exist-

ence. On assiste ainsi au devenir-calendrier d’une voûte céleste dont le tableau figure 

le fond même du poème. Ellipse d’une interminable médiation sur ce que Heidegger 

nomma la databilité (Datierbarkeit).«

6 | Vgl. Heine, Heinrich: Sämtliche Werke. Band I Gedichte, München 1984, 85-86 

(Belsazar): »Die Magier kamen, doch keiner verstand/Zu deuten die Flammenschrif t 

an der Wand.« — Die Funktion der Flammenschrif t im Gedicht »Belsazar« bei Heine ist 

nicht nur die warnende Ankündigung des Schicksals, das dem frevelnden König Belsazar 

bevorsteht, sondern auch die rätselhafte Unzugänglichkeit der Schrif tbedeutung, die 

die Opfer des Königs beschützt: Der König kommt ums Leben, weil er die Schrif t nicht 

dechif frieren kann, die sein Schicksal ankündigt. Er kann die Schrif t nicht dazu heran-

ziehen, seinen Tod abzuwenden.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe266

dungen, das Mark der geronnenen Herzmeere schwillt.« Gleichzeitig schreibt 
sich der Mensch in den Lauf der Welt ein, macht sich im Begriff die Welt auch 
Untertan, muss dabei aber immer darauf stoßen, dass er schriftgemäß nie im 
unmittelbaren Vollbesitz der Welt ist, sie immer nur als in der Schrift abwe­
send verwenden kann. Im gegebenen Namen geschieht aber nicht nicht nur 
die Einsicht in den Verlust der verbrannten Welt, sondern auch eine schrift­
lich eigengesetzliche Befreiung des Menschen vor direkter Einflussnahme der 
Umwelt. In der Brandmarkung geschieht ein kreativer Akt; die Notwendigkeit 
einer künstlerischen Neuerfindung angesichts der Abwesenheit einer nachah­
menswerten Natur: »Die Welt ist fort, ich muß dich tragen.«

Diese Aspekte werden im Gedicht in Bezug auf das Opfertier gesehen. Es 
geschieht eine geheimnisvolle Substitution von Widdergestirn und Brandzei­
chen, das sowohl auf den Lauf der Gestirne verweist, ihn symbolisch wieder­
holbar macht, als auch die eigentliche Abwesenheit von menschlicher Beein­
flussung einer erhabenen Eigengesetzlichkeit des Weltenlaufs herausstellt.

5.1.2 Die Substitution im Opfer

Die geheimnisvolle Substitution von zeichenhaftem Brandmal und Opfertier 
bezieht sich auf das biblische Vorbild des Abraham,7 dessen Opfer letztend­
lich nicht in der Ermordung seines Sohns Isaak besteht, sondern, als er sei­
ne Opferbereitschaft bewiesen hat, in der Substitution eines Opfertieres, der 
Schlachtung eines Widders.8 Abraham erfährt es als paradoxe Gabe Gottes, 
dass er nicht seinen Sohn opfern muss, der ihm eine Nachkommenschaft, so 
zahlreich wie die Sterne am Himmel, verheißt (was im Gedicht mit »Schwarz­
gestirn« angesprochen ist), sondern dass er auf wundersame Weise einen Wid­
der erhält, dessen »verkieselte Stirn« ihn an die Rückbeziehung von Kosmolo­
gie, ereignishaftem Datum und Zeichenhaftigkeit erinnern. In der absoluten 
Hingabe, im Opfer seines Sohnes, erhält er etwas zurück: paradox, eine Gabe, 
die sich in einem unzugänglichen Geheimnis entrückt.

Diese Substitution, die im Opfer geschieht, interessiert Derrida wohl 
deshalb so sehr, weil sie als eine inhaltliche Reinszenierung einer formalen 
Substitution gelten kann, die wir unter dem Namen der Supplementierung 
kennengelernt haben. Im Opfer geschieht der paradoxe Übergang von der Ver­

7 | Vgl. Genesis 22.

8 | Vgl. Derrida, Jacques: Béliers, 62: »[…] le bélier, ses cornes et la brûlure rappellent et ra-

vivent sans doute le moment d’une scène sacrificielle dans le paysage de l’Ancien Testament. 

Plus d’un holocauste. Substitution du bélier. Brûlure. Ligature d’Isaac […]. Après avoir dit une 

deuxième fois ›Me voici‹, lorsque l’ange envoyé par Dieu suspend le couteau levé pour égorger 

Isaac, Abraham se retourne et voit un bélier pris par les cornes dans la broussaille. Il l’offre en 

holocauste à la place de son fils.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 267

nichtung zur Restitution, von der Anökonomie zur Ökonomie der Gabe unter 
den Bedingungen der anwesenden Abwesenheit. Und so wie das Opfer eine ab­
solute Hingabe auf einen bedingten Rückerhalt verschiebt, so substituiert auch 
die Schrift eine verlorene Weltanwesenheit in der signifikanten Abwesenheit.

Diese immer währende Substitution, diese Bedeutungs- und Schwer­
punktverschiebung, in der eine stabile Weltsicht fortgetragen wird, bedeutet 
eine Hinwendung auf eine ethische Dimension. Der Verlust der Welt erlaubt 
kein selbstgenügsames, menschliches Leben, sondern verweist immer über 
die Grenzen der eigenen Erkenntnis auf das Unbekannte, verweist immer 
über den Einzelnen hinaus auf einen Unbekannten, seinen Nächsten, seinen 
Anderen. Dass die »Welt fort ist«, überträgt sich auf die Frage nach dem »Wir«. 
Das weltvergessene, grenzüberschreitende Ego verantwortet sich vor seinem 
Alter Ego: »Die Welt ist fort, ich muß dich tragen.«9 Die Welt trägt nichts zur 
Sinnerfahrung des Menschen bei, Wahrheit scheint schriftlich entrückt. Diese 
Abwesenheit einer instruktiven Weltgewissheit nötigt den Menschen zu einer 
Art ethischer Verantwortung gegenüber seinem Mitmenschen. In dieser Ver­
antwortung vor dem Abgrund einer verlorenen Welt geschieht eine Sinnkon­
stitution, die in der fragenden Suche nach dem Mitmenschen besteht. Auch 
deshalb wirft sich der Begriff des Opfers auf: weil hier das Verhältnis der Men­
schen untereinander verhandelt wird. Weil hier aufgeworfen wird, inwieweit 
durch einen Verlust, durch eine Hingabe, wiederum Sinn entstehen kann. So 

9 | Vgl. Derrida, Jacques: Béliers, 68-69: »[…] die Welt ist for t. Dès lors que je suis obli-

gé, à l’instant où je te suis obligé, où je dois, où je te dois, me dois de te porter, dès lors 

que je te parle et suis responsable de toi ou devant toi, aucun monde, pour l’essentiel, 

ne peut plus être là. Aucun monde ne peut plus nous soutenir, nous servir de médiation, 

de sol, de terre, de fondement ou d’alibi.Peut-être n’y a-t-il plus que l’altitude abyssale 

d’un ciel. Je suis seul au monde là où il n’y a plus de monde. Ou encore: je suis seul dans 

le monde dès lors que je me dois à toi, que tu dépends de moi, que je porte et dois assu-

mer, en tête à tête ou face à face, sans tiers, médiateur ou intercesseur, sans territoire 

terrestre ou mondial, la responsabilité à laquelle je dois répondre devant toi pour toi. 

Je suis seul avec toi, seul à toi seul, nous sommes seuls: cette déclaration est aussi un 

engagement. Tous les protagonistes du poème en sont les signataires ou contresigna-

taires vir tuels qu’ils soient ou non nommés: ich, er, du, le bélier, Abraham, Isaac, Aa-

ron, la semence infinie de leur descendance, Dieu même, chacun s’adressant, quand le 

monde est ›for t‹, à la singularité absolue de l’autre. Tous les protagonistes s’entendent 

appeler, et donc aussi le lecteur ou le destinataire du poème, moi-même, nous-mêmes 

ici, dès lors que le poème est confié, seul survivant, à notre garde, et que nous devons 

le porter à notre tour, le sauver à tout prix, fût-ce au-delà du monde. Le poème encore 

parle de lui-même, cer tes, mais sans autotélie ni autosuffisance. Au contraire, nous 

l’écoutons se confier à la garde de l’autre, à la nôtre, et se mettre secrètement à la 

portée de l’autre.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe268

wie sich die Würde des Lebens und die Verantwortung gegenüber dem Ande­
ren erst zeigt, wenn sie an ihre Grenzen im Tod stoßen.

5.2	 Das Opfer des Abr aham10

Auch die Frage nach dem Opfer ist durch eine Aporetik strukturiert. Die pa­
radoxe Grundform des Opfers besteht im Unterschied zwischen dem Opfer, 
das geschieht, weil man dafür wieder etwas erlangen will, und zwischen einer 
Hingabe, die sich unwiederbringlich von seinem Gegenstand zu lösen beab­
sichtigt. Zur Erläuterung dieser Unterscheidung können wir das Opfer des 
Abraham heranziehen, dem sich Derrida ausführlich in seinem Werk »Don­
ner la mort«11 widmet, indem er die Schrift »Furcht und Zittern« von Sören 
Kierkegaard einer ausführlichen Interpretation unterzieht.

Das Opfer des Abraham entzieht sich bei diesem als Paradox, das dann als 
solches nicht mehr weiter vermittelbar ist.12 Derrida interessiert sich gerade 
für diesen Umgang mit dem Paradox. Nachdem er selbst bei der Feststellung 
der Gabe keinen endgültigen Halt finden konnte – er bleibt weder bei der Öko­
nomie, weder beim Kreislauf, noch bei der Vergebung stehen – wendet er sich 
auf die Grenzen der Erfahrbarkeit, die durch den Tod (die absolute Hingabe des 
Lebens) aufgegeben sind. Die Grenzen durch den Tod stellen eine Art der Gabe 
dar: Die Aufgabe, unser gegebenes Leben mit Sinn zu füllen. Unsere Endlich­
keit verlangt nach Erfüllung und Sinngebung.13 Und genau diese Sinngebung 

10 | Dieses Kapitel der Untersuchung baut auf den Abschnitt »Der Tod als Aufgabe« der 

Magisterarbeit des Verf. aus dem Jahr 2002 mit dem Titel »›Donner la mort‹. Eine Grund-

legung der Ethik bei Jacques Derrida« auf, der hier aktualisier t und erweiter t wurde.

11 | Vgl. Derrida, Jacques: Donner la mort, Paris 1999 [Dlm].

12 | Vgl. Kierkegaard, Sören: Furcht, 61: »Abrahams Geschichte enthält also eine te-

leologische Suspension des Ethischen. Er ist als der Einzelne größer als das Allgemeine 

geworden. Dies ist das Paradox, das sich nicht mehr mediieren läßt.« Vgl. auch ders.: 

65: »In der Erzählung von Abraham finden wir ein solches Paradox. Sein Verhältnis zu 

Isaak ist, ethisch ausgedrückt, dies, daß der Vater den Sohn lieben soll. Dieses ethi-

sche Verhältnis wird zum Relativen herabgedrückt im Gegensatz zum absoluten Verhält-

nis zu Gott.«

13 | Vgl. Lesgards, Roger: Donner la mort. Réflexions à partir d’un titre de Jacques Der-

rida, in: Wieviorka, Michel (Hg.): Disposer de la vie. Disposer de la mort, Paris 2006, 

149: »Nous éprouvons de grandes dif ficultés à nous faire à l’idée que vie et mort sont 

un seule et même réalité. Et pourtant, cette présence de la mort nous est également 

donnée dans la part de nous-même qui porte le souvenir de ›nos morts‹ que sont nos 

ancêtres, nos aïeux, nos proches disparus. Ils sont constitutifs de notre personnalité. 

Leur mort nous est donnée en héritage.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 269

kann eine absolute Verpflichtung bedeuten, eine Aufgabe, für die man alles 
andere aufgibt und hinter sich lässt. Davon künden die Opfer, die wir bereit 
sind zu bringen. Die absolute Hingabe und das Opfer sind für Derrida Punk­
te, an denen sich die Präferenzen der Menschen scheiden, an denen sich der 
Sinn des Lebens zeigt, der sich nicht nur im Wert erschöpft, sondern auch auf 
seine Würde bezieht. Eine Würde, die sich im Aufbruch einer ökonomischen 
Tauschbeziehung äußert.

5.2.1 Die Anökonomie des Opfers

Gemeinhin wird das Opfer als eine Art von Handel verstanden, den man mit 
Gott schließt. Es wird etwas geopfert und damit Gott dargebracht, um dafür 
wieder etwas zurückzuerhalten. Die Beziehung zu Gott, zur Unendlichkeit – 
und damit zur eigenen Aufgabe, aus seinem Leben etwas zu machen – würde 
auf diese Weise zum profanen Tauschhandel. Ein Opfer würde dadurch nur in 
seinem Wert zu bemessen sein, der sich an der Fülle der erhaltenen Gunst Got­
tes ablesen lässt. Dem jedoch widerspricht radikal der Opfergedanke am Bei­
spiel des Abraham, den Kierkegaard und Derrida behandeln, der sich immer 
auch um das würdevoll Heilige und das Geheimnisvolle des Opfers dreht:14 
Gott fordert von Abraham, das Liebste zu opfern, das er hat, seinen einzigen 
Sohn Isaak.15 Und er reitet daraufhin mit seinem Sohn zum Berg Morija, wo 
das Opfer stattfinden soll. Schon die gewählte Opferstätte zeigt dabei an, dass 
es sich nicht um etwas handelt, was von dieser Welt ist, was den Menschen in 
Gemeinschaft betrifft. Die Einsamkeit auf dem Berg, wo man dem Höchsten 
nahe ist, wo man abseits und entrückt von jeglicher menschlichen Behausung 
ist, zeugt von der absoluten Verpflichtung gegenüber einem Anruf, dem sich 
Abraham ganz allein verantwortet, den er abseits und vor jeder Sozialität be­
folgt.

14 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 85-86: »Il y va donc aussi de la substitution impossi-

ble, de l’insubstituable, mais aussi de la substitution de l’animal à l’homme – et aussi, 

sur tout, en cette impossible substitution même, de ce qui lie le sacré au sacrifice et le 

sacrifice au secret.«

15 | Vgl. Kierkegaard, Sören: Furcht, 21: »Es gab manchen Vater, der glaubte, in seinem 

Kind zu verlieren, was ihm das Liebste in der Welt war, indem er jeder Zukunftshoffnung 

glaubte beraubt zu sein; aber keines war doch wohl in dem Sinne Kind der Verheißung, 

wie es Isaak für Abraham war. Es gab manchen Vater, der sein Kind verlor, aber da war es 

ja Gott, der unwandelbare und unergründliche Wille des Allmächtigen, seine Hand nahm 

es. Nicht so mit Abraham. Ihm war eine schwerere Prüfung vorbehalten, und Isaaks 

Schicksal war mit dem Messer in Abrahams Hand gelegt.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe270

Als ein solches entrücktes Einzelwesen beantwortet auch Abraham die Frage 
des unschuldig nichts ahnenden Isaak, wo denn das Opferlamm sei. Abra­
ham antwortet auf eine ironische, nichts sagende Art: »Gott wird für das 
Opfer sorgen.« Mit dieser Antwort hat Abraham nicht gelogen.16 Auch wenn 
dies Abraham zum Zeitpunkt seiner Antwort noch nicht ahnt. Gott lässt das 
Menschenopfer nicht zu, er sorgt für rettenden Ersatz.17 Dadurch entsteht ein 
Doppelgeheimnis zwischen Gott und Abraham. Zum einem besteht es aus 
dem Geheimnis, in das sich Gott hüllt und das seine Pläne nicht verrät.18 Zum 
anderen besteht es aus dem Geheimnis, das Abraham gegenüber Isaak wahrt. 
Man kann sogar sagen, dass genau darin die eigentliche Aufgabe des Abraham 
besteht, nämlich dem geheimnisvollen Gott die Treue zu bewahren, was nur 
durch sein Schweigen bewerkstelligt werden kann.19 Gott geht es nicht um 
die Opferung Isaaks, er ersetzt seine Hinrichtung durch die eines Widders; 
die Opferbereitschaft Abrahams steht im Zentrum, dass er bereit war, seinen 
Sohn, seine Zukunft, den Zusammenhalt des Menschengeschlechts für sei­

16 | Vgl. Hoff, Johannes: Das Paradox des Glaubens und der Holzweg moderner Ent-

scheidungslogik. Kierkegaards Lektüre von Gen 22 und ihre Wirkungsgeschichte von 

Heidegger bis Derrida und darüber hinaus, in: Böhm, Thomas, Knop, Julia u. Hoping, 

Helmut (Hg.): Die Bindung Isaaks. Stimme, Schrif t, Bild, Paderborn, München, Wien, Zü-

rich 2009, 241: »Das erste Geheimnis: Abraham schweigt, obwohl er spricht. Auf Isaaks 

Frage nach dem Lamm antwortet er durchaus zutreffend: ›Gott wird sich ein Lamm zum 

Brandopfer aussuchen, mein Sohn.‹ (Gen 22,8). Das entspricht der Wahrheit, wenn-

gleich Abraham verschweigt, dass Gott auch Isaak zum Brandopfer ausersehen könnte. 

Er verrät nicht das rätselhafte Gebot, das er in seinem Herzen hütet.«

17 | Derrida spielt hier auf Genesis 22, 8 an: Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 86: »Kierkeg-

aard-Silentio rappelle l’étrange réponse d’Abraham à Isaac quand celui-ci lui deman-

de où se trouve l’agneau pour le sacrifice. On ne peut pas affirmer qu’Abraham ne lui 

réponde pas. Il lui dit que Dieu y pourvoira. Dieu procurera l’agneau pour l’holocauste 

[…]. Abraham garde donc son secret mais il répond à Isaac.«

18 | Vgl. Hoff, Johannes: Das Paradox des Glaubens und der Holzweg, in: Böhm, Tho-

mas, Knop, Julia u. Hoping, Helmut (Hg.): Die Bindung Isaaks, 241: »Denn er ist nicht 

einmal selbst in der Lage, sich einen Reim auf das göttliche Gebot zu machen. Das Ge-

bot, das Abraham auf seinem Weg zum Berg Morija schweigend in seinem Herzen hütet, 

ist einer unverständlichen Handlungsanweisung vergleichbar, die man gebetsmühlen-

artig in seinem Herzen repetier t aus Angst, dass mit dem buchstäblichen Wortlaut auch 

der enigmatische Sinn verloren gehen könnte, der sich zwischen ihren Zeilen verbirgt.«

19 | Zum Verhältnis von direkter Rede und Schweigen in Gen 22: Vgl. Cortese, Enzo: 

Genesis 22: 1-9. History and theology of the narrative, in: Manns, Frédéric (Hg.): The 

sacrifice of Isaac in the three monotheistic religions. Proceedings of a symposium on 

the interpretation of the scriptures held in Jerusalem, March 16-17, 1995, Jerusalem 

1995, 15-19.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 271

nen Gott aufzuopfern.20 Dies verbirgt sich hinter diesem göttlichen Geheim­
nis, das auch für Abraham nicht zu ergründen ist.21 

Indem also Abraham das Geheimnis in sich trägt und damit seinem Höch­
sten dient, gibt er aber auch in dem Augenblick die Verpflichtung gegenüber 
seiner Familie preis. Gemäß Kierkegaard lügt er nicht und doch schweigt er. 
Er sagt nichts durch seine Rede.22 Mit dem Schweigen entzieht er sich der ge­
meinschaftsstiftenden Basis der Sprache, der Ethik, der Allgemeinheit und der 
Sozialität überhaupt.23

Durch sein Schweigen übernimmt Abraham die Verantwortung, die darin 
besteht, alleine zu sein und sich von allen anderen abzukapseln. Im Moment 
seiner einsamen Entscheidung, das Opfer zu erfüllen und den Tod als vorgege­
ben zu akzeptieren, erweist er seine Unaustauschbarkeit, seine Einzigartigkeit. 

20 | Das Opfer Isaaks, das Abraham von Gott aufgetragen wurde, handelt eigentlich 

von der Selbstaufopferung Abrahams. Dieses Opfer organisier t sich auf wundersame 

Weise in einer doppelten Ersetzung: 1. Der aufgetragene Opfer tod von Isaak ist eigent-

lich eine Probe für die Selbstopferung Abrahams. 2. Der Tod Isaaks wird durch die Opfe-

rung eines plötzlich erscheinenden Widders ersetzt. Vgl. Khatibi, Abdelkébir: Essai sur 

le sacrifice. L’homme bombe, in: ders.: Oeuvres III, 80.

21 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 86: »Il doit garder le secret (c’est son devoir) mais c’est 

aussi un secret qu’il doit garder, double nécessité, parce qu’il ne peut que le garder, 

au fond: il ne le connaît pas, il sait qu’il y en a, mais il en ignore le sens et les raisons 

ultimes. Il est tenue au secret, parce qu’il est au secret.«

22 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 86: »À ne pas parler ainsi, il transgresse l’ordre de 

l’éthique. Car l’éthique, selon Kierkegaard, n’a pas d’expression plus haute que ce qui 

nous lie à nous proches et aux nôtres (cela peut être la famille mais aussi la commu-

nauté concrète des amis ou de la nation). En gardant le secret, Abraham trahit l’éthique. 

Son silence, en tout cas le fait qu’il ne dévoile pas le secret du sacrifice demandé, n’est 

cer tainement pas destiné à sauver Isaac.«

23 | Vgl. Kierkegaard, Sören: Furcht, 49: »Das Ethische ist als solches das Allgemeine 

und als das Allgemeine das, was für jeden gilt, welches sich andererseits so ausdrücken 

läßt, daß es in jedem Augenblick Gültigkeit hat. […] Unmittelbar sinnlich und seelisch 

bestimmt ist der Einzelne, der Einzelne, der im Allgemeinen sein τελος hat, und es ist 

seine ethische Aufgabe, beständig sich selbst darin auszudrücken, seine Einzelheit auf-

zugeben, um das Allgemeine zu werden.« Vgl. auch ders.: 65: »Dieses Paradox läßt sich 

nicht mehr mediieren, denn es beruht gerade darauf, daß der Einzelne nur der Einzel-

ne ist. Sobald dieser Einzelne seine absolute Pflicht in dem Allgemeinen ausdrücken 

will, sich ihrer bewußt werden will in dem Allgemeinen, so erkennt er sich selbst als in 

Anfechtung befindlich und kommt dann, falls er dieser widersteht, nicht dazu, die so-

genannte absolute Pflicht zu er füllen, und wenn er dies nicht tut, dann sündigt er, wenn 

sein Tun auch realiter gesehen das würde, was seine absolute Pflicht wäre. Was soll nun 

Abraham machen?«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe272

Hätte er dagegen seinen Zweifel ausgesprochen, sein Martyrium jemandem 
gebeichtet, dann hätte er sich dem Bereich der Sprache ausgeliefert und seine 
Einzigartigkeit verloren. Damit hätte er auch an das Allgemeine das Recht ver­
loren, sich frei zu entscheiden, denn jede persönliche Entscheidung ist einsam, 
geheimnisvoll und verschwiegen.24 Wenn ich mich an die Gemeinschaft wen­
de, wenn ich also spreche, dann wird mir die Entscheidungsfreiheit und die 
Verantwortung dafür schon dadurch aus der Hand genommen, dass ich nach 
dieser Äußerung nicht mehr allein verantwortlich sein werde. Wenn Abraham 
zum Beispiel mit seiner Frau gesprochen hätte, was wäre dann geschehen? Auf 
keinen Fall wäre Abraham nach Morija geritten. Nicht nur seine Frau Sara hät­
te es verboten, auch er selbst hätte seine Entscheidung auf seine Familie ausge­
richtet und sie nicht mehr ausschließlich selbst geschultert.25 Abraham kann 
nicht reden. Aber gerade dadurch erweist er seinen Glauben gegenüber Gott, 
er schweigt und verweigert sich somit der Sphäre des Sozialen und Ethischen: 

»Des Glaubens Paradox ist dies, daß der Einzelne höher als das Allgemeine, daß der 

Einzelne […] sein Verhältnis zum Allgemeinen bestimmt durch sein Verhältnis zum Ab-

soluten, nicht sein Verhältnis zum Absoluten durch sein Verhältnis zum Allgemeinen. 

Das Paradox kann auch so ausgedrückt werden, daß es eine absolute Pflicht gegen Gott 

gibt; denn in diesem Pflichtverhältnis verhält sich der Einzelne als Einzelner sich absolut 

zum Absoluten.«26

Das absolute Pflichtverhältnis gegenüber dem, was man als Höchstes ansieht, 
führt zu einer Aufhebung des generell Ethischen und des allgemeinen Han­

24 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 87: »Dans la mesure où ne disant pas l’essentiel, à 

savoir le secret entre Dieu et lui, Abraham ne parle pas, il assume cette responsabilité 

qui consiste à être toujours seul et retranché dans sa propre singularité au moment 

de la décision. De même que personne ne peut mourir à ma place, personne ne peut 

prendre une décision, ce qui s’appelle une décision, à ma place. Or dès qu’on parle, dès 

qu’on entre dans le milieu du langage, on perd la singularité. On perd donc la possibilité 

ou le droit de décider. Tout décision devrait ainsi, en son fond, rester à la fois solitaire, 

secrète et silencieuse.«

25 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 87: »Premier effet ou première destination du langage: 

me priver ou aussi bien me délivrer de ma singularité. À suspendre ma singularité ab-

solue dans la parole, j’abdique du même coup ma liber té et ma responsabilité. Je ne 

suis plus jamais moi-même, seul et unique, dès que je parle.« Vgl. Kierkegaard, Sören: 

Furcht, 55 + 72, wo davon gesprochen wird, dass Abrahams Leben wie ein Buch ist, das 

von Gott beschlagnahmt ist.

26 | Kierkegaard, Sören: Furcht, 64-65.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 273

delns der Menschen.27 Wegen der Verantwortung gegenüber seinem Göttli­
chen wird die Verantwortung gegenüber den Menschen suspendiert. Das 
Opfer des Abraham macht die Aufhebung der Ethik aus einer absoluten Ver­
pflichtung gegenüber dem Höchsten sichtbar.28

Noch ist jedoch die Paradoxalität dieses Beispiels nicht voll ausgeschöpft: Die 
Suspension der generellen Ethik durch die absolute Verpflichtung führt näm­
lich zur Wiedereinsetzung und Neugründung der Sphäre des Sozialen. Denn 
der absolute Glaube von Abraham führt keineswegs dazu, dass er seine Fa­
milie aus Hass zurücksetzt, dass er Isaak plötzlich nicht mehr liebt und ihn 
deswegen leicht opfern kann.29 Die Ebene der ethischen Verpflichtung wird 
durch das Opfer nicht einfach ausgelöscht, sie bleibt weiter bestehen, ja sie 
muss weiter bestehen bleiben, damit das Opfer überhaupt geleistet werden 
kann. Abraham muss seinen Sohn lieben, um ihm den aufgetragenen Tod ge­
ben zu können, um zu tun, was die Ethik Hass und Mord nennt.30 Die absolute 
Verpflichtung gegenüber Gott erfordert ein Überschreiten der Ethik, aber was 
man überschreitet, zu dem gehört man immer noch, man bewegt sich nur 
davon weg. Die Ebene der Ethik wird zwar überschritten, bleibt jedoch perma­

27 | Gott auch als Name für das Höchste, dem wir uns selbst verpflichtet fühlen. Vgl. 

Kierkegaard, Sören: Furcht 66: »Der Glaube ist auf der einen Seite der Ausdruck für den 

höchsten Egoismus (das Entsetzliche, das er tut, sich selbst zuliebe zu tun), auf der 

anderen Seite ist er der Ausdruck für die absoluteste Hingabe, nämlich es Gott zuliebe 

zu tun.«

28 | Vgl. Kierkegaard, Sören: Furcht, 65: »In der Erzählung von Abraham finden wir ein 

solches Paradox. Sein Verhältnis zu Isaak ist ethisch ausgedrückt, dies, daß der Vater 

den Sohn lieben soll. Dieses ethische Verhältnis wird zum Relativen herabgedrückt im 

Gegensatz zum absoluten Verhältnis zu Gott. Auf die Frage Warum? Hat Abraham keine 

andere Antwort, als daß es eine Prüfung, eine Versuchung ist, was, wie oben bemerkt, 

die Einheit dessen ist, daß es um Gottes willen und um seiner selbst willen geschieht.«

29 | Vgl. Kierkegaard, Sören: Furcht, 68: »Die absolute Pflicht kann dazu bringen, zu 

tun, was die Ethik verbieten würde, aber sie kann in keiner Weise des Glaubens Ritter 

dazu bringen, die Liebe aufzugeben. Das zeigt Abraham. […] Er muß Isaak lieben von 

ganzer Seele; indem Gott ihn fordert, muß er ihn womöglich noch stärker lieben, und nur 

dann kann er ihn opfern; denn diese Liebe zu Isaak ist es ja, die durch ihren paradoxalen 

Gegensatz zu seiner Liebe zu Gott seine Tat zu einem Opfer macht.«

30 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 93: »Abraham en vient à haïr les siens en se taisant, 

à haïr son fils unique et bien-aimé en acceptant de lui donner la mort. Il les hait non 

par haine, cer tes, mais d’amour. Il ne hait pas moins pour autant, au contraire. Il faut 

qu’Abraham aime son fils absolument pour en venir à lui donner la mort, à faire ce que 

l’éthique appelle haine et meurtre.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe274

nent bestehen, sie ist nur in den Hintergrund gedrängt und durch Supplemen­
te überlagert.31 

Die beiden Möglichkeiten für die sich Abraham entscheiden kann – Glaube 
an das Absolute oder Dienst an der Ethik – sie stehen sich unvereinbar gegen­
über, sie können nicht ausschließlich auf eine der beiden reduziert werden. 
Das Paradox besteht. Auch bei einer scheinbaren Entscheidung für eine der 
beiden Seiten tritt die vernachlässigte Seite (die Ebene des Ethischen) wieder 
hervor. Über die Opfergabe wird somit das Denken den Grenzen der Sterblich­
keit und der Endlichkeit ausgesetzt. Die Aporie des Opfers formt unausgesetzt 
das Problem der Erlösungsbedürftigkeit.32 Die Erlösung muss von außerhalb 
kommen, von ganz oben, von Gott als absolut anderem, denn er entscheidet, 
den Fortlauf des Opfers zu unterbrechen. Der Tod ist vorgegeben, daraus speist 
sich die Aufgabe, vor die uns das endliche Leben stellt. Diese Aufgabe ist nur 
als Aporie, als paradoxaler Entscheidungszwang, ersichtlich. Was sollen wir 
tun in dieser Welt von Morija, in der wir mit jeder Entscheidung, die wir nicht 
einmal rechtfertigen, noch erklären können, unsere Nächsten und Mitmen­
schen verraten?33

Gott stoppt Abraham im allerletzten Moment, in dem Abraham bewiesen 
hat, dass er fest dazu entschlossen war, seinen Sohn zu opfern. Abraham wird 
dadurch zum Zeugen des Absoluten, er hat sich für die absolute Verpflichtung 
gegenüber Gott entschieden, hat dem Anruf durch Gott geantwortet und sich 

31 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 95: »En termes généraux et abstraits, l’absolu du 

devoir, de la responsabilité, de l’obligation exige cer tes qu’on transgresse le devoir 

éthique mais qu’à le trahir on lui appartienne encore et le reconnaisse en même temps. 

La contradiction et le paradoxe doivent endurés dans l’instant même. Les deux devoirs 

doivent se contredire, l’un doit subordonner (incorporer, refouler) l’autre. Abraham doit 

prendre la responsabilité absolue de sacrifier son fils en sacrifiant l’éthique mais pour 

qu’il y ait sacrifice, l’éthique doit garder toute son valeur: l’amour pour le fils doit rester 

intact, et l’ordre du devoir humain doit continuer à faire valoir ses droits.«

32 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 98: »Le paradoxe, le scandale ou l’aporie ne sont au-

tres, eux-mêmes, que le sacrifice: l’exposition de la pensée conceptuelle à sa limite, à 

sa mort et à sa finitude.«

33 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 99: »Je trahis ma fidélité ou mes obligations à l’égard 

d’autres concitoyens, à l’égard de ceux qui ne parlent pas ma langue et auxquelles je ne 

parle ni ne réponds, à l’égard de chacun de ceux qui écoutent ou qui lisent, et à qui je 

ne réponds ni ne m’adresse de façon propre, c’est-à-dire singulière (ceci pour l’espace 

dit public auquel je sacrifice l’espace dit privé), donc aussi à l’égard de ceux que j’aime 

en privé, les miens, ma famille, mes fils dont chacun est le fils unique que je sacrifice à 

l’autre, chacun étant sacrifié à chacun sur cette terre de Moriah qui est notre habitat de 

tous les jours et de chaque seconde.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 275

damit vor Gott verantwortet.34 Genau in dem Moment, in dem die Entschei­
dung des Abraham bezeugt ist – er hält das Messer erhoben – wird sowohl der 
Glaube als auch die Erschütterung und die verschwiegene, unsoziale Angst 
offenkundig, was das Opfer und die Aufgabe erfüllt.35 Dieser Dienst am abso­
luten Anspruch, der verlangt, das Liebste, was man hat, seine Mitmenschen 
und damit seine ganze Menschlichkeit aufzugeben, mündet nicht in der Zer­
störung der Sozialität und der Mitmenschen, sondern führt zur ihrer Wieder­
erlangung. Nur wenn man weiß, was es bedeute, seine Liebsten zu opfern und 
man sich von allem abtrennen kann, erlangt man das Wissen um den wahren 
Wert der sozialen Gemeinschaft und des Miteinanders. So wie Abraham durch 
das Opfer nicht seinen Sohn verloren, sondern ihn dadurch wiedergewonnen 
hat. Das Opfer bestätigt, gerade weil es die Aufgabe der Ethik erfordert, die 
Möglichkeit der gnadenreichen Erlösung und den Wiedereinsatz der Werte der 
Gemeinschaft.36 Abraham hat sich der Paradoxalität des Lebens gestellt, ihre 
Schrecklichkeit erfahren und war dadurch genauso verantwortlich, wie auch 
unverantwortlich. 

Das ungewisse und ewige Geheimnis, in das sich unser Leben hüllt – da­
her kommt unsere Verantwortlichkeit, wie auch unsere Unverantwortlichkeit 
– ist uns in der Aufgabe vor dem Tod gegeben. Die Gabe des Todes hebt dabei 
also einerseits unser (Zusammen-)Leben auf und verstärkt aber auf der ande­
ren Seite das würdevolle Leben. Der Tod, Gott, die Unendlichkeit, das Absolu­
te, aber auch der Mitmensch sind dabei Formulierungen, die für eine radikale 
Andersartigkeit stehen.37 Die vertikale Beziehung zu Gott oder auch dem Tod, 

34 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 109: »La décision d’Abraham es absolument responsa-

ble puisqu’elle répond de soi devant l’autre absolu. Paradoxalement, elle est aussi irre-

sponsable puisqu’elle n’est guidée ni par la raison ni par une éthique justifiable devant 

les hommes ou devant la loi de quelque tribunal universel.«

35 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 102: »Alors qu’Abraham a dit ›me voici‹ et pris le cou-

teau pour égorger son fils, Dieu lui dit: N’étends pas la main sur ce garçon, et ne lui fais 

rien, car maintenant je sais que tu crains Elohim et que te ne m’as pas refusé ton fils, 

ton unique‹. Cette déclaration terrible semble étaler la satisfaction devant la terreur 

exercée ( je vois que ›tu crains Elohim‹, tu trembles devant moi). Elle fait trembler par 

la crainte et le tremblement qu’elle évoque comme son unique raison ( je vois que tu as 

tremblé devant moi, eh bien, tu es quitte, je te délie de ton obligation). Mais elle peut 

aussi se traduire et s’argumenter autrement: je vois que tu as compris se que signifie le 

devoir absolu, à savoir répondre à l’autre absolu, à son appel, à sa demande ou à son 

ordre.«

36 | Vgl. Kierkegaard, Sören: Furcht, 22. Vgl. auch ders.: 44: »Abraham verzichtete 

nicht durch den Glauben auf Isaak, sondern durch den Glauben bekam er Isaak.«

37 | Vgl. Vries, Hent De: Religion and Violence, Philosophical perspectives from Kant to 

Derrida, Baltimore, London 2002, 151: »Derrida reads the story of the sacrifice of Isaac 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe276

der Unendlichkeit, dem Absoluten wird durch den Glauben geregelt, während 
die horizontalen Beziehungen zwischen den Menschen in einer Ethik formu­
liert werden. Diese Beziehungen stehen in einem aporetischen Missverhältnis 
zueinander. Diese Probleme sind für uns nur in einer paradoxalen Gegenüber­
stellung denkbar. Diese aporetisch verkeilten Beziehungen stellen unser Leben 
dar. Wie können wir damit umgehen, wie können wir derart weiterleben? 

Auf jeden Fall ertasten wir durch das Beispiel des Abraham die Grundbe­
dingungen unserer Verantwortung und die Grenzen und Zugangsmöglich­
keiten zum geheimnisvollen Anderen.38 Diese Bedingungen sind lediglich als 
unhintergehbares und geheimnisvolles Paradox zugänglich, eine Entscheidung 
ist in den Ausformulierungen, die Kierkegaard und Derrida vorführen, nicht 
gegeben.39 Jeder Einzelne muss und darf sich selbst entscheiden und hat die 
Freiheit, zu wählen zwischen absolutem Anspruch und genereller Ethik.

Diese Aporie, die sich uns in jedem Opfer gibt, zwischen absoluter und gene­
reller Verpflichtung spitzt Derrida im weiteren auf die Aporie von absoluter 
Anökonomie und genereller Ökonomie zu. Mit dem Begriff der Ökonomie 
kann er näher auf den Aspekt des Austausches der Gabe eingehen. 

Im Einklang mit der begrifflichen Verwendung bei Derridas Bataille-Lek­
türe betrifft die Ökonomie das Wirtschaften und den Austausch – hier im Be­

as the narrative ellipsis of the paradoxical logic of obligation, absolute responsibility, 

duty, and decision that marks the ethical – and perhaps more than simply ethical – re-

lation with the absolute Other, for which ›God‹ is the singular and most proper name.«

38 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 110: »Dieu est partout où il y a du tout autre. Et comme 

chacun de nous, chaque autre, tout autre est infiniment autre dans sa singularité absol-

ue, inaccessible, solitaire, transcendante, non manifeste, non présente originairement 

à mon ego […], ce qui se dit du rapport d’Abraham à Dieu se dit de mon rapport sans 

rapport à tout autre comme tout autre, en particulier à mon prochain aux miens qui 

me sont aussi inaccessibles, secrets et transcendants que Iahvé. Tout autre (au sens 

de chaque autre) est tout autre (absolument autre).« Vgl. Caputo, John D.: The prayers 

and tears of Jacques Derrida: religion without religion, Bloomington, Indianapolis 1997, 

113: »To call upon God, to call God’s name, to pray an weep and have a passion for God, 

is to call for the tout autre, for something that breaks up the hohum homogeneity of the 

same and all but knocks us dead. The name of God is a name that calls for the other, 

that calls from the other, the name that the other calls, that calls upon us like Elijah at 

the door, and that calls for something new.«

39 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 111: »Il nous dirait la vérité paradoxale de notre re-

sponsabilité et de notre rapport au donner la mort de chaque instant. De surcroît, il 

nous expliquerait aussi quel est son propre statut, à savoir de pouvoir encore être lisible 

de tous, au moment même où il nous parle en secret de secret, d’illisibilité, d’indéchif-

frabilité absolue.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 277

reich der kleinsten gesellschaftlichen Zelle, der Familie, um die es auch im 
Beispiel des Abraham geht. Abraham lebt in einer Gemeinschaft mit seiner 
Familie, mit seiner Frau Sara und seinem Sohn Isaak, diese Gemeinschaft ba­
siert auf den Grundsätzen der Gerechtigkeit, der gleichmäßigen Verteilung 
der Lasten und Gewinne. Dieses Leben aufgrund der Gerechtigkeit des Tau­
sches besteht in einem Geben, damit genommen werden kann, oder auch in 
einem Nehmen, damit gegeben werden kann. Die Identifikation der Familie, 
der täglichen Geschäfte, die man tätigen muss, um seine Familie zu ernäh­
ren, des wirtschaftlichen Kreislaufs, oder der Regeln des irdischen Lebens, legt 
unter dem Stichwort der Ökonomie eine stille Nähe zur Ethik und Politik des 
Aristoteles offen. Dieser spricht von der besonderen Gerechtigkeit als einer 
Form der Zuteilung oder einer Art von vertraglichem Verkehr.40 In beiden Fäl­
len – bei Aristoteles wie bei Derrida – handelt es sich um die Grundzüge des 
menschlichen Zusammenlebens, die durch den Austausch und die Zuteilung 
von Werten, Normen und Gütern geregelt werden. Dieser geregelte Tausch, 
dieses Wirtschaften, das auf den Ausgleich und die Wiedervergeltung bedacht 
ist, scheint für Derrida zum Spiegelbild und zum Synonym für die ethische 
Ebene der generellen Verantwortung der Menschen untereinander zu werden.

Mit dem Opfer des Isaak durchbricht also Abraham diesen ethischen Be­
reich des Austausches, er sieht sich als ausschließlich Gott verpflichtet. Und 
Gott gibt daraufhin aus freien Stücken – einfach so – das Leben des Sohnes zu­
rück.41 Abraham befindet sich, obwohl er etwas zurückerhält, im Zustand des 

40 | Vgl. Gigon, Olof (Hg.): Aristoteles. Nikomachische Ethik, 208-209 (Aristoteles: EN 

V, 1130 b30-1131 a10): »Von der besonderen Gerechtigkeit nun und dem ihr entspre-

chenden Gerechten betrif f t die eine Ar t die Zuteilung von Ehre, Geld und den anderen 

Dingen, die unter die Mitglieder der Gemeinschaft aufgeteilt werden können; […] Die an-

dere Ar t ordnet den ver traglichen Verkehr.« Die Zuteilung geschieht idealerweise nach 

dem Grundsatz der Proportionalität [vgl. ders.: 209-210 (EN V, 1131 a29-b10)], was ei-

nen Austausch oder eine Zirkulation nahelegt: Man erhält zurück, was man eingebracht 

hat. Der Oikos (die kleinste Organisation der Gesellschaft als Haus) erhält seinen Platz 

in diesem Gedankengang, insofern als das Haus die Grundlage und die Basis für die 

Struktur der Polis darstellt. Das Hauswesen erwir tschaftet die finanzielle Unabhängig-

keit (Autarkie) des Hausvorstandes, der sich dann als freier Staatsbürger in die über-

geordneten, staatlichen Gremien einbringen kann. Vgl. Gigon, Olof (Hg.): Aristoteles. 

Politik, 50-63 (Politik I 1253 b1-1258 b6).

41 | Vgl. Hoping, Helmut: Die Ökonomie des Opfers und die Gabe der Eucharistie, in: 

Böhm, Thomas, Knop, Julia u. Hoping, Helmut (Hg.): Bindung Isaaks, 206: »Bei dem 

Opfer, das Gott von Abraham erbittet, geht es für Derrida um mehr als die Er fahrung 

der Dunkelheit und Unbegreiflichkeit Gottes. Das Opfer Abrahams ist die Gabe jenseits 

der Ökonomie des Opfers, gegeben ohne jede Hoffnung auf Lohn oder Gegengabe. […] 

Dort, wo von Abraham die Gabe ohne Ökonomie des Gabentausches vollbracht wird, 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe278

Nicht-Austauschs mit Gott.42 Zwischen beiden wird das Geheimnis gewahrt, 
Abraham verrät nichts, als er von Isaak auf das fehlende Opferlamm angespro­
chen wird: Selbst die Kommunikation als Austausch von Worten und Vertraut­
heiten ist aus diesem Grund unterbrochen.43 Abraham steht in einer Bezie­
hung zum Absoluten, die nicht von dieser Welt ist und weder Austausch noch 
Gerechtigkeit berücksichtigt. Seine Beziehung zu Gott besteht im Schweigen 
und im stummen Gehorsam, der seine Antwort auf den Anruf Gottes und 
seine Verantwortung ihm gegenüber darstellt.44

Damit entzieht sich die (Nicht-)Ökonomie des aufgegebenen Opfers in 
zweierlei Hinsicht dem Kreislauf des diesseitigen Lebens. Zum einen opfert 

ohne Hoffnung, das ihm zurückgegeben wird, dort gibt Gott Abraham, im Sinne einer 

absoluten Gabe, seinen Sohn zurück.«

42 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 131: »Le sacrifice de l’économie, sans lequel il n’y a 

pas de responsabilité libre et de décision (une décision est toujours au-delà du calcul), 

c’est bien dans le cas le sacrifice de l’oikonomia, à savoir de la loi de la maison (oikos), 

du foyer, du propre, du domaine privé, de l’amour et de l’af fection des siens: moment où 

Abraham donne le signe du sacrifice absolu, à savoir la mort donnée aux siens, la mort 

donnée à l’amour absolu pour ce qui est le plus cher, le fils unique; instant où le sacri-

fice est quasiment consommé, puisque seul un instant, un non-laps-de-temps, sépare 

le bras levé du meurtrier du meurtre lui-même; instant insaisissable de l’imminence 

absolue où Àbraham ne peut donc plus revenir sur sa décision, ni même la suspendre; à 

cet instant, donc, dans l’imminence qui ne sépare même plus la décision de l’acte, Dieu 

lui rend son fils et décide souverainement, par un don absolu, de réinscrire le sacrifice 

dans une économie par ce qui ressemble dès lors à une récompense.«

43 | Vgl. Wills, David [Übers.]: Translator’s preface to the 2007 edition, in: Derrida, 

Jacques: The gif t of death; and, literature in secret, Chicago 2008, viii: »How does one 

interpret Abraham’s secret and the law requiring his silence? Why does it seem incom-

mensurable with the interdiction that seems to reduce all his family to a type of mute-

ness: all those, male and female, to whom he has, all the same, never confided anything; 

as well as Sarah and Isaac, Hagar and Ishmael, who were so summarily dismissed?”

44 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 131-132: »Dieu décide de rendre, de rendre la vie, de 

rendre le fils bien-aimé, à partir du moment où il paraît assuré qu’un don sans écon-

omie, le don de la mort – et de la mort de ce qui n’a pas de prix – a été accompli sans 

espoir d’échange, de récompense, de circulation, de communication. Parler du secret 

entre Abraham et Dieu, c’est dire aussi qu’entre eux, et pour qu’il y ait ce don comme 

sacrifice, il fallait que toute communication fût interrompue, qu’il s’agisse de la com-

munication comme échange de mots, de signes, de sens, de promesse, ou de la com-

munication comme échange de biens, de choses, de richesse ou de la propriété. Abra-

ham renonce à tout sens et à toute propriété – et là commence la responsabilité du 

devoir absolu. Abraham est dans le non-échange avec Dieu, il est au secret parce qu’il 

ne parle pas à Dieu et n’attend de lui ni réponse ni récompense.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 279

Abraham das Liebste, was er hat, ohne Hintergedanken, ohne Hoffnung, et­
was dafür wiederzubekommen. Er handelt nicht, um einen anderen Zweck 
zu verfolgen, etwa um mit dem Opfer seinen Glauben zu beweisen und damit 
eine sichere Fahrkarte ins Himmelreich zu lösen. Vielmehr kann dieses Opfer 
als eine reine Gabe angesehen werden – Abraham wird gerufen, seinen Sohn 
rückhaltlos von sich zu geben. Diesem Aufruf folgt Abraham bedingungslos. 

Zum anderen offenbart sich die Nicht-Ökonomie der Gabe im Verzicht 
Gottes, das Leben des Isaak zu opfern. Das Opfer ist schon erfüllt, Abraham 
hat schon alles dargebracht, indem er sich selbst mit dem Vorhaben des Opfer­
mordes außerhalb der Gesellschaft gestellt hat. Im selben Moment der abso­
luten Zurückweisung der Ökonomie durch das Opfer erhält er das Geschenk 
des Lebens seines Sohnes.45 Die ganze Thematik handelt vom Verhältnis einer 
absoluten (himmlischen) und einer vergänglichen, unzulänglichen Gerech­
tigkeit.46 Die irdische Wirtschaft zerbricht durch das Opfer und ist immer 
zerbrechlich, das Geheimnis mit Gott jedoch ist beständig in seiner Unzu­
gänglichkeit – von dort kann es durch niemanden profaniert werden. Das Ge­
heimnis mit Gott spielt sich im Innersten ab, dort wo bildlich das Herz schlägt, 
dort wo sich stumm vor dem absoluten Anspruch verantwortet werden muss.47 
Die absolute Verpflichtung führt jedoch nicht nur zu einem Bruch mit der 
menschlichen Ethik und Ökonomie, sie setzt sie auch wieder ein. Das Paradox 
von absoluter und genereller Verantwortung setzt die sich widersprechenden 
Teile zueinander in Beziehung: Die Anökonomie des Opfers von Abraham und 
Isaak steht in direkter Beziehung zur Ökonomie ihrer letztendlichen Rettung. 

45 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 132: »Plus précisément: ayant renoncé à gagner, n’at-

tendant plus ni réponse ni récompense, rien qui lui soit rendu, rien qui lui revienne […], 

il se voit rendre par Dieu, à cette instant du renoncement absolu, cela même qu’il avait 

déjà, dans le même instant, décidé de sacrifier. Cela lui a été rendu parce qu’il n’a pas 

calculé.«

46 | Mit einem Verweis auf das Matthäusevangelium (Matthäus 6): Vgl. Derrida, 

Jacques: Dlm, 133-134: »Ce passage de L’Évangile, on le sait, se rassemble autour de la 

question de la justice, et sur tout de la justice économique, en quelque sorte: l’aumône, 

le salaire, la dette, la thésaurisation. Or le partage entre l’économie céleste et l’écono-

mie terrestre permet de situer la juste place du cœur.«

47 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 134: »Le cœur sera donc, au futur, là où vous sauverez 

le vrai trésor, celui qui n’est pas visible sur la terre, celui dont le capital s’accumule 

au-delà de l’économie du visible ou du sensible terrestre, c’est-à-dire de l’économie 

corrompue ou corruptible, vulnérable à la teigne, à la rouille et aux voleurs.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe280

5.2.2 Korrelation des Opfers mit der Vergebung

Diese Aporetik des Opfers verweist wiederum auf die Vergebung. Als ob die 
paradoxe Substitution zwischen den aporetischen Enden der Knotenstruktur 
»Gabe« eine wechselseitige Sinnkonstitution erfordere, so sind Vergebung und 
Hingabe erklärend aufeinander angewiesen. Die aufopfernde Hingabe leistet, 
wie wir gesehen haben, für die Offenheit der Vergebung eine bedeutende Er­
gänzung. Das Opfer supplementiert die Vergebung: Die Unabgeschlossenheit 
der Vergebung und der Gabe werfen die Frage der Sinngebung auf. Ein Sinn, 
der gefunden werden muss, angesichts der radikal gedachten Hingabe – der 
Aufgabe des Lebens, die sich dem zum Tod verurteilten Menschen stellt. Damit 
kann das Opfer als Beobachtungsbegriff zweiter Ordnung für die Vergebung 
dienen. Erst in dieser Nomenklatur des Opfertodes wird die Notwendigkeit 
der Sinnerfüllung angesichts eines endlichen Lebens deutlich. Die Vergebung 
hat keine Mittel, um zu thematisieren, warum man vergeben soll. Jankélévitch 
versucht diese Sinnleere der Vergebung, die blind zu sein scheint für die Fra­
ge nach dem »Wozu?«, die sich nicht autologisch selbst begründen kann, in 
einem Zusatzkonzept, der Brüderlichkeit der Menschen aufzufangen. Dieses 
Zusatzkonzept soll der Vergebung garantieren, gegen das Böse ankommen zu 
können. Die bewahrende Vergebung erlaubt es den Menschen, sich gegen den 
auslöschenden Tod stellen zu können.48 

Derrida jedoch findet keine Sicherheit in solchen Konzepten; bei ihm 
wird die Sinnsuche im formalen Spiel der Supplemente praktiziert, die sich 
gegenseitig ergänzen und in der Fortfolge nie zu einem Halt kommen. Sym­
bolisch findet diese Supplementierung der Vergebung durch das Opfer in der 
Figur des Widders einen Ausdruck. Das gekrümmte Geweih des Opfertieres 
steht für eine Verflechtung der Topoi: Eine gebrochene Kosmologie, eine zwei­
felhafte Metaphysik, aporetische Ereignishaftigkeit, Datierbarkeit, Schriftlich­
keit – das eine befindet sich durch das andere in Auflösung und garantiert 
doch ein Bezugssystem, in dem eine spurhafte gegenseitige Sinnkonstitution 
stattfindet. Diese symbolische Substitution steht darum formal für eine apo­
retische Formverschlingung, die inhaltliche Bedürftigkeit und Vergeblichkeit 
auffängt in einer formal erfüllenden Weiterleitung. Die Ausweglosigkeit, zu 

48 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Pardon, 212: »Et cependant toutes les fautes sont par-

donnables à l’infini, comme toutes les maladies sont guérissables à l’infinie. La même 

réciprocité nous renvoie sans fin de la pensée de la mort à la mort de l’être pensant, de 

la pensée englobante et englobée à la mort englobée et englobante, et vice versa de la 

mort triomphante à la pensée qui pense cette mort et la nie et la dépasse. L’esprit de 

l’homme oscille entre ces deux triomphes simultanément vrais, mais alternativement 

conçus: car il se démentent l’un l’autre. […] Et l’homme, […] il pardonne pour ne pas 

ressembler à la mort, pour être invincible dans un tout autre sens que la mort.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 281

keinem endgültigen Ergebnis kommen zu können, wird dadurch kompensiert, 
dass in der Form der Aporie vorläufige Ergebnisse zueinander in Beziehung 
gesetzt und vielfältigste Ausblicke gewährt werden können.

Bei Derrida macht der Opferbegriff Folgendes deutlich: Eine inhaltliche 
Sinnleere, die sich bei der Vergebung als autologische Unfähigkeit bemerkbar 
macht, einen Grund dafür angeben zu können, warum man vergeben soll, 
wird dadurch aufgefangen, dass im Opferbegriff thematisiert wird, inwieweit 
eine inhaltliche Unabgeschlossenheit transformiert wird in formale Folgerich­
tigkeit von Anschlussmöglichkeiten und aufeinander bezogene Handlungs­
alternativen. Das Opfer kann als Reflexionskonzept die Vergebung substitu­
ieren, weil im Opferbegriff leitbildhaft die Substituierbarkeit im Mittelpunkt 
steht:49 Im Opfer geschieht die anökonomische Transformation des Ökonomi­
schen.50 Im Opfer gibt Abraham seinen Sohn Isaak aufgrund eines absolu­
ten Anspruchs dem Tod anheim, allein das schon der Versuch, einen inneren 
Anspruch in eine Handlung zu transformieren. Dieses Opfer des Isaak stellt 
wiederum die Substitution des Opfers des Abraham dar, der seine eigene Zu­
kunft, seine Nachkommenschaft, seinen einzigen Sohn, das Liebste, was er 
hat, opfern soll. Die Auflösung geschieht dann erneut in einer Substitution, 
als Abraham seine Opferbereitschaft bewiesen hat, als er das Messer gegen 
seinen Sohn erhoben hat, wird das Menschen- in ein Tieropfer transformiert: 
Der von Gott gesandte Widder schließt den Kreis der Substitutionen; er stellt 
eine ökonomische Rückgabe dar, die eine anökonomisch-verschwiegene, ab­
solute Verantwortung Abrahams weiter tragen kann. – Das Opfer bei Derrida 
steht damit für die Ersetzbarkeit von Elementen, wobei erst in der Ersetzung 
Sinn in verwobener Referenzialität entsteht. Erst die Supplementierung, erst 
die spurhafte Entzogenheit garantiert ihre Sinnkonstitution.51

49 | Vgl. Siegumfeldt, Inge-Birgitte: Secrets and sacrifices of scission, in: Hart, Kevin 

u. Sherwood, Yvonne (Hg.): Derrida and religion. Other testaments, London, New York 

2005, 291: »In both cases the patriarch’s alliance with God is determined by self-be-

reavement, and in the latter case the son is tied up (bound) before the strike. So, ac-

cording to Derrida, severance, sacrificial and otherwise, binds through the substitution 

of one erasure by another.«

50 | Vgl. Keenan, Denis King: The question of sacrifice, Bloomington 2005, 159: 

»Everything on sacrifice in the work of Derrida hinges on the ellipsis of sacrifice. It 

hinges on that aporetic moment when the sacrifice of (economical) sacrifice turns into 

the sacrifice of (aneconomical) sacrifice, and vice versa. Here is the sacrifice of sacri-

fice. Here is the double bind of sacrifice.«

51 | Vgl. Weston, Michael: Kierkegaard and modern continental philosophy: an intro-

duction, London, New York 1994, 120: »›[…] a center which arrests and grounds the play 

of substitutions…The movement of signification adds something…but this addition…

comes…to supplement a lack on the part of the signified.‹ [das Zitat bezieht sich hier 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe282

Genauso aber kann die Vergebung auf eine unbeantwortete Frage bei der Hin­
gabe einen Anschlusspunkt vorschlagen. Beide Beobachtungsweisen können 
sich auf einen übereinstimmenden Formalismus von unterschiedener An­
ökonomie und Ökonomie beziehen, prägen ihre jeweilige Problematik jedoch 
eigen aus. Die Vergebung erweitert das Opfer bei Derrida. Die Aporien der 
Vergebung nehmen den anökonomischen Tausch beim Opfer unter einem 
anderen Gesichtspunkt wahr: Was beim Opfer dem Tod hingegeben scheint, 
kann bei der Vergebung als Chance zum Neuanfang aufgefasst werden. So 
provoziert die anökonomische Vergeblichkeit der Hingabe die Frage nach ihrer 
Vergebbarkeit. Abraham muss sich fragen: »Wie konnte ich nur dem Befehl 
Gottes absolutes Gehör schenken und bereit sein, meinen Sohn zu opfern?«52 
Diese Frage ist weit davon entfernt, das Problem der Hingabe zu lösen, das 
darin besteht, dass Ökonomie und Anökonomie des Opfers paradoxerweise 
aufeinander verweisen. Diese Frage nach der Vergebung wiederholt sogar die­
se Aporetik, ist aber in der Lage, den Folgediskurs unter einer anderen Leit­
differenz weiter zu betreiben.

Die Schuld am Opfertod des Sohnes Isaak ist die verschobene Schuld an­
gesichts der Verantwortung gegenüber dem unbedingten Anspruch Abra­
hams. Unter der Maßgabe der Vergebung wird diese Schuld nicht nivelliert 

auf: Derrida, Jacques: Structure, Sign and Play, in: Macksey, R. u Donate, E. (Hg.): The 

Structuralist Controversy, London, 1972, 289, Anm. d. Ver f.] Meaning is only produced 

through the production of dif ferences: but this process has no given end, no organizing 

centre. ›But to the extent that meaning presents itself, gathers itself together, says it-

self and is able to stand there, it erases dif ference and casts it aside.‹ [Zitat: Derrida, 

Jacques: Dissemination, (Übers. Johnson, B.), Chicago 1981, 351, Anm. d. Ver f.] It for-

gets that any dif ference is only possible through the process of dif fering which has itself 

no given termination. But it is the very lack of a ground which provokes the production 

of dif ferences and so of meaning: that is, they are produced in order that there should 

be determinate meaning.«

52 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 167-168: »Dans le troisième mouvement, après un 

énigmatique paragraphe qui voit passer fur tivement les silhouettes d’Agar et d’Ismaël 

dans la songerie pensive d’Abraham, celui-ci implore Dieu. Se jetant à terre, il demande 

pardon à Dieu: non pour lui avoir désobéi, mais pour lui avoir obéi au contraire. Et pour 

lui avoir obéi au moment où il lui donnait un ordre impossible, doublement impossible: 

impossible à la fois parce qu’il lui demandait le pire et parce que Dieu, selon un mou-

vement sur lequel nous aurons à revenir nous-mêmes, reviendra sur son ordre, l’inter-

rompra et le rétractera, en quelque sorte — comme s’il avait été pris de regret, de re-

mords ou de repentir.« Vgl. Kierkegaard, Sören: Furcht, 13: »Es war ein stiller Abend, da 

ritt Abraham allein hinaus, und er ritt zum Berg Morija; er warf sich auf sein Angesicht, er 

bat Gott, ihm seine Sünde zu vergeben, daß er Isaak hatte opfern wollen, daß der Vater 

seine Pflicht gegen den Sohn vergessen hatte.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 283

oder vergessen, sie bleibt der Erinnerung verfügbar und bleibt der überwäl­
tigenden Wucht der Vergänglichkeit entzogen.53 Die Vergebung stattet also 
ein traumatisches Ereignis (wie es das Opfer des Isaak und des Abraham dar­
stellt) mit den Attributen der Schriftlichkeit aus. Damit wird ein singulärer 
Zeitpunkt erst als Ereignis und Datum identifiziert und aus einem homoge­
nen Zeitablauf herausgehoben. Dieses Ereignis ist derart verräumlicht mit der 
Kraft eines Bruches ausgestattet, um seine Wiederholbarkeit selbst in unter­
schiedlichsten Kontexten gewährleisten zu können.54

Der Aspekt der Schriftlichkeit betont einmal mehr die Vergänglichkeit 
in der Sprache, in der immer wieder der Tod aufscheint. – Nicht nur im py­
ramidalen A der Différance, auch im prinzipiellen Tod der an der Sprache be­
teiligten Akteure. Dass damit auch ein Übergang auf den Tod im ethischen 
Handeln entsteht, sehen wir jetzt: Im wenig beachteten zweiten Aufsatz »La 
littérature au secret. Une filiation impossible« von »Donner la mort« spricht 
Derrida diese Verbindung von Schriftlichkeit und ethischer Problematik der 
Vergebung im Tod an.55

Derrida bezieht sich dabei auf das mottohafte Mantra »Pardon de ne pas 
vouloir dire…«, dessen gespenstische Inhaltsleere die wiederkehrende Frage 
nach seinem Sinn aufwirft und gleichzeitig die Verbindung mit der Vergebung 
thematisiert. Damit wird dieser Quasisatz, der sich ausdrücklich auf die nach 
Vergebung sehnende Verzweiflung von Kierkegaards Abraham gründet, zu 
einem Paradebeispiel für die Wirkungsmacht der Schriftlichkeit und der Lite­
ratur.56 Dieser Satz bezieht sich nicht auf einen klaren Kontext, in dem er ver­
ständlich wäre, auf keinen ausgewählten Autor oder Empfänger. Er entbehrt 
einer soliden Bedeutung. Und besetzt doch einen öffentlichen Raum, ist lesbar 
und verständlich, weil er iterabel, schriftlich wiedererkennbar ist.57 Zugleich 
vereint dieser Schriftzug die Sinnabwesenheit und die Sinnhaftigkeit. So 

53 | Im Kapitel »4.2.2 Die Unterschiedenheit der Vergebung« haben wir diesen Aspekt 

der Vergebung angesprochen.

54 | Wir greifen hier zurück auf das Kapitel »1.2.2 Das iterier te Zeichen in seiner 

Widersprüchlichkeit«.

55 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 160-209.

56 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 173: »Pour l’instant, laissons là Abraham. Revenons à 

cette prière énigmatique, ›Pardon de ne pas vouloir dire…‹, sur laquelle, un jour, comme 

pour hasard, un lecteur pourrait tomber.«

57 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 173: »Rien ne nous est dit de l’identité du signataire, 

du destinataire et du référent. L’absence de contexte pleinement déterminant prédis-

pose cette phrase au secret à la fois, conjointement, selon la conjonction qui nous 

importe ici, à son devenir-littéraire: peut devenir une chose littéraire toute contexte 

confié à l’espace public, relativement lisible ou intelligible, mais dont le contenu, le 

sens, le référent, le signataire et le destinataire ne sont pas des réalités pleinement 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe284

kann er sich in der verschwommenen Doppelnatur der Différance präsentie­
ren. Diese gleichzeitige Offenheit und unzugängliche Verschlossenheit dieses 
Schriftsatzes stellt einen Verbindungspunkt zur biblischen Tradition des Op­
fers von Abraham dar.58 Wie bei Isaak, der unter dem Messer seines Vaters in 
Todesgefahr schwebt, drückt sich in diesem Schriftsatz eine kontigente Unent­
schiedenheit aus.59 Unter dem gezückten Messer, aber noch nicht getroffen; im 
permanenten Schwebezustand von Bedeutungsgebung und Sinnentleerung.60 
Insofern verweist das aporetische Geheimnis des Opfers auf das Geheimnis 
der Schriftlichkeit und der produktiven Sinnverstellung in der Différance. Ein 
Verweis, der durch die vergebende Kraft des Neuanfangs erst inszeniert wird: 
Die Sprache unter den Bedingungen der Différance inkorporiert die Tradition 
des Abrahamitischen Opfers, weil sie durch ihre schwebende Unbestimmtheit 
die Freiheit zu handeln garantiert, die abgründige Verantwortung des Autors/
Abrahams unterstreicht, die dieser für die durch ihn verursachten Ereignis­

déterminables, des réalités à la fois non-fictives ou pures de toute fiction, des réalités 

livrées, comme telles, par une intuition, à quelque jugement déterminant.«

58 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 177: »C’est pourquoi j’inscris ici la question du secret 

comme secret de la lit térature sous le signe apparemment improbable d’une origine 

abrahamique. Si l’essence de la lit térature, strictu sensu, au sens que ce mot d’Oc-

cident garde en Occident, n’était pas d’ascendance essentiellement grecque mais 

abrahamique. Comme si elle vivait de la mémoire de ce pardon impossible dont l’im-

possibilité n’est pas la même des deux côtés de la frontière supposé entre la culture 

abrahamique et la culture grecque. Des deux côtés, non ne connaît pas le pardon, si je 

puis dire, on le connaît comme l’im-possible, mais l’expérience de cette impossibilité, 

c’est du mois mon hypothèse, s’y annonce comme dif férente.«

59 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 177: »Le secret peut-être sans secret de cette phrase 

qui se tient en l’air, avant ou après une chute, selon le temps de cette chute possible, ce 

serait une sorte de météorite. Cette phrase paraît aussi phénoménale qu’un météorite 

[…]. Phénoménale, cette phrase paraît l’être, car d’abord elle paraît. Elle apparaît, cela 

est clair, c’est même l’hypothèse ou la cer titude de principe. Elle se manifeste, elle 

paraît mais ›en air‹, venue on ne sait d’où, de façon apparemment contingente. Con-

tingente météorite au moment de toucher un sol (car une contingence dit aussi, selon 

l’étymologie, le toucher, le tact ou le contact) mais sans assurer de lecture pertinente 

(car la pertinence dit aussi, selon l’étymologie, le toucher, le tact ou le contact).«

60 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 177: »Elle se tient encore suspendue, peut-être 

au-dessus d’une tête, par l’exemple celle d’Isaac au moment où Abraham lève son cou-

teau au dessus de lui, quand il ne sait pas plus que nous ce qui va se passer, pourquoi 

Dieu lui a demandé en secret ce qu’il lui a demandé, et pourquoi il va peut-être le laisser 

faire ou l’empêcher de faire ce qu’il lui a demandé de faire sans lui en donner la moindre 

raison: secret absolu, secret à garder en partage quant à un secret qu’on ne partage 

pas. Dissymétrie absolue.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Die absolute Hingabe im Opfer 285

se übernehmen muss, aber nie ganz kontrollieren kann.61 Die Schrift bittet 
gleichsam um Vergebung, weil sie den Schwebezustand der Différance über 
die menschliche Ethik verhängt, weil sie Moral, ökonomisches Handeln, unse­
re Verantwortung gegenüber dem eigenen Tod, unsere Verantwortung gegen­
über dem Tod des Nächsten in einer aporetischen Unmöglichkeit verflüchtigt. 
Die Schrift bittet um Vergebung – das heißt aber auch, dass erst diese aporeti­
sche Verstellung zu einer authentischen Inszenierung führt: Die schriftliche 
Formation von Gabe, Hingabe und Vergebung ermöglicht erst deren sinnvol­
len Übergang und damit die Entstehung eines kohärenten ethischen Problem­
bereichs.62

61 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 205-208.

62 | Vgl. Derrida, Jacques: Dlm, 208-209: »[…] alors la lit térature hérite, cer tes, d’une 

histoire sainte dont le moment abrahamique reste le secret essentiel […], mais elle 

renie aussi cette histoire, cette appartenance, cet héritage. Elle renie cette filiation. 

Elle la trahit au double sens du mot: elle lui est infidèle, elle rompt avec elle au moment 

même d’en manifester la ›vérité‹ et d’en dévoiler le secret. À savoir sa propre filiation: 

possible, impossible. Cette ›vérité‹ est à la condition d’un reniement dont la ligature 

d’Isaac impliquait déjà la possibilité. De cette double trahison la lit térature qui ne de-

mande, dès son premier mot, pardon. Au commencement, il y eut le pardon. Pour rien. 

Pour rien vouloir dire.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839440803-008 - am 14.02.2026, 11:43:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

