
3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n)

und Sprechen

Eine Arbeit, die sich dem verwobenen Verhältnis von Sprache(n), Sprechen und Macht

verschreibt, muss – im Anschluss an die Annäherung an den Begriff Sprache – auch

darauf eingehen, wie Macht als sprach- und subjektbezogenes Phänomen zu verstehen

ist. Macht wird einerseits häufig mittels Sprache ausgeübt. Sprache kann gleichzeitig

ebenso als Instrument derMachtausübung angesehen werden. Gerade innerhalb dieses

zwiegespaltenen Verhältnisses konstituiert sich ein produktives Machtverständnis im

Sinne einer »Sprache der Macht« bzw. einer »Macht der Sprache«. Zur Analyse dieser

Relation und von deren Auswirkung auf die Handlungsfähigkeit von Menschen wird

auf drei breit rezipierte, zentrale machtkritische Konzeptionen rekurriert, welche theo-

retisch besser nachvollziehbar machen sollen, inwiefern sich Sprache(n) und Sprechen

als wirkmächtig erweisen können. Die Auseinandersetzung mit den Entstehungs- und

Reproduktionsmechanismen sprachlicher Macht1 erscheint sowohl aus soziolinguis-

tischer als auch aus erziehungswissenschaftlicher Perspektive als lohnend, denn sie

kann als theoretischer Kitt zwischen den beiden Fachdisziplinen fungieren, welche

sich beide für ein Phänomen interessieren, das in der Empirie ohnehin eine evidente

Verwobenheit aufweist. So wird zur Klärung des Machtverständnisses, das dieser Ar-

beit zugrunde liegt, in erster Linie aufMichel FoucaultsMachtkonzeption eingegangen.

Daran anschliessendwird Butlers Konzept der Performativität relevant, umdenBrücken-

schlag zur Handlungs(ohn)macht nachvollziehbar zu machen. Als dritte einträgliche

Referenztheorie wird auf Pierre Bourdieus Theorie zur Ökonomie des sprachlichen Tauschs

rekurriert, die deutlichen Praxischarakter aufweist und damit die Dynamiken sozialer

Bedingungen (noch) sichtbarer werden lässt.

1 Sprachliche Macht ist eine begriffliche Setzung der Autorin und wird in der vorliegenden Arbeit

immer auch mit Verweis auf dieses verwobene Verhältnis von Sprache(n) und Sprechen, Subjekt

und Macht verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

3.1 Die Foucault’sche Machtkonzeption

Als Michel Foucaults primäres Anliegen kann die Verhandlung angesehen werden, wie

Menschen inunsererKultur von IndividuenzumachtunterworfenenSubjektengemacht

werden (vgl. Foucault 2017, S. 240). In vielen seiner Arbeiten rekonstruiert er die histo-

risch situierten Entwicklungen, die zu den gegenwärtig herrschenden Bedingungen, zu

den etablierten Institutionen (z.B. der Psychiatrie, des Gefängnisses, der Schule, der Fa-

milie) und zu den modernen Selbstverständnissen der Individuen geführt haben (ebd.,

S. 258). In Foucaults Arbeiten zur Analytik der Macht ist nicht eine konsistente Definiti-

on einer bestimmtenMacht erkennbar. Vielmehr plädiert Foucault dafür, die Dimensio-

nen einer Definition von Macht zu erweitern und sich von einem lediglich juristischen

oder institutionellen Verständnis von Macht – von einem Machtbegriff, der auf Geset-

zen, Regeln und Verboten basiert – zu befreien (ebd., S. 224). Foucault geht davon aus,

dassMacht »nicht etwas ist, das sich zwischendenen,die sie habenund sie explizit inne-

haben, und dann denen, die sie nicht haben und sie erleiden, aufteilt. Die Macht muss,

wie ich glaube, als etwas analysiert werden, das zirkuliert, oder eher noch als etwas, das

nur in einer Kette funktioniert; sie ist niemals lokalisiert hier oder da, sie ist niemals in

denHändeneiniger, sie ist niemals angeeignetwie einReichtumoder einGut.DieMacht

funktioniert, die Macht übt sich als Netz aus, und über dieses Netz zirkulieren die Indi-

viduen nicht nur, sondern sind auch stets in der Lage, dieseMacht zu erleiden und auch

sie auszuüben; sie sind niemals die träge oder zustimmende Zielscheibe der Macht; sie

sind stets deren Überträger. Mit anderen Worten, die Macht geht durch die Individuen

hindurch, sie wird nicht auf sie angewandt« (Foucault 2017, S. 114). Dabei verdeutlicht

er, dass die Formen derMacht vielfältig sind und besser vonMächten im Plural oder von

»TechnikenderMacht« auszugehen ist,diemit einembestimmtenhistorischenundgeo-

grafischen Kontext verwoben sind. Sie sind nicht als universal zu verstehen, das heisst,

dass sich Gesellschaften z.B. in Frankreich von solchen in Deutschland oder Italien un-

terscheiden und es eine »Differenz der Systeme« gibt. Trotzdem sind dieMechanismen,

dieMachtwirksamwerden lassen, für alle die gleichen (ebd.,S. 144).Gerademenschliche

Subjekte sind als Mitglieder der Gesellschaft Teil dieser Systeme und damit in komplexe

Machtbeziehungen eingebunden. Es handelt sich dabei »umKämpfe, die den Status des

Individuums in Frage stellen. Einerseits treten sie für das Recht auf Anderssein ein und

betonen alles, was die Individualität des Individuums ausmacht. Andererseits wenden

sie sich gegen alles, was das Individuum zu isolieren und von den anderen abzuschnei-

den vermag,was die Gemeinschaft spaltet, was den Einzelnen zwingt, sich in sich selbst

zurückzuziehen, und was ihn an seine eigene Identität bindet« (Foucault 2017, S. 244).

Individuenwerden in ihremAlltag also in Kategorien eingeteilt, welche sie an ihre Iden-

tität binden und sie damit zu Subjekten werden lassen. Foucault unterscheidet dabei

zwei Bedeutungen des Begriffs Subjekt: Einerseits bezeichnet das Subjekt die Unterwor-

fenheit eines Individuumsunter dieHerrschaft eines anderenunddessenAbhängigkeit.

Andererseits ist das Subjekt durch Bewusstsein und Selbsterkenntnis an die eigene Iden-

tität gebunden (ebd., S. 245). Subjektivierung geschieht daher in der Verwobenheit von

Diskursen, Macht- und Selbstpraktiken. Foucault geht auf die Regeln ein, die das Wis-

senunddamit einhergehendunsereWahrnehmungderWelt bestimmen.Macht istnicht

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 47

lediglich eine theoretische Frage, sondern Teil unserer Erfahrung, und gerade Sprache

ermöglicht die Repräsentation gesellschaftlicher Ordnungen (ebd., S. 242).

Die Verwobenheit von Macht und Sprache sieht Foucault auch in der Bedeutung

des Körpers, die Identität (re)produziert. Foucault spricht von einer Art »Mikrophysik«,

die den Körper besetzt und formt und diesen – im Sinne eines Embodiments – als »so-

zialen Körper« zum Erscheinen bringt (ebd., S. 74). Eine selbstverständlich gewordene

Kraft, die das menschliche Verhalten bestimmt, ohne bemerkt zu werden. Es ist gerade

diese Verborgenheit, dieser unsichtbare Machteffekt, wofür sich Foucault besonders

interessiert. Für das Funktionieren dieser Machteinwirkung auf das Subjekt beschreibt

Foucault unter anderem zwei komplexe Prinzipien: Zum einen sieht er in der Technik

des Sehens eine disziplinierende Kraft auf das Subjekt wirken. Gerade disziplinierende

Institutionen wie z.B. Gefängnisse, Schulen oder Kliniken installieren über ihre archi-

tektonische Einrichtung2 eine Art Kontrollprinzip, das eine permanente Überwachung

bzw. Sichtbarmachung der Subjekte sicherstellt. Darüber hinaus versteht Foucault in

der Macht der Norm eine weitere Unterwerfung des Subjekts. Diese Norm kann als das

verstanden werden, was auf den Körper, den man disziplinieren will, angewendet

wird (vgl. Foucault 2001, S. 298f.). Indem Individuen untereinander verglichen und

zueinander in Beziehung gesetzt werden, geschehen Hierarchisierungen, die das wei-

tere Verhalten von Subjekten bestimmen. Gerade diese Form der Macht bestimmt die

Normalitätsvorstellungen innerhalb der Gemeinschaft, bringt diese hervor und geht

mit sozialen Ein- und Ausschliessungsmechanismen einher. »Einerseits zwingt die

Normalisierungsmacht zur Homogenität, andererseits wirkt sie individualisierend, da

sie Abstände misst, Niveaus bestimmt, Besonderheiten fixiert und die Unterschiede

nutzbringend aufeinander abstimmt« (Foucault 1976, S. 237). Die eigentliche Macht

bleibt imVerborgenen,wird aber über die Körper und die Sprache(n) der unterworfenen

Subjekte sichtbar.

FoucaultwillMacht abernicht als lediglichnegativ konnotierteKraft verstandenwis-

sen: »Man muss aufhören, die Wirkungen der Macht immer negativ zu beschreiben,

als ob sie nur ausschliessen, unterdrücken, verdrängen, zensieren, abstrahieren, mas-

kieren, verschleiern würde. In Wirklichkeit ist die Macht produktiv; und sie produziert

Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsbereiche undWahrheitsrituale: das Individuum

und seine Erkenntnis sind Ergebnisse dieser Produktion« (Foucault 1976, S. 250). Men-

schen können sich gegen Mechanismen der Macht erheben, denn Macht ist zwar allge-

genwärtig und endlos, aber nicht allmächtig. Machtbeziehungen wirken auf das Han-

deln der Subjekte ein und die Macht »bietet Anreize, verleitet, verführt, erleichtert oder

2 Die Wirkmechanismen der Macht illustriert Foucault auch eindrücklich über die Darstellungen

zum Panoptikum von Jeremy Bentham, ein Ende des 18. Jahrhunderts entwickeltes Gefängnis mit

besonderer Architektur. Das Panoptikum ist als ringförmiges Gebäude konzipiert, das in der Mitte

einen Aufseherturm hat. Um den Turm reihen sich die einzelnen Gefängniszellen, die mit jeweils

zwei Glasscheiben ausgestattet sind und von beiden Seitenmit Licht erfüllt werden. Dadurch ent-

steht eine permanente Sichtbarkeit der Insassen. Die Inhaftierten können also jederzeit gesehen

werden,wobei sie die Aufsichtsperson aber selbst nicht sehen können. Über dieHerstellung dieser

»Man-kann-mich-jederzeit-sehen-Selbstverständlichkeit« funktioniert dieMacht automatisch, al-

so auch ohne die allgegenwärtige Präsenz einer Aufsichtsperson. Die Gefangenen internalisieren

die Kontrolle und reproduzieren damit auch selbst genau diese Art der Macht (vgl. Foucault 1976).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

erschwert, sie erweitert Handlungsmöglichkeiten oder schränkt sie ein, sie erhöht oder

senkt die Wahrscheinlichkeit von Handlungen und im Grenzfall erzwingt oder verhin-

dert sie Handlungen, aber stets richtet sie sich auf handelnde Subjekte« (Foucault 2017,

S. 256). »Die Ausübung von Macht ist keine blosse Beziehung zwischen individuellen

oder kollektiven ›Partnern‹, sondern eine Form handelnder Einwirkung auf andere. Das

heisst natürlich, dass es so etwas wie die Macht nicht gibt, eine Macht, die global und

massiv oder in diffusem,konzentriertemoder verteiltemZustand existierte.Machtwird

immer von den ›einen‹ über die ›anderen‹ ausgeübt« (ebd., S. 255).

3.2 Zu Butlers Politik des Performativen

In ein poststrukturalistisches Subjektverständnis lassen sich auch die Arbeiten der Ge-

schlechtsforscherin Judith Butler einordnen. Sie versucht theoretische Schwächen3 in

Foucaults Machtkonzeption im Hinblick auf Subjektivierung zu ergänzen und schreibt

dabei gerade der Sprache und dem Sprechen eine besondere Relevanz zu. Während es

Foucault eher darumgeht, die gesellschaftlichen Strukturen zu analysieren, die zur Ent-

stehung einer bestimmten Form von Subjektenmit entsprechender einverleibter Identität

führen, beschäftigt sich Butler vielmehr mit der Psyche als Ort, an dem derWiderstand

der Macht angesiedelt ist (vgl. Müller 2009, S. 69f.). In Anlehnung an Althussers Konzept

der Anrufung4 versteht Butler das Erlangen einer Identität als Resultat sprachlicher Her-

vorbringungvonDifferenz,z.B.überwiederholtediskriminierendeBezeichnungen: »Da

erst ein Subjektmit einer Identität in einemDiskurs sprechen kann und alsMitglied der

sozialen Gemeinschaft anerkannt ist, muss das Subjekt diese Anrufung zunächst ein-

mal akzeptieren, um überhaupt eine Identität zu besitzen – auch wenn die damit ver-

bundene Zuweisung diskriminierend ist« (Müller 2009, S. 72). Dabei spielt Sprache ei-

ne entscheidende Rolle, denn erst damit kann sich das Subjekt artikulieren und sich in

der Gesellschaft positionieren. Gerade die Art undWeise, wie das Subjektmit und durch

Spracheagiert,Machtordnungen festigt oder aufweicht sowie esdurchdieseOrdnungen

zu bestimmten performativenHandlungen gezwungenwird, steht in Butlers Auseinan-

dersetzungen im Vordergrund (ebd., S. 116). Butler versteht das Subjekt als »sprachliche

Bedingung seiner Existenz und Handlungsfähigkeit« (Butler 2001, S. 15). Sobald ein In-

dividuum sprachlich zu agieren beginnt, wird es als soziales Wesen und damit als Sub-

jekt begriffen. Sprache konstituiert das Subjekt, das heisst, sie formt es. Auch die Ent-

stehung des Selbstbildes eines Subjekts kann gemäss Butler nicht unabhängig von der

gesellschaftlichen Konstituierung gedacht werden (vgl. Müller 2009, S. 92). Anrufungen

3 Foucault wird hauptsächlich eine »normative Überanstrengung des Machtbegriffs« vorgeworfen,

die dadurch verursacht sei, dass Foucault »zu viele DingeMacht nennt« (vgl. Ricken 2004, S. 131ff.).

Gemäss Butler geht Foucault lediglich auf die Subjektwerdung, also auf die Hervorbringung des

Subjekts durch den Diskurs ein und vernachlässigt die psychische Dimension des »Unterworfen-

Werdens« auf Seiten des Subjekts (vgl. Butler 2001, S. 8).

4 Anrufung diskutiert Althusser als diskursives Ereignis, worauf das Individuum reagierenmuss und

damit sich selbst als adressierbare bzw. adressierte Instanz akzeptiert und zu einem Subjekt wird

(vgl. Spies & Tuider 2017, S. 6).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 49

sind – an Althusser und Bourdieu angelehnt – auch für Butler »gesellschaftlich perfor-

mative Äusserungen, die mit der Zeit ritualisiert und sedimentiert worden sind, […] für

den Prozess der Subjektbildung ebenso zentral wie der verkörperte, partizipatorische

Habitus« (Butler 2006, S. 240).Dass für dieHerausbildung des Selbst auch »das Andere«

entscheidend ist, verdeutlicht Butler in Giving an account of oneself (2005) mit folgender

Ausführung: »The very being of the self is dependent, not just on the existence of the

other in its singularity […], but also on the social dimension of normativity that governs

the scene of recognition. […]. The norms by which I recognize another or, indeed, my-

self are not mine alone.They function to the extent that they are social, exceeding every

dyadic exchange that they condition« (Butler 2005, S. 23f.).

Die Butler’sche Auffassung von Sprechen steht nicht in einem unmittelbar kausalen

Verhältnis zum Handeln. Zwischen sprachlicher Äusserung und einer Handlung des

adressierten Subjekts gibt es eine räumliche und zeitliche Distanz, diemit einer Umdeu-

tung von Bedeutungszuschreibungen einhergehen kann (vgl.Müller 2009, S. 98). Butler

bezeichnet die Handlungen des Subjekts als performances, die sich in der Reproduktion

geltender gesellschaftlicher Normenmanifestieren und denen ein Veränderungspoten-

zial inhärent ist (ebd., S. 135). Gerade mit dem Konzept der Performativität lässt sich die

Bedeutung von Sprache in gesellschaftlichen Kontexten und die Prägung des Subjekts

durch Machtverhältnisse besser nachvollziehen. Zum einen weist Performativität auf die

Sicherung der Normen durch die performativen Handlungen der Subjekte hin. Zum

anderen können Subjekte die strukturierendenRegeln durch bewusste oder unbewusste

Fehlaneignungen dieserNormen transformieren (ebd., S. 131). Butler schreibt Subjekten

damit die Möglichkeit zu, sich gegen Anrufungen aufzulehnen und sich z.B. von Identi-

tätszuschreibungen zu distanzieren. Gerade dieses von Butler erkannte Potenzial zur

Subversion gegen hegemoniale Diskurse, in denen es immer auch darum geht, welchen

Einfluss das einzelne Subjekt mit »diskursiven Hervorbringungen« auf geltende gesell-

schaftlichen Normen hat, ist auch für die machtkritische Fallanalyse der vorliegenden

Arbeit relevant (vgl. Butler 1997, S. 331). Festzuhalten ist daher, dass der Diskurs einer-

seits die Subjekte hervorbringt, die Subjekte andererseits denDiskurs erst ermöglichen.

Damit kann von einer doppeltenWirkung von Stabilität und Veränderung ausgegangen

werden, die den produktivenCharakter derMacht –wie bereits bei Foucault –nochmals

verdeutlichen soll.

3.3 Bourdieus sprachlicher Markt

Der Möglichkeit von Transformation kommt in vielen Werken von Judith Butler beson-

dere Bedeutung zu. Gerade diese von ihr verhandelte Diskontinuität von sozialen Be-

ziehungen und die kontinuierliche Neuverhandlung subjektiver Identitäten könnte den

Blick aber möglicherweise weg von den regulierenden und zementierenden Mechanis-

men derMacht lenken, die einem Subjekt –mit seinem sprachlichen Repertoire –mög-

licherweise nicht immer erlauben, sich gegen die sprachliche Macht aufzulehnen. Hier-

bei erweisen sich die Arbeiten zur Ökonomie des sprachlichen Tauschs des französischen

Soziologen Pierre Bourdieu als besonders konstruktiv. Ihm zufolge ist jede sprachliche

Handlung »eine bestimmte Konstellation von Umständen, ein Zusammentreffen unab-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

hängiger Kausalreihen: auf der einen Seite die – gesellschaftlich bestimmten –Disposi-

tionen des sprachlichen Habitus, die eine bestimmte Neigung zum Sprechen und zum

Aussprechen bestimmter Dinge einschliessen (das Ausdrucksstreben), und eine gewisse

Sprachfähigkeit, die als sprachliche Fähigkeit zur unendlichen Erzeugung grammatisch

richtiger Diskurse und davon nicht zu trennen, als soziale Fähigkeit zur adäquaten An-

wendung dieser Kompetenz5 in einer bestimmten Situation definiert ist; auf der ande-

ren Seite die Strukturen des sprachlichen Marktes, die sich als ein System spezifischer

Sanktionen und Zensurvorgänge durchsetzen« (Bourdieu 2015, S. 41). Bourdieu versteht

den sprachlichen Habitus als Teil des Habitus6, der in der Art und Weise, wie gesprochen

wird,wahrnehmbarwirdunddamit aufdasPositioniert-Sein imsozialenRaumverweist

(vgl. Henkelmann 2012, S. 70). Sprache und Sprechenmanifestieren sich auch bei Bour-

dieu – ähnlich wie bei Foucault und Butler – über und durch den Körper, der zum Ort

diskursiver Verhandlungen wird, worin sich gesellschaftliche Normen und Verhaltens-

kodexe verwirklichen und festschreiben. »Der ganze Körper spricht mit seiner Haltung,

aber auchmit seinen innerenoder,genauer gesagt, artikulatorischenReaktionenauf das

Spannungsniveau desMarktes an. Die Sprache ist eine Technik des Körpers, und die ei-

gentliche sprachliche, ganz besonders die phonologische Kompetenz ist die Dimension

der Hexis7, der physischen Erscheinung, in der sich das ganze Verhältnis zur sozialen

Welt und das ganze sozial geprägteWeltverhältnis ausdrücken« (Bourdieu 2015, S. 94).

Während Butler aber über (un)bewusste »Fehlaneignungen« während genau dieser

Verinnerlichung8 im Prozess der Subjektwerdung das eigentliche Transformationspo-

tenzial sieht, geht Bourdieu davon aus, dass gesellschaftliche Ordnungen mittels Spra-

che stabilisiert werden und darin ihren Ausdruck finden (vgl. Müller 2009, S. 138). Ob

Sprechen als ein »dialektisches Produkt aus individuell verarbeiteter und einverleibter

Geschichte und der aktuellen Struktur der konkreten Handlungssituation« einen soge-

nanntenDistinktionsprofit erzielen kann oder nicht,wird dabei innerhalb des sprachlichen

Marktes9 verhandelt. Menschen treten mit ihrem sprachlichen Habitus in die Interakti-

5 Bourdieu grenzt sich hier bewusst von Chomskys linguistischem Kompetenzbegriff ab. Letzte-

rer stellt für ihn lediglich eine Abstraktion dar, die eben jene Kompetenz ausschliesst, die es er-

möglicht, Kompetenz adäquat gebrauchen zu können. Wann man z.B. sprechen muss, wann man

schweigenmuss oder diese oder jede Sprache einsetzt, wird in der Chomsky’schen Vorstellung ei-

ner »Fähigkeit zur unendlichen Hervorbringung grammatikalisch konformer Diskurse« vollumfänglich

vernachlässigt (vgl. Bourdieu 2017, S. 75).

6 Der Habitus ist ein »Ensemble von Dispositionen«, die Menschen auf eine bestimmte Weise agie-

ren und reagieren lassen. Er verleiht Menschen einen Sinn dafür, was unter den gegebenen Um-

ständen als angemessen oder nicht angemessen gilt (sens pratique) (vgl. Thompson 2017, S. 216).

7 Als körperlicheHexis versteht Bourdieu »die realisierte, einverleibte, zur dauerhaftenDisposition, zur sta-

bilen Art undWeise der Körperhaltung, des Redens, Gehens und damit des Fühlens und Denkens gewordene

Mythologie« (vgl. Thompson 2017, S. 216).

8 Butler spricht hierfür auch von »Prozessen der Sedimentierung« (vgl. Butler 1991, S. 206).

9 Individuen handeln im sozialen Raum wie auf einem Markt. Sie bringen ihre Eigenschaften und

ihr Kapital hinein und versuchen damit einen möglichst hohen Profit zu erzielen, um eine mög-

lichst gute Positionierung in der Gesellschaft erhalten zu können. Diese ist einerseits vom Kapi-

talvolumen des Individuums abhängig. Andererseits ist aber ebenso die spezifische Zusammen-

setzung der Kapitalarten ausschlaggebend. In Anlehnung an den marxschen Kapitalbegriff diffe-

renziert Bourdieu zwischen ökonomischem, kulturellem und sozialem Kapital aus. Der sprachliche

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 51

on,also indiesenMarkt ein,worin ihr Sprechen inder gegebenenSituationunterschied-

liche Bewertungen erhält. Während eine bestimmte Sprechform in einer Situation Ab-

wertungerfährt,kanndieselbe inanderenAlltagsmomentenProfit abwerfen.WennLetz-

teres der Fall ist, wird Sprachkompetenz zu sprachlichem Kapital (vgl. Henkelmann 2012,

S. 73). Dieses ist – wie jede andere Art von kulturellem Kapital – anmaterielle und sym-

bolische Profite geknüpft (vgl. Bourdieu 2017, S. 38). Das sprachliche Kapital ist insofern

sozial wirkmächtig, als sich Menschen damit Gehör verschaffen, denn sie wollen nicht

nur gesehenwerden, sondern es soll einem geglaubt, gehorcht, Anerkennung zuteil und

Bedeutung gewährt werden. Sowohl der soziale Kontext, in dem sich die sprachliche In-

teraktion vollzieht,als auchgleichzeitigdie StrukturderGruppe, inderdiese stattfindet,

sind ausschlaggebend, um zu verstehen, was in einer Gruppe sagbar ist und was nicht

(ebd., S. 78ff.). Bourdieu versteht dies als versteckte Voraussetzungen, die für dieWirk-

macht einer legitimen Rede notwendig sind. Zum einen darf diese lediglich von legitimen

Sprecher*innen gehalten werden. So darf z.B. nur die Dichterin von Poesie sprechen,

die Lehrperson den Unterricht gestalten oder der Priester die Messe halten. Zweitens

darf die legitime Rede ausschliesslich in einer ihr angemessenen legitimen Situation, al-

so innerhalb des sprachlichenMarktes, hervorgebracht werden. Drittens wird sie vor legi-

timen Adressat*innen in phonologisch und syntaktisch legitimer Form gehalten (ebd.,

S. 81). Jede »individuelle Abweichung von der sprachlichen Norm, diese besondere Aus-

formung, durch die die Rede distinktive Merkmale bekommen soll, ist etwas Wahrge-

nommenes, das nur in der Beziehung zu wahrnehmenden Subjekten mit eben diesen

diakritischenDispositionen existiert, die es ihnen erlauben,Unterschiede zwischen ver-

schiedenen Sprechweisen zumachen, zwischen distinktiven Sprechkünsten« (Bourdieu

2015, S. 42).

Bourdieus erhellende Ausführungen stellen auch einen Bezug zur herrschaftserhal-

tenden Funktion von Sprache durch das Bildungssystem her. So leistet das Bildungssys-

tem, als sprachlicher Markt der besonderen Art, einen wichtigen Beitrag zur Reproduk-

tion und Legitimierung der legitimen Rede10, die wie eine schwächelndeWährung unter-

stützt werdenmüsse (vgl. Bourdieu 2017, S. 52ff.).Mit dem Bestehen auf dessen Einhal-

tung und der damit einhergehendenDurchsetzung der Norm kommt demBildungssys-

temdas »Monopol aufdiemassenhafteProduktionvonProduzentenundKonsumenten«

zu, das über die Verteilung des sprachlichen Kapitals bestimmt (ebd., S. 64 und S. 84).

Besonders ersichtlich wird dies auch in Verhältnissen der Mehrsprachigkeit, in denen

sich eine Sprache als einzig legitime Sprache durchsetzt. Für die Einstellung eines »an-

erkanntenHerrschaftseffekts«braucht es eineVereinheitlichungdes sprachlichenMark-

tes,unddie verschiedenenMinderheitensprachenbzw.regionalenVarietätenmüssenan

der legitimen Sprache gemessen werden. Beherrscht eine Sprache den Markt, gibt sie

die Norm und die Preise vor, welche anderen Ausdrucksformen bzw. unterschiedlichen

Sprachkapitalen zukommen dürfen (ebd., S. 85ff.). Es wäre gemäss Bourdieu vermes-

sen, davon auszugehen, dass eine sprechende Person selbstbestimmend Einfluss auf ih-

Markt lässt sich auch als eine Art »Kampfarena« verstehen, worin es um die Verteilung symboli-

scher Macht und Kapital jeglicher Art geht (vgl. Sagebiel & Pankofer 2015, S. 93ff.).

10 Bourdieu spricht hier genau die Sprachform bzw. das Register an, worauf in Kapitel 2.1.2 unter Bil-

dungssprache eingegangen wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

reMöglichkeiten nehmen kann: »InWahrheit bildet der sprachliche Habitus die Grund-

lage der Strategien, also eine permanente Disposition gegenüber der Sprache und den

Interaktionssituationen, die objektiv an ein gegebenes Niveau der Akzeptabilität ange-

passt ist. Der Habitus integriert Dispositionen, die eine erweiterte Kompetenz bilden,

und definiert dabei für einen bestimmten Akteur eine sprachliche Strategie, die auf sei-

ne besonderen Profitchancen bei gegebener Kompetenz und Autorität abgestimmt ist«

(Bourdieu 2017, S. 90). Es ist also nicht die Situation an sich,welche die Anerkennung ei-

nesMenschen bestimmt.Vielmehr ist es das Verhältnis zwischen der Situation und dem

mitgebrachtenHabitus,welcher selbst Produkt vonMachtverhältnissen ist, das darüber

entscheidet,ob jemandzumSprechen legitimiert ist odernicht.GeradeUnterschiede im

Sprechen,z.B.desAkzents,könnenals Indikator fürdie soziale Stellungunddas vorhan-

dene Kapital der sprechenden Person gesehen werden. Je mehr sprachliches und sons-

tiges Kapital einer Person zukommt, desto besser kann sie sich in diesem »System der

Unterschiede« zurechtfinden (vgl. Thompson 2017, S. 223). Inwiefern wir als moderne

mehrsprachige Gesellschaft Teil eines solchen »Systems der Unterschiede« sind undwie

wir uns darin bewegen, soll – angelehnt an Foucault, Butler und Bourdieu –Gegenstand

der nächsten Kapitel sein.

3.3.1 Sprachideologien

Sprachideologien sind das soziale Verhalten leitende, weitverbreitete Einstellungen,

Gefühle oder Ideale, die als symbolischer Ausdruck von Gruppenzugehörigkeiten11

bedeutsam werden (vgl. Piller 2020, S. 335). Sie können in heterogenen Kontexten der

Mehrsprachigkeit im Zusammenspiel mit einhergehenden Sprachpraktiken als bedeut-

sam für den Zusammenhalt der Gesellschaft verstanden werden. Eine allgegenwärtige

Sprachideologie, die sich seit der Entstehung der europäischen Nationalstaaten durch

das ganze 20. Jahrhundert zieht, ist beispielsweise die Vorstellung, dass sprachliche

Assimilierung die soziale Kohäsion verbessert. Als bedeutendes Charakteristikum von

Gruppenzugehörigkeit bzw. kollektiver Identität kann dabei die Sprache fungieren

(ebd., S. 336). Obwohl gerade die Schweiz mit ihren autochthonen Mehrsprachigkeits-

verhältnissen als eines der Länder bezeichnet werden darf, die sich – zumindest auf

formeller Ebene – von dieser Sprachideologie distanzieren, wäre es vermessen, davon

auszugehen, dass die sprachliche Praxis ihrer Bevölkerung von jeglichen sprachaner-

kennenden und -diskriminierenden Ideologien befreit ist. Gerade das schweizerische

Territorialitätsprinzip (vgl. Kap. 5.3), nach dem Sprachenrechte an ein bestimmtes

Gebiet gebunden sind, entspricht beispielsweise einer deutlich sprachideologisch ge-

prägten Setzung, die sowohl in formeller als auch informeller Hinsicht nach wie vor als

wirkmächtig betrachtet werden kann. Das Territorialitätsprinzip suggeriert, dass eine

natürliche Verbindung zwischen einer bestimmten Sprache und einem bestimmten

Gebiet besteht. Wer die Grenze des entsprechenden Sprachgebiets verlässt, muss auf

entsprechende Rechte verzichten. Gerade in Zeiten von Superdiversität (vgl. Vertovec

2014) ist aber nicht lediglich von einem – wie es Bourdieu postuliert – national ge-

dachten Verständnis sprachlichen Kapitals auszugehen. Vielmehr werden heute auch

11 Auf den Begriff der Zugehörigkeit wird in Kapitel 3.5.2 ausführlich eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 53

mehrsprachige Repertoires, vor allem solche, die sich aus prestigeträchtigen Sprachen

zusammensetzen, als mächtiges sprachliches Kapital verhandelt. Migrationsbedingte

individuelle Mehrsprachigkeit, insbesondere aus weniger entwickelten Ländern oder

mit geringem sozialem Status, wird hingegen als Risikofaktor gesehen (vgl. Piller 2020,

S. 339). Solche Sprachideologien, die bestimmte Formen der Mehrsprachigkeit präfe-

rieren und andere inferiorisieren, schlagen sich in unterschiedlichen sprachpolitischen

Forderungen, Entscheidungen und Unterstützungsmechanismen nieder. Eine Gesetz-

gebung, die beispielsweise autochthone Sprachminderheiten fördert, kann gleichzeitig

mit weiterer Ausgrenzung anderer sprachlicherMinderheiten einhergehen (ebd.). Inso-

fern ist die Vereinbarkeit von gesellschaftlicherMehrsprachigkeit und sozialer Kohäsion

nicht lediglich ein sprach- und sozialwissenschaftlichesDesiderat, sondern immer auch

als kontextspezifische dringende politische Herausforderung zu sehen.

3.3.2 Sprachenpolitik

Das Aktionsfeld der Sprachenpolitik bezieht sich auf die Implementierung von Spra-

chenrechten, die vor dem Hintergrund sprachanerkennender und sprachdiskriminie-

render Umsetzungen und deren Auswirkungen zu diskutieren sind. Die Sprachenpoli-

tik verfolgt als gezielte politische Reaktion auf Formen gesellschaftlicherMehrsprachig-

keit ganz unterschiedliche Zielsetzungen. Seit dem Aufkommen des modernen Natio-

nalstaateswird versucht, Sprachsituationen imSinne bestimmter ideologischer Zielset-

zungen zu verändern. Einerseits kann die Homogenisierung eines Sprachraums beab-

sichtigt werden. Andererseits kann aber auch die Stabilisierung von gesellschaftlicher

Mehrsprachigkeit intendiert sein (vgl. Oeter 2020, S. 330).

Gesellschaftliche Mehrsprachigkeitsverhältnisse beschäftigen seit jeher auch die

Schweizer Sprachenpolitik und die damit verbundenen Sprachenrechte. Der Bund und

vorwiegend die Kantone, die im föderalistischen System der Schweiz die Handlungs-

felder der Sprachenpolitik dominieren, taten sich über Jahrzehnte hinweg schwer, eine

angemessene paritätische Sprachenpolitik im Umgang mit den autochthonen Minder-

heitensprachen zu entwickeln (vgl. Kap. 5.2). Heute werden den Minderheitensprachen

auf legislativer Ebene zwar dieselben Rechte und weitgreifende Unterstützung in der

Erhaltung und Förderung zugesprochen, die Diskussionen rund um die Umsetzungs-

praxis dieser Gesetze sind aber bei Weitem noch nicht abgeschlossen (vgl. Kap. 5.4). In

Bezug auf die nicht angestammten, migrationsbedingten Sprachen ist in der klassi-

schen Grundfärbung der Schweizer Migrationspolitik die normativ geprägte Ansicht

vorherrschend, dass zugezogene Menschen sich sprachlich und kulturell assimilieren

sollen. Sprachenpolitik wird demzufolge als Mittel zur Durchsetzung sprachlich-kul-

tureller Ideologien angesehen. Entsprechend lässt sich Sprachenpolitik immer auch

als subtile Form von Identitätspolitik interpretieren. Unter Identitätspolitik ist im engeren

Sinn die Anerkennungsbemühung einer Minderheit zu verstehen, welche um dieselben

Rechte und Chancen kämpft, um sich selbstverwirklichen zu können.Gleichzeitig liesse

sich darunter auch eine herrschaftserhaltende Absicht einer dominante(re)n Gruppe

fassen, die durch Diskriminierungspraxen einer inferioren Minorität gegenüber deut-

lichwird. JeglicherWiderstand, jegliche kollektive politischeForderung, jeglicherKampf

um Anerkennung ist letztendlich Missachtungs- und Erniedrigungserfahrungen oder

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

damit zusammenhängenden Befürchtungen geschuldet (vgl. Auernheimer 2020, S. 43).

Kennzeichnend für identitätspolitisches Handeln ist deshalb immer auch das Bemühen

um eine politische Stimme und damit einhergehend umEinflussnahme im öffentlichen

Diskurs (ebd., S. 41). Identitätspolitikmuss aber auch im Zusammenhang mit der Gefahr

der Verfestigung von Differenzlinien und sozialen Zuschreibungen diskutiert werden,

die – im prekärsten Fall – gesellschaftliche Zersplitterung und Entsolidarisierung evo-

zieren können (ebd., S. 61). Problematisch wird es z.B. dann, wenn eine Minderheit

eine andere Minderheit bezichtigt, an deren lang erkämpften Rechten zu rütteln (ebd.,

S. 62).

3.3.2.1 Nationalsprache(n) und sprachliche Mehr- und Minderheiten

Mit der Herausbildung nationalstaatlicher Grenzziehung ab dem 18. Jahrhundert bzw.

mit der Gründung und Legitimierung von Nationalstaaten sollte sich ein kollektives

Selbstverständnis der Bevölkerung als Angehörige eines bestimmten Nationalstaa-

tes ausbilden. Die Sprachen nahmenbei der Etablierung von nationalen Norm- und

Wertevorstellungen sowie nationaler Zugehörigkeit, also bei der Konstituierung der

Idee Nationalstaat, eine bedeutende Rolle ein (vgl. z.B. Anderson 1983; Gogolin 1994;

Billig 1995; Hobsbawm 1996; Gal & Irvine 2000; Klinkenberg 2001; McMonagle 2020).

Die Vorstellung einer Einheit von Volk, Sprache und Nation entsprach wohl immer

einemMythos, war aber für die Herausbildung eines ein- oder mehrsprachigen Selbst-

verständnisses der einzelnen Länder zentral und leitend (vgl. Hobsbawm 1990). Eine

Einheitssprache für alle, also die Einführung der Nationalsprache(n), war daher der

Versuch, der Bevölkerung die Entwicklung einer nationalen Identität zu ermöglichen.

Das jeweilige Bildungssystem nahm bei der Durchsetzung der Nationalsprache(n) und

entsprechender nationaler Mythen eine bedeutende, konstituierende Rolle ein (vgl.

McMonagle 2020, S. 32). Der historisch gewachsene Diskurs, dass Staaten und ihre

Bürger*innen einsprachig sind, bildete den von Gogolin (1994) geprägten und in frü-

heren Kapiteln dieser Arbeit bereits genannten monolingualen Habitus heraus, der noch

heute mit der Abwertung und Ausgrenzung anderer Sprachen und Sprachvarietäten

einhergeht. Obwohl bereits zur Zeit der Nationenbildung Europa ein mehrsprachiges

Territorium darstellte und die Abgrenzung einzelner homogener Sprachgemeinschaf-

ten nahezu unmöglich war, war die hegemoniale Vorstellung präsent, dass nur eine

einheitliche Sprache das Zusammenleben in einem Staat sichert. Entsprechend wurden

im Nationalstaat präsente autochthone Minderheitensprachen innerhalb bedeutender

staatlicher Institutionen,wie z.B. in der Verwaltung, in der Rechtsprechung oder imBil-

dungssystem, fortwährend marginalisiert. Sprecher*innen einer Minderheitensprache

wurden angehalten, sich in die »nationalsprachliche Gemeinschaft« einzufügen oder

zumindest zweisprachig zu sein. Erst nach dem Zweiten Weltkrieg wurden politische

Stimmen laut, die um die Bemächtigung der Minderheitensprachen rangen und deren

Schutz und Rechte voranzutreiben versuchten (vgl. McMonagle 2020, S. 32).12

Die 1992 abgeschlossene Europäische Charta der Regional- und Minderheitensprachen

stellt als Ergebnis sprachpolitischer Anerkennungsbemühungen heute eine bedeutende

12 Mehr zur Genese einesmehrsprachigen nationalen Selbstverständnisses in der Schweiz und deren

sprachlichen Mehr- und Minderheitenverhältnissen ist in Kapitel 5.2 nachzulesen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 55

internationale Konvention dar, die sich ausschliesslich dem Schutz und der Förde-

rung autochthoner Minderheitensprachen verschreibt. Sie trat in der Schweiz 1998 mit

dem Ziel in Kraft, zum »Schutz der geschichtlich gewachsenen Regional- und Minder-

heitensprachen Europas, von denen einige allmählich zu verschwinden drohen, zur

Erhaltung und Entwicklung der Traditionen und des kulturellen Reichtums Europas«

beizutragen, und wurde bis 2019 von 25 weiteren Staaten unterzeichnet (vgl. Europarat

1992, S. 1). Gemäss der Charta lassen sich die in Europa vorkommenden angestammten

Sprachminderheiten in vier Kategorien einordnen:

• Sprachen, die in einemStaat von einerMinderheit gesprochenwerden, in eineman-

deren Staat jedoch die Mehrheits- oder Nationalsprache darstellen (z.B. Deutsch in

Dänemark oder Finnisch in Schweden).13

• Sprachen, die in zwei oder mehr Staaten gesprochen werden, ohne in einem Staat

eineMehrheitssprache zu bilden (z.B. das Katalanische in Frankreich und Spanien).

• Sprachen, die in einem einzigen Staat gesprochen werden, ohne dort die Mehrheit

zu konstituieren (z.B. Rätoromanisch in der Schweiz).

• Sprachen, die in einem odermehreren Staaten gesprochenwerden, aber nicht terri-

torial gebunden sind (z.B. Jenisch oder Jiddisch).

Welche (existenzielle) Position eine Minderheitensprache in einem Staat einnimmt, ist

von verschiedenen soziolinguistischen und politischen Einflussfaktoren abhängig. Bei-

spielsweise können die Wertschätzung der jeweiligen Gesellschaft gegenüber der Spra-

che, die staatliche Anerkennung und Förderung, die intergenerationale Weitergabe der

Sprache sowie die Präsenz der Sprache in öffentlichen Domänen, wie z.B. den Medien

oder dem (Aus-)Bildungssystem, als relevant angesehen werden (vgl. McMonagle 2020,

S. 33). Ungeachtet der Tatsache, dass die Charta den unterzeichnenden Staaten bei der

Umsetzung der Schutz- und Fördermassnahmen hinsichtlich ihrer Minderheitenspra-

che(n) grossenHandlungsspielraumeinräumt und in der Literatur partiell auch der Vor-

wurf einer lediglich »symbolischen Politik« zu vernehmen ist, kann den Bemühungen

rund um die Charta zumindest eine Verschiebung der öffentlichen Grundauffassung in

Richtung »Mehrsprachigkeit als europäischer Normalfall« zugesprochen werden (vgl.

ebd., S. 36).

3.4 Gesellschaftliche Anerkennungs- und Diskriminierungsverhältnisse

Politische Macht- und Herrschaftsverhältnisse sowie Unterscheidungen ungleichwer-

tiger Sprachgruppen stehen historisch und systematisch in einem wechselseitigen

Zusammenhang. Für die Herstellung, Begründung und Rechtfertigung von sozialen

Über- und Unterordnungsverhältnissen ist die diskursive und ideologische Konstrukti-

on unterschiedlicher sozialer Gruppen unverzichtbar. In den Blick zu nehmen sind die

Semantiken, Diskurse und Ideologien, die im Zusammenwirken mit Ungleichheiten

13 Diese Kategorie umfasst weder die Dialekte der Amtssprache(n) des Staates noch die allochtho-

nen Sprachen (vgl. Europarat 1992).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

und Machtasymmetrien dazu führen, dass bestimmte Formen der Anerkennung und

Benachteiligung sozialer Gruppen hervorgebracht und reproduziert werden (vgl. Scherr

2015, S. 313). Die Vergabe von Anerkennung selbst ist eine dezidierte Frage von Macht,

Herrschaft undUngleichheit.OhneAnerkennungdurch andere könnenMenschen keine

Selbstwirksamkeit, keine Selbstachtung und keine Autonomie entwickeln (vgl. Brumlik

2020, S. 169). Menschen, die auf inferioren sozialen Positionen verortet sind, erfahren

Herabwürdigung, Missachtung und Beschämung (vgl. Heite 2015, S. 83). Anerkennung

als sozialtheoretischer Begriff geht auf die Arbeiten des Philosophen Axel Honneth zu-

rück (vgl. Honneth 1992). Sie lässt sich als Markierung und Problematisierung sozialer

Verfasstheit von Individuen, als sozial-relationales Geschehen verstehen, das zwischen

individueller undgesellschaftlicherEbene verortet ist (vgl.Röhr&Ricken2020,S. 514ff.).

Mit einem differenztheoretischen Blick auf Subjektwerdungsprozesse systematisiert

Honneth drei Anerkennungssphären, welche den privaten Bereich, die öffentliche

Sphäre und die sozialeWertschätzungmiteinschliessen.Die erste Anerkennungssphäre

bezieht sich auf die Zuwendung innerhalb familiärer und freundschaftlicher Struk-

turen, also auf soziale Beziehungen, welche emotionale und körperliche Bedürfnisse

abdecken. Rechtsverhältnisse stellen die zweite Anerkennungssphäre dar, welche es Men-

schen ermöglicht, sich als »Rechtsperson mit gleichen Ansprüchen wie alle anderen

Gesellschaftsmitglieder geachtet zu wissen«. SozialeWertschätzung14 wiederum bezeich-

net die dritte Anerkennungssphäre, worin die Vergabe von Anerkennung abhängig

von den Eigenschaften und Leistungen subjektiver und kollektiver Akteur*innen zum

»gesellschaftlichen Gemeinwohl« ist (vgl. Honneth 2003, S. 165).

Die zweiteAnerkennungssphäre, also dasZugestehenderselbenRechte für alleMen-

schen, kann als fundamental für die Selbstachtung verstanden werden. Gemäss Catrin

Heite kann jede soziale Beziehung, innerhalb derer Individuen oder kulturelle Grup-

pen ihre soziokulturellen Identitäten verhandeln, als eine Anerkennungsbeziehung an-

gesehenwerden.Anerkennung bietet sich insofern als geeignetermachttheoretischer Be-

griff an, um »Fragen sozialer Gerechtigkeit, individueller und kollektiver Statuspositio-

nierungen, Autonomie und Handlungsfähigkeit« kritisch in den Blick zu nehmen und

diese im Kontext von Diskriminierung und Ungerechtigkeit zu verstehen und zu be-

arbeiten (vgl. Heite 2015, S. 82ff.). Es gilt dabei weniger, »subjektive und kollektive Ak-

teure in ihrem ›Anders-Sein‹ anzuerkennen, sondern die benachteiligende Wirkmäch-

tigkeit jener dieser ›Anders-Sein‹ konstituierenden Differenzkategorien zu entkräften«

(ebd., S. 83). Die Vergabe intersubjektiver Anerkennung und die damit einhergehende

Identitätsbildung können als Teil jener Unterwerfungsmechanismen verstanden wer-

den, welche die Subjekte innerhalb normativer Strukturen konstituieren. Diese etablie-

ren Prozesse sozialer Schliessung, womit eine Festlegung auf Zugehörigkeiten, Werte

und Interpretationen, die mit emotionalen Aufladungen einhergehen, gemeint ist (vgl.

Scherr 2015, S. 318). Sind die Sphären der Anerkennung verletzt, werden Diskriminie-

rungsverhältnisse reproduziert. Nach Honneth entzünden sich Anerkennungskämpfe

gerade über die Erfahrung vonMissachtung und Erniedrigung (vgl. Auernheimer 2020,

14 Es bleibt etwas undeutlich, auf welcher Ebene Honneth die soziale Wertschätzung genau verortet.

Sarah Richter ordnet sie in ihrem Verständnis ebenso der öffentlichen Sphäre zu, die durch Dis-

kurse und unterschiedliche Institutionen strukturiert ist (vgl. Richter 2018, S. 92).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 57

S. 43). Es kann also von einem sich gegenseitig konstituierenden, verwobenenVerhältnis

zwischen sozialer Anerkennung und Diskriminierung ausgegangen werden.

Aus der Auseinandersetzung mit Foucaults, Butlers und Bourdieus Machtkonzep-

tionen (vgl. Kap. 3.1-3.3) ist eine Doppelstruktur des Subjekts als einerseits unterworfe-

nes, andererseits ermächtigtes und handlungsfähiges Individuum hervorgegangen. Ei-

ne solche Perspektive auf Subjektwerdungsprozesse lässt vor demHintergrund der Cul-

tural Studies15 und ihrem emanzipativen Erkenntnisinteresse die Beschäftigung mit an-

erkennungs-unddiskriminierungstheoretischenPerspektiven als besonders einträglich

erscheinen. Gerade im Hinblick auf die Genese von Herrschafts- und Machtstrukturen

ist die Abhängigkeit des Subjekts von der Anerkennung durch die Anderen von beson-

derer Bedeutung (vgl. Akbaba 2019, S. 205). Anerkennungs- und diskriminierungstheo-

retische Perspektiven schärfen den Blick auf die Wirkmacht gesellschaftlicher Unter-

scheidungsverhältnisse und der damit einhergehenden sozialen In- undExklusionspro-

zesse. Dieser theoretische Rahmen und die Auseinandersetzung mit unterschiedlichen

Formen struktureller, institutioneller sowie alltäglicher Anerkennung und Diskriminie-

rung in Interaktionen bietet die Argumentationsgrundlage für die in dieser Arbeit vor-

genommenen Fallanalysen. Migrationsgesellschaftliche Ordnungen weisen Menschen

bestimmte soziale Positionen zu und lassen sie damit zu machtdurchdrungenen spre-

chenden Subjekten werden. Vor dem Hintergrund solcher gesellschaftlicher Differenz-

verhältnisse bietet sich die vertiefte Betrachtung der verwobenen Beziehung zwischen

Subjekt, Sprache(n) und Sprechen sowie Identität an.

3.4.1 Heterogenitätsdiskurse, Differenzordnungen und

sprachliche Dominanzverhältnisse

Gesamtgesellschaftliche Entwicklungen wie die kulturelle Pluralisierung und Indivi-

dualisierung von Lebenslagen sowie auch Flucht- oder Migrationsbewegungen diffe-

renzieren die Lebenswelten immer weiter aus und es lässt sich eine Vermischung und

Vervielfältigung von Denk-, Gefühls- und Handlungsmustern konstatieren. Sowohl in

sprachwissenschaftlichen, aber vor allem in pädagogischen Diskursen wird bereits seit

zwei Jahrzehnten der Begriff derHeterogenität bemüht, um auf die Unumgänglichkeit zu

verweisen, sichmit ebensolchen gesellschaftlichenDifferenzordnungen zubeschäftigen

(vgl. Dirim&Mecheril 2018, S. 17).MitHeterogenität ist vorerst soziale Vielfalt angespro-

chen im Sinne einer normativen Setzung, die mit einer grundsätzlichen Anerkennung

von Unterschiedlichkeit und Pluralität einhergeht. Heterogenität entsteht aber nicht

unbeabsichtigt, sondern entfaltet sich in historisch erklärbarer Weise entlang von spe-

zifischen Differenzverhältnissen, die materielle und symbolische Privilegien verteilen

(vgl.Mecheril & Plösser 2015, S. 326). SeitMitte der 1990er-Jahrewerdenmit demBegriff

15 Die Cultural Studies sind als eine in den 1990er-Jahren entstandene kulturkritische intellektuelle

Bewegung anzusehen, deren Hauptziel die Erfassung der Komplexität und Widersprüchlichkeit

der gegenwärtigen Kultur ist. Obwohl in der sozial- und kulturwissenschaftlichen Literatur ver-

schiedene Klärungsansätze zum Begriff bestehen und dessen genaue Definition bis heute nicht

unumstritten ist, lässt sich zumindest für den Begriff Kultur von einem an Stuart Hall angelehn-

ten »konfliktären Prozess, als ein von Macht geprägter, fragmentierter Zusammenhang« ausgehen (vgl.

Hepp et al. 2015, S. 11).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

DifferenzNormalitätsvorstellungen hinterfragt, die Allgemeingültigkeiten festlegen und

damit über soziale In- und Exklusion bestimmen (vgl. Dirim & Mecheril 2018, S. 18).

Die Auseinandersetzung mit Differenz ist unausweichlich vor demHintergrund sozialer

Machtverhältnisse zu denken, denn sie spricht institutionalisierte und hegemonial

wirkende Formen der Unterscheidung vonMenschen an (vgl.Mecheril 2018a, S. 93). Die

Konstruktion von Differenzen, das Doing Difference16, stellt den notwendigen Rahmen

dar, um fehlende Ressourcen, Diskriminierungen und Benachteiligungen problemati-

sieren zu können. Dieser legt fest, was im gegebenen Kontext als normal gilt und welche

Abweichungen davon mit Abwertung, Anpassungsdruck oder Ausschluss geahndet

werden.DieWirkmächtigkeit vonUnterschiedenwird über die Konstruktion des »Eige-

nen« und des »Anderen«manifest, also über die Vergabe hierarchisch unterschiedlicher

Positionen im Kontext. Differenzordnungen ergeben sich gerade in dieser binären Ord-

nungslogik von »Wir« vs. »Nicht-Wir« und machen Menschen zu kontextabhängigen

machtunterworfenen Subjekten (vgl. Kap. 2.2).

Differenzlinien fungieren als soziale Ordnungskategorien, entlang derer Menschen

sozial hierarchisiertwerden.Währenddieser sozialenVerhandlungsprozesse lassen sich

gemäss Mecheril und Plösser drei zentrale Machtaspekte erkennen. Zum einen führen

Differenzordnungen dazu, dass ein Subjekt zu dem gemacht wird, was es ist (vgl. Bu-

blitz 2003, S. 69).Damit ist gemeint, dass Individuen z.B. ein Geschlecht vergebenwird,

Einheimische von Ausländer*innen unterschieden werden oder Menschen als Gesunde

und Behinderte positioniert werden und entlang dieser Zuschreibungen kategorisiert

und diszipliniert werden (vgl.Mecheril & Plösser 2015, S. 325).Differenzordnungen sind

zum Zweiten machtvoll, weil sie bestimmte Zugehörigkeiten politisch und kulturell ge-

genüber anderen privilegieren bzw. abwerten. Unterschiede sind drittens wirkmächtig,

weil sie Menschen eine »binäre Entweder-Oder-Ordnung« auferlegen, innerhalb wel-

cher sie sich einfügenmüssen. Identitäre Verortungen, die sich dieser »Entweder-Oder-

Eindeutigkeit« widersetzen oder zu uneindeutig sind, werden mit Abwertung sanktio-

niert (ebd., S. 326). Damit wird Subjekten auf subtile Art und Weise die Hauptverant-

wortung für widersprüchliche Selbstverortungen übertragen und strukturell bedingte

Herabsetzungen geraten damit aus dem Blick. Differenzordnungen gehen für Subjekte

immer auch mit der Forderung einher, sich anpassen zu müssen (vgl. Mecheril & Quehl

2015, S. 161). Gewiss können Menschen Differenzordnungen hinterfragen, diese erwei-

tern, bestätigen oder versuchen, sich davon abzugrenzen.Die individuellenHandlungs-

spielräume sind aber nicht in uneingeschränkter Weise frei. In grossen Teilen sind Dif-

ferenzordnungen durch die politisch, juristisch, kulturell und interaktiv hergestellten

Machtordnungen vorgegeben. Zudem werden sie aufgrund ihrer fortwährenden Mit-

wirkung amDoingDifference auch von den Subjekten selbst reproduziert (vgl.Mecheril &

Plösser 2015, S. 325). Trotz der ihr inhärentenMacht und Folgenschwere sind Differenz-

ordnungen aber nicht per se als gegeben undunveränderlich zu verstehen.Sie fungieren

vielmehr als Kontexte, in denen Subjekte und Institutionen sich so auf ein Gegenüber

beziehen, dass sich deren Einfluss auf individuelle Handlungsmöglichkeiten in konsti-

tuierender, restringierender, negierender oder auch bestärkenderWeise auswirkt.

16 Mehr zum Konzept Doing Difference kann im nachfolgenden Kapitel 3.4.1.1 nachgelesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 59

Die vorliegende Arbeit diskutiert die Konstruktion sozialer Unterschiede vorwie-

gend entlang der Differenzlinien Sprache(n) und Sprechen. Gerade die Sprache stellt

für Menschen ein wirkungsvolles Machtinstrument dar, weil sie bedeutende Voraus-

setzung ist, um sich sozial mitteilen, darstellen und wirksam fühlen zu können (vgl.

Mecheril & Quehl 2006a, S. 356). Es wäre verklärt, davon auszugehen, dass sich die

Macht der Sprache lediglich darauf beschränkt, Individuen z.B. zur Kommunikation,

zur beabsichtigten identitären Darstellung oder zum Lernen zu verhelfen. Sprache(n)

und Sprechen müssen zwingend auch im Zusammenhang mit Dominanzverhältnissen

gedacht werden, denn über sprachliche Praxis werden Machtverhältnisse erschaffen,

erfahren und reproduziert.DieMacht der Sprache entfaltet sich in der Verinnerlichung,

Durchsetzung undWeitergabe von Ideologien sowie Handlungs- und Denkweisen. Da-

bei liegt die der Sprache inhärente Macht nicht nur bei ihren Sprecher*innen, sondern

auch bei den Zuhörer*innen und deren Zuschreibungen (vgl. Aygün-Sagdic, Bajenaru &

Melter 2015, S. 110ff.).

Diskurse um Sprache(n) und Sprechen sind seit jeher geprägt von dominanten Posi-

tionen. Sie drücken soziale Unterschiede aus und lassen diese –wie andere Differenzli-

nien – über In- und Exklusionsprozesse erfahrbar werden. Die Macht der Sprache oder

die sprachlicheMacht, wie sie in dieser Arbeit auch benannt wird, ist deshalb nicht per se

als negativ aufzufassen, sondern wird als omnipräsente Kraft interpretiert, der wir alle

durch unsere gesellschaftliche Einbindung fortwährend ausgesetzt sind. Für einige von

uns kann sich diese tatsächlich als negative symbolische Gewalt erweisen, die mit nor-

mierenden und ausgrenzenden Folgen einhergeht. Sie kann aber ebenso zu einer eman-

zipatorischen Komponente werden, die sich befreiend, ermächtigend oder bereichernd

auswirken kann. Sprache(n) und Sprechen bezeichnen ein Feld systematischer Unter-

scheidungen, worin nicht allen Sprachen, jeder Sprachvariante und jeder Sprachform

die gleiche Anerkennung zukommt. In Kontexten vonMehrsprachigkeit bilden sich Do-

minanzverhältnisse17 zwischen den Sprachen und Sprachformen heraus. Gerade auch

im Binnenraum einer einzelnen Sprache ist ein Machtverhältnis zu sehen, denn durch

sprachliche Praxis entwickeln sich fortwährend Abweichungen,Mischformen und Hybri-

disierungenderSprache(n),diehäufigmithierarchisiertenPositionenundentsprechen-

den Handlungsspielräumen verbunden sind. Zudem kommt jeder Sprache und jegli-

cher Sprach- und Sprechvariation ein bestimmtes Prestige undAnsehen zu,das über die

Verteilung materieller und symbolischer Privilegien entscheidet (vgl. Mecheril & Quehl

2006a, S. 366). Insofern ist die sprachlicheMacht gerade innerhalb dieser Unterscheidung

zwischen einerseits dominanten und nachrangigen Sprachen und andererseits legiti-

mer und illegitimer Sprachpraxen zu sehen. Das heisst, dass – neben deneigentlichen

Sprachen, die eine Person spricht – auch die Art undWeise, wie diese – im Unterschied

zum Gegenüber – gesprochen werden, bestimmend dafür ist, welche gesellschaftliche

Position der sprechenden Person zuteilwird. Gleichzeitig gibt die eigene gesellschaft-

liche Position vor, wie im gegebenen Kontext zu sprechen ist (ebd., S. 361ff.). Vor dem

HintergrunddieserArgumentationwird indieserArbeit davonausgegangen,dassdurch

unsere gesellschaftliche Einbindung –wie Brigitta Busch zu Recht betont –niemand als

17 Es liesse sich hier auch von Mehrheitsverhältnissen sprechen. Mit der Bezeichnung Dominanzver-

hältnisse wird aber in pointierter Weise auf die damit einhergehenden Machtaspekte verwiesen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

lediglich einsprachig betrachtet werden kann, sondern wir uns alle in vielen verschie-

denen (Sprach-)Welten bewegen.18 Zusammenfassend lässt sich also festhalten, dass,

wenn zwischen denmitgebrachten habituellen Dispositionen19 einer Person und dem gege-

benen Kontext eine »Differenz der Nicht-Passung« besteht, von kritischen (Diskrimi-

nierungs-)Verhältnissen auszugehen ist.Werden bestimmte Sprachen und bestimmtes

Sprechen in gesellschaftlich-politischen Kontexten, z.B. innerhalb einer Sprachgruppe

oder zwischen den Sprachgruppen, begrenzt, dann werden zugleich auch deren Hand-

lungsspielräume eingeschränkt, Bildungsprozesse gefährdet und Teilhabemöglichkei-

ten dezimiert (ebd., S. 356). Inwiefern Differenzen zwischen Menschen als sozial bzw.

gesellschaftlich konstruiert und deren Wirkmacht entlang unterschiedlicher miteinan-

der verwobenerDifferenzlinienzuverstehen sind,wird im folgendenKapitel anhandder

theoretischen AnsätzeDoing Difference undOthering noch eingehender erläutert.

3.4.1.1 Doing Difference und Othering

Perspektiven aufUngleichheit undDifferenzwerden inder gegenwärtigen sozialwissen-

schaftlichen Forschung mit Begriffen wie Doing Difference, Othering und Intersektionali-

tät20 diskutiert. Diese sollen die Komplexität des machtvollen Zusammenwirkens ver-

schiedener Differenzlinien in den Blick nehmen (vgl. Lutz &Wenning 2001; Krüger-Po-

tratz 2011; Leiprecht 2011; Emmerich &Hormel 2013; Riegel 2016; Walgenbach 2017). Für

das dieser Arbeit zugrunde liegende Forschungsinteresse erscheint besonders das Kon-

zept des Doing Difference, also das Herstellen von sozialen Differenzen und Kategorisie-

rungen, von Bedeutung. Candace West und Don Zimmermann (1987) sprachen bereits

in den späten 1980er-Jahren vom Doing Gender, welches auf das konstruierte Geschlecht

einer Person und dessen Überkreuzung mit anderen Kategorisierungen verwies. West

undFenstermaker (1995) erweitertendasDoingGender später auf einDoingDifference,wel-

ches gerade das vielfältige Spektrum sozial relevanter Differenzen aufgreift und deren

simultaneWechselwirkungen in den Blick nimmt.Mit demDoingDifferencewird hinter-

fragt, welche Stereotypen, Normalitätsvorstellungen und Annahmen ins Alltagswissen

einfliessen, wie diese im Handeln und in Interaktionen aktiviert werden und welchen

Beitrag sie für die Reproduktion und Legitimierung vonMachtverhältnissen leisten (vgl.

Riegel 2016, S. 24ff.). Über die Jahrzehnte hinweg wurde das Konzept desDoing auf viele

andere Konstruktionen von Differenz übertragen, wie z.B. Doing Class, Doing Inequali-

ty,Doing Culture,Doing Abled Body oderDoing Language. Gerade letzterer Begriff verweist

18 Der Sprachphilosoph Michail Bachtin verdeutlichte dieses gleichzeitige »Sich-in-mehreren-Wel-

ten-Bewegen« bereits in den 1930er-Jahren exemplarisch mit dem Sinnbild eines Landwirts, der

zwar für sich davon ausging, lediglich einsprachig zu sein, sich aber dennoch in unterschiedlichen

sprachlichenWelten bewegte, z.B. in der Varietät des Dorfes, in der Liturgiesprache der Kirche, in

der Amtssprache der öffentlichen Institutionen oder im urbanen Jargon des weggezogenen Soh-

nes etc. (vgl. Busch 2012, S. 51).

19 Dispositionen werden hier – im Sinne Bourdieus – als imaginäre Einheit des »verkörperlichten

Handlungsvermögens« verstanden, die aus der Bezogenheit eines Individuums auf einen Kontext

hervorgehen. Dispositionen sind das Resultat von Erfahrungen, die sich im Körper, im Denken, im

Empfinden, im Handeln und im Sprechen widerspiegeln (vgl. Mecheril & Quehl 2006a, S. 368).

20 Auf das Konzept der Intersektionalität als Forschungsblick wird in Kapitel 4.2.2 ausführlich einge-

gangen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 61

auf die Bedeutung von Sprache(n) zur Herstellung von sozial wirksamen undmachtvol-

len Unterscheidungen und wurde vor dem Hintergrund poststrukturalistischer Denk-

tradition– unter anderer begrifflicher Setzung – bereits von Autor*innen wie Jacques

Derrida, Michel Foucault, Judith Butler und Pierre Bourdieu diskutiert. Allen gemein-

sam ist, dass von einer Vorstellung der Wirklichkeit ausgegangen wird, welche durch

die Benennung von Dingen geschaffen wird. Nicht nur der sprachliche Konstruktions-

prozess von Differenz wird dabei hinterfragt, sondern auch in radikalerer Weise Spra-

che(n) und Sprechen als Ausdruck von Identität (ebd., S. 28). Die Dekonstruktion einer

vermeintlichen Natürlichkeit von Kategorien und Differenzen und der Verweis auf eine

von Machtverhältnissen durchdrungene, soziale und kulturelle Konstruktion wird von

den Autor*innen beabsichtigt. Dabei geht es um ein Nachvollziehen des »Hergestellt-

Seins« von Differenzen (vgl. Hall 2004, S. 171).

Mit Bezug auf die eben ausgeführten machttheoretischen Perspektiven gilt es für

die vorliegende Arbeit zu klären, wie sich die Herstellung von »Anderen« bzw. die Pro-

zesse des Otherings im gegebenen Untersuchungskontext vollziehen. Gerade die empi-

rische Analyse von sprachlichen Differenzverhältnissen und die Übertragung auf den

Kontext Italienischbündens erfordert vorausgehend eineAnnäherung andenBegriff des

Otherings. Der Begriff ist im Kontext der Postcolonial Studies21 durch Gayatri Chakravorty

Spivak (1988) geprägt und im deutschsprachigen Raum im Rahmen kritischer Rassis-

musforschung und Migrationspädagogik aufgegriffen worden (vgl. Riegel 2016, S. 51).

MitOtheringwird die Konstruktion der Anderen als einmachtvolles »Different-Machen«

bezeichnet, das entlang einer Grenzziehung zwischen »Wir« und »Ihr« markiert wird.

Die Abgrenzung der eigenen Position von der des Anderen »verkörpert symbolisch das

von der (so konstruierten) Normalität Abweichende und mit Mängeln und Unzuläng-

lichkeiten Behaftete« (ebd., S. 52). Othering darf nicht lediglich als Phänomen der Un-

terscheidung und Abgrenzung verstanden werden, vielmehr deutet es auf die diskursi-

ve Verwobenheit binärer Kategorisierungen hin, die über die Verteilung von Privilegi-

en und sozialen Ressourcen bestimmt. Die soziale Funktion von Othering kann ebenso

in der Zementierung vorherrschender Machtverhältnisse gesehen werden (ebd., S. 54).

Eine empirische Analyse von Otheringprozessen erfordert, dass nicht lediglich der Pro-

zess des »Different-Machens« imVordergrund steht, sondern dieser ebenso entlang der

wirkmächtigenNormalitätskonstruktion diskutiert wird. Zudem gilt es, dieWirkmacht

von Differenz-Herstellungsprozessen auch im Hinblick auf Möglichkeiten des Wider-

stands und Veränderung zu hinterfragen.

21 »Postcolonial Studies beschäftigen sich mit der Geschichte des Kolonialismus und v.a. dessen gegenwärti-

gen Kontinuitäten und Effekten im globalen internationalen Gesellschaftszusammenhang. Postkoloniale

Theorien sind in kritischer Auseinandersetzung mit dem historischen Fortbestehen kolonialer Strukturen,

den Machtverhältnissen und Diskursen in der Zeit der offiziellen Entkolonialisierung in der Mitte des 20.

Jahrhunderts entstanden. In ihrer Wissenschaftstradition, ihren Theorietraditionen und der Entstehungs-

geschichte sind sie eng mit den Cultural Studies verbunden, mit theoretischem Bezug zum Poststruktura-

lismus und zu einer marxistisch orientierten Imperialismuskritik« (Riegel 2016, S. 34).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

3.4.2 (Neo-)Rassismus als natio-ethno-kulturelle Diskriminierung

Die Überzeugung existenter Rassenunterschiede, diemehr bedeuten als lediglich biolo-

gische Unterschiede, war bis in die 1960er-Jahre vorherrschend (vgl. Scherr 2015, S. 314).

Beliebige Merkmale wie Sprache, Herkunft, Hautfarbe oder Religion wurden als Kate-

gorien dafür bemüht, um Menschen bestimmten Gruppen zuzuordnen und sie damit

sozial zu hierarchisieren. Die Kulturanthropologin Philomena Essed beschreibt Rassis-

mus Anfang der 1990er-Jahre als einen Unterdrückungsprozess, bei dem »bestimmte

Gruppierungen auf der Grundlage tatsächlicher oder zugeschriebener biologischer oder

kultureller Eigenschaften alswesensmässig andersgeartete undminderwertige ›Rassen‹

oder ethnische Gruppen angesehen werden« (Essed 1992, S. 375). Über rassistische Kon-

struktionen entlang biologischer und kultureller Kategorien und die damit verbundene

Zuschreibung vonMinderwertigkeit wurdenMenschen vomZugang zumateriellen und

nicht-materiellen Privilegien abgeschnitten und dieMissachtung vonMenschenrechten

legitimiert. Erst im Zuge der Entkolonialisierung und der US-amerikanischen Bürger-

rechtsbewegung kommtwissenschaftliche und soziale Kritik an einem essenzialisieren-

den Verständnis von Rassismus auf. Die Reduzierung auf eine vermeintlich angeborene

Unterschiedlichkeit erweist sich im Verlaufe der Zeit immer mehr als argumentations-

schwach und gilt zudem als moralisch verwerflich (vgl. Rommelspacher 2009, S. 25).

Diese Entwicklungen lassen biologisch begründete Rassismen zwar nicht aus dem

Alltagsbewusstsein der Menschen verschwinden, rufen aber andere Formen von Diffe-

renz- und Fremdheitskonstruktionen als Grundlage und Folge fürDiskriminierung her-

vor. Étienne Balibar und Immanuel Wallerstein (1992), Stuart Hall (1994), Pierre-André

Taguieff (2000) und andere bemühen sich in diesem Zusammenhang um eine begriffli-

che Schärfung. Erstere beschreiben die Herausbildung eines differenzialistischen Neo-

Rassismus: »Der neue Rassismus ist ein Rassismus der Epoche der ›Entkolonialisierung‹

[…], ideologisch gehört der gegenwärtige Rassismus, der sich bei uns um den Komplex

der Immigration herum ausgebildet hat, in den Zusammenhang eines ›Rassismus ohne

Rassen‹ […]: eines Rassismus,dessen vorherrschendesThemanichtmehr die biologische

Vererbung, sondern die Unaufhebbarkeit der kulturellen Differenz ist; eines Rassismus,

der – jedenfalls auf den ersten Blick – nicht mehr die Überlegenheit bestimmter Grup-

pen oder Völker über andere postuliert, sondern sich darauf ›beschränkt‹, die Schädlich-

keit jederGrenzverwischungunddieUnvereinbarkeit derLebewesenundTraditionenzu

behaupten« (Balibar &Wallerstein 1992, S. 28). Abgesehen von der Unterscheidung zwi-

schen klassischemRassismus undneuerenVerständnissen vonRassismus22 gilt es auch,

22 Um eine besondere, nicht weniger wirkmächtige Form von Rassismus mitzudenken, ist an die-

ser Stelle auch auf Gomollas und Radtkes Verständnis institutioneller Diskriminierung zu verwei-

sen. Unter institutioneller Diskriminierung werden insbesondere solche Formen von Diskriminie-

rung thematisiert, die ohne benachteiligende Absichten entstehen und weder als »Effekt von öko-

nomischen Strukturen und rechtlich festgeschriebenen Benachteiligungen (strukturelle Diskriminierung),

noch als Folge von Vorurteilen (intentionale Diskriminierung) verstanden werden dürfen« (Gomolla &

Radtke 2002, S. 19ff.). In solch institutionellen Kontexten resultiert Diskriminierung aus gewöhn-

lichen, alltäglichen Arbeits- und Handlungsweisen von Institutionen und deren Deutungs- und

Entscheidungsroutinen. In diesem Zusammenhang kommt beispielsweise Bildungsinstitutionen

eine bedeutende Rolle zu, wenn Schüler*innen z.B.mit unterschiedlichen Ausgangsvoraussetzun-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 63

zwischenprimärenund sekundärenRassismuserfahrungen zudifferenzieren.Während

primäre Rassismuserfahrungen explizite rassistische Botschaften bezeichnen, können

sekundäre als solche verstanden werden, die dann entstehen, wenn eigene Rassismus-

erlebnisse ihreWirkmacht auf subtilereWeise entfalten oder häufig auchdethematisiert

werden (vgl. Çiçek, Heinemann &Mecheril 2014, S. 311).

Je nachNationalstaatwirdRassismus in seinen diversen Formenunterschiedlich ge-

dacht und gelebt. In seiner Historizität, Systematik undWirkmacht kann er aber als in-

ternationales Phänomen angesehen werden, das universal als konstruiertes Diskrimi-

nierungssystem verstanden werden muss (vgl. Fereidooni & El 2017, S. 16). Diskriminie-

rung ist demzufolge als eine illegitimeFormunterschiedlicher,ungerechter undnachtei-

liger Behandlung von Menschen aufgrund ihrer Zugehörigkeit zu bestimmten sozialen

Differenzkategorien zu verstehen. Von rassistischer Diskriminierung ist dann die Re-

de,wenndieUngleichbehandlungdurch eineGruppenzuschreibungmotiviertwird (vgl.

El-Mafaalani,Waleciak &Weitzel 2017, S. 48). Das schweizerische Selbstverständnis ei-

ner ausgereiften Rechtsordnung und eines inklusiven und funktionierenden direktde-

mokratischen Systems lässt sich nur schwer mit rassistischem Gedankengut vereinen.

VieleMenschen inderSchweizwürdensichvoneiner allgegenwärtigenExistenz rassisti-

scher Diskriminierungspraxen distanzieren.Gerade dieseNichtvereinbarkeitmit eben-

genanntem Demokratieverständnis lässt Diskriminierungspraxen aber zunehmend la-

tente, implizite und damit bestreitbare Formen annehmen, sodass von Rassismus be-

troffene Menschen oft mit einer Erklärungsunsicherheit diesbezüglich zu kämpfen ha-

ben. Verstehen wir rassistische Diskriminierungserfahrungen wie Mecheril als »Resul-

tat der Konfrontation mit sozialen Unterscheidungspraxen, die zwischen einem (natio-

nalen, ethnischen, kulturellen, religiösen) ›Wir‹ und ›Nicht-Wir‹ trennen und in denen

sich Bedeutungskonstruktionen manifestieren, welche mit der Tendenz einhergehen,

jene,die als ›Andere‹markiertwerden, zu degradieren und anzugreifen« (Mecheril 2003,

S. 70), dann müssen wir davon ausgehen, dass viele Menschen – auch in der Schweiz –

nach wie vor rassistische Stereotypisierung, Ausgrenzung und Benachteiligung erfah-

ren (vgl. BFS 2023a). Die vorliegende Arbeit verpflichtet sich daher einer postkolonialen

Perspektive auf Diskriminierung, die in Anlehnung an Foucaults Machtverständnis die

Konstruktion der Anderen, also Otheringprozesse und die Entstehung hegemonialer For-

men von Subjektivität, in den Vordergrund ihrer anerkennungs- und diskriminierungs-

theoretischen Analysen stellt.

3.4.2.1 Sprache als Differenzkategorie – (Neo-)Linguizismus

Die durch und über Sprache(n) und Sprechen hervorgebrachtenDifferenzen und die da-

mit einhergehenden Über- und Unterlegenheiten knüpfen an koloniale Denktraditio-

nen an und werden mit dem Begriff Linguizismus diskutiert. Unter Linguizismus ist ei-

ne spezielle Form von Rassismus angesprochen, welche die soziale Position von Men-

schen hierarchisiert, die eine bestimmte Sprache bzw. ein bestimmtes Register verwen-

den (vgl. Dirim, Knappik & Thoma 2018, S. 51). Dies kann sich einerseits in diskrimi-

nierendem Vorgehen gegen sprachliche Minderheiten äussern, andererseits kann Lin-

gen gleich behandelt werden oder schulisches Unterstützungswissen durch familiale Netzwerke

für Lernende leistungsrelevant wird (vgl. Scherr 2015, S. 317).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

guizismus auch mit Sprachverboten einhergehen. Im deutschsprachigen Raumwird der

Begriff Linguizismus vorwiegend von İnci Dirim aufgenommen, welche diesen auch in

Zusammenhang mit sich von kolonialen Denktraditionen distanzierenden demokrati-

schen Staaten aufgreift. Damit verdeutlicht sie, dass neben biologischen und körper-

lichen Merkmalen auch Kultur und Sprache als Legitimierung rassistischer Unterschei-

dungenverwendetwerden.EineFormvonRassismusohneRassenalso,die zwar rassistisch

wirkt, aber nicht auf die Differenzlinie derRasse rekurriert, sondern sich der Sprache als

Versteck für Rasse bedient (vgl. Balibar & Wallerstein 1992; Leiprecht 2001; Krüger-Po-

tratz 2005; Dirim 2010; Aygün-Sagdic, Bajenaru &Melter 2015). Hierbei liesse sich auch

von verdeckter Diskriminierung und Exklusion aufgrund von Sprache(n) und Sprechen

ausgehen, was Dirim unter dem Begriff Neo-Linguizismus diskutiert: »Damit wird zwi-

schen dem oben veranschaulichten historischen Linguizismus, der ein staatlich legiti-

miertesMacht- undUnterdrückungsmittel darstellt und demheute offiziell illegitimen,

aber dennoch existenten Linguizismus unterschieden.DerNeo-Linguizismus ist subtil,

er spielt Tatsachen vor, er agiert hinter dem Deckmantel harmlos klingender Bezeich-

nungen, er täuscht über Ausgrenzung und Unterdrückung hinweg und ist dadurch im

Vergleich zu Linguizismus gewissermassen ›hinterhältig‹ und schwer aufzudecken. […]

Sprache ist neben Religion und einer bestimmten Physiognomie etc. ein weiteresMerk-

mal, an der ethnische Andersartigkeit erkennbar wird, die aus Sicht nationalstaatlicher

Normalitätserwartungen und Entwicklungen als Bedrohung empfunden werden kann

undbekämpftwird,umdieReproduktiondesStaates zugarantieren.Neo-Linguizismus

erscheint als Machtinstrument, das dazu dient, die sprachlich ›Anderen‹ der National-

sprache des Staates zu unterwerfen« (Dirim 2010, S. 96f.).

Diesen Ausführungen folgend wird auch für den Kontext der mehrsprachigen

Schweiz gut vorstellbar, dass diemachtvolle Beziehung zwischen der regional geltenden

Majoritätssprache und den Minderheitensprachen, aber auch den Migrationssprachen

– ähnlich wie in Deutschland und Österreich – neo-linguizistische Relevanz aufweist.

3.4.2.2 Migrationshintergrund als Abwertungspraxis

Wenn also von Mehrsprachigkeit als Normalfall oder in Anlehnung an Dirim vonmigra-

tionsgesellschaftlicherMehrsprachigkeit (vgl. Kap. 2.1.1) auszugehen ist, stellt sich rasch die

Frage, wie ein bestimmter gesellschaftlicher Kontext seine nationalstaatlichen Grenzen

festlegt.Wie und wo findet für grössere Räume wie Europa, die Schweiz oder z.B. auch

fürGraubündendie territorialeundsymbolischeGrenzziehungstattundwiewird inner-

halb dieses Kontextes mit Differenz und Ungleichheit umgegangen? Sprechen wir von

Migration, gelangen wir rasch auch zur Verhandlung von Zugehörigkeit und zur Defi-

nition des imaginären »Innen« respektive »Aussen«, des »Wir« vs. »Ihr« (vgl. Knappik

& Mecheril 2018, S. 159). Gerade der Bezeichnung Migrationshintergrund23 und der Po-

sitionszuweisung von »mit« oder »ohne« Migrationshintergrund kommt aus machtkriti-

scher Perspektive eine besondere Relevanz zu. GewissenMenschen wird damit einemi-

grationsgesellschaftliche Position attribuiert, die mit einem niedrigeren Status und der

23 Die Bezeichnung Migrationshintergrund geht auf Ursula Boos-Nünning 1998 zurück, die im deut-

schen Kinder- und Jugendbericht Begrifflichkeiten wie z.B. Ausländer*in oder Einheimische*r kri-

tisierte (vgl. Knappik & Mecheril 2018, S. 169).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 65

Nichtzugehörigkeit zum Innenraum einhergeht. In der Schweiz z.B. definiert das Bun-

desamt für Statistik als Bevölkerung mit Migrationshintergrund ausländische Staatsange-

hörige und eingebürgerte Schweizer*innen–mit Ausnahme der in der Schweiz Gebore-

nen mit Eltern, die ebenfalls beide in der Schweiz geboren wurden – sowie die gebürti-

gen Schweizer*innenmit Eltern,die beide imAusland geborenwurden (vgl.BFS 2022b).

Diesmacht deutlich, dass die Bevölkerung,welche unter diesemBegriff erfasst wird, als

äusserst heterogen betrachtet werden kann. Von einer »Person mit Migrationshinter-

grund« ist insoferndieRede,wenndie Person z.B. inder Schweiz geboren ist,die gesam-

teBildungslaufbahn inderSchweizdurchlaufenhatundnachwievor inderSchweiz lebt.

Genauso wird dieses »Etikett« aber ebenso an Personen vergeben, die erst gerade in die

Schweiz gezogen sind.Damit suggeriert der Begriff nicht nur eine Zugehörigkeit inner-

halb einer äusserst heterogenenGruppe, sondern eben auch eine diskursive Abgrenzung

von der Gruppe der »echten« Schweizer*innen. Mit der Bezeichnung »mit Migrations-

hintergrund« geht insofern eine Aberkennungspraxis einher, die Menschen direkt bzw.

indirekt in eine inferiore Position drängt (vgl. Knappik &Mecheril 2018, S. 171).

Als Aberkennungspraxis kann einerseits die »Essenzialisierung von Differenz«

verstanden werden, die Menschen »mit Migrationshintergrund« in ihrer vermeintlich

natürlichen Andersheit von Schweizer*innen festschreibt und ihnen z.B. im Zuge der

Analysen der PISA-Daten schlechtere Leistungen zuspricht bzw. sie als Erklärungsva-

riable für die enttäuschenden gesamtschweizerischen Resultate bemüht. Andererseits

lässt sich mit der Bezeichnung Migrationshintergrund eine assimilatorische, auf der

Mehrheit basierende (Sprachen-)Politik legitimieren, diemit der Abwertung sprachlich-

kultureller Minderheiten einhergeht und den Bezeichneten die alleinige Verantwortung

für ein mögliches biografisches Scheitern überträgt (ebd., S. 175). Verweise auf positiv

konnotierte Bezeichnungen wie z.B. »Migrationserfahrung« oder »Zuwanderungsge-

schichte« lösen deren diskursive Aufladung allerdings nicht auf, sondern kleiden das

»Etikett Migrationshintergrund« nur vorgeblich politisch korrekter aus. Im Kontext des

bereits in Kapitel 3.4.1 ausgeführten Differenzdiskurses schlagen Mecheril et al. (2013)

den Begriff Migrationsandere vor. Mit besonderem Verweis auf Prozesse eines migrati-

onsgesellschaftlichen Otherings wird auch in der vorliegenden Arbeit vorzugsweise auf

diesen Begriff rekurriert.

3.5 Identitätsarbeit als Subjektivierungsprozess

Identität ist ein Begriff mit einem umfassenden Bedeutungszusammenhang, der sich

nur schwer definieren lässt. Gerade in den Sozialwissenschaften wird Identität in un-

terschiedlichsten diskursiven Zusammenhängen bemüht und muss damit als Sammel-

begriff für unterschiedliche soziale Phänomene verstanden werden. Die Perspektiven

in der Klärung des Begriffs Identität reichen von sozialpsychologischen, interaktionisti-

schen, entwicklungspsychologischen bis hin zu soziologischen Annäherungen. Im Rah-

men dieser Dissertation wird nicht der Anspruch erhoben, eine Übersicht über alle vor-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

handenen Perspektiven der Identitätsforschung24 zu geben, denn der Identitätsbegriff

lässt sich aufgrund seines hohen normativen Gehalts ohnehin nicht trivial und allge-

meingültig aufklären (vgl.Huxel 2014, S. 50). An dieser Stelle scheint es deshalb in erster

Linie erforderlich, sichumeineEingrenzungdesVerständnisses von Identität imZusam-

menhangmit Sprache(n), Zugehörigkeit und Biografie zu bemühen.

Im Unterschied zu früheren Auffassungen des Identitätskonzepts, als man davon

ausging,dass Identität ein fortwährender und stufenweiser Prozess desAngleichens un-

terschiedlicher Einflüsse und Erwartungen der sozialen Umwelt ist (vgl. Erikson 1973),

verwirft die neuere soziologische Identitätsforschung dieses Bild des widerspruchsfrei-

en, vereinheitlichenden und kontrollierbaren Selbst und versetzt dieses in einenmacht-

bestimmten Raum. Bereits Anfang der 1970er-Jahre schreibt George Herbert Mead der

Identitätsentwicklung eine Prozesshaftigkeit zu. »Sie ist bei der Geburt anfänglich nicht

vorhanden, entsteht aber innerhalb des gesellschaftlichen Erfahrungs- und Tätigkeits-

prozesses, das heisst im jeweiligen Individuum als Ergebnis seiner Beziehungen zu die-

sem Prozess als Ganzem und zu anderen Individuen innerhalb dieses Prozesses« (Mead

1973, S. 177). Anfang der 1990er-Jahre stellt Erikson Identität schliesslich als ein Zeichen

von Reife nach durchlaufenen Entwicklungsstufen dar. In dieser Auffassung wird davon

ausgegangen, dass Identität und Subjektivität auf Erfahrungen basieren und entspre-

chend für jedenMenschen einenProzess ohneAusgangs- oder Endpunkt darstellen.Da-

mit wird deutlich, dass sich Biografien, also erzählte Lebensgeschichten, besonders eig-

nen, um der Entwicklung von Identität nachzugehen. Mittels einer biografischen Dar-

stellungkönnenwir einerseits denVerinnerlichungsprozessderLebenswelt einerPerson

im Laufe ihrer Sozialisation beobachten. Andererseits wird damit die Einordnung bio-

grafischer Erfahrungen bzw. vonVerarbeitungsmustern deutlich, die ebendiesen Perso-

nen Orientierung in ihren Lebenskontexten geben (vgl. Fischer-Rosenthal & Rosenthal

1997). BiografischeNarrationen können als notwendiger und fortdauernder Versuch an-

gesehen werden, »sich selbst und anderen explizit zu sagen, wer man ist, wer man auf

welche Weise geworden ist, was man erfahren hat« (Fischer-Rosenthal 1995, S. 50). Ka-

tegorien wie z.B. das Geschlecht, die Religion, derWohnort, der Beruf oder die Sprache

dienen dabei der Identifikation einer Person und der Verortung des Selbst in einem ge-

gebenen Kontext (vgl. Riehl 2014b, S. 80). Die Gewichtung und die Zusammensetzung

solcher Kategorien sind veränderlich und je nach Situation undGegenüberwird eine an-

dere Identität relevant gesetzt. Le Page und Tabouret-Keller sprechen hierbei von acts of

identity, in denen sich Sprecher*innen je nach Interaktion unterschiedlichen Kategorien

und damit Gruppen zuordnen (vgl. Le Page & Tabouret-Keller 1985). Jede identitäre Ver-

ortung ist demzufolge als situativ zu verstehen, denn es kann gut sein, dass bei verän-

dertenGegebenheiten andere oder neue Kategorien beansprucht werden.Der Soziologe

Erving Goffman spricht für dieses Einnehmen spezifischer Rollen in unserem Alltags-

handeln von einem notwendigen menschlichen Schauspiel25, um in der Gesellschaft zu-

24 Zur Problematik der Identitätsbestimmung vgl. z.B. Frey & Hausser (1987), Camilleri & Cohen-

Emerique (1989).

25 GoffmansWerkWir alle spielen Theater erschien 1959mit demOriginaltitel The presentation of self in

everyday life. Darin vertritt Goffman die These, dass soziales Handeln Schauspiel ist (vgl. Goffman

1959).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 67

rechtzukommen. Das Individuum versucht damit, den Eindruck, den andere von ihm

haben, zu kontrollieren (vgl. Goffman 1959, S. 17). Es muss sich im Rahmen der eigenen

gesellschaftlichen Ressourcen – als Subjekt – eine eigene Biografie erarbeiten. Gerade

Identität verweist deshalb auf das menschliche Bedürfnis nach Anerkennung und Zuge-

hörigkeit und kann als alltägliche Passungsarbeit zwischen der inneren und äusseren

Welt, in der Verknüpfung unterschiedlicher Teilidentitäten angesehen werden.26 In ihr

soll das kennzeichnende Individuelle, aber eben auch das sozial Anerkannte dargestellt

sein – ein situatives Abwägen zwischen Eigensinn und Anpassung, das die individuelle

Handlungsfähigkeit sichert (vgl. Keupp 2015, S. 703).

Der Identitätsbegriff geht schon seit Längerem auch mit dem Begriff der Zugehörig-

keit einher (vgl. Yuval-Davis 2011;Mecheril 2003).Geisen undRiegel verdeutlichen sogar,

dass die Frage der Zugehörigkeit in der sozialwissenschaftlichen Forschung zu Jugend

undMigration vorwiegendmit dem Identitätsbegriff thematisiert wurde (vgl. Geisen &

Riegel 2010a, S. 8). Bisher angenommene Zugehörigkeiten zu Familie, Alters- oder Be-

rufsgruppen etc.weiten sich aus,werden teilweise aufgelöst und verändern sich imVer-

laufe der Biografie. Identitätsentwicklung ist somit prozesshaft. Menschen leben heute

in unterschiedlichen Kontexten und sind mit verschiedenen Rollenanforderungen kon-

frontiert,wasmit einer anhaltenden Selbstbefragung einhergeht.Deren Ergebnismün-

det nicht mehr –wie früher angenommen – in einer singulären Identität, sondern wird

zu einemausmehrerenLebenserfahrungen zusammengesetztenSelbstbild (vgl. Liebsch

2016, S. 141). In Anlehnung an Bourdieu haben Coté und Levine (2002) den Begriff des

Identitätskapitals entwickelt, um auf die unabdingbaren Ressourcen hinzuweisen, die ein

Subjekt braucht,umsich innerhalb seinerWelten selbstwirksamerleben zukönnen.Das

Identitätskapital ist als Summe aller Eigenschaften undMerkmale anzusehen, die ein In-

dividuuminder Interaktionmit anderenerworbenbzw.zugewiesenbekommenhat (vgl.

Keupp 2015, S. 705). Diese multiplen Identitäten und entsprechend auch das subjektive

Identitätskapitalwerden durch die Beziehung zu den Anderen auf der Grundlage vonDif-

ferenzen konstituiert.

In vielen Alltagssituationen geschehen Otheringprozesse, wie in Kapitel 3.4.1.1 ausge-

führt, über Sprache(n) und Sprechen. Auch mit Bezug auf ein migrationsgesellschaftli-

ches Verständnis von Mehrsprachigkeit kann für immer mehr Menschen davon ausge-

gangen werden, dass solche Erfahrungen existenzielle, identitätsrelevante Fragen auf-

werfen. In dieser Arbeit wird Identität bzw. Zugehörigkeit daher als bedeutendes Ver-

bindungselement zwischenmachtvollen Prozessen der Subjektwerdung und Sprache(n)

verstanden. Wenn von Sprache(n) die Rede ist, so ist dies im Folgenden im poststruk-

turalistischen Sinne gedacht: Es wird von einemmehrsprachigen Subjekt ausgegangen,

dasmit seinemsprachlichenRepertoire indiskursive Interaktionmit anderen tritt.Wer-

den Zusammenhänge zwischen Sprache(n) und Identität hergestellt, so ist immer auch

Mehrsprachigkeit und Identität angesprochen.

26 Amartya Sen spricht in diesem Zusammenhang auch von der Identitätsfalle, um auf das Konkur-

renzverhältnis zwischen unseren vielfältigen Zugehörigkeiten und Identitäten zu verweisen, von

denen keine mehr als einzig gültige angesehen werden kann (vgl. Sen 2007).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

3.5.1 Soziale Positionierung

Positionierung tritt als Begriff erstmals ab den 1980er-Jahren in Anlehnung an Foucaults

Subjektverständnis im Rahmen der Diskurspsychologie auf undwird anschliessend von

unterschiedlichen Autor*innen zu einer konkreten Positionierungstheorie weiterentwi-

ckelt (vgl. Spitzmüller, Flubacher & Bendl 2017, S. 4). In den 1990er-Jahren formulieren

Davis und Harré: »Positioning, as we will use it, is the discursive process whereby selves

are located in conversations as observably and subjectively coherent participants in

jointly produced story lines. There can be interactive positioning in which what one

person says positions another. And there can be reflexive positioning in which one po-

sitions oneself« (Davis & Harré 1990, S. 48). Diese frühen Konzeptionsarbeiten betonen

noch stark dieWirkmacht des Diskurses, der über die Verortung des Subjekts bestimmt

und die interaktiven Aushandlungsprozesse einer Positionierungsarbeit mehrheitlich

vernachlässigt (vgl. Spitzmüller, Flubacher & Bendl 2017, S. 5). Spätere Weiterentwick-

lungen des Konzepts schliessen hier an und beschäftigen sich vorwiegend aus einer

konversationsanalytischen Perspektive mit Positionierungen, die empirisch nachweis-

lich in einzelnen Interaktionen eingenommen und verhandelt werden (vgl. z.B. Lucius-

Hoene & Deppermann 2004; Bamberg & Georgakopoulou 2008; Deppermann 2013).

Diese Arbeiten distanzieren sich – im Vergleich zu Davis und Harré –mehrheitlich von

diskursivenPrägungen vonPositionierungenmit der Begründung,dass eine empirische

Validierung nur schwer realisierbar ist.

Aus diesen zwei konträren Auffassungen erwachte anschliessend das Erfordernis

nach einer Zusammenführung von Mikro- und Makroperspektiven für eine holistische

Positionierungstheorie (vgl. Spitzmüller, Flubacher & Bendl 2017, S. 5ff.). Subjekti-

vierungsanalytischen Konzeptionen kann gerade in dieser Hinsicht verflechtendes

Potenzial zugesprochen werden. Auf der Grundlage von Butler und Foucault lassen sich

soziale Positionierungsprozesse subjektivierungstheoretisch als identitäre Verortungen27

bzw. als Mechanismen der Subjektivierung verstehen (vgl. Bosančić 2016, S. 108). In-

dividuen durchlaufen also einen Prozess der Subjektivierung, der über die alltägliche

Inszenierung von Identitäten, z.B. über Sprache(n), Verhalten oder Aussehen, geschieht

und den »gewordenen Subjekten« – mit Verweis auf Goffman – eine Rolle zuweist, sie

in Gruppen einordnet, ihnen Anerkennung verschafft oder sie zu »Anderen« werden

lässt. Eine Rolle bezieht sich dabei immer auf eine bestimmte Position und besteht

im normativen Sinn aus einem entsprechenden rollenkonformen Verhalten. Zu den

meisten Rollen gehört ebenso ein binäres Gegenstück (z.B. Lehrperson vs. Schüler*in,

Fremde*r vs. Einheimische*r, Frau vs. Mann), mit dem sich das Machtverhältnis erst

ausdifferenzieren kann. Diskursive normative Setzungen und damit einhergehende

Differenzverhältnisse fallen mit vielfältigen Identitätserwartungen an das Subjekt zu-

sammen und setzen es einem gewissen sozialen Anpassungsdruck aus. Das Subjekt

muss sich diesen Erwartungen entsprechend verhalten. Über Distanzierungstechniken

kann es versuchen, sich davon abzugrenzen oder sich gegen erwartete Positionierungen

aufzulehnen. Diese Bemühungen müssen aber genauso als Teil diskursiver Vorgaben

gesehen werden, was Subjekte nie völlig frei in ihren Handlungsentscheidungen sein

27 Auch mit Verweis auf die acts of identity von Le Page & Tabouret-Keller (1985).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 69

lässt (ebd.). In Anlehnung an Viehöver müssen Subjektpositionen deshalb immer auch

als Positionierungszwänge verstanden werden, die Menschen sozial bezeichnen und

hierarchisieren (vgl. Viehöver 2012, S. 199). Subjektivierungsanalytische Zugänge stellen

gerade die subtileren, situativ wirksamen Aushandlungsmechanismen ins Zentrum

ihres empirischen Interesses und reflektieren diese immer auch vor dem Hintergrund

gesellschaftlicher Diskurs- und Differenzordnungen.

Lucius-Hoene und Deppermann diskutieren das Konzept der Positionierung auf

der Grundlage von autobiografischen Erzählungen,mit denen sich narrative Identitäten28

einer erzählenden Person erforschen lassen (vgl. Lucius-Hoene & Deppermann 2004,

S. 166). Dabei verstehen die Autorin und der Autor narrative Identitäten als empirisches

Konstrukt, das »die diachrone, auf einen Plot hin orientierte Perspektive des Erzählens

mit den alltäglichen oder institutionellen sprachlichen Praktiken der Identitätsherstel-

lung und -darstellung« zu vereinen vermag (ebd., S. 167). Dabei kann sich eine Position

oder eine identitäre Verortung innerhalb einer erzählten Interaktion auf »persönliche

Merkmale, soziale Identitäten, rollenbedingte Rechte, moralische Attribute und An-

sprüche« der erzählenden Person beziehen (ebd., S. 171). Damit ist eigentlich für jede

sprachliche Hervorbringung eine gewisse Positionierungsrelevanz anzunehmen. Der

vielschichtigen Bedeutung einer jeden Positionierung kann aber erst unter Berück-

sichtigung des gesamten Erzählverlaufs – der gesamten Identitätsarbeit – Rechnung

getragen werden. Wird daran anschliessend eine begriffliche Eingrenzung von Selbst-

und Fremdpositionierung gesucht, lässt sich mit Bezug auf Bosančić festhalten: Selbst-

positionierungen sind »ein tentativer, prekärer, dynamischer und unabschliessbarer

Prozess der Auseinandersetzung mit den Fremd-Identifizierungen durch diskursiv

konstituierte Subjektpositionen […]. Fremd-Positionierungen finden zwar nicht nur

durch Subjektpositionen statt, sondern sind gleichsam in lebensweltlichen Kontexten

verankert, […] in bestimmten Schichten und Milieus […], in familiär vorgelebten Ge-

schlechterrollen […] durch ethnische, nationale oder religiöse Gemeinschaftserlebnisse«

beeinflusst (Bosančić 2016, S. 108).

Über die Analyse von erzählten Positionierungen lässt sich daher eine situative

und fluide Identitätsarbeit erörtern, die immer eines Gegenübers bedarf. Gemäss Hall

(1994) und später Kaufmann (2005) entstehen auch gruppenbezogene, kollektive Iden-

titäten erst über diskursive Aushandlungsprozesse des »Wir« und des »die Anderen«.

Gerade Sprachen fungieren dabei als wirkmächtiges Differenzmerkmal, als Positio-

nierungswerkzeug zwischen dem »Wir« und dem »Ihr« und markieren damit ebenso

(Nicht-)Zugehörigkeiten, die gerade im Kontext von Migration bzw. gesellschaftlicher

Mehrsprachigkeit besondere Relevanz entfalten können. Die Analyse subjektbedingter

28 Auch Lucius-Hoene & Deppermann verweisen damit auf eine identitäre Arbeit, die während der

Erzählung – in einer Ko-Konstruktion mit der zuhörenden Person – vorgenommen wird. Erzählte

Positionierungsaktivitäten können sich im Verlaufe der biografischen Narration verändern bzw.

widersprüchlich erscheinen. Es darf aber von keinen absichtlichen, strategischmotiviertenManö-

vern ausgegangen werden. Vielmehr lässt sich über die Herausarbeitung narrativer Identitäten

und Positionierungen lediglich die »Heterogenität und situative Flexibilität von Selbsterfahrungen und

Selbstpräsentationen, also ein Spiegelbild der vielfältigen Möglichkeiten, zu sich und dem Selbsterlebten

in sozialen Interaktionen Stellung beziehen zu können«, abbilden (vgl. Lucius-Hoene & Deppermann

2004, S. 181).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Positionierungsakte erscheint für die vorliegende Arbeit insofern als adäquat, als sie das

individuelle Erleben von Sprache(n) und Sprechen als Form von Identitätsarbeit versteht,

die über die Einbettung von sprachbiografischen Erzählungen in den historischen

Kontext geschieht und damit die hegemoniale gesellschaftliche Einbindung eines In-

dividuums und dessen Handeln mitdenkt. Ungeachtet der vorliegenden Fokussierung

auf Sprache(n) und Sprechen ist nicht auszublenden, dass soziale Positionierungen

nie entlang nur einer Differenzkategorie bzw. einer Machtachse eingenommen oder

vergeben werden. Sie unterliegen vielmehr situativen Wechselwirkungen untereinan-

der, worin – je nach Situation – unterschiedliche Differenzkategorien die Selbst- und

Fremdpositionierungsaushandlung rahmen.

3.5.2 (Nicht-)Zugehörigkeit

Menschen sindwie beschrieben in eingesellschaftlichesKollektiv eingebundenundneh-

men sich als Mitglieder sozialer Gruppen wahr. Ihr Selbstverständnis begründet sich in

diesem angesprochenenBinnenverhältnis zwischen dem »Wir« und den »Anderen«.Ge-

rade dieses Verhältnis gilt es hier im Zusammenhang mit dem Begriff der Zugehörigkeit

theoretisch noch etwas akzentuierter zu beleuchten.

Menschen sind gezwungen, sich mit kollektiven Grenzen auseinanderzusetzen und

sich in diesemWir-Gefüge zu positionieren (vgl. Pfaff-Czarnecka 2018, S. 6).Wenn sich

eine einzelne Person mit einer gewählten Gruppe identifiziert, so tut sie das einerseits,

um sich darin zugehörig und anerkannt zu fühlen. Andererseits kann es auch die Ab-

sicht darstellen, sich über das Unterschiedlich-Sein von einer anderen Gruppe abgren-

zen zu wollen (vgl. Auernheimer 2020, S. 37). Anfang der 1990er-Jahre definiert der Poli-

tikwissenschaftler Claus Leggewie die Konstruktion derWir-Gruppe als einen variablen

Vorgang, »als Erfindung einer Tradition, als Sinngebung absolut kontingenter Existenz,

als Erzählung. […] Es kann sich dabei um fiktive Abstammungsgemeinschaften und er-

weiterte Verwandtschaftsgruppen handeln, aber ebenso kommen Alters- und Genera-

tionskohorten, Religionsgemeinschaften, korporative Verbände und räumliche Nach-

barschaften in Frage. Über alle solchermassen konstruiertenWir-Gruppen werden Res-

sourcen und Besitzverhältnisse bestimmt, konstituiert sich Teilhabe an der Macht und

werdenmoralische Instanzenorganisiert.Ein selbstreferentielles, für selbstverständlich

genommenes Zugehörigkeitsgefühl, das Rechte schafft, Pflichten begründet und vor al-

lemVertrauen schafft […].DieWir-Gruppen-Konstruktion ist demnach ein elementares,

zweiwertigesKlassifikationsmuster.DerCode ›wir und sie‹ funktioniert ähnlich exklusiv

wie die Geschlechterdifferenz, die politische Rechts-Links-Dichotomie, die Hierarchie

von oben und unten oder der Gegensatz von Zentrum und Peripherie« (Leggewie 1994,

S. 53).

Auch die klassische Soziolinguistik widmet sich bereits seit Mitte des 20. Jahrhun-

derts der Erforschung der Sprache als Merkmal einer sozialen Gruppe. Dabei wird die

soziale Gruppe vorwiegend vor demHintergrund eines gemeinsamen Sprachgebrauchs

diskutiert.Mit dem Begriff der Sprachgemeinschaft wird jeglicher Zusammenschluss von

Menschen gefasst, der auf gemeinsamen Regeln und Normen beruht und auf einen ge-

teilten Kommunikationscode verweist bzw. die Sprache als geteiltes Merkmal themati-

siert (vgl. Roche & Terrasi-Haufe 2018, S. 222ff.). Werden Sprache(n) und Sprechen als

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 71

relevante Differenzlinien im gesellschaftlichen Kontext zur Diskussion gestellt, so las-

sen sich Sprachformen und Sprechweisen finden, denen unterschiedlich viel An- und

Aberkennung zugeschrieben wird. Der Sprache liegt insofern ein hegemoniales Wesen

inne, das engmit Verhandlungsprozessen sozialer Zugehörigkeit verbunden ist.

Nebender eigentlichenSprache ist die Art undWeise,wiewir sprechen, z.B.mit her-

kunftsmarkierenden Annahmen und Festschreibungen verbunden. Aufgrund von Jar-

gon,Fachsprache, speziellenRegistern,Stimme,Aussprache undDialekt oder nur schon

durchden akzentfreienGebrauchder eigenen Familiensprachewerden bestimmte iden-

titäre Zugehörigkeiten angenommen (vgl. Hausendorf 2000, S. 37). Tajfel und Turner

formulieren Ende der 1970er-Jahre einen – eher aus sozialpsychologischer Perspekti-

ve gefassten – breit rezipierten konflikttheoretischen Ansatz sozialer Identität29, der auf

der Selbstwahrnehmung eines Gruppenmitglieds basiert, das im Bewusstsein von »In-

und-Out-Group-Erwartungen« handelt (vgl. Tajfel & Turner 1979). Gerade an Tajfel und

TurnersTheorie der sozialen Identität vermögen auch biografie- und subjekt-theoretische

Perspektiven auf Zugehörigkeit anzuschliessen. Erste analytische Ansätze kommunika-

tiverHervorbringung von Zugehörigkeit sind vorwiegend inHarvey Sacks frühen sozio-

logischenArbeitenamKonzeptderMitgliedschaftskategorisierungenzufinden.Mitden

vonSacksbeschriebenenmembership categories solltenüberSprache(n)undSprechenzum

Ausdruck gebrachte Zugehörigkeiten bzw.Mitgliedschaften eruiert werden, die sich je-

weils in übergeordnete Kategoriensammlungen (membership categorization devices, collec-

tions, category sets) ordnen lassen (vgl. Sacks 1972a, 1972b). Gemäss Hausendorf sind in

Sacks Kategorisierungsanalysen ausmethodologischer Perspektive aber zu viele Fragen

offengeblieben, weshalb seine Arbeiten mehr in der Entdeckung eines forschungsrele-

vantenThemas für viele Disziplinen mündeten, als dass sie das Phänomen der Zugehö-

rigkeit tatsächlich systematisch erschliessen konnten (vgl. Hausendorf 2000, S. 13). Aus

einem sozialwissenschaftlich motivierten Beschreibungsinteresse heraus erfordert die

Konzeptualisierung von identitären Verortungen insofern –wie in den vorausgehenden

Kapiteln erläutert – insbesondere im Hinblick auf empirische Analysen dringend eine

weitere Ausdifferenzierung.

In diesem Zusammenhang kann heute auf eine Vielzahl an systematischen Wei-

terentwicklungen des Begriffs der Zugehörigkeit30 zurückgegriffen werden, womit sich

Identitätsarbeit flexibler, relationaler und situativer fassen lässt (vgl. z.B. Hausendorf

2000; Mecheril 2003; Geisen & Riegel 2010b; Yuval-Davis 2011; Pfaff-Czarnecka 2012).

Gemäss Nira Yuval-Davis ist Zugehörigkeit als eine emotionale Betroffenheit im Sinne

eines »Sich-zu-Hause-Fühlens« zu verstehen. Mit Zuhause wird ein sicherer Raum

gedacht, worin sich aber nicht ausschliesslich positive Gefühle entfalten, sondern auch

emotionale Eingebundenheiten wie Trauer, Einsamkeit oder Scham manifestieren

29 Mit ihren Ausführungen zur sozialen Identität stellen Tajfel und Turner eine Theorie auf, die in-

tergruppale Differenzierungsprozesse zu erklären versucht, welche vorwiegend durch Konflikte

zwischen Gruppen gekennzeichnet sind. Dabei setzen die beiden Autoren den Fokus auf das Indi-

viduum und stellen die Frage in den Raum, weshalb Individuen ihre Bezugsgruppe von anderen

Gruppen abgrenzen und weshalb sie Fremdgruppen abwerten (vgl. Zick 2005, S. 409).

30 In den Sozialwissenschaften wird der Begriff der Zugehörigkeit auch mit Themen wie Fremdheit,

Ethnizität und kollektiver Identität im Sinne von Gruppen(zugehörigkeit) verhandelt. Im englisch-

sprachigen Raum wird von belonging gesprochen (vgl. Yuval-Davis 2011, S. 10).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

können. Die Rede ist von Gefühlen tiefer Verbundenheit mit einem soziogeografischen

Raum oder einer imaginierten Zugehörigkeit zu einem entfernten Ort, wo Selbstver-

wirklichung möglich wird. Dabei ist nicht jede Zugehörigkeit für einen Menschen

auf die gleiche Weise bedeutsam (vgl. Yuval-Davis 2011, S. 10ff.). In Pfaff-Czarneckas

Ausführungen findet sich bezüglich bestimmender Dimensionen von Zugehörigkeit

weitere Ausdifferenzierung. Die Sozialanthropologin spricht von Gemeinsamkeit, Ge-

genseitigkeit und Bindungen an Objekte als zentrale Komponenten sozialer Zugehörigkeit

(vgl. Pfaff-Czarnecka 2018, S. 5). Als Gemeinsamkeit versteht sie die Wahrnehmung des

Teilens, z.B. derselben kulturellen Formen, der Sprache, Religion oder des Lebensstils.

Dabei rezipiert sie Gemeinsamkeit aber ebenso als kollektiven sozialen Grenzhorizont,

der über Inklusion und Exklusion bestimmt und damit Zusammen- und Zugehörig-

keit31 festlegt. Die zweite Dimension bezieht sich auf die gegenseitigen Leistungen

und Verpflichtungen, auf denen das gemeinsame Commitment aufbaut. Innerhalb von

Familie, Freundschaften, Ausbildungs- und Arbeitsverhältnissen entfalten Menschen

im sogenannten »Regime der Zugehörigkeit« habituelle32 Praktiken. Zugehörigkeit be-

zieht sich aber nicht ausschliesslich auf Bindungen an oder zuMenschen, sondern steht

drittens auch in Verbindung mit (im)materiellen Objekten des Kontextes. Dass wir mit

unseren materiellen Objekten zusammengehören, z.B. mit rechtlichen Verträgen oder

Immobilien, schafft ebenso Verbindlichkeiten und emotionale Anhaftungen. So sind

Menschen über die Familie, Berufswelt, Freundschaften, Vereine etc. in eine Vielzahl

von Zugehörigkeiten eingebunden (ebd., S. 8).

PaulMecheril spricht vor demHintergrunddieser Erkenntnis von »natio-ethno-kul-

turellen Mehrfachzugehörigkeiten« als einem relationalen Phänomen, das durch Akte

symbolischer Bezeichnung hergestellt wird (vgl. Mecheril 2003). Auch gemäss Mecheril

kennzeichnet soziale Zugehörigkeit die Beziehungen zwischen Gegenständen oder Per-

sonen und sie qualifiziert das Verhältnis zwischen den Elementen. Erst durch den »Akt

der symbolischen Bezeichnung«, durch den Akt der Hierarchisierung, kann Zugehörig-

keit entstehen (vgl. Mecheril 2018b, S. 23). In seinem sehr ausdifferenzierten Verständ-

nis sozialer Zugehörigkeit unterscheidet Mecheril zwischen drei miteinander verwobe-

nen Ebenen. Zum einen spricht er vom Zugehörigkeitskonzept33 als diskursivemRaumder

Verhandlung von Zugehörigkeit, also der politischen, gesellschaftlichen und intersub-

jektiven Vorstellung darüber, was in der gegebenen Situation Zugehörigkeit bedeutet,

»werzugehörig seindarf,welcheRechteundPflichtenmitZugehörigkeit einhergehen,welcheHand-

lung einen Loyalitätsbruch darstellt, wie welche Loyalitätsbrüche sanktioniert werden« (Mecheril

2018b, S. 25). Sie ist alsMachtphänomen zu verstehen, das zugleich produktiv, aber auch

31 Gemeinsamkeit wird hier als Unterscheidung zwischen Zugehörigkeit und Zusammengehörig-

keit verstanden. In der Zugehörigkeit wird die eigene Positionierung auf ein Wir-Gefüge definiert,

die Zusammengehörigkeit hingegen bestimmt das Verhältnis innerhalb des Gefüges (vgl. Pfaff-

Czarnecka 2018, S. 6).

32 Hier wird auf Pierre Bourdieus Habitus-Konzeption rekurriert (vgl. Kap. 3.3).

33 Das Zugehörigkeitskonzept konstituiert den Rahmen, in dem sich einzelne Zugehörigkeitsverständ-

nisse und Zugehörigkeitserfahrungen entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 73

repressiv wirken kann (ebd., S. 26). Mit dem Zugehörigkeitsverständnis34 hingegen sind

emotionale, erkenntnistheoretischeundpraktisch-leiblicheMuster gemeint,die situati-

ve Zugehörigkeitserfahrungen zusammenfassen und abstrahieren.Mecheril bezeichnet

sie als »aktive Positionierungs- undDepositionierungsakte,welche von der Struktur des

sozialen Feldes, in dem die Akte situiert sind, durchzogen sind« (Mecheril 2018b, S. 29).

ZugehörigkeitsverständnissekonstituierendieHandlungsspielräumederSubjekte.Als sub-

jektive Einheiten des Handelns und Erlebens einer Person in ihrem Umfeld spricht Me-

cheril Zugehörigkeitserfahrungen als dritte Ebene an. Sie werden von jeder einzelnen Per-

son individuell erfahren und setzen Individuen in ein Verhältnis zu sozialen und sym-

bolischen Kontexten. Dabei ist zwischen positiven und negativen Zugehörigkeitserfahrun-

gen zu unterscheiden. ImRahmen positiver Zugehörigkeitserfahrungen versteht derMensch

den sozial-symbolischen Zugehörigkeitskontext als Teil seines Selbstverständnisses, da

erdendaringeltendenErlebens-undHandlungskonsequenzen implizit oder explizit zu-

stimmt.Eine positiveZugehörigkeitserfahrung bedeutet insofern, sich als zugehörig anzu-

erkennen und als zugehörig anerkannt zuwerden (ebd., S. 27). In einer negativen Zugehö-

rigkeitserfahrungwirdhingegen einAblehnungsverhältnismarkiert.DerPersonwird ent-

weder Zugehörigkeit abgesprochen oder sie anerkennt sich selbst nicht als demKontext

zugehörig. Solche negativen Erfahrungen können beispielsweise auch darin bestehen,

dass eine Person die Teilnahme an der Lebensform einer Menschengruppe nicht gut-

heisst odernicht gutgeheissenbekommt.DurchnegativeZugehörigkeitserfahrungen erlebt

eine Person Abstossung, Nichtanerkennung, Herabsetzung und Zutrittsverbote (ebd.).

Zugehörigkeitserfahrungen können, unabhängig davon, ob sie positiver oder negativer Art

erlebt werden, als Handlungsweisen verstanden werden, in denen sich der Zugehörig-

keitsstatus der einzelnen Person artikuliert. Denn sie thematisieren das Phänomen in-

dividueller Zugehörigkeit aus der Perspektive des jeweiligen Individuums (ebd., S. 28).

Mecheril verweist in seinen Ausführungen auch auf die bestimmenden Elemente sozia-

ler Zugehörigkeit, die sich in weiten Teilen auch mit Pfaff-Czarneckas Verständnis ver-

einen lassen.

Mecheril verstehtMitgliedschaft,Wirksamkeit und Verbundenheit als analytische Zuge-

hörigkeitsaspekte. Mitgliedschaften regeln z.B., wer zugehörig ist und wer nicht, und

können formeller oder informeller Art sein. Staatsbürgerschaft oder Aufenthaltserlaub-

nis beispielsweise können als formelle Mitgliedschaftspraktiken verstanden werden.

Zugehörigkeit setzt aber den symbolischen Einbezug sowohl aus formeller als auch

informeller Ebene voraus. In sozialen Interaktionen werden bestimmte Formen von

Partizipation und Praxis zugestanden, andere hingegen verhindert. Eine Person kann

beispielsweise auf dem Papier Schweizer*in sein, sich aber auf informelle Art nicht der

Schweiz zugehörig fühlen. Zugehörigkeitsräume sind insofern als Handlungsräume

zu verstehen, in denen unterschiedliche Wirksamkeitserfahrungen möglich werden.

Wirksamkeit als zweiter Aspekt ereignet sich laut Mecheril »als das Zusammengehen

habitueller Disponiertheit und kontextueller Wirklichkeit, gewissermassen als das

Zusammenspiel von äusserer und innerer Realität« (Mecheril 2018b, S. 31). Sie zielt

34 Zugehörigkeitsverständnisse ergeben sich durch Zugehörigkeitserfahrungen und strukturieren diese

gleichzeitig auch in bewusster oder unbewussterWeise. Sie stellen den symbolischen Rahmen für

die Erfassung von Zugehörigkeitserfahrungen dar (vgl. Mecheril 2018b, S. 28).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

auf die Verwirklichung eines »guten Lebens« ab.35 Über die Verbundenheit als drittes

analytisches Zugehörigkeitselement kommt ein Verhältnis zum Ausdruck, das durch

emotionale Bindungen, moralische Verpflichtungen, Vertrautheit und materielle Ge-

bundenheiten ermöglicht wird.Verbundenheit zeigt an, dass sich eine Person biografisch

auf den Zugehörigkeitsraum eingelassen hat. Sie setzt den Menschen in ein zeitlich

strukturiertes Verhältnis zum Kontext (ebd.).

Die Thematisierung gesellschaftlicher Differenzordnungen im Zusammenhang mit

dem essenziellen Begriff der Zugehörigkeit bietet ein sehr umfangreiches und interdis-

ziplinäres Feld sozialwissenschaftlicher Forschung. Gerade im Blickfeld biografischer

Bedeutung von Zugehörigkeit können neuere machtkritische Studien, insbesondere mit

Bezug auf intersektionale Analyseperspektiven, als besonders erhellend erachtet wer-

den. Für die vorliegende Arbeit gilt insofern vorausgehend zu klären, in welchem ver-

wobenenVerhältnis erzählte soziale Positionierungenund (Nicht-)Zugehörigkeitserfah-

rungen zueinander stehen. Die Verhandlung sozialer Positionierungen von Menschen

in biografischen Erzählungen lässt sich – wie geschildert – als vielschichtiger Prozess

fassen, der aktiv und fluide auf Zugehörigkeitszusammenhänge Bezug nimmt. In die-

sem Subjektivierungsgeschehen werden unterschiedliche Differenzlinien (z.B. das Ge-

schlecht, die Ethnizität, die Sprache) relevant gesetzt, die auf multiple Weise aufeinan-

der einwirken (vgl. Geisen & Riegel 2010a, S. 11). Erzählte Positionierungen werden in

dieser Arbeit als auch narrativ hervorgebrachte Zugehörigkeitserfahrungen verstanden,

als Formen der Selbstverortung bzw. subjektiver Identitätsarbeit, die ihr Bedeutungs-

ausmass erst unter Berücksichtigung ihrer Verwobenheit entfalten. Dennoch erscheint

eine analytischeTrennungvonPositionierungundZugehörigkeit substanziiert,denn sie er-

möglicht einenzugespitztenBlick aufdiediesenAushandlungen inhärenteMacht.Nicht

jede Positionierungsverhandlung bezieht sich unmittelbar auch auf (Nicht-)Zugehörig-

keit. Vielmehr sind erzählte (Nicht-)Zugehörigkeitserfahrungen als besonders macht-

volle Selbst- und Fremdpositionierungen zu verstehen, die einen bedeutenden Einfluss

auf die Handlungsmöglichkeiten der Subjekte im gegebenen Kontext nehmen. In dieser

Argumentation stellt zwar jede erzählte Zugehörigkeitserfahrung zwangsläufig auch ei-

nenPositionierungsaktdar.Abernicht jedehervorgebrachte sozialePositionierungmar-

kiert unmittelbar auch einen (Nicht-)Zugehörigkeitsstatus.Demzufolge ist eine die Ver-

flechtungen berücksichtigende Annäherung an identitäre Verortungen erforderlich, die

unter Einnahme einer epistemologischenHaltung ausserdem immer auch vor demHin-

tergrund der eigenen Positioniertheit als Forschende argumentieren muss.

3.5.3 Handlungsmacht – Agency

Die neuere Agency-Forschung geht auf Giddens (1988) sowie Emirbayer und Mische

(1998) zurück und schliesst sehr gut an Foucault, Butler und Bourdieu an. Mit dem

Begriff Agency, der in dieser Arbeit synonym mit Handlungsfähigkeit Verwendung

findet, wird das Verhältnis zwischen gesellschaftlicher Abhängigkeit und individueller

35 WasMecheril unterWirksamkeit versteht, liesse sich nach Erachten der Autorin auch als eine durch

Zugehörigkeitserfahrungen resultierende Handlungs(ohn)macht fassen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Machttheoretische Perspektiven auf Sprache(n) und Sprechen 75

Selbstbestimmungsfähigkeit verhandelt. Dabei werden vorwiegend drei Argumen-

tationen vorgebracht. Zum einen gehen soziale Strukturen nicht ausnahmslos mit

der Einschränkung von Handlungsfähigkeit einher, sondern stellen für Individuen

ebenso einen Ermöglichungskontext dar. Des Weiteren sind individuelle und kollek-

tive Akteur*innen mit bestimmten Ressourcen ausgestattet, welche sie einerseits zu

gewissen Handlungen befähigen können. Dieselben Ressourcen können sich aber in

anderen Kontexten als einschränkend erweisen. Agency kommt drittens eine zeitliche

Komponente zu. In der Vergangenheit erworbene Gewohnheiten sind in Individuen

eingeschrieben und damit immer Teil der Handlungsfähigkeit. Zugleich sindMenschen

in der Lage, alternative Möglichkeiten in der Zukunft zu imaginieren und diese zur

Gegenwart in Bezug zu setzen. Handlungsfähigkeit stellt insofern nicht eine vorausset-

zungslos gegebene Fähigkeit von Individuen dar, sondern ist ein »zeitlich eingebetteter

Prozess«, der sich im Wechselspiel zwischen sozialen Bedingungen und individuellen

Möglichkeiten manifestiert (vgl. Emirbayer & Mische 1998, S. 963). Die Rede ist nicht

von einer gegebenen Eigenschaft, Fähigkeit oder intrinsischen Motivation, vielmehr

wird Agency im gegebenen Kontext im Zusammenspiel mit den jeweiligen Identitäten,

Motiven und Absichten konstruiert.36

Nach Bosančić gilt es, immer von einer situierten Handlungsfähigkeit in doppelter

Betrachtungsweise auszugehen: Zum einen kann Agency nicht ausserhalb symbolischer

Ordnungen bestehen oder diesen gar vorgängig sein. Vielmehr ergibt sie sich erst durch

ein Zusammenspiel von einverleibten Voraussetzungen und materieller sowie symboli-

scherUmwelt. Zumanderen verweist situierteAgency auf die Beschaffenheit der norma-

tiv-symbolischen, materiellen und räumlichen Ordnungen (vgl. Bosančić 2022, S. 60).

Obschonwir unsere Existenz und unser sprachliches Handeln ausschliesslich innerhalb

symbolischer, gesellschaftlicher Ordnungen denken können, wäre es dennoch eine ver-

fehlte Betrachtungsweise, uns als der Gesellschaft gänzlich unterworfene Subjekte zu

verstehen.Wie JudithButlermitdemBegriffPerformativität (vgl.Kap. 3.2) theoretischbe-

gründet, sind wir in gewissen Situationen unseres Alltags in der Lage, eigenen biografi-

schen Bedeutsamkeiten entsprechend auf unser soziales und sprachliches Handeln ein-

zuwirken und Umdeutungsprozesse vorzunehmen. Positionen, die Menschen einneh-

men bzw. die ihnen zugeschrieben werden, sind keinesfalls als eindeutig oder immer-

währendanzusehen, sondern entstehen situativ, imgegebenenKontext undkönnen sich

aufgrund neuer biografischer Erfahrungen oder unter anderen diskursiven Gegeben-

heiten auf unterschiedlicheWeise ergeben.Wir können uns bewusst von den uns zuge-

schriebenenPositionendistanzieren,unsdagegenauflehnenoderanderePositionierun-

gen stärker hervorheben, um unserem Selbstbild in der gegebenen Situation besser zu

entsprechen oder unsere bevorzugten Zugehörigkeiten zu verdeutlichen. Wir nehmen

36 Auch in der Kritischen Psychologiewirdmit demBegriff Handlungsfähigkeit auf »das Verhältnis von

Handlungsmöglichkeiten und -behinderungen und auf die Frage, wie diese mit Herrschaftsverhältnissen

verstrickt sind«, verwiesen.Mit demBegriffspaar restriktive und erweiterteHandlungsfähigkeit nimmt

die Kritische Psychologie eine weitere Ausdifferenzierung vor, wobei restriktives Handeln die vor-

gefundenen gesellschaftlichenBedingungen trotz ihres beschränkenden Potenzials annimmt.Mit

erweitertemHandelnwird hingegen auf veränderte Bedingungen desHandelns hingewiesen (vgl.

Ganz & Hausotter 2020, S. 45).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

unterschiedliche Subjektpositionen im Kontext ein und können diese in anderem Kon-

text wieder verlassen. Jede Person ist immer mehr als die Summe der durch sie darge-

stellten Positionen, denn Menschen erleben widersprüchliche, unbeständige und wan-

delbareMehrfachzugehörigkeiten (vgl. Spies 2013, S. 159).Wollenwir in Erfahrung brin-

gen,wieMenschenmit unddurchSprache(n) ihreHandlungsfähigkeit erörtern,müssen

wir in ihren Erzählungen auf die miteinander verwobenen Subtilitäten achten, die sich

imMöglichkeitsraum von restringierenden und befähigenden Verhältnissen ergeben.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008 - am 13.02.2026, 21:54:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

