7. Der biodynamische Geist der Natur

Im folgenden Kapitel wird die Konzeptualisierung der Natur innerhalb des anthroposo-
phischen und biodynamischen Milieus erdrtert, sowohl, wie sie von Steiner in den fir
die biologisch-dynamische Landwirtschaft relevanten, einschligigen Schriften umris-
sen wurde als auch, wie sie von den zeitgendssisch wirtschaftenden biodynamischen
Landwirt-innen wahrgenommen wird. Grundlegend ist dabei, dass fiir die religionswis-
senschaftliche Analyse »die Natur« als Konzept betrachtet wird und nicht deren ontolo-
gisch-organischen Eigenschaften eruiert werden (vgl. Stuckrad 2007: 41f.). Im Vorder-
grund steht die Frage, welcher ontologische Status der Natur von Biodynamiker-innen
zugeschrieben wird und weshalb die Befragten die Natur auf eine bestimmte Weise be-
trachten oder konzeptualisieren. Welche milieuspezifischen Komponenten kann man
trotz eines individuellen Erlebens der Natur im Diskurs der Biodynamiker-innen fest-
machen? Und inwiefern wird das anthroposophisch grundierte Weltbild der Biodynamik
intern kontestiert? Um diese Spezifika gezielter herauszuarbeiten, wird die biologisch-
dynamische Landwirtschaft in diesem Kapitel zudem mit den Idealen und Belangen der
Tiefenokologie und Permakultur kontrastiert, die Mitte des 20. Jahrhunderts aufkamen.

7.1 Die »Natur« im anthroposophischen Korpus

In Steiners Schriften wird die Natur als lebendig aufgefasst, als Ganzes, in dem sich Mi-
krokosmos und Makrokosmos spiegeln; der Mensch — mit seinen drei zentralen Dimen-
sionen Korper, Geist und Seele — ist Teil dieser Natur und bildet einen Mikrokosmos,
der in sich den ganzen Kosmos tragen soll.' Durch sympathetische Verbindungen seien

1 In Steiners Weltbild wird der menschliche Bezug zum Kosmos in seelische, leibliche und geistige
Bereiche ausdifferenziert. Wie er in seinem Vortrag »Menschenwerden, Weltenseele und Welten-
geist« betonte: »Wir kdnnen also sagen: Mit unserem geistigen Menschen sind wir in einer gewis-
sen Weise von der Umwelt unabhidngig, mit unserem seelischen Menschen sind wir in den Rhyth-
mus der Welt eingegliedert, mit unserem leiblichen Menschen sind wir in die ganze (ibrige Welt
so eingegliedert, wie wenn wir gar nicht Seele und Geist wiren. Diese Unterscheidung miissen
wir durchaus ins Auge fassen. Denn wir kommen auch nicht zu einem Verstandnisse des héheren
Wesens des Menschen, wenn wir nicht diese dreifache Stellung des Menschen zu seiner ganzen

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

alle Lebewesen in diesem Natur-Organismus verbunden, so die Auffassung von Steiner
(vgl. GA 119: 65f.; GA 201: 38f.). Das Naturhaushaltskonzept der Anthroposophie basiert
demnach auf einer spirituell-physikalischen Matrix, in der allerdings eine angenomme-
ne geistige Realitit grundlegend auf die stoffliche, erfahrbare Welt einwirken soll (vgl.
Schaumann 1996: 40; vgl. Geier, Fritz 2016: 102). Konkret umfasst die anthroposophische
Naturkonzeption vier Stufen: Neben der physikalischen Ebene beinhaltet sie drei weitere
Ebenen, eine itherisch-lebendige, eine astralisch-seelische und eine ich-haft-geistige
(vgl. Vogt 2000: 53f.; Suchantke 1998).%> Diese Gliederung (anorganische Natur, pflanz-
liches Leben, tierisches Dasein, Selbstbewusstsein) legte Steiner in ihren Grundziigen
bereits 1882 nieder, als er sich mit Goethes naturwissenschaftlichem Werk beschiftigt
hatte (vgl. Lindenberg 2011: 109). Von Goethe iibernahm er ebenso die Ansicht, dass der
Mensch jenseits der sinnlich wahrnehmbaren Einzelerscheinungen Pflanzen iiber einen
inneren geistigen Mitvollzug der stets sich verindernden und schaffenden Natur in ih-
rer Ganzheit erfassen konne. Dabei sei Goethe wie ein Erfahrungswissenschaftler vor-
gegangen, der sich von der Natur, ihrer Morphologie, ihrer Organik, instruieren lassen
und induktiv aufgrund der Anschauung eine Idee erfasst habe (vgl. Lindenberg 2011: 107,
111). Mit Goethe kann Steiner demnach das Subjekt, den schauenden Menschen, in den
Mittelpunkt der Natur und der Naturbeobachtungen riicken und die kosmische Hoch-
zeit von Subjekt und Objekt rehabilitieren:

Dafddie Erfahrung, wie in allem, was der Mensch unternimmt, so auch in der Naturleh-
re, von der ich gegenwartig vorziiglich spreche, den grofsten Einflufd habe und haben
solle, wird niemand leugnen, so wenig als man den Seelenkréften, in welchen diese
Erfahrungen aufgefafdt, zusammengenommen, geordnet und ausgebildet werden, ih-
re hohe und gleichsam schépferisch unabhingige Kraft absprechen wird. (J.W. Goethe
1949: 847)

In Goethes idealistischer Herangehensweise, die hin zur Ideenwelt fithren soll, sah Stei-
ner einen ersten Schritt hin zu iibersinnlichem Erkennen realisiert. Diese Erkenntnis-
form spielt, wie bereits in den Eingangskapiteln dargelegt wurde, in der Anthroposo-
phie eine zentrale Rolle, denn dem anthroposophischen Selbstverstindnis zufolge wir-
ken in den iibersinnlich wahrnehmbaren Ebenen »Krifte«, d.h. gestaltende, ordnende
Energien, denen man sich allerdings nicht mit einem physikalischen Wissenschaftsver-
stindnis annihern kann, sondern nur mit anthroposophisch-geisteswissenschaftlichen

Umgebung ins Auge fassen« (GA 205: 53f.). Letztlich habe zwar der Kosmos »irgendwie« auf alles
Einfluss, »das sich auf der Erdoberflache entwickelt«, aber der Mensch als freies, geistiges Wesen
ist nach Steiner nichtvon kosmischen Gesetzmafligkeiten vorherbestimmt (CA 205: 59). Im Gegen-
teil —wie im Verlauf dieses Kapitels deutlich werden wird, bildet der Mensch in seinem Denken
einen »kosmischen Hohepunkt«.

2 Oftmals unterscheiden die heute praktizierenden Biodynamiker-innen jedoch nicht explizit zwi-
schen unterschiedlichen geistigen Bereichen (dtherischen, astralischen), sondern sprechen allge-
mein von einer »geistigen Ebene, vor allem in Alltagsgesprachen.

3 Bei dem Anthroposophen Christian Morgenstern wird diese monistisch-pantheistische Sichtweise
im Gedicht »Die FuRwaschung« zusammengefasst.

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

Wahrnehmungstechniken. Diese Krifte sollen auf die Materie einwirken, jedoch wiir-
den sie sich mit der Zeit verbrauchen, dhnlich wie bei biologischen Organismen, deren
Selbstgestaltungsdrang sich mindern kann, weshalb die Biodynamiker-innen mit eigens
zur Krifteregulierung konzipierten Priparaten versuchen gegenzusteuern. Des Weite-
ren ist die Natur aus anthroposophischer Sicht von Natur-Elementarwesen** durchzo-
gen, die den Naturhaushalt koordinieren sollen. Es werden dabei vier Hauptgruppen von
Natur-Elementarwesen (vgl. GA 98: 88ff.) unterschieden, deren unermiidliche Arbeit die
Pflanzenwelt ermdoglichen soll:

« die Gnome: Diese Elementarwesen wirken an der Schnittstelle der Pflanzenwurzel
und der mineralischen Erde. Durch sie konnen die Lebensitherkrifte sich entfalten.
Thr Element ist die Erde.

. die Undinen: Sie ermdglichen den Fluss der Klangitherkrifte und sind vor allem in
Blittern gestalterisch aktiv. Ihr Element ist das Wasser.

. die Sylphen: Sie wirken an den Bliiten und tragen die Lichtitherkrifte in die Pflanze.
Thr Element ist die Luft.

« die Salamander: Sie bringen Friichte und Samen zur Reifung durch die Durchflutung
mit Warmeither. Ihr Element ist das Feuer.

Im Kontext dieser postulierten Existenz von Elementarwesen, urteilt Choné, die bio-
logisch-dynamische Weltanschauung sei an der Grenze zwischen faktischem Wissen
und dem Imaginiren anzusiedeln, da sie sich zum einen auf physikalisch-organische
Prozesse und Angaben stiitzt, zum anderen aber auch tibersinnlich wahrnehmbare
Elementarwesen und kosmisch-geistige Krifte annehme, denen man sich lediglich iiber
die menschliche Vorstellungskraft annihern kénne. Ferner stehe die anthroposophische
Weltanschauung in der Tradition des abendliandisch-hermetischen und alchimistischen
Denkens von Paracelsus, die Steiner aus der Theosophie und seinem kurzeitigen Kontakt
mit der Freimaurerei kannte (vgl. Choné 2017: 277; Besson 2011: 391).

Das fiir Biodynamiker-innen zentrale Steiner-Werk, der Landwirtschaftliche Kurs, ent-
hilt ebenfalls die Auffassung, die Natur bilde eine holistische Einheit, die mit Kraften
durchzogen sei: »Die Natur ist ein Ganzes, von iiberall her wirken die Krifte. Wer ei-
nen offenen Sinn hat fiir das offensichtliche Kriftewirken, der begreift die Natur« (GA
327:169). Diese sollen auf die Pflanzen und Tiere ebenso wirken wie auf Menschen: »Wir
brauchen uns ja nur daran zu erinnern, dass eine der allerwichtigsten Erscheinungen,
die weiblichen Menses, in ihrem Verlaufe zeitlich Nachbildungen sind des Verlaufes der
Mondphasenc, hilt der Landwirtschaftliche Kurs Steiners Worte fest (GA 327: 27). Dieses
Beispiel zeige, dass der Mensch den inneren Rhythmus des Kosmos in sich trage. Tiere

4 Steiner verwirft dabei den Begriff »Elementargeister«, da die Elementarwesen »gerade keinen
Ceist haben«, also»Wesenheiten ohne ,Geist'«seien,»die man also besser Elementarwesen nennt«
(GA102:165f).

5 Im Landwirtschaftlichen Kurs (1924) werden keine Natur-Elementarwesen erwihnt. Sie werden in
einem Vortragszyklus von Januar 1923 erwahnt, der unter dem Titel »Lebendiges Natur-erkennen«
(GA 220) vorliegt sowie in dem Vortragsband Der Mensch als Zusammenklang des schaffenden, bilden-
den und gestaltenden Weltenwortes (GA 230), der auf Vortragen vom Herbst 1923 beruht.

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

und vor allem Pflanzen seien jedoch in einem noch héheren Grade durchdrungen vom
»allgemeinen Naturleben« und gerade deshalb sei das Pflanzenleben gar nicht erfassbar,
ohne dass beriicksichtigt werde, »wie alles das, was auf der Erde ist, eigentlich nur ein
Abglanz dessen ist, was im Kosmos vor sich geht« (GA 327: 28).°

Zudem beinhaltet der Kurs Steiners Degenerierungstheorie in Bezug auf die Natur:
Die Welt habe sich zu Beginn des 20. Jahrhundert an einem Ubergang vom Kali Yuga zu
einem »lichten Zeitalter« befunden, allerdings werde das lichte Zeitalter nicht zwangs-
ldufig eintreten, sondern miisse durch das menschliche Bewusstsein unterstiitzt wer-
den, um hervortreten zu konnen. Um diesem potenziellen Verfallsprozess entgegenzu-
wirken, habe die Menschheit keine Wahl »als entweder auf den verschiedensten Gebieten
aus dem ganzen Naturzusammenhang, aus dem Weltenzusammenhang heraus wieder
etwas zu lernen, oder die Natur ebenso wie das Menschenleben absterben, degenerieren
zu lassen« (GA 327: 57). Wer nach dem anthroposophischen Selbstverstindnis die Natur
retten will, muss also intervenieren.

Umstritten bleibt jedoch, inwiefern Steiners Denken als Erbe der romantischen Na-
turphilosophie eingeordnet werden kann. Als Herausgeber von Goethes naturwissen-
schaftlichen Werken und bedingt durch einige Beziige auf den Romantiker Novalis sowie
Schellings Naturphilosophie (vor dessen »positiver« Wende) wire diese Kategorisierung
nachvollziehbar. In einem oft zitierten Brief an einen Freund schreibt Steiner, ihn habe
die Frage beschiftigt, ob Schelling denn recht habe mit dem Postulat, dass uns allen das
Vermogen innewohne, uns in unser tiefstes Selbst zuriickzuziehen und dort das Ewi-
ge in uns anzuschauen. Und er berichtet, dieses Vermégen habe er in sich selbst »ganz
klar entdeckt« (GA 38:13). Allerdings reiht er sich methodisch durch seine Priorisierung
idealistischer Theoriebildung vor empirischer Verifizierung und inhaltlich durch ein spi-
rituell-pantheistisches Naturverstindnis eher in die erkenntnistheoretische Diskussion
der Naturphilosophie ein. Zander warnt deshalb davor, Steiners ambivalentes Verhiltnis
zur Naturphilosophie zu iibersehen. Steiner habe sich viel eher fiir erkenntnistheoreti-
sche Fragen in Bezug auf Goethe und Schelling interessiert und nicht fiir die romanti-
schen Anschauungen in deren Werk. Uberdies mied er das explizite Aufgreifen romanti-
schen Gedankenguts — vermutlich aufgrund von dessen Gefithlsbetontheit und, aus Stei-
ners Sicht, willkiirlicher Subjektivitit (vgl. Zander 2007: 908f., 914). Intuitiv-subjektiv-
kiinstlerische Bestrebungen werden zwar bei Steiner nicht verneint, sie miissen seiner
Ansicht nach allerdings auf die intellektuelle Anschauung folgen und sollen dieser nicht
vorauszusetzen sein. Ebenso unterstreicht Traub Steiners Bestreben, die intellektuel-
le Anschauung im idealistischen Sinne als Wahrheitsfundament zu setzen, womit sich

6 Um das Pflanzenwachstum zu verstehen, miisse man sich die kosmischen Gesetzmafiigkeiten vor
Auge halten. Auch in diesem Wachstumsverstiandnis tritt die paracelsische Vorstellung vom Mi-
krokosmos als Spiegelung des Makrokosmos hervor: »[..] wiirde man—wie das nun geschehen soll
in unserem wissenschaftlich-physiologischen Institut in Stuttgart—einmal genauer studieren zum
Beispiel die Linie, nach der die Pflanzenblatter am Stengel wachsen, so wiirde man finden, wie je-
de einzelne Linie sich an die Bewegung der Planeten anschliefRt, wie diese Linien gewissermaflen
Miniaturbilder der Planetenbewegungen darstellen. Und man wiirde finden, dafs man manches
auf der Oberflache der Erde nur begreift, wenn man das Aufierirdische kennt und dieses Auferir-
dische nicht einfach identifiziert mit dem Irdischen; wenn man voraussetzt, dafk eine Gesetzma-
Rigkeit vorhanden ist, die kosmisch und nicht tellurisch ist« (GA 205: 57).

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

Steiner in die idealistische Traditionslinie einreihe, wihrend er jedoch versucht habe,
iiber Kants Anschauungsbegriff (dessen Grenze die menschliche Sinneswahrnehmung
bildet) hinauszugehen (vgl. Traub 2011: 21). Deshalb kénnen wir festhalten, dass Stei-
ners Naturverstindnis aus seiner Sicht zunichst auf einer geistig-denkenden Anschau-
ung beruht, auf die zwar kiinstlerisch-gefithlsbetonte und metaphorische Anniherun-
gen folgen konnen, aber ihr nicht vorausgehen diirfen. In den akademischen Debatten
bleibt der ontologische Status von Steiners Kosmologie wie dargelegt bis auf Weiteres
umstritten: Wihrend Zander davon ausgeht, Steiner habe seine Kosmologie als physika-
lisch-existierend vorausgesetzt, schreibt Clement, dass Steiner in seiner letzten Schaf-
fensphase vermehrt auf den bildhaft-metaphorischen Charakter seiner Ideen verwiesen
habe (vgl. Clement 2018: cxiif.). Ein Argument gegen letztere Interpretation ist freilich,
dassein Steiner, der seinen Ausfithrungen lediglich einen metaphorischen Charakter zu-
spricht, wohl kaum Priparate »entwickelt« hitte, um die geistige Dimension der Erde zu
stimulieren.

71.1  En Vogue: Evolutionstheorien am Ende des 19. Jahrhunderts

Wenngleich Steiner in sein Naturhaushaltskonzept einen moglichen Verfall einbringt,
kann dieser dennoch durch die geistig-interventionistische Seite des menschlich-geisti-
gen Eingreifens aufgehalten werden, denn Steiner ging in einigen Vortrigen letztlich von
einer geistigen Evolution, einer kosmischen Vervollkommnung des Menschen und des
Universums aus. Steiners Evolutionskonzeption ist demnach als teleologisch-progres-
siv einzuordnen: Er geht von sich ablgsenden geistigen Entwicklungsstufen aus, die auf
eine stetige Perfektionierung abzielen (vgl. Haller 1995: 95ff.). Diese kosmische Soterio-
logie ist offensichtlich beeinflusst von der am Ende des 19. Jahrhunderts vorherrschen-
den Evolutionslehre. Sie tritt hinsichtlich unterschiedlicher Themenkomplexe mehr oder
weniger offen zutage, wie in Steiners Rassen- und Reinkarnationsvorstellungen, seiner
Kosmologie und Kulturtheorie, die allesamt mit einem evolutiven Programm versehen
sind. Zwar verlor der weltanschauliche Darwinismus, den kulturelle Fortschrittsideo-
logien ausmachten, mit dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs an Plausibilitit, dennoch
sind viele von Steiners Schriften von einem Kulturtelos gepragt (vgl. Zander 2007: 878).
In seiner theosophischen Phase begann er, die Idee von unterschiedlichen Erdzustinden
zu iibernehmen. Er sprach von der polarischen, der hyperboreischen und der lemuri-
schen Zeit als der voratlantischen Zeit, in der der Mensch seine heutige physische Form
noch nicht angenommen habe. Darauf sei die atlantische Epoche gefolgt, auf die wie-
derum fiinf weitere Epochen folgen sollten. Die Menschheit habe sich zu seiner Lebzeit
in der arischen Epoche befunden, die mit der Aufklirung begonnen habe (GA 11, GA 13).

Wiahrend Steiner zunichst in seiner theosophischen Zeit, wie um die Jahrhundert-
wende in diesen Kreisen iiblich, spirituelle Evolutionsstufen mit Rassentheorien ver-
band, entbiologisierte er seine Modelle zusehends in seiner anthroposophischen Zeit
und bemithte seltener die urspriinglich von der Theosophie iibernommenen Begrifflich-
keiten. Dieser entbiologisierte Evolutionsbegriff erlaubte es ihm, eine teleologische Ent-
wicklung zu implizieren, in der Rassen letztlich nur ein Intermezzo sein sollten und all-
mihlich verschwinden wiirden. Dennoch betonte Steiner, wie Martins darlegt, bis zu
seinem Lebensende die angeblichen Rasseneigentiimlichkeiten, spitzte sie in den 1920er

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Jahren zuweilen gar zu (vgl. Martins 2012). Auch verwarf er die Vorstellung eines kosmi-
schen Schicksals wihrend seiner letzten Schaffensphase nicht.

Beeinflusst wurde Steiners evolutionires Denken — zunichst vor allem in seiner
atheistischen Phase — von dem Biologen, Monisten und glithenden Darwinisten Ernst
Haeckel, den der Historiker Joachim Radkau als »Darwins wortgewaltigster Prophet,
dessen Eifer selbst den alten Darwin iiberrollte«, bezeichnete (Radkau 2005: 237). Der
»Papst von Jena«, wie ihn seine Kritiker-innen nannten, bekimpfte die christliche Reli-
gion mit grofiter Schirfe und verkiindete zugleich das Ende der Geisteswissenschaften
und der Religionen, indem er die grofRen Menschheitsfragen mit dem Monismus, einer
Denkrichtung, die die Einheit von Materie und Geist voraussetzt, aus dem Weg riumen
wollte. Seine Ansichten veréffentlichte er 1866 in seinem Werk Generelle Morphologie der
Organismen und 1899 in dem Welt-Bestseller Die Weltritsel (vgl. Radkau 2005: 2371.). Be-
kannt ist Haeckel tiberdies fiir seine — heute widerlegte — phylogenetische These, auch
genannt Rekapitulationsthese: Diese besagt, die Ontogenese, die Entwicklung eines
einzelnen Lebewesens, rekapituliere die Phylogenese, die Entwicklung des Stammes,
physiologisch.

Mit Steiners Ubertritt in die Theosophie im Jahre 1902 dnderte sich wenig an seiner
Verehrung Haeckels.” Er deutete Haeckel jedoch durch seine neugewonnene spiritualis-
tische Brille um; ein Umstand, der einerseits zu Sitzen fithrte wie »es gibt keine bes-
sere wissenschaftliche Grundlegung des Okkultismus als Haeckels Lehre« (vgl. GA 262:
4). Andererseits sprach er ihm zugleich jegliche Kompetenz in geisteswissenschaftlichen
Fragen ab; hitte Haeckel diese besessen, hitte er auf seine Theorie der Phylogenese spi-
ritualistische Konklusionen ausformuliert (GA 262: 4). Steiner teilte zwar Haeckels An-
sicht, dass Energie und Materie zwei Attribute ein und dergleichen Substanz seien, die
sowohl organische als auch anorganische Phinomene beschreiben sollen, letztlich aber
ging fuir Steiner das Geistige dem Materiellen voraus. Zudem verwarf er Haeckels Forde-
rung, die Bewusstseinsforschung dem Bereich der Naturwissenschaften zuzuschreiben:
Die Naturwissenschaft mit ihrer isolierten Betrachtungsweise itbersehe die ungeheuer-
liche Schonheit der Welt, sie kénne nicht zu einer holistischen Weltbetrachtung vordrin-
gen (vgl. Choné 2013:18). Dennoch kénne die materialistische Tendenz des Haeckel’schen
Evolutionismus laut Steiner durch eine anthroposophisch-geisteswissenschaftliche Les-
art aufgehoben werden: »Man braucht nur die von ihm bearbeiteten Tatsachen theoso-
phisch oder geisteswissenschaftlich zu durchdringen und seine eigene naive Philosophie
zu einer hoheren zu erheben« (GA 54: 32). Mit Haeckel teilte Steiner also bis zum Ende
seiner Schaffensphase eine monistische Weltsicht, wobei Steiner, anders als Haeckel, die
Natur geistig iiberhohte und mit Haeckel teilte er die Erkenntniseuphorie des 19. Jahr-
hunderts, die davon ausging, dass auch die letzten aller Fragen durch systematische Er-
forschung beantwortet werden konnten (vgl. Kapitel 5).

Die Anthroposophie geht demnach, wie bisher dargelegt, von einer spirituell-kos-
mischen Gesamtentwicklung aus, aber auch von einer Entwicklung des Menschen, die
sich zum einen in seinem Erdendasein inkarniert, jedoch zugleich in eine grof3ere kos-
mische Entwicklungsgeschichte eingebettet ist. Fiir Steiner begann die Entwicklung der

7 Steiner bezeichnete sich im Jahre 1902 als einen »begeisterten Verehrer Ernst Haeckels« (GA 8:
179) und sah in ihm »eine monumentale wissenschaftliche GrofRe« (GA 52: 141).

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

Menschheit auf dem alten Saturn. Ein nicht sichtbarer Planet, der nicht mit dem Plane-
ten des astronomischen Sonnensystems gleichgesetzt werden konne, jedoch eine Ver-
bindung zu diesem habe. Hochentwickelte Engel hitten auf dem alten Saturn »dafir
[gesorgt], dafd der physische Leib [der Menschenvorfahren] so vorbereitet wurde, daf}
er spiter der Triger des Ich werden konnte. Nur ein solcher physischer Leib, wie Sie
ihn heute haben, mit Fiflen, Hinden und Kopf und den eingegliederten Sinnesorga-
nen, konnte Ichtriger werden« (GA 99: 96f.). Im Anschluss habe sich die Menschheit auf
der alten Sonne weiterentwickelt, wo andere Engel den Atherleib des Menschen ausge-
staltet hitten, der im spiteren Entwicklungsverlauf »das Gefithl« erméglicht habe (vgl.
GA 121: 86ff.). Nachdem die Menschen auf der alten Sonne mit einem Atherleib ausge-
stattet gewesen waren, sei die Weltenmission des alten Mondes laut Steiner zum Tragen
gekommen: Der alte Mond habe eine weitere Vervollstindigungsstufe ermdglicht, und
zwar habe sie zur Herausbildung des Astralleibes gefithrt und den Grundstein fir die
kinftige Denkfihigkeit gelegt (vgl. GA 121:97). Auf der Erde schliefRlich habe der Mensch
sein Ich-Bewusstsein erlangt und an kiinftigen Inkarnationsorten werde er seine Gestalt
zusitzlich verfeinern (vgl. GA 26:19f.). Steiners evolutionires Menschheitsmodell ist da-
bei auch fiir langjahrige Anthroposophie-Anhinger nicht immer einfach zu verstehen
beziehungsweise nachzuvollziehen;. auch sie miissen sich seine Modelle individuell-in-
terpretativ aneignen und Widerspriiche feststellen.

In Aus der Akasha-Chronik, einer Sammlung von Aufsitzen aus Steiners frither theo-
sophischer Zeit, die erst nach seinem Tod in Buchform erschien, spricht Steiner zudem
von einer umgekehrten Evolution, in der Wesen sich zuriickbilden und ihren Mensch-
Status sozusagen wieder verlieren wiirden. Die »Wilden« seien deshalb fiir ihn Zuriick-
gebliebene: »Auch in mancher wilden Vélkerschaft haben wir die heruntergekommenen
Nachfahren einstmals hoherstehender Menschenformen zu sehen. Sie sanken nicht bis
zur Stufe der Tierheit, sondern nur bis zur Wildheit« (GA 11: 96). Aber auch wihrend sei-
ner anthroposophischen Zeit hielt er Darwin entgegen, dass der Mensch letzten Endes
nicht vom Affen abstamme, da der Geist iiberall walte und der Mensch aus der geisti-
gen Welt stamme. Die Idee des Menschen sei mit dem Universum angelegt, deshalb sei
er nicht der Endpunkt der Evolution, sondern deren Ausgangspunkt. Letztlich wiirden
fiir Steiner alle Lebewesen der Pflanzen- und Tierwelt das Menschsein anstreben, was
den Evolutionsprozess bewirke (vgl. GA 61: 491). Er setzte dabei dem biologischen Darwi-
nismus seinen spiritualisierten Entwicklungsbegriff entgegen, in dem das Angestrebte
nicht unbedingt die physische Menschwerdung sein miisse, sondern die Erlangung der
Bewusstseinsqualitit, die die Durchdringung des Geistigen ermogliche. Diese jedoch sei
im Menschen in diesem Zeitalter am exemplarischsten ausgebildet.

71.2 Die Rassismus-Debatte in der Anthroposophie im Lichte
der anthroposophischen Evolutionstheorie

Wie bereits mehrfach in dieser Arbeit dargelegt, kann nicht dariiber hinweggesehen wer-
den, dass Steiner rassistisches Gedankengut verbreitete, das in ein evolutionistisches
Konzept eingeflochten ist. Rassismus-Debatten bleiben bis heute innerhalb der Anthro-
posophie virulent, dabei besteht eine ausgeprigte Spannung zwischen Steiner-Apolo-

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE

163


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

get-innen, die die rassistischen Passagen nicht zur Kenntnis nehmen®, denjenigen, die
behaupteten, sein Werk sei willentlich falsch ausgelegt worden, um die Anthroposophie
zu diskreditieren’, sowie denjenigen die ihn kontextualisieren wollen und Steiner-Kri-
tiker-innen, die die Universalismustendenzen in Steiners Werk ausblenden. Ein erster —
spiter — Aufarbeitungsansatz gelang Jens Heisterkamp und Roman Briill, die 2008 das
Frankfurter Memorandum initiierten, das heute in vier Sprachen (Deutsch, Franzosisch,
Spanisch, und Englisch) vorliegt. Das Memorandum basiert zum Teil auf der Vorarbeit
der Niederlindischen Anthroposophischen Vereinigung, die die rassistischen Textpas-
sagen in Steiners Schriften bewertete. In Steiners Werk liege keine Ideologie des Rassen-
kampfes vor, stattdessen finden »sich rassistische Aulerungen, die eindeutig als histo-
risch iberholt eingeordnet werden miissen. Sie sind historisch dadurch erklarbar, dass
sich Steiner in einer Zeit von Kolonialismus und Eurozentrismus an einem teilweise ras-
sistisch gefirbten Diskurs zu Fragen der Evolution des Menschen beteiligte«, schreiben
sie. (Briill, Heisterkamp 2008: 15). Sie betonen demnach den zeithistorischen Kontext,
in dem ein spezifisches Rassendenken auch in der Philosophie und in anderen Diszipli-
nenvorherrschte. Zudem versuchen die Autoren, die rassistischen Aussagen abzuschwi-
chen, indem sie auf Steiners Verweis einer einheitlichen Menschheit aufmerksam ma-
chen: »Der Gesamtduktus von Steiners Werk betont immer wieder die universalistische
Entwicklung der einen, zusammengehérenden Menschheit ohne Riicksicht auf Unter-
schiede ethnischer, nationaler oder religioser Herkunft« (vgl. Briill, Heisterkamp 2008:
15). An anderen Stellen referieren Anthroposoph-innen dariiber hinaus auf die individu-
elle Freiheit des Einzelnen, um die in Steiners Werk ebenfalls postulierte Rassendetermi-
niertheit zu brechen. Martins zufolge wird in Steiners Werk tatsichlich sowohl die »Gat-
tungsidhnlichkeit« als auch die Freiheit des Individuums betont; es wird eben die Fihig-
keit zugesprochen, seine angeblich generischen Qualititen zu itberwinden (vgl. Martins
2012:33). Demnach seien Menschen zwar in Steiners Denken in eine Art Rassenschicksal
eingebunden, konnten dieses jedoch durch ihre individuelle Freiheit iiberschreiten.

Auflerdem darf man nicht iibersehen, dass es eine Entwicklung in Steiners Rassen-
begriff gibt. Fiir Ansgar Martins (2012) wird vor allem in der Frithphase von Steiners theo-
sophischem Werk eine spirituelle Evolution mit Rassentheorien verbunden, in denen die
Weifen als geistig hoherentwickelt dargestellt werden, und auch in seiner anthropo-
sophischen Zeit lassen sich Stellen ausmachen, in denen die kaukasische Rasse als die
geistig am weitesten entwickelte iiberhéht wird. Mythologische Imaginationen Steiners
entbiologisieren allerdings zumeist seinen Evolutionsbegriff und auch der Rassendeter-
minismus ist in seinem spiteren Werk abgeschwicht. Trotzdem bleiben seine Aussagen
bis zu seinem Lebensende von Rassismus durchtrinkt. So behauptete Steiner 1923 vor
einem Arbeiterpublikum:

8 Luise und Gerhard Bihrverweisen besonders vehement und einseitig auf eine angeblich reflexhaf-
te Resistenz in den eigenen Reihen wahrend des NS-Regimes, so lautet auch ihr Publikationstitel
unmissverstandlich: Wir Anthroposophen waren gegen Hitler (vgl. Bihr1983).

9 Der Anthroposoph, Autor und Herausgeber Lorenzo Ravagli ist dieser StofSrichtung zuzurechnen;
er argumentierte 2004 etwas psychologisierend in der Waldorf-Verbandszeitschrift Erziehungs-
kunst, firihn wiirden die Rassismusvorwiirfe aus linken Bewegungen letztlich von Neid gegeniiber
der Erfolgsgeschichte der Anthroposophie zeugen (vgl. Ravagli 2004: 9).

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

Zu Asien gehort die gelbe Rasse, die Mongolen, die mongolische Rasse, und zu Europa
gehort die weifle Rasse oder die kaukasische Rasse, und zu Afrika gehért die schwarze
Rasse oder die Negerrasse. Die Negerrasse gehort nicht zu Europa, und es ist natrlich
nur ein Unfug, dass sie jetzt in Europa eine so grofie Rolle spielt. (GA 349: 53)

Die rassentheoretischen Passagen sind zwar letztlich quantitativ iiberschaubar, durch-
ziehen aber sein Werk seit seiner theosophischen Phase. Sein Vokabular beziiglich der
Evolutionsentwicklungen nichteuropiischer Kulturen ist unmissverstindlich: Er spricht
beispielsweise von »Abfall« oder auch von »Verfaulen«. Diese Abwertungen werden je-
doch wiederum leicht abgeschwicht, indem Steiner betont, die Menschbheit, also alle
Ethnien, wiirden im héchsten kosmischen Geistwesen aufgehen, »Rassen« allmihlich
verschwinden wiirden, und es man nicht an ein »Rassenschicksal« gebunden sei. Aber
wie erwihnt, verweist er an seinem Lebensende noch auf Rasseneigentiimlichkeiten -
insofern blieb Rassismus in Steiners Denken vorhanden, obwohl er zugleich auch von
einer Auflésung der Rassenunterschiede ausging (vgl. Martins 2012: 142). Steiners Ras-
senbegriff ist demnach januskopfig, was Martins zu folgendem Fazit fithrt: »Apologeti-
sche Behauptungen, nach denen fiir Steiner die Rassen lingst passé seien, sind damit
ebenso falsch wie die mancher Kritiker, dass Steiner die Auflosung der »Rassen« in eine
ferne Zukunft verschob« (Martins 2012: 142f.).

Dariiber hinaus ist nicht nur Steiners Rassentheorie problematisch und ausdriick-
lich zu kritisieren, sondern auch seine Vorstellungen beziiglich des »deutschen Volks-
geistes«, die in Zeiten des wieder erstarkenden rechtsgesinnten Populismus und des Na-
tionalismus seit 2015 an Attraktivitit gewinnen konnten. Angefithrt durch den Erzengel
Michael sei seit 1879 der deutsche Geist der fithrende Geist des von Steiner postulierten
gegenwirtigen Kulturzeitalters. Dies sei ein Geist, der die Menschheit tiefer in ibersinn-
liche Erkenntnisse hineinfithren kénne und zu einer neuen spirituellen Entwicklungs-
stufe geleiten witrde (vgl. GA 157: 228).*°

1.2 Die Biodynamik: ein Vorlaufer der Permakultur und Tiefendkologie?

Im ersten Teil des Kapitels wurde festgehalten, dass Steiner die Natur als belebt betrach-
tete; sie sei ein Ganzes, in dem Mikrokosmos und Makrokosmos, Mensch und Kosmos
in einem symbiotischen Zusammenhang stiinden. Zudem wiirden nach anthroposophi-
schem Selbstverstindnis iibersinnlich wahrnehmbare »Krifte« die materielle Seite der
Erde gestalten. Damit diese Krifte sich moglichst frei entfalten konnten und in der »Na-
tur« zu einer Weiterentwicklung fithren wiirden, kénne der Mensch durch Priparate

10 Jana Husmann zeichnet die Dualismen von Licht und Finsternis sowie Reinheit und Unreinheit in
Bezug auf Rassen in Steiners Werk nach und verweist darauf, dass diese Differenzierungssystema-
tik nicht nur mit Rassentheorien, sondern zugleich mit Geschlechterkonstruktionen in Verbindung
stiinden. Des Weiteren analysiert sie in ihrem Werk Schwarz-Weif3-Symbolik. Dualistische Denktradi-
tionen und die Imagination von ,Rasse’ Religion, Wissenschaft, Anthroposophie (2010), inwiefern bereits
bestehende sikulare Rassentheorien durch Steiner spiritualisiert wurden und weshalb man Stei-
ners okkultistisches Rassenmodell als spiritualisierten Biologismus fassen kénne (vgl. Husmann
2010:12,17 ).

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE

165


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

regulierend eingreifen. Im vorliegenden zweiten Teil des Kapitels wird noch eingehen-
deraufdas Natur- und Menschenverstindnis der Biodynamiker-innen eingegangen und
zeitgendssische Selbstbeschreibungen, Debatten und interne Disparititen werden un-
tersucht. Um das spezifische Selbstverstindnis der im biologisch-dynamischen Bereich
Titigen konturenreich zu skizzieren, wird es ebenfalls im Kontrast zu neueren 6ko-spiri-
tuellen Bewegungen wie der Tiefendkologie und der Permakultur-Bewegung betrachtet.
Inwiefern verfolgen die Vertreter-innen der Tiefendkologie und der Permakultur anders
gelagerte philosophische Grundannahmen als die Anthroposophie? Die Betrachtung ei-
niger Besonderheiten dieser Bewegungen erlaubt es, die besonderen Merkmale der an-
throposophisch grundierten Biodynamik ein weiteres Mal verstindlicher zu umreifen.”

Der Begriff »Tiefenokologie« wurde vom norwegischen Philosophen Arne Nezss
(1912-2009) im Jahr 1972 eingefiihrt. Er soll ermoglichen, sich von einem oberflichlichen
Umweltverstindnis, der Shallow Ecology, abzugrenzen, die einen rein ressourcenorien-
tierten Blick auf die Natur begiinstige (vgl. Charmetant 2015: 27). Die Tiefendkologie
hingegen zeichnet sich durch eine biozentrische beziehungsweise 6kozentrische Sicht
aus, die allen Spezies einen intrinsischen Wert zuschreibt, unabhingig von ihrem Wert
fiir den Menschen (vgl. Taylor 2009: 13). Die meisten Tiefenokolog-innen unterstreichen
ihre Ansichten durch erfahrungsbegriindete Einsichten: Die affektive Wahrnehmung,
die Erfahrung der Verbundenheit mit allem Lebendigen steht itberwiegend im Zentrum
ihrer Reflexionen. Um Einsichten zu generieren, wird auf unterschiedliche Techniken
gesetzt, wie das Bergsteigen (Ness war in seiner Freizeit Bergsteiger), und heute in
einigen Kreisen vermehrt auch auf neo-schamanische Rituale sowie den Gebrauch von
bewusstseinserweiternden Substanzen (vgl. Taylor 2001: 175). Letztlich witrden diese
Praktiken zu der Einsicht fithren, dass das »Selbst« nicht getrennt von seiner Umwelt
existiere. Dariiber hinaus koppelt das tiefenskologische Milieu seine Weltsicht an eine
Kritik der Sonderstellung des Menschen, die vor allem in westlichen Gesellschaften
artikuliert wiirde. Die westlichen Religionen und philosophischen Hauptstromungen
hitten zu einem Anthropozentrismus gefiihrt, innerhalb dessen der Wert eines nicht-
menschlichen Wesens aufgrund seiner Niitzlichkeit fiir menschliche Bediirfnisse be-
rechnet werde. Demgegeniiber nehmen Tiefenokolog-innen nicht an, dass Menschen
und Tiere beispielsweise gleich seien, sondern, dass alle Lebewesen einen intrinsischen
Wert besifien, der letztlich nicht quantifizierbar sei (vgl. Ramadier 2017: 51, 83).

Ness bezeichnete seine Philosophie als Ecosophie T; wobei das »T« fiir den Namen sei-
ner Hiitte Tvergastein steht. Dort verbrachte er in der Regel seine freien Tage und ent-
wickelte hier durch identifikatorische Beziige mit den Bergen sein Konzept der Interde-

h8 Zudem kann spekuliert werden, ob die in den 1960er Jahren formierte New-Age-Bewegung, die
Emotionalitét, Expressivitat und Selbstverwirklichung im Hier und Jetzt anhand spiritueller Tech-
niken bewarb, zu mehr Offenheit gegeniiber Esoterik und der Anthroposophie gefiihrt hat (vgl.
Sutcliffe 2003: 203). Hanegraaff zahlt die Anthroposophie zwar nicht zum New-Age-Milieu, da sie
sich deutlich von diesen neueren esoterischen Stromungen abgrenzt (vgl. Hanegraaff1996:10,19),
trotzdem haben diese Demokratisierungstendenz und Verfligbarkeit von esoterischen Schriften,
Wissen und Techniken wahrscheinlich ebenfalls zu einer Verbreitung der Biodynamik gefiihrt. In-
nerhalb dieser Arbeit werden Berithrungspunkte zu anderen spirituellen Milieus allerdings nicht
weiter eruiert.

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

pendenz allen Seins sowie die Vorstellung der Selbstverwirklichung, die nicht losgeldst
von der eigenen Umwelt gedacht werden kénne:

One >sees oneself in the other, but it is not the empirical self, but the self one would
aspire to have. [...] The relationship between identification and the narrower process of
solidarity is such that every deep and lasting state of solidarity presupposes wide iden-
tification. The essential sense of common interests is comprehended spontaneously
and is internalised. This leads to the dependency of A’s Self-realisation upon B’s. (Naess
1989:172)

Autoren wie Joanna Macy, die sich in das Gedankengut der Tiefendkologie einreihen,
sprechen dariiber hinaus vom »6kologischen Selbst«, das anders als das »abendlandi-
sche Ich« mit seiner herkémmlichen Egofixierung nicht umweltblind sei, sondern ein
Selbst bilde, das sich selbst als integralen Bestandteil der Umwelt begreife.”” Ein weite-
rer bekannter Tiefendkologe ist Gary Snyder; er studierte Anthropologie und Literatur
und gewann den Pulitzer-Preis in der Kategorie Poesie. Heute ist er vor allem als Ver-
fechter der Interspezies-Kommunikation bekannt. Seine Ideen und seine Lebenspraxis
sind von zenbuddhistischen und animistischen Ethikkonzepten beeinflusst, weshalb er
sich vornehmlich als »animistischer Buddhist« bezeichnet (vgl. Taylor 1995: 1101T.).

Als nicht untypisch fiir diese Bewegung erweist sich iiberdies eine gewisse Idealisie-
rung von Orten, an denen keine Menschen leben, und Orten, an denen die Natur gleich-
sam als ein sich selbst regulierender Organismus verstanden werden kann. In dem Werk
Ecology, Community and Lifestyle von Arne Ness tritt diese Sicht hervor; er bedauert darin,
dass immer weniger Orte unberithrt von menschlichen Interessen seien.”

Aber nicht alle Autor-innen verschreiben sich den eher spirituellen Seiten der Tiefen-
6kologie. Der Co-Autor von Deep Ecology (1985), Goerge Sessions, beispielsweise befiirch-
tet, die neuen spirituellen Stréomungen, die seit Mitte des 20. Jahrhunderts aufgekom-
men sind, wiirden die 6kologischen Belange in ihrer Mitte zu einem optimistischen, aber
konturlosen Patchwork umdeuten (vgl. Taylor 2001: 181)."* Die australische Philosophin

12 Macy erhielt 1978 ihren Doktortitel in Religionswissenschaft von der Syracuse Universitat und
praktizierte in der Folgezeit unterschiedliche Formen des Theravada-Buddhismus, vgl. Macy, [106].

13 Er hélt beispielsweise fest: »Maps with colours showing distance from nearest road are made to
make people see how little is left of the planet still free from major, manifest human interference
and domination. Extension of agriculture into new areas has lost its function because only little
of the present areas is used directly for vital human needs. With present natural parks being
slowly ruined through excess numbers of visitors, policies are changed, new areas must be found.
But there is also an increase of respect for the >empty« areas without any prospect for income
from tourism. Politically slogans like sLet evolution continue!< and >Earth first!c are increasingly
appreciated« (Neess 1989: 141).

14  Zudem bestehen wiederum zwischen dem Okofeminismus und der Tiefendkologie zum Teil Uber-
lappungen und zum Teil Spannungen: Wahrend einige sich als Anhianger-innen beides beider Be-
wegungen ausgeben, wie Karen Warren und Michael Zimmerman, bezweifelt Slicer in Is there an
ecofeminist-deep ecology ,debate? (1995), dass vornehmlich méannliche Tiefendkologen ihren andro-
zentrischen Standpunkt ausreichend reflektieren. Dariiber hinaus wiirden die mannlichen Tiefen-
okologen die Belange der Okofeministinnen nicht ernstnehmen (vgl. Slicer: 1995: 151). Beide pu-
blizierten haben fiir das Journal Enivironmental Ethics publiziert. Vor allem Karen Warren ist in
okofeministischen Kreisen eine Referenz; sie editiere hat mehrere Spezialnummern zum Thema

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE

167


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

und Okofeministin Plumwood kritisiert ihrerseits, eine rigide Aufteilung in menschli-
che und nichtmenschliche Bereiche verhindere eine sinnvolle Eruierung des 6kologi-
schen und kulturellen Eingebundenseins des Menschen in sein 6kologisches Umfeld (vgl.
Plumwood 2020: 31). Die Tiefendkolog-innen bilden demnach keinen homogenen Block,
sondern weisen eine hohe interne Binnendifferenzierung auf. Trotzdem weist die Tie-
fenokologie in ihren grof3en Linien eine Pridominanz animistisch-buddhistischen Ge-
dankenguts auf, das die Interdependenz sowie den intrinsischen Wert allen Lebens be-
tont.

Auch die Permakulturbewegung, die Mitte der 1970er Jahre entstand und sich fiir das
Wirtschaften in nachhaltigen Kreisliufen — zunichst im Landbaubereich — einsetzt, ver-
tritt in einem zentralen Punkt ein dhnliches Verstindnis wie die Tiefenokologie: Die Na-
tur als sich selbst organisierender (autopoietischer) Organismus konne ohne den Men-
schen bestehen, aber der Mensch nicht ohne die Natur. In diesem Sinne wird die Per-
makultur als System hervorgehoben, das den Anspruch hat, die Natur moglichst auto-
nom arbeiten zu lassen. Bill Mollisson und David Holmgren publizierten 1978 erstmals
ein Buch (Permaculture One), das die Permakultur einem breiteren Publikum zuginglich
machen sollte. Dariiber hinaus fanden die Schriften des japanischen Mikrobiologen Ma-
sanobu Fukuoka eine grofRe Resonanz in der weltweit entstehenden Permakulturbewe-
gung.” In seinen Schriften spricht Letzterer sich fiir selbstregulierende Landbauformen
aus; eine Methode die er als »Nicht-Tun-Landwirtschaft« bezeichnet, in Anlehnung an
das Wu-wei-Prinzip des Taoismus. Gegeniiber einer sich inhirent sinnvoll selbstgestal-
tenden Natur zeichnet er in seinen Biichern ein von Kontrolle getriebenes Menschen-
verstindnis nach — er betrachtet den Menschen als Akteur, der das Gleichgewicht der
Natur zerstore, in dem er in sie eingreife (vgl. Fukuoka 1985:18f., 27f.). Fiir die Menschen
sei es zudem unméglich, die Natur wirklich zu ergriinden und zu verstehen.’ Um sei-
ne Annahmen zu erhirten, bezieht sich Fukuoka nicht nur auf den Taoismus, sondern
tiberdies auf Schriften des Zen-Buddhismus.

Der franzosische Soziologe Mathieu Gervais fand in seiner Umfrage mit 50 biolo-
gisch-organischen Landwirt-innen in Frankreich heraus, dass ein Grof3teil der Befrag-
ten die Annahmen der Permakultur unterschreiben wiirde. Die Befragten vertraten die
Sicht, eine harmonische Ordnung bestehe auerhalb des Menschen, in die er sich je-
doch einschreiben konne tiber die Praxis der Biolandwirtschaft oder der Permakultur.
Besonders die Landwirt-innen, die das Ideal der Permakultur leben wollten, betonten
demnach, dass ihre Eingriffe méglichst bescheiden ausfallen sollten (vgl. Gervais 2013:
198). In Rekurs auf Marcel Gauchet kénne man laut Gervais folgern, in diesem Land-
wirtschaftsmilieu werde die Natur als sakralisierte Entitat betrachtet; vor allem junge
Quereinsteiger-innen unter 40 Jahren, die zumeist einen Universititsabschluss besifen,

fiir Hypatia: A Journal of Feminist Philosophy ediert und publizierte drei Biicher iiber Okofeminismus
publiziert.

15 Einem breiten Publikum sind mittlerweile Fukuokas Seed Bombs bekannt, die durch die Urban-gar-
dening-Bewegung popularisiert wurden. Tatsdchlich erfand Fukuoka sie kurz nach dem Zweiten
Weltkrieg, um symbolisch auf die Direktsaatmethoden und den pfluglosen Reisanbau aufmerk-
sam zu machen (vgl. Bradley, [107]).

16  Fukuoka schreibt: »Being limited and imperfect, human knowledge cannot hope to win out over
the whole and the ever-perfect wisdom of nature« (1985: 57).

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

wiirden diese Sicht unterstreichen. Zwar schwiche sich die Idealisierung durch die tag-
tigliche Arbeitsrealitit mit der Zeit ab, dennoch hitten die meisten das Lebendige als ein
nicht letztgiiltig zu erforschendes Mysterium dargestellt und es als solches sakralisiert”
(vgl. Gervais 2013: 200f.). Uberwiegend sind die nichtkonventionellen Anbaumethoden
wie die Permakultur und der biologisch-organische Landbau iiberdies an eine Kritik der
modernen Agrikultur gekniipft; ein Merkmal, das sie mit der Biodynamik teilen. Uber
den Umweg des 6kologischen Landbaus hilt iiberdies eine individualisierte Spiritua-
litdt an der Schnittstelle zwischen Erfahrung, Weltbezug und Affekt wieder Einzug in
den lindlichen Raum; ein lindlicher Raum, der allerdings (bedingt durch das Internet
und erhéhte Mobilitit) gar nicht mehr so lindlich ist (vgl. Gervais 2016: 180fT.). Insofern
verwundert es auch nicht, dass gerade die jingere Generation, die nach der »subjekti-
ven Wende« (Taylor 2007) aufgewachsen ist, einen positiveren, individualisierten Bezug
zu Spiritualitit duflert, oft in Abgrenzung zum franzdsischen Katholizismus. Spirituel-
le Zuschreibungen an die Natur und die Landbautitigkeit lassen sich folglich nicht nur
im Milieu der Tiefendkologie auffassen, sondern ebenso bei Personen, die die Prinzipien
der Permakultur und des biologischen Landbaus befolgen (vgl. Gervais 2013; 2016).
Inwiefern Uberschneidungen und Ahnlichkeiten zwischen der Tiefenskologie, der
Permakultur und der Biodynamik bestehen, ist umstritten. Choné sieht zuvorderst ei-
ne weltanschauliche Nihe zwischen der Tiefenokologie und der Biodynamik, denn ihr
zufolge habe Steiner die »Gaia-Hypothese«’® von James Lovelock antizipiert (vgl. Cho-
né 2013: 24). Diese fasst die Erde als ein Lebewesen mit einer inhirenten Intelligenz auf,
das sich in einem Dauerprozess findet, atmet und altert (vgl. Lovelock 1991: 9). Gerade
Steiners Konzeption von Elementarwesen, die lebendig seien — wenngleich ohne Inten-
tionalitit — und zugleich Leben ermdglichen sollen, spiegelt diese Sicht, ebenso wie sei-

17 Innerhalb der Umweltbewegung bestehen allerdings zahlreiche Abgrenzungsdiskurse und nicht
schlicht ein durchweg kooperatives Komplementaritatsverstandnis. So grenzt sich Bill Molli-
son, der als Begriinder beziehungsweise Vater der Permakulturbewegung gilt, von dem Selbst-
verstandnis der Tiefendkologie ab. Er mokiert sich dementsprechend in einem Interview iber
die Tiefenokolog-innen, die er als inkonsequente Besserwisser darstellt: »First of all, that's a very
smart thing to do, to name yourself a deep-ecologist, because anybody else has to be shallower
than you are. (laughs) All the deep-ecologists, and they're all philosophers, I've asked them all
these questions, the same questions. >Do you own a car’ They all own a car.>Do they take a news-
paper They all take a newspaper and some take many newspapers. sDo you have a garden?Not
one of them has a garden. | said, >You're the sort of deep ecologist | don't want to know because
you're my problem. You're the world's problem!« (Vlaun, 25.7.2001).

18  Von religionswissenschaftlichem Interesse kann die eigenartige Verkniipfung zwischen evolutio-
nistischem Cedankengut, der Gaia-Hypothese und dem Aufkommen des Internets sein. Dies hat
Kriiger aus religionswissenschaftlicher Perspektive eingehend analysiert: »it is noteworthy that
a religious interpretation of the history of evolution and an organic / holistic view of the planet
earth (Gaia) are related to the appearance of computer technology and the Internet. [..] Both
McLuhan’s metaphor of the global village and Teilhard’s concept of the evolutionary revelation of
god — beginning with the biosphere, continuing with the noosphere, and finalizing in the divine
point Omega — are prevalently adopted in the current discourse on the Internet.« Die von Love-
lock (1919—2022) begriindete Gaia-Theorie ermdgliche eine Interpretation des Internets als orga-
nisch-evolutionires Konzept der Erdgeschichte. Die aktuelle technologische Entwicklung werde
als Fortsetzung der natiirlichen Evolution des Lebens auf diesem Planeten gedacht und das In-
ternet dabei als ein organischer Teil der Erde begriffen (Kriiger 2015: 60f.).

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE

169


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

ne Analogiebildung zwischen Flussbetten, Wasserstromen und pulsierenden Adern, die
Blut beférdern (vgl. GA 352: 59)." Indem Steiner der Erde Lebendigkeit sowie eine Art
Quasi-Bewusstsein zuschreibt, nehme er Ideen der spirituellen Okologie und der Gaia-
Hypothese vorweg. Zwar seien evolutionistische Denkmuster in Steiners Werk auszu-
machen, jedoch wende sich die Anthroposophie gegen den Spencer’schen Darwinismus,
der lebendige Organismen als im stetigen Uberlebens- und Konkurrenzkampf auffasst
(vgl. Choné 2013: 15, 24f.). Fiir Steiner wiirden hingegen in der Natur autoregulierende
und kooperative Krifte itberwiegen. Ein gern zitiertes Beispiel sind fiir Steiner die Bie-
nen, die grundsitzlich solidarisch und kooperativ agieren, indem sie nicht nur Blitten-
bestandteile fiir eigene Zwecke entwenden, sondern zugleich die Pflanzenvermehrung
durch ihre Titigkeit ermdglichen (GA 351: 1491.).

Aurélie Choné zufolge beinhaltet die anthroposophische »Seinsweise« mit ihrer Be-
tonung des Menschen als Teil des Kosmos bereits tiefenékologische Uberlegungen. Zwar
sei die Anthroposophie — wie ihr Name es andeutet — »anthropozentrisch« und nicht
»biozentrisch« wie die Tiefenokologie, die der Natur einen Eigenwert ginzlich unab-
hingig vom Menschen zuschreibt, aber dies sei nur ein scheinbarer Widerspruch, da
innerhalb der Anthroposophie der Mikrokosmos Mensch konsequent als mit dem Ma-
krokosmus verschrinkt gedacht werde (vgl. Choné 2013: 33f.). Tatsichlich kénnen Teile
von Steiners Werk mit Ideen der Tiefendkologie in Verbindung gebracht werden, in dem
Sinne wie es Choné vorschligt. Gleichwohl lisst sich feststellen, dass unter den zeitge-
nossischen Biodynamiker-innen unterschiedliche Naturbilder vorherrschen. Auffallend
ist dabei in vielen Fillen die dezidierte Befiirwortung menschlichen Eingreifens, die sich
eher schwerlich mit dem tiefendkologischen Ideal der selbstregulierenden Natur verein-
baren lisst, sich aber in die anthroposophische Weltanschauung nahtlos eingliedert.

Nach anthroposophischem Selbstverstindnis kénne gerade der menschliche Eingriff
iber die Priparate positive Effekte bewirken. Auf der Landwirtschaftlichen Tagung An-
fang Februar 2017, die unter dem Titel Bodenfruchtbarkeit —von der Naturgrundlage zur Na-
turaufgabe durchgefihrt wurde, griff Uli Johannes Konig, wissenschaftlicher Mitarbeiter
beim Forschungsring fiir Biologisch-Dynamische Forschungsweise in Darmstadt, Stei-
ners Konzeption des Krifteverlustes in der Natur auf. In diesem Zusammenhang warf
er die Frage auf, welche Bedeutung den Priparaten bei der Belebung der Natur zukom-
me und verlautbarte, fir ihn wiirden sie ein geeignetes Mittel darstellen, um Erde und
Kosmos zu verbinden (vgl. Kdnig 2017: 26f.). Auch Masson schreibt, dass es sich bei der
Arbeit mit den Priparaten »um die bewusste Ubernahme der schépferischen Arbeit der
geistigen Hierarchien an der Materie durch den Menschen«handele. Fiir ihn bewirkt die
Priparate-Anwendung das Prinzip »der Salutogenese, das darin besteht, die Vorausset-
zungen fiir Gesundheit zu kennen und zu schaffen, anstatt die Krankheit zu behandeln«
(vgl. Masson 2014: 47).

Andrea Suchantke, Schweizer Zoologe, Anthroposoph und Buchautor verweist eben-
falls auf die mogliche Zusammenarbeit zwischen Menschen und der »belebten Naturs,

19 Vgl. auch den Anthroposophen Suchantke, der Okosysteme, Landschaften und den Planeten Erde
als eigenstandige Organismen bzw. Individualititen versteht. Okosysteme sind ihm zufolge wie
der Mensch durch das Zusammenspiel der simtlichen vier Dimensionen des anthroposophischen
Naturbildes gepragt (vgl. Suchantke 1998).

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

um sie »weiterzuentwickeln« (Suchantke 1998: 50). Zugleich erachtet er die charakteris-
tische Stellung des Menschen als eine, die sich in der Mitte der Natur befinde; demnach
vertritt er ein non-dualistisches Weltbild, in dem Mensch und Natur beziehungsweise
Umwelt nicht als absolut getrennte Entititen erscheinen. Dennoch distanziert er sich
ausdriicklich von Ansichten, die die Natur als eigenstindige Sphire idealisieren und
die »vielfiltigen Beziehungen und Wechselwirkungen zwischen Mensch und Natur«
ausblenden sowie den Menschen als Stérenfried eines angenommenen biologischen
Gleichgewichts karikieren. Diese Darstellungen bezeichnet er als »groteske Realitits-
ferne« (Suchantke 1998: 48). Anstatt also den Aspekt der menschlichen Ausbeutung der
natiirlichen Ressourcen zu unterstreichen, vertritt die anthroposophische Landwirt-
schaft einen Ansatz, in dem der Mensch als Partner und Teil der Natur betrachtet wird
(vgl. McKanan 2018: xi).

Auch das propagierte Naturbild auf der Webseite AnthroWiki spiegelt ein Selbstver-
stindnis wider, das schwerlich auf tiefen6kologische Dispositionen oder die Permakul-
tur bezogen werden kann. Der Mensch wird nach diesem Verstindnis dem Bereich der
Kultur zugerechnet und als titig Eingreifender tiberhoht:

Der Natur steht die Kultur (beginnend mit der Agrikultur) gegeniiber, als jener Teil
der Natur, der durch die von der menschlichen Geistestitigkeit geleitete Arbeit um-
geschaffen und durch das menschliche Ich neu gepragt wurde, was im Idealfall nicht
zu einer Zerstoérung, sondern zu einer Erhhung und geistigen Vollendung der Natur
fithrt, [..].2°

In Vortrigen wihrend der Landwirtschaftlichen Tagung am Goetheanum wird dieses
Selbstverstindnis des titig eingreifenden Menschen zum Ziel der Umweltoptimierung
wiederholt. Am 5. Februar 2020 hielt Constanza Kaliks, seit 2012 Leiterin der Jugendsek-
tion am Goetheanum und seit 2015 Mitglied des Vorstands der Allgemeinen Anthroposo-
phischen Gesellschaft, einen einstiindigen Vortrag mit dem Titel »Leben und Erkennen,
Aspekte der Geisteswirksambkeit«. In ihrem Vortrag erliuterte sie, dass sie mit Jugendli-
chen iiber die Themen »Freiheit, Verantwortung und Sicherheit in Zeiten der Klimakrise«
diskutiert habe. Dabei sei es auch darum gegangen zu erkunden, an welchem Ort jeder
Einzelne stehe und wie durch diese Verortung, die Méglichkeit eroffnet werden kénne,
»die Zukunft, das Werden mitzudenken«. Bei diesem Austausch mit den Jugendlichen
sei ihr bedauerlicherweise aufgefallen, dass das »Spuren hinterlassen« in Zeiten des Kli-
mawandels negativ besetzt sei; die Angst vor Zerstérung verhindere nahezu die Pflege
eines positiven Bezugs zum »Erdendasein«. Als »Wesen der Erde« seien die Menschen
aber auf der Erde verankert, verkorpert und deshalb stelle sich die Frage: »Wie kann ich
teilnehmen, Teil sein meines Umfelds«. Mit Bezug auf Zitate aus Steiners Theosophie be-
kriftigte sie tiberdies die anthroposophische Annahme, durch den Menschen kénne sich
der Geist als Geist im Denken des Menschen erkennen: Ohne den Menschen moge es
zwar den Erdball geben, aber eben keine Welt. Der Mensch nehme demnach im Univer-
sum eine besondere Stellung ein (Feldbericht 5.2.2020). Ueli Hurter, Leiter der Landwirt-
schaftlichen Sektion am Goetheanum, hatte im Vorjahr seine Ansichten zur Biodynamik

20  Vgl. Anthrowiki, [108].

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE

7


https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich

172

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

unter dem Titel Bauern zwischen Kosmos und Markt prasentiert, die einige Monate spiter
zusitzlich in einer tausendfach gedruckten Tagungsdokumentation verbreitet wurden
und auch er urteilt: Es geht nicht nur darum, die Natur zu schonen, »sondern sie zu kul-
tivieren. Kultivieren in dieser Perspektive heif3t, ihr etwas einzufiigen, was sie aus sich
nicht hat, was ihr vom Menschen zukommt. Biodynamik heif3t, der Natur dort, wo wir
sie kultivieren, wo wir mit ihr produzieren, eine Perspektive zu eréffnen, die sie aus ihrer
eigenen Natur nicht hat« (Hurter 2019: 19).

Warum hat der Mensch eine Perspektive auf die Natur, die sie aus sich heraus nicht
hat? Nach dem Goetheanisten und Evolutionsbiologen Wolfgang Schad ist der Mensch
»das einzige Naturwesen, das die Natur erkennen kann«, mehr noch, er ist auch das Mo-
dell, an dem er lernen kann, die Natur anhand der anthroposophischen Betrachtung zu
erkennen, weil in ihm alle Naturzusammenhinge (Physis, Lebendigkeit, Astralitit, Ich-
Bewusstsein) vereint sein sollen. Der Mensch »ist nicht nur das Denkorgan der Welt, son-
dern, wenn wir ihn objektivieren, das Alphabet, an dem wir lernen, die Sprache, die die
Welt zu uns spricht, zu entziffern« (Schad 2012: 1108f.).

Nikolai Fuchs, ehemaliger Leiter der Landwirtschaftlichen Sektion am Goetheanum,
bekriftigte seinerseits, Steiner habe den Menschen als Leitmotiv in seinem Kurs statu-
iert, er habe gesagt: »Der Mensch wird zur Grundlage gemacht« (GA 327: 103). Anders
als die neueren Anbaumethoden, die ein Mimicking Nature anstreben, habe Steiner ei-
ne Landwirtschaft konzipiert, in der ein Mimicking Man als leitendes Prinzip anzusehen
sei. Im Menschen sei ein hochentwickeltes Gestaltungsprinzip zum Ausdruck gekom-
men, das durchgingig in der Natur schlummere und durch Entwicklungsimpulse sei-
tens des Menschen angeregt werden konne (vgl. Fuchs 2016: 136, 139). Dariiber hinaus
sind Vergleiche zwischen Landschaften und dem menschlichen Korper in der Biodyna-
mik iiberaus beliebt: Jean-Michel Florin, aktueller Sektionsleiter der Landwirtschaftli-
chen Sektion, zieht eine Analogie zwischen Hecken, Waldrindern und Ufern, die wie
»die Zellmembranen in unserem Korper« als »Ubergangszonen« ein wichtiges gestalte-
risches Prinzip sein sollen (Florin 2020: 85).

Dieses anthroposophisch-anthropozentrische Selbstverstindnis teilte auch ein Teil
der im Rahmen dieser Arbeit befragten Demeter-Landwirt-innen. Eine schweizerische
Landwirtin erliuterte ihre Auffassung wie folgt:

Also der anthroposophische Gedanke besagt ja, dass wir als Menschen beginnen zu
kultivieren, wir sind ja Vermittler, ob das jetzt immer positiv oder negativ ist, das
mochte ich mal stehenlassen. Aber in meinem Bewusstsein drinnen, mochte ich
etwas Positives kultivieren. Und ich glaube die Natur, oder das Ganze, wartet ja auf
uns Menschen, dass wir das Kultivieren. [...] ich denke da wartet ganz viel auf Erlésung
durch uns Menschen. (I-2, 4.5.2017)

Ebenso schreibt der Demeter-Gartner Michael Stoewer in der Zeitschrift Lebendige Er-
de, mit den biodynamischen Priparaten habe Steiner den Landbauarbeitern ein Mittel
an die Hand gegeben, um »der heute bedrohten Natur eine tiefgreifende Heilung ange-
deihen zu lassen«. Den anthroposophisch geschulten Landwirt-innen komme somit eine
wichtige Verantwortung »fiir die gesamte Erde« zu, denn sie seien dazu im Stande, Le-
bensmittel wachsen zu lassen, die die Menschen auf ihrem »seelisch-geistigen Entwick-

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

lungsweg« férdern sollen (Stoewer 2020/1: 39). Gleichwohl seien nicht nur die »Kultur-
Lebensmittel«der Biodynamik in der Lage, die »Feinfiihligkeit im Seelischen«beim Men-
schen anzuregen, sondern der biologisch-dynamische Anbau ermégliche es »den Wesen
der Naturreichex, sich gestirkt »[alm Kosmos auszurichten«. Mittel wie die Priparate
sollen nicht nur gesunde, nahrhafte, vitale Karotten aus dem Boden wachsen lassen, son-
dern aus Sicht dieses Girtners zugleich »eine aufstrebende Entwicklung der Welt« leis-
ten kénnen (Stoewer 2020/1: 41).

Auf einem Betrieb in Siiddeutschland mit 25 Mitarbeitenden vertrat zudem ein
Landwirt, der zugleich als biodynamischer Ausbilder lehrte, die Ansicht, die Natur be-
finde sich in einem Degenerierungsprozess, deshalb lehne er die Herangehensweise von
Naturschiitzer-innen ab, die aus seiner Sicht zumeist nur Bestehendes »konservieren«
wollen wiirden. Seine Aufgabe als Demeter-Landwirt sei jedoch, die Natur zu »entwi-
ckeln durch Kulturarbeit« (Feldbericht 18.3.2017). In dieser Auffassung wird das positive
Entwicklungsschema, das Menschen bewirken konnen und das in Steiners Schriften
vermittelt wird, bestirkt. Auch ein Landwirt, der sich als Alt-68er verstand und auf
einem kleinen Familienhof fiir die Apfelzucht zustindig war, distanzierte sich von jenen
naturschiitzerischen Belangen, »die den Menschen am liebsten weghaben wollen«. Fir
ihn ergebe diese Haltung »keinen Sinn«. Zugleich kritisierte er jedoch auch eine ihm zu-
folge feststellbare StofRrichtung innerhalb der Anthroposophie, die den »Menschen als
Retter« hochstilisieren wiirde. Diese Mitglieder der Anthroposophie bezeichnete er als
»Fundamentalisten«, mit denen er jedoch »ein Problem« habe (Feldbericht 26.4.2017).

In diesem Sinne versteht sich der anthroposophisch biologisch-dynamische Um-
weltaktivismus oftmals als Teil eines kosmisch-evolutioniren Geschehens und grenzt
sich mehr oder weniger ab von rein naturschiitzerischen Belangen sowie vom gingigen
Resilienz- und Nachhaltigkeits-Konzept. Denn anders als sikular fundierte 6kologi-
sche Gruppierungen bejaht die Anthroposophie eine planetarische Transmutation und
schreibt dem Menschen diesbeziiglich eine zentrale Rolle zu. Dabei wendet sich die
Biodynamik jedoch gegen eine einseitige Ressourcenausbeutung, befiirwortet holisti-
sche Verinderungen und betrachtet den Menschen als méglichen Initiator fiir positive
Entwicklungen (vgl. McKanan 2018: 238, 241). Eine Schiilerin, die die Fachausbildung
zur biologisch-dynamischen Landwirtin in Rheinau (CH) besuchte, bestitigte, dass in
den Lehreinheiten, die spezifisch die biodynamischen Themenfelder betreffen, Natur-
erhalt kein Thema sei. Vordergriindig wiirde das Ideal vermittelt, dass der Mensch die
»Kulturlandschaft prigt« und »Impulse gibt« (Feldbericht 26.4.2017).

Dennoch wire es verkiirzt, die anthropozentrische Sichtweise auf die Bezugsgro-
3¢ Natur innerhalb des biologisch-dynamischen Milieus als homogen und unumstritten
darzustellen. Wie der Apfelziichter kritisierte auch die eben erwihnte Schiilerin das an-
throposophische Selbstverstindnis, das den Menschen als zentral orchestrierendes Erlo-
sungsorgan innerhalb eines groflen Ganzen betrachtet. Der interviewten Schiilerin zu-
folge verstehe sich vor allem die Nachkriegsgeneration als »Heilsbringer«, was sie aber

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE

173


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

»altmodisch« finde, weshalb sie sich von diesem Selbstverstindnis abgrenze (Feldbericht
26.4.2017).2

Dennoch kann sich auch die junge Generation der Biodynamiker-innen mit dem an-
thropozentrischen Selbstverstindnis des Demeter-Landbaus familiarisieren. Einige Be-
fragte meinten, zunichst sei die anthroposophische Weltanschauung, auf der die Bio-
dynamik beruht, befremdlich gewesen, mit zunehmender Vertrautheit hitten sie ihr je-
doch achtbare Seiten abgewinnen kénnen. Einige Informant-innen beschrieben, wie sie
die anthroposophische Weltsicht zusehends akzeptiert hitten, in diese hineingewach-
sen seien und wie sie ihrem Leben eine gesteigerte Sinnhaftigkeit verliehen habe. Eine
im Jahr 1989 geborene Landbauabsolventin meinte beispielsweise, ihr »Gewinnerlebnis«
sei gewesen, dass sie sich von dem »Bild, der Mensch ist schlecht und wir miissen zuriick
zur Natur«l6sen konnte; ein Bild, das einen »ja ganz schon ohnmichtig macht«. Die Aus-
einandersetzung mit der biologisch-dynamischen Landwirtschaft habe schlieflich dazu
gefithrt, dass sie den »Menschen in einer Entwicklung sieht«. Diese Betrachtungsweise
vermittele, dass alles einen tieferen Sinn habe, man bekomme Vertrauen darin, dass die
Dinge, »so wie sie sind, gut und berechtigt sind«. Der Mensch trage im Weltgeschehen
jedoch auch eine Verantwortung und diese gehe weit iiber Fragen hinaus wie »nehme ich
eine Plastiktiite oder nicht, eben diesen Vertrauens- und Verantwortungsgewinn erzie-
le die Arbeit im biodynamischen Milieu (I-23, 23.8.2017).

7.3 Die Biodynamik als ein im Wandel befindlicher Anthropozentrismus

Die Zuschreibungen an die biologisch-dynamische Landwirtschaft sind divers, plural
bis hin zu widerspriichlich, wie die oben darlegt. Nicht unwahrscheinlich ist eine Plu-
ralisierung der Aneignungsakzente der Biodynamik in den kommenden Jahren: Bedingt
durch die Tendenz zur Autorititskritik, durch steigende Mobilitit, Singularisierungs-
praktiken, Internationalisierung und Online-Austausch befindet sich auch die Biody-
namik wie alle Institutionen in einem dynamischen Aushandlungsprozess, wie bereits
in vorangegangenen Kapiteln dargelegt (vgl. Beck, Giddens, Lash 1996; Reckwitz 2017).
Diese Annahme wird zum Teil selbst von den Befragten geduflert. Allerdings kann die
anthroposophisch-anthropozentrische Sichtweise, die dem Menschen eine kosmische
Mission zuschreibt, mit zunehmender Vertrautheit auf mehr oder weniger anthroposo-
phisch informierte Quereinsteiger-innen attraktiv wirken bis hin zu verinnerlicht wer-
den.”

Zuvor wurde in der vorliegenden Arbeit dargelegt, dass biologisch-dynamische An-
nahmen seit dem Bestehen der Bewegung sich immer wieder mit zeithistorischen The-
menkomplexen und Entwicklungen vermischt haben oder als Reaktion auf gesellschaft-
liche, wissenschaftliche, politische oder 6konomische Trends entstanden sind. Zu Be-
ginn ihres Bestehens wurde vor allem der zunehmende Gebrauch von Kunstdiingern kri-

21 Wie Quereinsteiger-innen sich gegenliber dem anthroposophischen Naturverstindnis positio-
nieren, ist im Beitrag Cosmological Tensions. Biodynamic Agriculture’s Anthropocentrism and its Con-
testation nachzulesen (vgl. Majerus 2022).

22 Vgl. unter anderem I-23 und I-4.

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7. Der biodynamische Geist der Natur

tisiert. Wihrend des Nationalsozialismus wurden von einigen Mitgliedern anbiedernd
jene Elemente unterstrichen, die sie an dieses politische Klima andocken liess. Beim Auf-
kommen der Umweltbewegung in den 1970er Jahren schloss der Demeter-Verband ver-
mehrt Allianzen mit anderen Organisationen, die sich fiir Umweltschutz stark machen
und wurde Teil einer Gegenbewegung, die sich fiir den Schutz der Artenvielfalt einsetzt,
Kritik an den global-kapitalistischen Wirtschaftsverhiltnissen und Gentechnik bt so-
wie mit sozialen Projekten die politischen Verhiltnisse hinterfragt.” Jiingst entstand in-
nerhalb der Biodynamik die Farmers for-Future-Initiative, die sich in Solidaritit zur Fri-
days-for-Future Bewegung griindete.

Auch das Naturverstindnis des Demeter-Landbaus wird von diesen gesellschaftspo-
litischen Prozessen beeinflusst, doch trotz der Binnenpluralitit der Biodynamik und den
zeithistorischen Wandlungsprozessen lassen sich Eigenheiten der Biodynamik festma-
chen, insbesondere im Vergleich zur Tiefendkologie und Permakultur. Die Steiner’schen
Schriften und die anthroposophische Praxis beruhen, wie dargelegt, auf einer pantheis-
tisch-anthropozentrischen und monistischen Weltanschauung, in der dem »Geist« eine
besondere Gestaltungsmacht zugeschrieben wird. Dabei bestehen mit der Tiefenékolo-
gie und der Permakultur, die vor allem in den 1970er Jahren Gestalt annahmen, zum Teil
Uberschneidungen, weil diese wie die Biodynamik die Interdependenz von Mensch und
Umwelt betonen. Alle drei legen das Augenmerk zudem auf Resonanzverhiltnisse zwi-
schen Mensch und Umfeld und konstatieren, je besser man sich selbst erkenne, desto
tiefer entfalte sich die Verbundenheit mit der Mitwelt und umgekehrt (vgl. Charmetant
2015: 28). Allerdings gesteht die aus der Anthroposophie stammende Biodynamik dem
Menschen einen emporgehobenen Stellenwert zu: In diesem pantheistisch-anthropo-
zentrischen Gefiige iibernimmt das »Ich« eine bedeutende Rolle; gerade die Bewahrung
und Stirkung des Ichs fithre zu geistiger Erkenntnis, ein proklamiertes Ziel der Anthro-
posophie. Im Menschen ist zugleich eine selbstreflexive Schleife realisiert: Der mensch-
liche Geist ist das Auge, mit dem sich die Natur selbst erkennt. In der Tiefenékologie
hingegen wird dem Ich der Status einer Illusion verliehen, wihrend die Anthroposo-
phie es als Tor zur geistigen Welt bestimmt. Dariiber hinaus kénne in der Anthroposo-
phie gerade der Mensch, bedingt durch seine Erkenntnisfihigkeit und Individualitit,
gezielt in die Naturprozesse eingreifen und sie beférdern. Diese Sichtweise impfte Stei-
ner seinen Praxisfeldern ein, wie bereits im vorangehenden Kapitel dargelegt und in die-
sem Kapitel weiterverfolgt wurde. Auf dieses Selbstverstindnis bin ich ebenso wihrend
der ethnografischen Feldforschung immer wieder gestoen, in formellen und informel-
len Gesprichen, wihrend Vortrigen und bei der Lektiire von biodynamischen Werken.
Dieses Selbstverstindnis wird jedoch zeitweise, im Besonderen von jiingeren Querein-
steiger-innen, infrage gestellt. Allerdings ist diese Selbstreprisentation des kultivieren-
den Landwirts aktuell innerhalb der Biodynamik hochgradig institutionalisiert, so dass
es sich derzeit, zumindest offiziell, nicht in Auflésung befindet.

23 Vgl. beispielweise Meyer-Renschhausen, Elisabeth: Gartnern als Politik. In: Lebendige Erde, Ausga-
be 2011/3. 20-23. oder auch die Ausgabe 2012/1 mit dem Titel Agrarkultur und Politik. Im Rahmen
der Kampagne »Meine Landwirtschaft« kooperiert der Demeter-Verband mit 50 Organisationen
und ruft mit ihnen regelmafiig zu Demonstrationen auf. Die Kampagne bringt Personen aus den
Bereichen Anti-Gentechnik, Tier- und Verbraucherschutz sowie Entwicklungspolitik zusammen.

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE

175


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Uberdies kann man wie McKanan argumentieren, die anthroposophische Landwirt-
schaft vereine in ihrem anti-mechanistischen holistischen Ansatz unterschiedliche Pola-
rititen. Zwar kann die biologisch-dynamische Landwirtschaft nicht mit dem tiefenoko-
logischen Weltbild gleichgesetzt werden, dennoch beschreibt Steiner die Erde als singu-
laren Organismus, der eine spirituelle Entitit bildet.* Zugleich aber bleibt der Mensch in
Steiners anthroposophischem Modell qualitativ einzigartig. Die Anthroposophie vereint
demnach beide Aspekte: den des Anthropos und den der Gaia (McKanan 2018: xiii). In-
sofern ist Chonés Verweis auf die Ahnlichkeit zwischen der Tiefenékologie und der Bio-
dynamik nachvollziehbar, aber nur unter bestimmten Gesichtspunkten. Auf der Ebene
der Wissenschaftskritik lisst sich ein weiterer Unterschied ausmachen: Wihrend Stei-
ner die Naturwissenschaft durch iibersinnliche Erkenntnisse komplettieren wollte, for-
derte der Tiefenokologe Nass mehr wissenschaftliche Interdisziplinaritit (vgl. Rama-
dier 2017: 47). Uberhaupt lehnen die Permakultur und die Tiefenékologie die Existenz
einer geistigen Welt ab, wenngleich sich einige Stromungen auf animistische oder bud-
dhistische Anschauungen beziehen oder eine punktuelle Sakralisierung der Natur pfle-
gen. Generell besetzen die Permakultur und die Tiefenokologie zudem eine andere 6ko-
logische und soziologische Nische. Zwar hat Gervais berufstitige Landwirt-innen inter-
viewt beziehungsweise portritiert, die der Permakultur nahestehen oder sie umsetzen,
tendenziell jedoch wird sie eher von Freizeitgirtner-innen sowie urbanen Girtner-innen
angewendet und vertreten. Tiefendkolog-innen sind ebenfalls oftmals nicht im Landbau
beschiftigt, sondern urbane Angestellte (vgl. McKanan 2018: 112). Dass sich die Biody-
namiker-innen trotzdem gelegentlich fiir Techniken und Ideale der Permakultur inter-
essieren, war in informellen Gesprichen und auf den Landwirtschaftlichen Tagungen in
Dornach auszumachen. Es kam ebenfalls vor, dass Biodynamiker-innen angaben, einen
Kurs in Permakultur belegt zu haben, und betonten, dass sich beide Ansitze letztlich be-
fruchten wiirden, da die Permakultur in erster Linie pragmatisch vorgehe, wihrend die
Biodynamik Weltbeziige stirker fordere (I-4, 14.4.2019). In Wiedlisbach in der Schweiz
entsteht gar das Demeter-Permakulturprojekt »Gerzmatt«; wer innerhalb dieses Pro-
jekts die Parzellen bewirtschaften und pachten méchte, ist laut Vertrag verpflichtet, dau-
erhaft eine »Demeter Produktion von Gemiise, Beeren und Obst durch Permakultur« zu
erbringen.” Gelegentlich waren aber auch explizite Abgrenzungen auszumachen, eben
weil der weltanschauliche Uberbau der Anthroposophie dann doch nicht unbedingt mit
diesen neueren Bewegungen vereinbar ist (vgl. Feldbericht 2.2.2017, 5.5.2019). In dem
nichsten Kapitel wird unter anderem eruiert inwiefern, das beschriebene Naturkonzept
die Priparate-Arbeit informiert.

24 Auchin Pfeiffers Grundlagenwerk Die Fruchtbarkeit der Erde, ihre Erhaltung und Erneuerung. Das bio-
logisch-dynamische Prinzip in der Natur (1938) wird die Erde als lebendige Entitit beschrieben.
25 Dirr, [109] und Genossenschaft Biodynamische Ausbildung Schweiz, [110].

- am 14.02.2026, 06:33:56. -rE


https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

