
7. Der biodynamische Geist der Natur

Im folgenden Kapitel wird die Konzeptualisierung der Natur innerhalb des anthroposo-

phischen und biodynamischen Milieus erörtert, sowohl, wie sie von Steiner in den für

die biologisch-dynamische Landwirtschaft relevanten, einschlägigen Schriften umris-

sen wurde als auch, wie sie von den zeitgenössisch wirtschaftenden biodynamischen

Landwirt∙innenwahrgenommenwird.Grundlegend ist dabei, dass für die religionswis-

senschaftliche Analyse »die Natur« als Konzept betrachtet wird und nicht deren ontolo-

gisch-organischen Eigenschaften eruiert werden (vgl. Stuckrad 2007: 41f.). Im Vorder-

grund steht die Frage, welcher ontologische Status der Natur von Biodynamiker∙innen

zugeschrieben wird und weshalb die Befragten die Natur auf eine bestimmteWeise be-

trachten oder konzeptualisieren. Welche milieuspezifischen Komponenten kann man

trotz eines individuellen Erlebens der Natur im Diskurs der Biodynamiker∙innen fest-

machen?Und inwiefernwirddas anthroposophischgrundierteWeltbildderBiodynamik

intern kontestiert? Um diese Spezifika gezielter herauszuarbeiten, wird die biologisch-

dynamische Landwirtschaft in diesemKapitel zudemmit den Idealen und Belangen der

Tiefenökologie und Permakultur kontrastiert, dieMitte des 20. Jahrhunderts aufkamen.

7.1 Die »Natur« im anthroposophischen Korpus

In Steiners Schriften wird die Natur als lebendig aufgefasst, als Ganzes, in dem sichMi-

krokosmos undMakrokosmos spiegeln; derMensch –mit seinen drei zentralen Dimen-

sionen Körper, Geist und Seele – ist Teil dieser Natur und bildet einen Mikrokosmos,

der in sich den ganzen Kosmos tragen soll.1 Durch sympathetische Verbindungen seien

1 In Steiners Weltbild wird der menschliche Bezug zum Kosmos in seelische, leibliche und geistige

Bereiche ausdifferenziert. Wie er in seinem Vortrag »Menschenwerden,Weltenseele undWelten-

geist« betonte: »Wir können also sagen: Mit unserem geistigen Menschen sind wir in einer gewis-

senWeise von der Umwelt unabhängig, mit unserem seelischen Menschen sind wir in den Rhyth-

mus der Welt eingegliedert, mit unserem leiblichen Menschen sind wir in die ganze übrige Welt

so eingegliedert, wie wenn wir gar nicht Seele und Geist wären. Diese Unterscheidung müssen

wir durchaus ins Auge fassen. Denn wir kommen auch nicht zu einem Verständnisse des höheren

Wesens des Menschen, wenn wir nicht diese dreifache Stellung des Menschen zu seiner ganzen

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

alle Lebewesen in diesem Natur-Organismus verbunden, so die Auffassung von Steiner

(vgl. GA 119: 65f.; GA 201: 38f.). Das Naturhaushaltskonzept der Anthroposophie basiert

demnach auf einer spirituell-physikalischenMatrix, in der allerdings eine angenomme-

ne geistige Realität grundlegend auf die stoffliche, erfahrbare Welt einwirken soll (vgl.

Schaumann 1996: 40; vgl. Geier, Fritz 2016: 102). Konkret umfasst die anthroposophische

Naturkonzeption vier Stufen:NebenderphysikalischenEbenebeinhaltet sie dreiweitere

Ebenen, eine ätherisch-lebendige, eine astralisch-seelische und eine ich-haft-geistige2

(vgl. Vogt 2000: 53f.; Suchantke 1998).3 Diese Gliederung (anorganische Natur, pflanz-

liches Leben, tierisches Dasein, Selbstbewusstsein) legte Steiner in ihren Grundzügen

bereits 1882 nieder, als er sich mit Goethes naturwissenschaftlichem Werk beschäftigt

hatte (vgl. Lindenberg 2011: 109). Von Goethe übernahm er ebenso die Ansicht, dass der

Mensch jenseits der sinnlichwahrnehmbaren Einzelerscheinungen Pflanzen über einen

inneren geistigen Mitvollzug der stets sich verändernden und schaffenden Natur in ih-

rer Ganzheit erfassen könne. Dabei sei Goethe wie ein Erfahrungswissenschaftler vor-

gegangen, der sich von der Natur, ihrer Morphologie, ihrer Organik, instruieren lassen

und induktiv aufgrundder Anschauung eine Idee erfasst habe (vgl. Lindenberg 2011: 107,

111). Mit Goethe kann Steiner demnach das Subjekt, den schauenden Menschen, in den

Mittelpunkt der Natur und der Naturbeobachtungen rücken und die kosmische Hoch-

zeit von Subjekt und Objekt rehabilitieren:

Daß die Erfahrung, wie in allem,was derMensch unternimmt, so auch in der Naturleh-

re, von der ich gegenwärtig vorzüglich spreche, den größten Einfluß habe und haben

solle, wird niemand leugnen, so wenig als man den Seelenkräften, in welchen diese

Erfahrungen aufgefaßt, zusammengenommen, geordnet und ausgebildet werden, ih-

re hohe und gleichsam schöpferisch unabhängige Kraft absprechen wird. (J.W. Goethe

1949: 847)

In Goethes idealistischer Herangehensweise, die hin zur Ideenwelt führen soll, sah Stei-

ner einen ersten Schritt hin zu übersinnlichem Erkennen realisiert. Diese Erkenntnis-

form spielt, wie bereits in den Eingangskapiteln dargelegt wurde, in der Anthroposo-

phie eine zentrale Rolle, denn dem anthroposophischen Selbstverständnis zufolge wir-

ken in den übersinnlich wahrnehmbaren Ebenen »Kräfte«, d.h. gestaltende, ordnende

Energien, denenman sich allerdings nicht mit einem physikalischenWissenschaftsver-

ständnis annähern kann, sondern nurmit anthroposophisch-geisteswissenschaftlichen

Umgebung ins Auge fassen« (GA 205: 53f.). Letztlich habe zwar der Kosmos »irgendwie« auf alles

Einfluss, »das sich auf der Erdoberfläche entwickelt«, aber der Mensch als freies, geistiges Wesen

ist nach Steiner nicht von kosmischenGesetzmäßigkeiten vorherbestimmt (GA205: 59). ImGegen-

teil – wie im Verlauf dieses Kapitels deutlich werden wird, bildet der Mensch in seinem Denken

einen »kosmischen Höhepunkt«.

2 Oftmals unterscheiden die heute praktizierenden Biodynamiker∙innen jedoch nicht explizit zwi-

schen unterschiedlichen geistigen Bereichen (ätherischen, astralischen), sondern sprechen allge-

mein von einer »geistigen Ebene«, vor allem in Alltagsgesprächen.

3 Bei demAnthroposophen ChristianMorgensternwird diesemonistisch-pantheistische Sichtweise

im Gedicht »Die Fußwaschung« zusammengefasst.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 159

Wahrnehmungstechniken. Diese Kräfte sollen auf die Materie einwirken, jedoch wür-

den sie sich mit der Zeit verbrauchen, ähnlich wie bei biologischen Organismen, deren

Selbstgestaltungsdrang sichmindern kann,weshalb die Biodynamiker∙innenmit eigens

zur Kräfteregulierung konzipierten Präparaten versuchen gegenzusteuern. Des Weite-

ren ist die Natur aus anthroposophischer Sicht von Natur-Elementarwesen4,5 durchzo-

gen,diedenNaturhaushalt koordinieren sollen.Eswerdendabei vierHauptgruppenvon

Natur-Elementarwesen (vgl.GA 98: 88ff.) unterschieden,deren unermüdlicheArbeit die

Pflanzenwelt ermöglichen soll:

• die Gnome: Diese Elementarwesen wirken an der Schnittstelle der Pflanzenwurzel

und dermineralischen Erde.Durch sie können die Lebensätherkräfte sich entfalten.

Ihr Element ist die Erde.

• die Undinen: Sie ermöglichen den Fluss der Klangätherkräfte und sind vor allem in

Blättern gestalterisch aktiv. Ihr Element ist dasWasser.

• die Sylphen: Siewirken an denBlüten und tragen die Lichtätherkräfte in die Pflanze.

Ihr Element ist die Luft.

• dieSalamander: Sie bringenFrüchteundSamenzurReifungdurchdieDurchflutung

mitWärmeäther. Ihr Element ist das Feuer.

Im Kontext dieser postulierten Existenz von Elementarwesen, urteilt Choné, die bio-

logisch-dynamische Weltanschauung sei an der Grenze zwischen faktischem Wissen

und dem Imaginären anzusiedeln, da sie sich zum einen auf physikalisch-organische

Prozesse und Angaben stützt, zum anderen aber auch übersinnlich wahrnehmbare

Elementarwesen und kosmisch-geistige Kräfte annehme, denenman sich lediglich über

diemenschliche Vorstellungskraft annähern könne. Ferner stehe die anthroposophische

Weltanschauung in der Tradition des abendländisch-hermetischen und alchimistischen

Denkens vonParacelsus,die Steiner aus derTheosophie und seinemkurzeitigenKontakt

mit der Freimaurerei kannte (vgl. Choné 2017: 277; Besson 2011: 391).

Das fürBiodynamiker∙innenzentrale Steiner-Werk,derLandwirtschaftlicheKurs, ent-

hält ebenfalls die Auffassung, die Natur bilde eine holistische Einheit, die mit Kräften

durchzogen sei: »Die Natur ist ein Ganzes, von überall her wirken die Kräfte. Wer ei-

nen offenen Sinn hat für das offensichtliche Kräftewirken, der begreift die Natur« (GA

327: 169). Diese sollen auf die Pflanzen und Tiere ebenso wirken wie aufMenschen: »Wir

brauchen uns ja nur daran zu erinnern, dass eine der allerwichtigsten Erscheinungen,

die weiblichenMenses, in ihrem Verlaufe zeitlich Nachbildungen sind des Verlaufes der

Mondphasen«, hält der Landwirtschaftliche Kurs Steiners Worte fest (GA 327: 27). Dieses

Beispiel zeige, dass der Mensch den inneren Rhythmus des Kosmos in sich trage. Tiere

4 Steiner verwirft dabei den Begriff »Elementargeister«, da die Elementarwesen »gerade keinen

Geist haben«, also »Wesenheitenohne ,Geist‘« seien, »diemanalso besser Elementarwesennennt«

(GA 102: 165f.).

5 Im Landwirtschaftlichen Kurs (1924) werden keine Natur-Elementarwesen erwähnt. Sie werden in

einemVortragszyklus von Januar 1923 erwähnt, der unter dem Titel »Lebendiges Natur-erkennen«

(GA 220) vorliegt sowie in dem VortragsbandDerMensch als Zusammenklang des schaffenden, bilden-

den und gestaltendenWeltenwortes (GA 230), der auf Vorträgen vom Herbst 1923 beruht.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

und vor allem Pflanzen seien jedoch in einem noch höheren Grade durchdrungen vom

»allgemeinenNaturleben« und gerade deshalb sei das Pflanzenleben gar nicht erfassbar,

ohne dass berücksichtigt werde, »wie alles das, was auf der Erde ist, eigentlich nur ein

Abglanz dessen ist, was im Kosmos vor sich geht« (GA 327: 28).6

Zudem beinhaltet der Kurs Steiners Degenerierungstheorie in Bezug auf die Natur:

DieWelt habe sich zu Beginn des 20. Jahrhundert an einemÜbergang vom Kali Yuga zu

einem »lichten Zeitalter« befunden, allerdings werde das lichte Zeitalter nicht zwangs-

läufig eintreten, sondern müsse durch das menschliche Bewusstsein unterstützt wer-

den, um hervortreten zu können. Um diesem potenziellen Verfallsprozess entgegenzu-

wirken,habedieMenschheit keineWahl »als entweder aufdenverschiedenstenGebieten

aus dem ganzen Naturzusammenhang, aus demWeltenzusammenhang heraus wieder

etwas zu lernen, oder dieNatur ebensowie dasMenschenleben absterben, degenerieren

zu lassen« (GA 327: 57).Wer nach dem anthroposophischen Selbstverständnis die Natur

retten will, muss also intervenieren.

Umstritten bleibt jedoch, inwiefern Steiners Denken als Erbe der romantischen Na-

turphilosophie eingeordnet werden kann. Als Herausgeber von Goethes naturwissen-

schaftlichenWerkenundbedingt durch einigeBezüge auf denRomantikerNovalis sowie

Schellings Naturphilosophie (vor dessen »positiver«Wende) wäre diese Kategorisierung

nachvollziehbar. In einem oft zitierten Brief an einen Freund schreibt Steiner, ihn habe

die Frage beschäftigt, ob Schelling denn recht habemit dem Postulat, dass uns allen das

Vermögen innewohne, uns in unser tiefstes Selbst zurückzuziehen und dort das Ewi-

ge in uns anzuschauen. Und er berichtet, dieses Vermögen habe er in sich selbst »ganz

klar entdeckt« (GA 38: 13). Allerdings reiht er sich methodisch durch seine Priorisierung

idealistischerTheoriebildung vor empirischerVerifizierungund inhaltlichdurch ein spi-

rituell-pantheistisches Naturverständnis eher in die erkenntnistheoretische Diskussion

derNaturphilosophie ein.Zanderwarnt deshalb davor,Steiners ambivalentesVerhältnis

zur Naturphilosophie zu übersehen. Steiner habe sich viel eher für erkenntnistheoreti-

sche Fragen in Bezug auf Goethe und Schelling interessiert und nicht für die romanti-

schen Anschauungen in derenWerk.Überdiesmied er das explizite Aufgreifen romanti-

schenGedankenguts–vermutlichaufgrundvondessenGefühlsbetontheit und,ausStei-

ners Sicht, willkürlicher Subjektivität (vgl. Zander 2007: 908f., 914). Intuitiv-subjektiv-

künstlerische Bestrebungen werden zwar bei Steiner nicht verneint, sie müssen seiner

Ansicht nach allerdings auf die intellektuelle Anschauung folgen und sollen dieser nicht

vorauszusetzen sein. Ebenso unterstreicht Traub Steiners Bestreben, die intellektuel-

le Anschauung im idealistischen Sinne als Wahrheitsfundament zu setzen, womit sich

6 Um das Pflanzenwachstum zu verstehen, müsseman sich die kosmischen Gesetzmäßigkeiten vor

Auge halten. Auch in diesem Wachstumsverständnis tritt die paracelsische Vorstellung vom Mi-

krokosmos als Spiegelung desMakrokosmos hervor: »[…] würdeman –wie das nun geschehen soll

in unseremwissenschaftlich-physiologischen Institut in Stuttgart – einmal genauer studieren zum

Beispiel die Linie, nach der die Pflanzenblätter am Stengel wachsen, so würdeman finden, wie je-

de einzelne Linie sich an die Bewegung der Planeten anschließt, wie diese Linien gewissermaßen

Miniaturbilder der Planetenbewegungen darstellen. Und man würde finden, daß man manches

auf der Oberfläche der Erde nur begreift, wenn man das Außerirdische kennt und dieses Außerir-

dische nicht einfach identifiziert mit dem Irdischen; wenn man voraussetzt, daß eine Gesetzmä-

ßigkeit vorhanden ist, die kosmisch und nicht tellurisch ist« (GA 205: 57).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 161

Steiner in die idealistische Traditionslinie einreihe, während er jedoch versucht habe,

über Kants Anschauungsbegriff (dessen Grenze die menschliche Sinneswahrnehmung

bildet) hinauszugehen (vgl. Traub 2011: 21). Deshalb können wir festhalten, dass Stei-

ners Naturverständnis aus seiner Sicht zunächst auf einer geistig-denkenden Anschau-

ung beruht, auf die zwar künstlerisch-gefühlsbetonte und metaphorische Annäherun-

gen folgen können, aber ihr nicht vorausgehen dürfen. In den akademischen Debatten

bleibt der ontologische Status von Steiners Kosmologie wie dargelegt bis auf Weiteres

umstritten:WährendZander davon ausgeht, Steiner habe seine Kosmologie als physika-

lisch-existierend vorausgesetzt, schreibt Clement, dass Steiner in seiner letzten Schaf-

fensphase vermehrt auf den bildhaft-metaphorischen Charakter seiner Ideen verwiesen

habe (vgl. Clement 2018: cxiif.). Ein Argument gegen letztere Interpretation ist freilich,

dass einSteiner,der seinenAusführungen lediglicheinenmetaphorischenCharakter zu-

spricht,wohl kaumPräparate »entwickelt« hätte, umdie geistigeDimension der Erde zu

stimulieren.

7.1.1 En Vogue: Evolutionstheorien am Ende des 19. Jahrhunderts

Wenngleich Steiner in sein Naturhaushaltskonzept einen möglichen Verfall einbringt,

kann dieser dennoch durch die geistig-interventionistische Seite desmenschlich-geisti-

genEingreifensaufgehaltenwerden,dennSteinerging ineinigenVorträgen letztlichvon

einer geistigen Evolution, einer kosmischen Vervollkommnung des Menschen und des

Universums aus. Steiners Evolutionskonzeption ist demnach als teleologisch-progres-

siv einzuordnen: Er geht von sich ablösenden geistigen Entwicklungsstufen aus, die auf

eine stetige Perfektionierung abzielen (vgl. Haller 1995: 95ff.). Diese kosmische Soterio-

logie ist offensichtlich beeinflusst von der am Ende des 19. Jahrhunderts vorherrschen-

denEvolutionslehre.Sie tritt hinsichtlichunterschiedlicherThemenkomplexemehroder

weniger offen zutage, wie in Steiners Rassen- und Reinkarnationsvorstellungen, seiner

Kosmologie und Kulturtheorie, die allesamt mit einem evolutiven Programm versehen

sind. Zwar verlor der weltanschauliche Darwinismus, den kulturelle Fortschrittsideo-

logien ausmachten, mit dem Ausbruch des Ersten Weltkriegs an Plausibilität, dennoch

sind viele von Steiners Schriften von einem Kulturtelos geprägt (vgl. Zander 2007: 878).

In seiner theosophischenPhase begann er, die Idee vonunterschiedlichenErdzuständen

zu übernehmen. Er sprach von der polarischen, der hyperboreischen und der lemuri-

schen Zeit als der voratlantischen Zeit, in der der Mensch seine heutige physische Form

noch nicht angenommen habe. Darauf sei die atlantische Epoche gefolgt, auf die wie-

derum fünf weitere Epochen folgen sollten. Die Menschheit habe sich zu seiner Lebzeit

in der arischen Epoche befunden, die mit der Aufklärung begonnen habe (GA 11, GA 13).

Während Steiner zunächst in seiner theosophischen Zeit, wie um die Jahrhundert-

wende in diesen Kreisen üblich, spirituelle Evolutionsstufen mit Rassentheorien ver-

band, entbiologisierte er seine Modelle zusehends in seiner anthroposophischen Zeit

und bemühte seltener die ursprünglich von derTheosophie übernommenen Begrifflich-

keiten.Dieser entbiologisierte Evolutionsbegriff erlaubte es ihm, eine teleologische Ent-

wicklung zu implizieren, in der Rassen letztlich nur ein Intermezzo sein sollten und all-

mählich verschwinden würden. Dennoch betonte Steiner, wie Martins darlegt, bis zu

seinemLebensende die angeblichenRasseneigentümlichkeiten, spitzte sie in den 1920er

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Jahren zuweilen gar zu (vgl.Martins 2012). Auch verwarf er die Vorstellung eines kosmi-

schen Schicksals während seiner letzten Schaffensphase nicht.

Beeinflusst wurde Steiners evolutionäres Denken – zunächst vor allem in seiner

atheistischen Phase – von dem Biologen, Monisten und glühenden Darwinisten Ernst

Haeckel, den der Historiker Joachim Radkau als »Darwins wortgewaltigster Prophet,

dessen Eifer selbst den alten Darwin überrollte«, bezeichnete (Radkau 2005: 237). Der

»Papst von Jena«, wie ihn seine Kritiker∙innen nannten, bekämpfte die christliche Reli-

gion mit größter Schärfe und verkündete zugleich das Ende der Geisteswissenschaften

und der Religionen, indem er die großen Menschheitsfragen mit demMonismus, einer

Denkrichtung, die die Einheit vonMaterie und Geist voraussetzt, aus demWeg räumen

wollte. Seine Ansichten veröffentlichte er 1866 in seinem Werk Generelle Morphologie der

Organismen und 1899 in demWelt-BestsellerDieWelträtsel (vgl. Radkau 2005: 237f.). Be-

kannt ist Haeckel überdies für seine – heute widerlegte – phylogenetische These, auch

genannt Rekapitulationsthese: Diese besagt, die Ontogenese, die Entwicklung eines

einzelnen Lebewesens, rekapituliere die Phylogenese, die Entwicklung des Stammes,

physiologisch.

Mit Steiners Übertritt in die Theosophie im Jahre 1902 änderte sich wenig an seiner

VerehrungHaeckels.7 Er deutete Haeckel jedoch durch seine neugewonnene spiritualis-

tische Brille um; ein Umstand, der einerseits zu Sätzen führte wie »es gibt keine bes-

sere wissenschaftliche Grundlegung des Okkultismus als Haeckels Lehre« (vgl. GA 262:

4). Andererseits sprach er ihmzugleich jeglicheKompetenz in geisteswissenschaftlichen

Fragen ab; hätte Haeckel diese besessen, hätte er auf seineTheorie der Phylogenese spi-

ritualistische Konklusionen ausformuliert (GA 262: 4). Steiner teilte zwar Haeckels An-

sicht, dass Energie und Materie zwei Attribute ein und dergleichen Substanz seien, die

sowohl organische als auch anorganische Phänomene beschreiben sollen, letztlich aber

ging für Steiner dasGeistige demMateriellen voraus.Zudemverwarf erHaeckels Forde-

rung,die BewusstseinsforschungdemBereich derNaturwissenschaften zuzuschreiben:

Die Naturwissenschaft mit ihrer isolierten Betrachtungsweise übersehe die ungeheuer-

liche Schönheit derWelt, sie könne nicht zu einer holistischenWeltbetrachtung vordrin-

gen (vgl.Choné2013: 18).DennochkönnediematerialistischeTendenzdesHaeckel’schen

Evolutionismus laut Steiner durch eine anthroposophisch-geisteswissenschaftlicheLes-

art aufgehoben werden: »Man braucht nur die von ihm bearbeiteten Tatsachen theoso-

phischodergeisteswissenschaftlich zudurchdringenundseine eigenenaivePhilosophie

zu einer höheren zu erheben« (GA 54: 32). Mit Haeckel teilte Steiner also bis zum Ende

seiner Schaffensphase einemonistischeWeltsicht,wobei Steiner, anders alsHaeckel,die

Natur geistig überhöhte und mit Haeckel teilte er die Erkenntniseuphorie des 19. Jahr-

hunderts, die davon ausging, dass auch die letzten aller Fragen durch systematische Er-

forschung beantwortet werden könnten (vgl. Kapitel 5).

Die Anthroposophie geht demnach, wie bisher dargelegt, von einer spirituell-kos-

mischen Gesamtentwicklung aus, aber auch von einer Entwicklung des Menschen, die

sich zum einen in seinem Erdendasein inkarniert, jedoch zugleich in eine größere kos-

mische Entwicklungsgeschichte eingebettet ist. Für Steiner begann die Entwicklung der

7 Steiner bezeichnete sich im Jahre 1902 als einen »begeisterten Verehrer Ernst Haeckels« (GA 8:

179) und sah in ihm »eine monumentale wissenschaftliche Größe« (GA 52: 141).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 163

Menschheit auf dem alten Saturn. Ein nicht sichtbarer Planet, der nicht mit dem Plane-

ten des astronomischen Sonnensystems gleichgesetzt werden könne, jedoch eine Ver-

bindung zu diesem habe. Hochentwickelte Engel hätten auf dem alten Saturn »dafür

[gesorgt], daß der physische Leib [der Menschenvorfahren] so vorbereitet wurde, daß

er später der Träger des Ich werden konnte. Nur ein solcher physischer Leib, wie Sie

ihn heute haben, mit Füßen, Händen und Kopf und den eingegliederten Sinnesorga-

nen, konnte Ichträger werden« (GA 99: 96f.). Im Anschluss habe sich die Menschheit auf

der alten Sonne weiterentwickelt, wo andere Engel den Ätherleib des Menschen ausge-

staltet hätten, der im späteren Entwicklungsverlauf »das Gefühl« ermöglicht habe (vgl.

GA 121: 86ff.). Nachdem die Menschen auf der alten Sonne mit einem Ätherleib ausge-

stattet gewesenwären, sei dieWeltenmission des altenMondes laut Steiner zumTragen

gekommen: Der alte Mond habe eine weitere Vervollständigungsstufe ermöglicht, und

zwar habe sie zur Herausbildung des Astralleibes geführt und den Grundstein für die

künftigeDenkfähigkeit gelegt (vgl. GA 121: 97). Auf der Erde schließlich habe derMensch

sein Ich-Bewusstsein erlangt und an künftigen Inkarnationsortenwerde er seineGestalt

zusätzlich verfeinern (vgl.GA 26: 19f.). Steiners evolutionäresMenschheitsmodell ist da-

bei auch für langjährige Anthroposophie-Anhänger nicht immer einfach zu verstehen

beziehungsweise nachzuvollziehen;. auch sie müssen sich seine Modelle individuell-in-

terpretativ aneignen undWidersprüche feststellen.

In Aus der Akasha-Chronik, einer Sammlung von Aufsätzen aus Steiners früher theo-

sophischer Zeit, die erst nach seinem Tod in Buchform erschien, spricht Steiner zudem

von einer umgekehrten Evolution, in der Wesen sich zurückbilden und ihren Mensch-

Status sozusagen wieder verlieren würden. Die »Wilden« seien deshalb für ihn Zurück-

gebliebene: »Auch inmancher wilden Völkerschaft haben wir die heruntergekommenen

Nachfahren einstmals höherstehender Menschenformen zu sehen. Sie sanken nicht bis

zur Stufe der Tierheit, sondern nur bis zurWildheit« (GA 11: 96). Aber auch während sei-

ner anthroposophischen Zeit hielt er Darwin entgegen, dass der Mensch letzten Endes

nicht vom Affen abstamme, da der Geist überall walte und der Mensch aus der geisti-

genWelt stamme. Die Idee des Menschen sei mit dem Universum angelegt, deshalb sei

er nicht der Endpunkt der Evolution, sondern deren Ausgangspunkt. Letztlich würden

für Steiner alle Lebewesen der Pflanzen- und Tierwelt das Menschsein anstreben, was

denEvolutionsprozess bewirke (vgl.GA 61: 491).Er setzte dabei dembiologischenDarwi-

nismus seinen spiritualisierten Entwicklungsbegriff entgegen, in dem das Angestrebte

nicht unbedingt die physische Menschwerdung sein müsse, sondern die Erlangung der

Bewusstseinsqualität,die dieDurchdringungdesGeistigen ermögliche.Diese jedoch sei

imMenschen in diesem Zeitalter am exemplarischsten ausgebildet.

7.1.2 Die Rassismus-Debatte in der Anthroposophie im Lichte

der anthroposophischen Evolutionstheorie

Wiebereitsmehrfach indieserArbeit dargelegt,kannnichtdarüberhinweggesehenwer-

den, dass Steiner rassistisches Gedankengut verbreitete, das in ein evolutionistisches

Konzept eingeflochten ist. Rassismus-Debatten bleiben bis heute innerhalb der Anthro-

posophie virulent, dabei besteht eine ausgeprägte Spannung zwischen Steiner-Apolo-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

get∙innen, die die rassistischen Passagen nicht zur Kenntnis nehmen8, denjenigen, die

behaupteten, seinWerk sei willentlich falsch ausgelegt worden, um die Anthroposophie

zu diskreditieren9, sowie denjenigen die ihn kontextualisieren wollen und Steiner-Kri-

tiker∙innen, die die Universalismustendenzen in SteinersWerk ausblenden. Ein erster –

später – Aufarbeitungsansatz gelang Jens Heisterkamp und Roman Brüll, die 2008 das

FrankfurterMemoranduminitiierten,dasheute in vier Sprachen (Deutsch,Französisch,

Spanisch, und Englisch) vorliegt. Das Memorandum basiert zum Teil auf der Vorarbeit

der Niederländischen Anthroposophischen Vereinigung, die die rassistischen Textpas-

sagen in Steiners Schriften bewertete. In SteinersWerk liege keine Ideologie desRassen-

kampfes vor, stattdessen fänden »sich rassistische Äußerungen, die eindeutig als histo-

risch überholt eingeordnet werden müssen. Sie sind historisch dadurch erklärbar, dass

sich Steiner in einer Zeit vonKolonialismus undEurozentrismus an einem teilweise ras-

sistisch gefärbten Diskurs zu Fragen der Evolution des Menschen beteiligte«, schreiben

sie. (Brüll, Heisterkamp 2008: 15). Sie betonen demnach den zeithistorischen Kontext,

in dem ein spezifisches Rassendenken auch in der Philosophie und in anderen Diszipli-

nenvorherrschte.ZudemversuchendieAutoren,die rassistischenAussagenabzuschwä-

chen, indem sie auf Steiners Verweis einer einheitlichen Menschheit aufmerksam ma-

chen: »Der Gesamtduktus von SteinersWerk betont immer wieder die universalistische

Entwicklung der einen, zusammengehörenden Menschheit ohne Rücksicht auf Unter-

schiede ethnischer, nationaler oder religiöser Herkunft« (vgl. Brüll, Heisterkamp 2008:

15). An anderen Stellen referieren Anthroposoph∙innen darüber hinaus auf die individu-

elle Freiheit desEinzelnen,umdie inSteinersWerkebenfalls postulierteRassendetermi-

niertheit zu brechen.Martins zufolgewird in SteinersWerk tatsächlich sowohl die »Gat-

tungsähnlichkeit« als auch die Freiheit des Individuums betont; es wird eben die Fähig-

keit zugesprochen, seine angeblich generischenQualitäten zu überwinden (vgl.Martins

2012: 33).Demnach seienMenschen zwar in SteinersDenken in eine Art Rassenschicksal

eingebunden, könnten dieses jedoch durch ihre individuelle Freiheit überschreiten.

Außerdem darf man nicht übersehen, dass es eine Entwicklung in Steiners Rassen-

begriff gibt.FürAnsgarMartins (2012)wirdvorallem inderFrühphasevonSteiners theo-

sophischemWerk eine spirituelle EvolutionmitRassentheorien verbunden, in denendie

Weißen als geistig höherentwickelt dargestellt werden, und auch in seiner anthropo-

sophischen Zeit lassen sich Stellen ausmachen, in denen die kaukasische Rasse als die

geistig amweitesten entwickelte überhöht wird.Mythologische Imaginationen Steiners

entbiologisieren allerdings zumeist seinen Evolutionsbegriff und auch der Rassendeter-

minismus ist in seinem späterenWerk abgeschwächt. Trotzdem bleiben seine Aussagen

bis zu seinem Lebensende von Rassismus durchtränkt. So behauptete Steiner 1923 vor

einem Arbeiterpublikum:

8 Luise undGerhardBähr verweisenbesonders vehement undeinseitig auf eine angeblich reflexhaf-

te Resistenz in den eigenen Reihen während des NS-Regimes, so lautet auch ihr Publikationstitel

unmissverständlich:Wir Anthroposophen waren gegen Hitler (vgl. Bähr 1983).

9 Der Anthroposoph, Autor und Herausgeber Lorenzo Ravagli ist dieser Stoßrichtung zuzurechnen;

er argumentierte 2004 etwas psychologisierend in der Waldorf-Verbandszeitschrift Erziehungs-

kunst, für ihnwürdendie Rassismusvorwürfe aus linkenBewegungen letztlich vonNeid gegenüber

der Erfolgsgeschichte der Anthroposophie zeugen (vgl. Ravagli 2004: 9).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 165

Zu Asien gehört die gelbe Rasse, die Mongolen, die mongolische Rasse, und zu Europa

gehört die weiße Rasse oder die kaukasische Rasse, und zu Afrika gehört die schwarze

Rasse oder die Negerrasse. Die Negerrasse gehört nicht zu Europa, und es ist natürlich

nur ein Unfug, dass sie jetzt in Europa eine so große Rolle spielt. (GA 349: 53)

Die rassentheoretischen Passagen sind zwar letztlich quantitativ überschaubar, durch-

ziehen aber sein Werk seit seiner theosophischen Phase. Sein Vokabular bezüglich der

EvolutionsentwicklungennichteuropäischerKulturen ist unmissverständlich:Er spricht

beispielsweise von »Abfall« oder auch von »Verfaulen«. Diese Abwertungen werden je-

doch wiederum leicht abgeschwächt, indem Steiner betont, die Menschheit, also alle

Ethnien, würden im höchsten kosmischen Geistwesen aufgehen, »Rassen« allmählich

verschwinden würden, und es man nicht an ein »Rassenschicksal« gebunden sei. Aber

wie erwähnt, verweist er an seinem Lebensende noch auf Rasseneigentümlichkeiten –

insofern blieb Rassismus in Steiners Denken vorhanden, obwohl er zugleich auch von

einer Auflösung der Rassenunterschiede ausging (vgl. Martins 2012: 142). Steiners Ras-

senbegriff ist demnach janusköpfig, was Martins zu folgendem Fazit führt: »Apologeti-

sche Behauptungen, nach denen für Steiner die Rassen längst passé seien, sind damit

ebenso falsch wie die mancher Kritiker, dass Steiner die Auflösung der »Rassen« in eine

ferne Zukunft verschob« (Martins 2012: 142f.).

Darüber hinaus ist nicht nur Steiners Rassentheorie problematisch und ausdrück-

lich zu kritisieren, sondern auch seine Vorstellungen bezüglich des »deutschen Volks-

geistes«, die in Zeiten deswieder erstarkenden rechtsgesinntenPopulismus unddesNa-

tionalismus seit 2015 an Attraktivität gewinnen konnten. Angeführt durch den Erzengel

Michael sei seit 1879 der deutsche Geist der führende Geist des von Steiner postulierten

gegenwärtigenKulturzeitalters.Dies sei einGeist,derdieMenschheit tiefer inübersinn-

liche Erkenntnisse hineinführen könne und zu einer neuen spirituellen Entwicklungs-

stufe geleiten würde (vgl. GA 157: 228).10

7.2 Die Biodynamik: ein Vorläufer der Permakultur und Tiefenökologie?

Im ersten Teil des Kapitels wurde festgehalten, dass Steiner dieNatur als belebt betrach-

tete; sie sei ein Ganzes, in dem Mikrokosmos und Makrokosmos, Mensch und Kosmos

in einem symbiotischen Zusammenhang stünden. Zudemwürden nach anthroposophi-

schem Selbstverständnis übersinnlich wahrnehmbare »Kräfte« die materielle Seite der

Erde gestalten.Damit diese Kräfte sichmöglichst frei entfalten könnten und in der »Na-

tur« zu einer Weiterentwicklung führen würden, könne der Mensch durch Präparate

10 Jana Husmann zeichnet die Dualismen von Licht und Finsternis sowie Reinheit und Unreinheit in

Bezug auf Rassen in SteinersWerk nach und verweist darauf, dass diese Differenzierungssystema-

tik nicht nurmit Rassentheorien, sondern zugleichmitGeschlechterkonstruktionen inVerbindung

stünden.DesWeiteren analysiert sie in ihremWerk Schwarz-Weiß-Symbolik.DualistischeDenktradi-

tionen und die Imagination von ,Rasse'. Religion,Wissenschaft, Anthroposophie (2010), inwiefern bereits

bestehende säkulare Rassentheorien durch Steiner spiritualisiert wurden und weshalb man Stei-

ners okkultistisches Rassenmodell als spiritualisierten Biologismus fassen könne (vgl. Husmann

2010: 12, 17 f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

regulierend eingreifen. Im vorliegenden zweiten Teil des Kapitels wird noch eingehen-

der auf dasNatur- undMenschenverständnis derBiodynamiker∙innen eingegangenund

zeitgenössische Selbstbeschreibungen, Debatten und interne Disparitäten werden un-

tersucht. Um das spezifische Selbstverständnis der im biologisch-dynamischen Bereich

Tätigenkonturenreich zu skizzieren,wird es ebenfalls imKontrast zuneuerenöko-spiri-

tuellen Bewegungenwie der Tiefenökologie und der Permakultur-Bewegung betrachtet.

Inwiefern verfolgen die Vertreter∙innen der Tiefenökologie und der Permakultur anders

gelagerte philosophische Grundannahmen als die Anthroposophie? Die Betrachtung ei-

niger Besonderheiten dieser Bewegungen erlaubt es, die besonderen Merkmale der an-

throposophischgrundiertenBiodynamik einweiteresMal verständlicher zuumreißen.11

Der Begriff »Tiefenökologie« wurde vom norwegischen Philosophen Arne Næss

(1912–2009) im Jahr 1972 eingeführt. Er soll ermöglichen, sich von einemoberflächlichen

Umweltverständnis, der Shallow Ecology, abzugrenzen, die einen rein ressourcenorien-

tierten Blick auf die Natur begünstige (vgl. Charmetant 2015: 27). Die Tiefenökologie

hingegen zeichnet sich durch eine biozentrische beziehungsweise ökozentrische Sicht

aus, die allen Spezies einen intrinsischenWert zuschreibt, unabhängig von ihremWert

für den Menschen (vgl. Taylor 2009: 13). Die meisten Tiefenökolog∙innen unterstreichen

ihre Ansichten durch erfahrungsbegründete Einsichten: Die affektive Wahrnehmung,

die Erfahrung der Verbundenheit mit allem Lebendigen steht überwiegend im Zentrum

ihrer Reflexionen. Um Einsichten zu generieren, wird auf unterschiedliche Techniken

gesetzt, wie das Bergsteigen (Næss war in seiner Freizeit Bergsteiger), und heute in

einigen Kreisen vermehrt auch auf neo-schamanische Rituale sowie den Gebrauch von

bewusstseinserweiternden Substanzen (vgl. Taylor 2001: 175). Letztlich würden diese

Praktiken zu der Einsicht führen, dass das »Selbst« nicht getrennt von seiner Umwelt

existiere. Darüber hinaus koppelt das tiefenökologische Milieu seine Weltsicht an eine

Kritik der Sonderstellung des Menschen, die vor allem in westlichen Gesellschaften

artikuliert würde. Die westlichen Religionen und philosophischen Hauptströmungen

hätten zu einem Anthropozentrismus geführt, innerhalb dessen der Wert eines nicht-

menschlichen Wesens aufgrund seiner Nützlichkeit für menschliche Bedürfnisse be-

rechnet werde. Demgegenüber nehmen Tiefenökolog∙innen nicht an, dass Menschen

und Tiere beispielsweise gleich seien, sondern, dass alle Lebewesen einen intrinsischen

Wert besäßen, der letztlich nicht quantifizierbar sei (vgl. Ramadier 2017: 51, 83).

Næss bezeichnete seinePhilosophie alsEcosophieT; wobei das »T« für denNamen sei-

ner Hütte Tvergastein steht. Dort verbrachte er in der Regel seine freien Tage und ent-

wickelte hier durch identifikatorische Bezügemit den Bergen sein Konzept der Interde-

11 Zudem kann spekuliert werden, ob die in den 1960er Jahren formierte New-Age-Bewegung, die

Emotionalität, Expressivität und Selbstverwirklichung im Hier und Jetzt anhand spiritueller Tech-

niken bewarb, zu mehr Offenheit gegenüber Esoterik und der Anthroposophie geführt hat (vgl.

Sutcliffe 2003: 203). Hanegraaff zählt die Anthroposophie zwar nicht zumNew-Age-Milieu, da sie

sich deutlich von diesen neueren esoterischen Strömungen abgrenzt (vgl. Hanegraaff 1996: 10, 19),

trotzdem haben diese Demokratisierungstendenz und Verfügbarkeit von esoterischen Schriften,

Wissen und Techniken wahrscheinlich ebenfalls zu einer Verbreitung der Biodynamik geführt. In-

nerhalb dieser Arbeit werden Berührungspunkte zu anderen spirituellen Milieus allerdings nicht

weiter eruiert.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 167

pendenz allen Seins sowie die Vorstellung der Selbstverwirklichung, die nicht losgelöst

von der eigenen Umwelt gedacht werden könne:

One ›sees oneself in the other‹, but it is not the empirical self, but the self one would

aspire to have. […] The relationship between identification and the narrower process of

solidarity is such that every deep and lasting state of solidarity presupposes wide iden-

tification. The essential sense of common interests is comprehended spontaneously

and is internalised. This leads to the dependency of A’s Self-realisation upon B’s. (Næss

1989: 172)

Autoren wie Joanna Macy, die sich in das Gedankengut der Tiefenökologie einreihen,

sprechen darüber hinaus vom »ökologischen Selbst«, das anders als das »abendländi-

sche Ich« mit seiner herkömmlichen Egofixierung nicht umweltblind sei, sondern ein

Selbst bilde, das sich selbst als integralen Bestandteil der Umwelt begreife.12 Ein weite-

rer bekannter Tiefenökologe ist Gary Snyder; er studierte Anthropologie und Literatur

und gewann den Pulitzer-Preis in der Kategorie Poesie. Heute ist er vor allem als Ver-

fechter der Interspezies-Kommunikation bekannt. Seine Ideen und seine Lebenspraxis

sind von zenbuddhistischen und animistischen Ethikkonzepten beeinflusst, weshalb er

sich vornehmlich als »animistischer Buddhist« bezeichnet (vgl. Taylor 1995: 110ff.).

Als nicht untypisch für diese Bewegung erweist sich überdies eine gewisse Idealisie-

rung von Orten, an denen keineMenschen leben, und Orten, an denen die Natur gleich-

samals ein sich selbst regulierenderOrganismus verstandenwerden kann. In demWerk

Ecology, Community and Lifestyle von ArneNæss tritt diese Sicht hervor; er bedauert darin,

dass immer weniger Orte unberührt vonmenschlichen Interessen seien.13

Aber nicht alle Autor∙innen verschreiben sich den eher spirituellen Seiten der Tiefen-

ökologie.Der Co-Autor vonDeepEcology (1985), Goerge Sessions, beispielsweise befürch-

tet, die neuen spirituellen Strömungen, die seit Mitte des 20. Jahrhunderts aufgekom-

mensind,würdendie ökologischenBelange in ihrerMitte zu einemoptimistischen,aber

konturlosen Patchwork umdeuten (vgl. Taylor 2001: 181).14 Die australische Philosophin

12 Macy erhielt 1978 ihren Doktortitel in Religionswissenschaft von der Syracuse Universität und

praktizierte in der Folgezeit unterschiedliche Formendes Theravada-Buddhismus, vgl.Macy, [106].

13 Er hält beispielsweise fest: »Maps with colours showing distance from nearest road are made to

make people see how little is left of the planet still free frommajor, manifest human interference

and domination. Extension of agriculture into new areas has lost its function because only little

of the present areas is used directly for vital human needs. With present natural parks being

slowly ruined through excess numbers of visitors, policies are changed, new areas must be found.

But there is also an increase of respect for the ›empty‹ areas without any prospect for income

from tourism. Politically slogans like ›Let evolution continue!‹ and ›Earth first!‹ are increasingly

appreciated« (Næss 1989: 141).

14 Zudembestehenwiederum zwischen demÖkofeminismus und der Tiefenökologie zum Teil Über-

lappungen und zum Teil Spannungen: Während einige sich als Anhänger∙innen beides beider Be-

wegungen ausgeben, wie Karen Warren und Michael Zimmerman, bezweifelt Slicer in Is there an

ecofeminist-deep ecology ,debate‘? (1995), dass vornehmlich männliche Tiefenökologen ihren andro-

zentrischen Standpunkt ausreichend reflektieren. Darüber hinauswürden diemännlichen Tiefen-

ökologen die Belange der Ökofeministinnen nicht ernstnehmen (vgl. Slicer: 1995: 151). Beide pu-

blizierten haben für das Journal Enivironmental Ethics publiziert. Vor allem Karen Warren ist in

ökofeministischen Kreisen eine Referenz; sie editiere hat mehrere Spezialnummern zum Thema

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

und Ökofeministin Plumwood kritisiert ihrerseits, eine rigide Aufteilung in menschli-

che und nichtmenschliche Bereiche verhindere eine sinnvolle Eruierung des ökologi-

schenundkulturellenEingebundenseinsdesMenschen in seinökologischesUmfeld (vgl.

Plumwood 2020: 31). Die Tiefenökolog∙innen bilden demnach keinen homogenen Block,

sondern weisen eine hohe interne Binnendifferenzierung auf. Trotzdem weist die Tie-

fenökologie in ihren großen Linien eine Prädominanz animistisch-buddhistischen Ge-

dankenguts auf, das die Interdependenz sowie den intrinsischen Wert allen Lebens be-

tont.

Auchdie Permakulturbewegung,dieMitte der 1970er Jahre entstandund sich für das

Wirtschaften innachhaltigenKreisläufen–zunächst imLandbaubereich–einsetzt, ver-

tritt in einem zentralen Punkt ein ähnliches Verständnis wie die Tiefenökologie: Die Na-

tur als sich selbst organisierender (autopoietischer) Organismus könne ohne den Men-

schen bestehen, aber der Mensch nicht ohne die Natur. In diesem Sinne wird die Per-

makultur als System hervorgehoben, das den Anspruch hat, die Natur möglichst auto-

nom arbeiten zu lassen. Bill Mollisson und David Holmgren publizierten 1978 erstmals

ein Buch (Permaculture One), das die Permakultur einem breiteren Publikum zugänglich

machen sollte.Darüber hinaus fanden die Schriften des japanischenMikrobiologenMa-

sanobu Fukuoka eine große Resonanz in der weltweit entstehenden Permakulturbewe-

gung.15 In seinen Schriften spricht Letzterer sich für selbstregulierende Landbauformen

aus; eine Methode die er als »Nicht-Tun-Landwirtschaft« bezeichnet, in Anlehnung an

dasWu-wei-Prinzip des Taoismus. Gegenüber einer sich inhärent sinnvoll selbstgestal-

tenden Natur zeichnet er in seinen Büchern ein von Kontrolle getriebenes Menschen-

verständnis nach – er betrachtet den Menschen als Akteur, der das Gleichgewicht der

Natur zerstöre, in dem er in sie eingreife (vgl. Fukuoka 1985: 18f., 27f.). Für dieMenschen

sei es zudem unmöglich, die Natur wirklich zu ergründen und zu verstehen.16 Um sei-

ne Annahmen zu erhärten, bezieht sich Fukuoka nicht nur auf den Taoismus, sondern

überdies auf Schriften des Zen-Buddhismus.

Der französische Soziologe Mathieu Gervais fand in seiner Umfrage mit 50 biolo-

gisch-organischen Landwirt∙innen in Frankreich heraus, dass ein Großteil der Befrag-

ten die Annahmen der Permakultur unterschreiben würde. Die Befragten vertraten die

Sicht, eine harmonische Ordnung bestehe außerhalb des Menschen, in die er sich je-

doch einschreiben könne über die Praxis der Biolandwirtschaft oder der Permakultur.

Besonders die Landwirt∙innen, die das Ideal der Permakultur leben wollten, betonten

demnach, dass ihre Eingriffe möglichst bescheiden ausfallen sollten (vgl. Gervais 2013:

198). In Rekurs auf Marcel Gauchet könne man laut Gervais folgern, in diesem Land-

wirtschaftsmilieu werde die Natur als sakralisierte Entität betrachtet; vor allem junge

Quereinsteiger∙innenunter 40 Jahren,die zumeist einenUniversitätsabschlussbesäßen,

fürHypatia: A Journal of Feminist Philosophy ediert und publizierte drei Bücher über Ökofeminismus

publiziert.

15 Einem breiten Publikum sindmittlerweile Fukuokas Seed Bombs bekannt, die durch die Urban-gar-

dening-Bewegung popularisiert wurden. Tatsächlich erfand Fukuoka sie kurz nach dem Zweiten

Weltkrieg, um symbolisch auf die Direktsaatmethoden und den pfluglosen Reisanbau aufmerk-

sam zu machen (vgl. Bradley, [107]).

16 Fukuoka schreibt: »Being limited and imperfect, human knowledge cannot hope to win out over

the whole and the ever-perfect wisdom of nature« (1985: 57).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 169

würden diese Sicht unterstreichen. Zwar schwäche sich die Idealisierung durch die tag-

täglicheArbeitsrealitätmit der Zeit ab,dennochhättendiemeistendas Lebendige als ein

nicht letztgültig zu erforschendesMysterium dargestellt und es als solches sakralisiert17

(vgl. Gervais 2013: 200f.). Überwiegend sind die nichtkonventionellen Anbaumethoden

wie die Permakultur und der biologisch-organische Landbau überdies an eine Kritik der

modernen Agrikultur geknüpft; ein Merkmal, das sie mit der Biodynamik teilen. Über

den Umweg des ökologischen Landbaus hält überdies eine individualisierte Spiritua-

lität an der Schnittstelle zwischen Erfahrung, Weltbezug und Affekt wieder Einzug in

den ländlichen Raum; ein ländlicher Raum, der allerdings (bedingt durch das Internet

und erhöhte Mobilität) gar nicht mehr so ländlich ist (vgl. Gervais 2016: 180ff.). Insofern

verwundert es auch nicht, dass gerade die jüngere Generation, die nach der »subjekti-

venWende« (Taylor 2007) aufgewachsen ist, einen positiveren, individualisierten Bezug

zu Spiritualität äußert, oft in Abgrenzung zum französischen Katholizismus. Spirituel-

le Zuschreibungen an die Natur und die Landbautätigkeit lassen sich folglich nicht nur

imMilieu der Tiefenökologie auffassen, sondern ebenso bei Personen, die die Prinzipien

der Permakultur und des biologischen Landbaus befolgen (vgl. Gervais 2013; 2016).

Inwiefern Überschneidungen und Ähnlichkeiten zwischen der Tiefenökologie, der

Permakultur und der Biodynamik bestehen, ist umstritten. Choné sieht zuvorderst ei-

ne weltanschauliche Nähe zwischen der Tiefenökologie und der Biodynamik, denn ihr

zufolge habe Steiner die »Gaia-Hypothese«18 von James Lovelock antizipiert (vgl. Cho-

né 2013: 24). Diese fasst die Erde als ein Lebewesenmit einer inhärenten Intelligenz auf,

das sich in einem Dauerprozess findet, atmet und altert (vgl. Lovelock 1991: 9). Gerade

Steiners Konzeption von Elementarwesen, die lebendig seien –wenngleich ohne Inten-

tionalität – und zugleich Leben ermöglichen sollen, spiegelt diese Sicht, ebenso wie sei-

17 Innerhalb der Umweltbewegung bestehen allerdings zahlreiche Abgrenzungsdiskurse und nicht

schlicht ein durchweg kooperatives Komplementaritätsverständnis. So grenzt sich Bill Molli-

son, der als Begründer beziehungsweise Vater der Permakulturbewegung gilt, von dem Selbst-

verständnis der Tiefenökologie ab. Er mokiert sich dementsprechend in einem Interview über

die Tiefenökolog∙innen, die er als inkonsequente Besserwisser darstellt: »First of all, that's a very

smart thing to do, to name yourself a deep-ecologist, because anybody else has to be shallower

than you are. (laughs) All the deep-ecologists, and they're all philosophers, I've asked them all

these questions, the same questions. ›Do you own a car?‹ They all own a car. ›Do they take a news-

paper?‹ They all take a newspaper and some take many newspapers. ›Do you have a garden?‹ Not

one of them has a garden. I said, ›You're the sort of deep ecologist I don't want to know because

you're my problem. You're the world's problem!‹« (Vlaun, 25.7.2001).

18 Von religionswissenschaftlichem Interesse kann die eigenartige Verknüpfung zwischen evolutio-

nistischem Gedankengut, der Gaia-Hypothese und dem Aufkommen des Internets sein. Dies hat

Krüger aus religionswissenschaftlicher Perspektive eingehend analysiert: »it is noteworthy that

a religious interpretation of the history of evolution and an organic / holistic view of the planet

earth (Gaia) are related to the appearance of computer technology and the Internet. […] Both

McLuhan’s metaphor of the global village and Teilhard’s concept of the evolutionary revelation of

god – beginning with the biosphere, continuing with the noosphere, and finalizing in the divine

point Omega – are prevalently adopted in the current discourse on the Internet.« Die von Love-

lock (1919–2022) begründete Gaia-Theorie ermögliche eine Interpretation des Internets als orga-

nisch-evolutionäres Konzept der Erdgeschichte. Die aktuelle technologische Entwicklung werde

als Fortsetzung der natürlichen Evolution des Lebens auf diesem Planeten gedacht und das In-

ternet dabei als ein organischer Teil der Erde begriffen (Krüger 2015: 60f.).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

ne Analogiebildung zwischen Flussbetten,Wasserströmen und pulsierenden Adern, die

Blut befördern (vgl. GA 352: 59).19 Indem Steiner der Erde Lebendigkeit sowie eine Art

Quasi-Bewusstsein zuschreibt, nehme er Ideen der spirituellen Ökologie und der Gaia-

Hypothese vorweg. Zwar seien evolutionistische Denkmuster in Steiners Werk auszu-

machen, jedochwende sich die Anthroposophie gegen den Spencer’schenDarwinismus,

der lebendige Organismen als im stetigen Überlebens- und Konkurrenzkampf auffasst

(vgl. Choné 2013: 15, 24f.). Für Steiner würden hingegen in der Natur autoregulierende

und kooperative Kräfte überwiegen. Ein gern zitiertes Beispiel sind für Steiner die Bie-

nen, die grundsätzlich solidarisch und kooperativ agieren, indem sie nicht nur Blüten-

bestandteile für eigene Zwecke entwenden, sondern zugleich die Pflanzenvermehrung

durch ihre Tätigkeit ermöglichen (GA 351: 149f.).

Aurélie Choné zufolge beinhaltet die anthroposophische »Seinsweise« mit ihrer Be-

tonungdesMenschen als Teil des Kosmos bereits tiefenökologischeÜberlegungen.Zwar

sei die Anthroposophie – wie ihr Name es andeutet – »anthropozentrisch« und nicht

»biozentrisch« wie die Tiefenökologie, die der Natur einen Eigenwert gänzlich unab-

hängig vom Menschen zuschreibt, aber dies sei nur ein scheinbarer Widerspruch, da

innerhalb der Anthroposophie der Mikrokosmos Mensch konsequent als mit dem Ma-

krokosmus verschränkt gedacht werde (vgl. Choné 2013: 33f.). Tatsächlich können Teile

von SteinersWerkmit Ideen der Tiefenökologie in Verbindung gebracht werden, in dem

Sinne wie es Choné vorschlägt. Gleichwohl lässt sich feststellen, dass unter den zeitge-

nössischen Biodynamiker∙innen unterschiedliche Naturbilder vorherrschen. Auffallend

ist dabei in vielen Fällen die dezidierte BefürwortungmenschlichenEingreifens, die sich

eher schwerlichmit dem tiefenökologischen Ideal der selbstregulierendenNatur verein-

baren lässt, sich aber in die anthroposophischeWeltanschauung nahtlos eingliedert.

NachanthroposophischemSelbstverständniskönnegeradedermenschlicheEingriff

über die Präparate positive Effekte bewirken. Auf der Landwirtschaftlichen Tagung An-

fang Februar 2017, die unter dem Titel Bodenfruchtbarkeit – von der Naturgrundlage zur Na-

turaufgabe durchgeführt wurde, griff Uli Johannes König,wissenschaftlicherMitarbeiter

beim Forschungsring für Biologisch-Dynamische Forschungsweise in Darmstadt, Stei-

ners Konzeption des Kräfteverlustes in der Natur auf. In diesem Zusammenhang warf

er die Frage auf, welche Bedeutung den Präparaten bei der Belebung der Natur zukom-

me und verlautbarte, für ihn würden sie ein geeignetes Mittel darstellen, um Erde und

Kosmos zu verbinden (vgl. König 2017: 26f.). Auch Masson schreibt, dass es sich bei der

Arbeit mit den Präparaten »um die bewusste Übernahme der schöpferischen Arbeit der

geistigenHierarchien an derMaterie durch denMenschen« handele. Für ihn bewirkt die

Präparate-Anwendung das Prinzip »der Salutogenese, das darin besteht, die Vorausset-

zungen für Gesundheit zu kennen und zu schaffen, anstatt die Krankheit zu behandeln«

(vgl. Masson 2014: 47).

Andrea Suchantke,Schweizer Zoologe,AnthroposophundBuchautor verweist eben-

falls auf die mögliche Zusammenarbeit zwischen Menschen und der »belebten Natur«,

19 Vgl. auch den Anthroposophen Suchantke, der Ökosysteme, Landschaften und den Planeten Erde

als eigenständige Organismen bzw. Individualitäten versteht. Ökosysteme sind ihm zufolge wie

der Mensch durch das Zusammenspiel der sämtlichen vier Dimensionen des anthroposophischen

Naturbildes geprägt (vgl. Suchantke 1998).

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 171

um sie »weiterzuentwickeln« (Suchantke 1998: 50). Zugleich erachtet er die charakteris-

tische Stellung des Menschen als eine, die sich in der Mitte der Natur befinde; demnach

vertritt er ein non-dualistisches Weltbild, in dem Mensch und Natur beziehungsweise

Umwelt nicht als absolut getrennte Entitäten erscheinen. Dennoch distanziert er sich

ausdrücklich von Ansichten, die die Natur als eigenständige Sphäre idealisieren und

die »vielfältigen Beziehungen und Wechselwirkungen zwischen Mensch und Natur«

ausblenden sowie den Menschen als Störenfried eines angenommenen biologischen

Gleichgewichts karikieren. Diese Darstellungen bezeichnet er als »groteske Realitäts-

ferne« (Suchantke 1998: 48). Anstatt also den Aspekt der menschlichen Ausbeutung der

natürlichen Ressourcen zu unterstreichen, vertritt die anthroposophische Landwirt-

schaft einen Ansatz, in dem der Mensch als Partner und Teil der Natur betrachtet wird

(vgl. McKanan 2018: xi).

Auch das propagierte Naturbild auf der Webseite AnthroWiki spiegelt ein Selbstver-

ständnis wider, das schwerlich auf tiefenökologische Dispositionen oder die Permakul-

tur bezogen werden kann. Der Mensch wird nach diesem Verständnis dem Bereich der

Kultur zugerechnet und als tätig Eingreifender überhöht:

Der Natur steht die Kultur (beginnend mit der Agrikultur) gegenüber, als jener Teil

der Natur, der durch die von der menschlichen Geistestätigkeit geleitete Arbeit um-

geschaffen und durch das menschliche Ich neu geprägt wurde, was im Idealfall nicht

zu einer Zerstörung, sondern zu einer Erhöhung und geistigen Vollendung der Natur

führt, […].20

In Vorträgen während der Landwirtschaftlichen Tagung am Goetheanum wird dieses

Selbstverständnis des tätig eingreifenden Menschen zum Ziel der Umweltoptimierung

wiederholt. Am 5. Februar 2020 hielt Constanza Kaliks, seit 2012 Leiterin der Jugendsek-

tion amGoetheanumund seit 2015Mitglied des Vorstands der AllgemeinenAnthroposo-

phischen Gesellschaft, einen einstündigen Vortragmit dem Titel »Leben und Erkennen,

Aspekte der Geisteswirksamkeit«. In ihremVortrag erläuterte sie, dass sie mit Jugendli-

chenüberdieThemen»Freiheit,VerantwortungundSicherheit inZeitenderKlimakrise«

diskutiert habe. Dabei sei es auch darum gegangen zu erkunden, an welchem Ort jeder

Einzelne stehe und wie durch diese Verortung, die Möglichkeit eröffnet werden könne,

»die Zukunft, das Werden mitzudenken«. Bei diesem Austausch mit den Jugendlichen

sei ihr bedauerlicherweise aufgefallen, dass das »Spuren hinterlassen« in Zeiten des Kli-

mawandels negativ besetzt sei; die Angst vor Zerstörung verhindere nahezu die Pflege

eines positiven Bezugs zum »Erdendasein«. Als »Wesen der Erde« seien die Menschen

aber auf der Erde verankert, verkörpert und deshalb stelle sich die Frage: »Wie kann ich

teilnehmen,Teil seinmeinesUmfelds«.MitBezug aufZitate aus SteinersTheosophie be-

kräftigte sie überdies die anthroposophische Annahme, durch denMenschen könne sich

der Geist als Geist im Denken des Menschen erkennen: Ohne den Menschen möge es

zwar den Erdball geben, aber eben keineWelt. Der Mensch nehme demnach im Univer-

sumeinebesondereStellungein (Feldbericht 5.2.2020).UeliHurter,Leiterder Landwirt-

schaftlichen Sektion amGoetheanum,hatte imVorjahr seine Ansichten zur Biodynamik

20 Vgl. Anthrowiki, [108].

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Kultur
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Geist
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Arbeit
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich
https://anthrowiki.at/Ich


172 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

unter dem Titel Bauern zwischen Kosmos und Markt präsentiert, die einige Monate später

zusätzlich in einer tausendfach gedruckten Tagungsdokumentation verbreitet wurden

und auch er urteilt: Es geht nicht nur darum, die Natur zu schonen, »sondern sie zu kul-

tivieren. Kultivieren in dieser Perspektive heißt, ihr etwas einzufügen, was sie aus sich

nicht hat, was ihr vom Menschen zukommt. Biodynamik heißt, der Natur dort, wo wir

sie kultivieren,wowirmit ihr produzieren, einePerspektive zu eröffnen,die sie aus ihrer

eigenen Natur nicht hat« (Hurter 2019: 19).

Warum hat der Mensch eine Perspektive auf die Natur, die sie aus sich heraus nicht

hat? Nach dem Goetheanisten und Evolutionsbiologen Wolfgang Schad ist der Mensch

»das einzigeNaturwesen, das dieNatur erkennen kann«,mehr noch, er ist auch dasMo-

dell, an dem er lernen kann, die Natur anhand der anthroposophischen Betrachtung zu

erkennen, weil in ihm alle Naturzusammenhänge (Physis, Lebendigkeit, Astralität, Ich-

Bewusstsein) vereint sein sollen.DerMensch »ist nichtnurdasDenkorganderWelt, son-

dern, wenn wir ihn objektivieren, das Alphabet, an dem wir lernen, die Sprache, die die

Welt zu uns spricht, zu entziffern« (Schad 2012: 1108f.).

Nikolai Fuchs, ehemaliger Leiter der LandwirtschaftlichenSektion amGoetheanum,

bekräftigte seinerseits, Steiner habe den Menschen als Leitmotiv in seinem Kurs statu-

iert, er habe gesagt: »Der Mensch wird zur Grundlage gemacht« (GA 327: 103). Anders

als die neueren Anbaumethoden, die ein Mimicking Nature anstreben, habe Steiner ei-

ne Landwirtschaft konzipiert, in der einMimickingMan als leitendes Prinzip anzusehen

sei. Im Menschen sei ein hochentwickeltes Gestaltungsprinzip zum Ausdruck gekom-

men, das durchgängig in der Natur schlummere und durch Entwicklungsimpulse sei-

tens des Menschen angeregt werden könne (vgl. Fuchs 2016: 136, 139). Darüber hinaus

sind Vergleiche zwischen Landschaften und demmenschlichen Körper in der Biodyna-

mik überaus beliebt: Jean-Michel Florin, aktueller Sektionsleiter der Landwirtschaftli-

chen Sektion, zieht eine Analogie zwischen Hecken, Waldrändern und Ufern, die wie

»die Zellmembranen in unserem Körper« als »Übergangszonen« ein wichtiges gestalte-

risches Prinzip sein sollen (Florin 2020: 85).

Dieses anthroposophisch-anthropozentrische Selbstverständnis teilte auch ein Teil

der im Rahmen dieser Arbeit befragten Demeter-Landwirt∙innen. Eine schweizerische

Landwirtin erläuterte ihre Auffassung wie folgt:

Also der anthroposophische Gedanke besagt ja, dass wir als Menschen beginnen zu

kultivieren, wir sind ja Vermittler, ob das jetzt immer positiv oder negativ ist, das

möchte ich mal stehenlassen. Aber in meinem Bewusstsein drinnen, möchte ich

etwas Positives kultivieren. Und ich glaube die Natur, oder das Ganze, wartet ja auf

uns Menschen, dass wir das Kultivieren. […] ich denke da wartet ganz viel auf Erlösung

durch uns Menschen. (I-2, 4.5.2017)

Ebenso schreibt der Demeter-Gärtner Michael Stoewer in der Zeitschrift Lebendige Er-

de, mit den biodynamischen Präparaten habe Steiner den Landbauarbeitern ein Mittel

an die Hand gegeben, um »der heute bedrohten Natur eine tiefgreifende Heilung ange-

deihen zu lassen«.Den anthroposophisch geschulten Landwirt∙innen komme somit eine

wichtige Verantwortung »für die gesamte Erde« zu, denn sie seien dazu im Stande, Le-

bensmittel wachsen zu lassen, die dieMenschen auf ihrem »seelisch-geistigen Entwick-

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 173

lungsweg« fördern sollen (Stoewer 2020/1: 39). Gleichwohl seien nicht nur die »Kultur-

Lebensmittel«derBiodynamik inderLage,die »Feinfühligkeit imSeelischen«beimMen-

schen anzuregen, sondern der biologisch-dynamische Anbau ermögliche es »denWesen

der Naturreiche«, sich gestärkt »[a]m Kosmos auszurichten«. Mittel wie die Präparate

sollennicht nur gesunde,nahrhafte, vitaleKarotten ausdemBodenwachsen lassen, son-

dern aus Sicht dieses Gärtners zugleich »eine aufstrebende Entwicklung der Welt« leis-

ten können (Stoewer 2020/1: 41).

Auf einem Betrieb in Süddeutschland mit 25 Mitarbeitenden vertrat zudem ein

Landwirt, der zugleich als biodynamischer Ausbilder lehrte, die Ansicht, die Natur be-

finde sich in einemDegenerierungsprozess, deshalb lehne er dieHerangehensweise von

Naturschützer∙innen ab, die aus seiner Sicht zumeist nur Bestehendes »konservieren«

wollen würden. Seine Aufgabe als Demeter-Landwirt sei jedoch, die Natur zu »entwi-

ckeln durch Kulturarbeit« (Feldbericht 18.3.2017). In dieser Auffassung wird das positive

Entwicklungsschema, das Menschen bewirken können und das in Steiners Schriften

vermittelt wird, bestärkt. Auch ein Landwirt, der sich als Alt-68er verstand und auf

einem kleinen Familienhof für die Apfelzucht zuständig war, distanzierte sich von jenen

naturschützerischen Belangen, »die den Menschen am liebsten weghaben wollen«. Für

ihn ergebe dieseHaltung »keinen Sinn«. Zugleich kritisierte er jedoch auch eine ihm zu-

folge feststellbare Stoßrichtung innerhalb der Anthroposophie, die den »Menschen als

Retter« hochstilisieren würde. Diese Mitglieder der Anthroposophie bezeichnete er als

»Fundamentalisten«,mit denen er jedoch »ein Problem« habe (Feldbericht 26.4.2017).

In diesem Sinne versteht sich der anthroposophisch biologisch-dynamische Um-

weltaktivismus oftmals als Teil eines kosmisch-evolutionären Geschehens und grenzt

sich mehr oder weniger ab von rein naturschützerischen Belangen sowie vom gängigen

Resilienz- und Nachhaltigkeits-Konzept. Denn anders als säkular fundierte ökologi-

sche Gruppierungen bejaht die Anthroposophie eine planetarische Transmutation und

schreibt dem Menschen diesbezüglich eine zentrale Rolle zu. Dabei wendet sich die

Biodynamik jedoch gegen eine einseitige Ressourcenausbeutung, befürwortet holisti-

sche Veränderungen und betrachtet den Menschen als möglichen Initiator für positive

Entwicklungen (vgl. McKanan 2018: 238, 241). Eine Schülerin, die die Fachausbildung

zur biologisch-dynamischen Landwirtin in Rheinau (CH) besuchte, bestätigte, dass in

den Lehreinheiten, die spezifisch die biodynamischen Themenfelder betreffen, Natur-

erhalt kein Thema sei. Vordergründig würde das Ideal vermittelt, dass der Mensch die

»Kulturlandschaft prägt« und »Impulse gibt« (Feldbericht 26.4.2017).

Dennoch wäre es verkürzt, die anthropozentrische Sichtweise auf die Bezugsgrö-

ßeNatur innerhalb des biologisch-dynamischenMilieus als homogen und unumstritten

darzustellen.Wie der Apfelzüchter kritisierte auch die eben erwähnte Schülerin das an-

throposophischeSelbstverständnis,dasdenMenschenals zentral orchestrierendesErlö-

sungsorgan innerhalb eines großen Ganzen betrachtet. Der interviewten Schülerin zu-

folge verstehe sich vor allem die Nachkriegsgeneration als »Heilsbringer«, was sie aber

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

»altmodisch«finde,weshalb sie sich vondiesemSelbstverständnis abgrenze (Feldbericht

26.4.2017).21

Dennoch kann sich auch die junge Generation der Biodynamiker∙innenmit dem an-

thropozentrischen Selbstverständnis desDemeter-Landbaus familiarisieren.EinigeBe-

fragte meinten, zunächst sei die anthroposophische Weltanschauung, auf der die Bio-

dynamik beruht, befremdlich gewesen,mit zunehmender Vertrautheit hätten sie ihr je-

doch achtbare Seiten abgewinnen können. Einige Informant∙innen beschrieben, wie sie

die anthroposophische Weltsicht zusehends akzeptiert hätten, in diese hineingewach-

sen seien und wie sie ihrem Leben eine gesteigerte Sinnhaftigkeit verliehen habe. Eine

im Jahr 1989 geborene Landbauabsolventinmeinte beispielsweise, ihr »Gewinnerlebnis«

sei gewesen,dass sie sich von dem»Bild, derMensch ist schlecht undwirmüssen zurück

zurNatur« lösenkonnte; einBild,das einen »ja ganz schönohnmächtigmacht«.DieAus-

einandersetzungmit der biologisch-dynamischen Landwirtschaft habe schließlich dazu

geführt, dass sie den »Menschen in einer Entwicklung sieht«. Diese Betrachtungsweise

vermittele, dass alles einen tieferen Sinn habe,man bekomme Vertrauen darin, dass die

Dinge, »so wie sie sind, gut und berechtigt sind«. Der Mensch trage im Weltgeschehen

jedoch auch eineVerantwortung unddiese geheweit über Fragen hinauswie »nehme ich

eine Plastiktüte oder nicht«, eben diesen Vertrauens- undVerantwortungsgewinn erzie-

le die Arbeit im biodynamischenMilieu (I-23, 23.8.2017).

7.3 Die Biodynamik als ein im Wandel befindlicher Anthropozentrismus

Die Zuschreibungen an die biologisch-dynamische Landwirtschaft sind divers, plural

bis hin zu widersprüchlich, wie die oben darlegt. Nicht unwahrscheinlich ist eine Plu-

ralisierung der Aneignungsakzente der Biodynamik in den kommenden Jahren: Bedingt

durch die Tendenz zur Autoritätskritik, durch steigende Mobilität, Singularisierungs-

praktiken, Internationalisierung und Online-Austausch befindet sich auch die Biody-

namik wie alle Institutionen in einem dynamischen Aushandlungsprozess, wie bereits

in vorangegangenen Kapiteln dargelegt (vgl. Beck, Giddens, Lash 1996; Reckwitz 2017).

Diese Annahme wird zum Teil selbst von den Befragten geäußert. Allerdings kann die

anthroposophisch-anthropozentrische Sichtweise, die dem Menschen eine kosmische

Mission zuschreibt,mit zunehmender Vertrautheit auf mehr oder weniger anthroposo-

phisch informierte Quereinsteiger∙innen attraktiv wirken bis hin zu verinnerlicht wer-

den.22

Zuvor wurde in der vorliegenden Arbeit dargelegt, dass biologisch-dynamische An-

nahmen seit dem Bestehen der Bewegung sich immer wieder mit zeithistorischenThe-

menkomplexen und Entwicklungen vermischt haben oder als Reaktion auf gesellschaft-

liche, wissenschaftliche, politische oder ökonomische Trends entstanden sind. Zu Be-

ginn ihresBestehenswurde vor allemder zunehmendeGebrauch vonKunstdüngernkri-

21 Wie Quereinsteiger∙innen sich gegenüber dem anthroposophischen Naturverständnis positio-

nieren, ist im Beitrag Cosmological Tensions. Biodynamic Agriculture’s Anthropocentrism and its Con-

testation nachzulesen (vgl. Majerus 2022).

22 Vgl. unter anderem I-23 und I-4.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Der biodynamische Geist der Natur 175

tisiert. Während des Nationalsozialismus wurden von einigen Mitgliedern anbiedernd

jeneElementeunterstrichen,die sie andiesespolitischeKlimaandocken liess.BeimAuf-

kommen der Umweltbewegung in den 1970er Jahren schloss der Demeter-Verband ver-

mehrt Allianzen mit anderen Organisationen, die sich für Umweltschutz stark machen

undwurde Teil einer Gegenbewegung, die sich für den Schutz der Artenvielfalt einsetzt,

Kritik an den global-kapitalistischen Wirtschaftsverhältnissen und Gentechnik übt so-

wiemit sozialenProjektendie politischenVerhältnisse hinterfragt.23 Jüngst entstand in-

nerhalb der Biodynamik die Farmers for-Future-Initiative, die sich in Solidarität zur Fri-

days-for-Future Bewegung gründete.

Auch dasNaturverständnis desDemeter-Landbauswird von diesen gesellschaftspo-

litischenProzessenbeeinflusst,doch trotzderBinnenpluralität derBiodynamikundden

zeithistorischenWandlungsprozessen lassen sich Eigenheiten der Biodynamik festma-

chen, insbesondere imVergleich zur Tiefenökologie und Permakultur.Die Steiner’schen

Schriften und die anthroposophische Praxis beruhen,wie dargelegt, auf einer pantheis-

tisch-anthropozentrischen undmonistischenWeltanschauung, in der dem »Geist« eine

besondere Gestaltungsmacht zugeschrieben wird. Dabei bestehen mit der Tiefenökolo-

gie und der Permakultur, die vor allem in den 1970er Jahren Gestalt annahmen, zum Teil

Überschneidungen,weil diese wie die Biodynamik die Interdependenz vonMensch und

Umwelt betonen. Alle drei legen das Augenmerk zudem auf Resonanzverhältnisse zwi-

schen Mensch und Umfeld und konstatieren, je besser man sich selbst erkenne, desto

tiefer entfalte sich die Verbundenheit mit der Mitwelt und umgekehrt (vgl. Charmetant

2015: 28). Allerdings gesteht die aus der Anthroposophie stammende Biodynamik dem

Menschen einen emporgehobenen Stellenwert zu: In diesem pantheistisch-anthropo-

zentrischen Gefüge übernimmt das »Ich« eine bedeutende Rolle; gerade die Bewahrung

und Stärkung des Ichs führe zu geistiger Erkenntnis, ein proklamiertes Ziel der Anthro-

posophie. ImMenschen ist zugleich eine selbstreflexive Schleife realisiert: Der mensch-

liche Geist ist das Auge, mit dem sich die Natur selbst erkennt. In der Tiefenökologie

hingegen wird dem Ich der Status einer Illusion verliehen, während die Anthroposo-

phie es als Tor zur geistigen Welt bestimmt. Darüber hinaus könne in der Anthroposo-

phie gerade der Mensch, bedingt durch seine Erkenntnisfähigkeit und Individualität,

gezielt in die Naturprozesse eingreifen und sie befördern.Diese Sichtweise impfte Stei-

ner seinenPraxisfeldern ein,wie bereits imvorangehendenKapitel dargelegt und in die-

sem Kapitel weiterverfolgt wurde. Auf dieses Selbstverständnis bin ich ebenso während

der ethnografischen Feldforschung immer wieder gestoßen, in formellen und informel-

len Gesprächen, während Vorträgen und bei der Lektüre von biodynamischen Werken.

Dieses Selbstverständnis wird jedoch zeitweise, im Besonderen von jüngeren Querein-

steiger∙innen, infrage gestellt. Allerdings ist diese Selbstrepräsentation des kultivieren-

den Landwirts aktuell innerhalb der Biodynamik hochgradig institutionalisiert, so dass

es sich derzeit, zumindest offiziell, nicht in Auflösung befindet.

23 Vgl. beispielweise Meyer-Renschhausen, Elisabeth: Gärtnern als Politik. In: Lebendige Erde, Ausga-

be 2011/3. 20-23. oder auch die Ausgabe 2012/1 mit dem Titel Agrarkultur und Politik. Im Rahmen

der Kampagne »Meine Landwirtschaft« kooperiert der Demeter-Verband mit 50 Organisationen

und ruft mit ihnen regelmäßig zu Demonstrationen auf. Die Kampagne bringt Personen aus den

Bereichen Anti-Gentechnik, Tier- und Verbraucherschutz sowie Entwicklungspolitik zusammen.

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Stéphanie Majerus: Ackerbau des Lebendigen

Überdies kannmanwieMcKanan argumentieren, die anthroposophische Landwirt-

schaft vereine in ihremanti-mechanistischenholistischenAnsatzunterschiedlichePola-

ritäten. Zwar kann die biologisch-dynamische Landwirtschaft nicht mit dem tiefenöko-

logischenWeltbild gleichgesetzt werden, dennoch beschreibt Steiner die Erde als singu-

lärenOrganismus,der eine spirituelleEntität bildet.24 ZugleichaberbleibtderMensch in

Steiners anthroposophischemModell qualitativ einzigartig.Die Anthroposophie vereint

demnach beide Aspekte: den des Anthropos und den der Gaia (McKanan 2018: xiii). In-

sofern ist Chonés Verweis auf die Ähnlichkeit zwischen der Tiefenökologie und der Bio-

dynamik nachvollziehbar, aber nur unter bestimmten Gesichtspunkten. Auf der Ebene

der Wissenschaftskritik lässt sich ein weiterer Unterschied ausmachen: Während Stei-

ner die Naturwissenschaft durch übersinnliche Erkenntnisse komplettieren wollte, for-

derte der Tiefenökologe Næss mehr wissenschaftliche Interdisziplinarität (vgl. Rama-

dier 2017: 47). Überhaupt lehnen die Permakultur und die Tiefenökologie die Existenz

einer geistigenWelt ab, wenngleich sich einige Strömungen auf animistische oder bud-

dhistische Anschauungen beziehen oder eine punktuelle Sakralisierung der Natur pfle-

gen. Generell besetzen die Permakultur und die Tiefenökologie zudem eine andere öko-

logische und soziologische Nische. Zwar hat Gervais berufstätige Landwirt∙innen inter-

viewt beziehungsweise porträtiert, die der Permakultur nahestehen oder sie umsetzen,

tendenziell jedochwird sie eher von Freizeitgärtner∙innen sowie urbanenGärtner∙innen

angewendet und vertreten. Tiefenökolog∙innen sind ebenfalls oftmals nicht im Landbau

beschäftigt, sondern urbane Angestellte (vgl. McKanan 2018: 112). Dass sich die Biody-

namiker∙innen trotzdem gelegentlich für Techniken und Ideale der Permakultur inter-

essieren,war in informellen Gesprächen und auf den Landwirtschaftlichen Tagungen in

Dornach auszumachen. Es kam ebenfalls vor, dass Biodynamiker∙innen angaben, einen

Kurs in Permakultur belegt zu haben, und betonten, dass sich beide Ansätze letztlich be-

fruchten würden, da die Permakultur in erster Linie pragmatisch vorgehe, während die

Biodynamik Weltbezüge stärker fördere (I-4, 14.4.2019). In Wiedlisbach in der Schweiz

entsteht gar das Demeter-Permakulturprojekt »Gerzmatt«; wer innerhalb dieses Pro-

jekts dieParzellenbewirtschaftenundpachtenmöchte, ist lautVertrag verpflichtet,dau-

erhaft eine »Demeter Produktion von Gemüse, Beeren und Obst durch Permakultur« zu

erbringen.25 Gelegentlich waren aber auch explizite Abgrenzungen auszumachen, eben

weil der weltanschauliche Überbau der Anthroposophie dann doch nicht unbedingt mit

diesen neueren Bewegungen vereinbar ist (vgl. Feldbericht 2.2.2017, 5.5.2019). In dem

nächstenKapitel wird unter anderem eruiert inwiefern, das beschriebeneNaturkonzept

die Präparate-Arbeit informiert.

24 Auch in Pfeiffers Grundlagenwerk Die Fruchtbarkeit der Erde, ihre Erhaltung und Erneuerung. Das bio-

logisch-dynamische Prinzip in der Natur (1938) wird die Erde als lebendige Entität beschrieben.

25 Dürr, [109] und Genossenschaft Biodynamische Ausbildung Schweiz, [110].

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007 - am 14.02.2026, 06:33:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470381-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

