Peter W. Marx

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen: Hofmannsthals
und Reinhardts gemeinsame Theaterarbeit

Die kulturgeschichtliche Forschung kann eine gewisse Schwiche fiir
mythische (oder wenigstens quasi-mythische) Bilder nicht verleugnen,
um im Glanz der hohertrabenden Metapher die >Weltlichkeiten« histo-
rischer Konstellationen zu {iberblenden. Ganz in diesem Sinne ist ver-
schiedentlich die Zusammenarbeit von Reinhardt und Hofmannsthal
als eine kongeniale, nachgerade dioskurenhafte Verbindung gedeutet
worden. In ihrer Studie zur Kooperation von Hofmannsthal und Rein-
hardt hat Konstanze Heininger die unterschiedlichen Facetten dieser
Kooperation herausgearbeitet. Dabei wird deutlich, dass die Perspekti-
ven und Erwartungen von Hofmannsthal und Reinhardt mithin sehr
unterschiedlich waren.! Den Griinden und Dynamiken dieser Diffe-
renz nachzugehen ist nicht Ziel und Aufgabe der nachstehenden Uber-
legungen; vielmehr soll es darum gehen, das aus kulturhistorischer
Perspektive Symptomatische der Konstellation zu beschreiben, sympto-
matisch mit Blick auf die Entwicklung der Moderne bzw. einer sich
modernisierenden Kultur.

Gleichwohl ldsst sich in Heiningers Ausfithrungen ein gewisses —
von der Autorin auch mit Missbehagen wiedergegebenes — Ungleich-
gewicht feststellen, zwischen dem Dramatiker, der im Regisseur ein
unverzichtbares Gegeniiber gefunden zu haben glaubt, und dem Regis-
seur und Theaterleiter, der von Beginn seiner Karriere an immer wie-
der Schriftsteller:innen >in Dienst genommenc« hat, weil er die dramati-
sche Dichtung stets nur als Anteil am groBeren theatralen Kunstwerk
begriffen hat. Immer wieder verweist Reinhardt auf Shakespeare oder
Moliére, weil er in ihnen die Einheit des fiir ein spezifisches Theater
schreibenden Kiinstlers in besonderer Reinform verwirklicht glaubt:

1 Vgl. Konstanze Heininger, »Ein Traum von groBer Magie«. Die Zusammenarbeit
von Hugo von Hofmannsthal und Max Reinhardt. Miinchen 2013.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 269

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beide kannten das Theater und seine Seele von Grund auf und waren
nicht allein imstande, ihre Stiicke in Szene zu setzen — nein, sie wuB-
ten auch auszugestalten und zu verdndern, wie die Umstidnde es gerade
verlangten. Sie lieBen ihre Stiicke erst im Verlauf der Proben richtig
wachsen und gegenstindlich werden, sie paBten sie den Bedingungen des
Theaters, fiir das sie sie inszenierten, und vor allem den mitwirkenden
Schauspielern mit groBem Geschick an.?

Fiur Reinhardt sind Moliére und Shakespeare nicht als literarische
Schopfer bedeutsam, sondern — wie die Darsteller:innen — als Mitwir-
kende, deren Kunst sich den Erfordernissen des Theaters unterzuord-
nen bereit ist. Nimmt man diese Perspektive ernst, so wird man nicht
umhin kénnen, das Hoftmannsthal-Reinhardt’sche Projekt auch im
Licht der irdischen Bedingungen eines komplexen, diversifizierten
und vor allem kommerziell ausgerichteten Theaterunternehmens in
den Blick zu nehmen. Max Reinhardt war eben keineswegs der pu-
re Idealist und Kiinstler, sondern iiber Jahrzehnte ein erfolgreicher
Unternehmer oder vielmehr das Gesicht und der Kopf eines der groB-
ten Theaterunternehmen seiner Zeit. Vielstimmig ist die Klage tiber
Reinhardts Strategie, sich zahlreiche Dramatiker:innen zu verpflich-
ten, Auffithrungsrechte zu erwerben, um dann keineswegs alle Pline
direkt in die Tat umzusetzen. Lange Laufzeiten, Umbesetzungen nach
Verfiigbarkeit, Gastspiele und Wiederaufnahmen waren das Erfolgsre-
zept eines Unternehmens, das {iber 25 Jahre das deutsche, wenn nicht
das europiische Theater prigte. Ein fester Stamm an Autoren, die
teilweise auch »auf Bestellung« lieferten und keineswegs nur am Kulmi-
nationspunkt wechselseitiger kiinstlerischer Ambitionen interagierten,
waren ein Teil des Erfolgs, auch wenn dies von den Beteiligten mithin
mit groBem Unmut zur Kenntnis genommen wurde.> Wenngleich Hof-

2 Max Reinhardt, Leben fiir das Theater. Schriften und Selbstzeugnisse. Hg. von Hu-
go Fetting. Berlin 1989, S. 463.

3 So findet sich in verschiedenen Biographien der Hinweis auf eine Zusammenarbeit
mit oder Arbeit fiir Max Reinhardt — bspw. bei Zuckmayer oder Brecht. Ahnlich wie
beim Engagement von Schauspieler:innen gilt es im Einzelfall zu priifen, wie substanzi-
ell eine solche Zusammenarbeit war. Einen interessanten Einblick bietet Friedrich Frek-
sas Schliisselroman »Erwin Bernsteins theatralische Sendung« (1913). Allerdings gehort
Freksa zur Gruppe jener von Reinhardt Enttduschten, der seine Abneigung nicht nur in
diesem Roman offenlegt, sondern auch mit antisemitischer Perspektive verbindet.

270 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mannsthal der erfolgreichste und auch produktivste der Autoren war,
mit denen Reinhardt arbeitete, war die Beziehung keineswegs exklusiv.

Die Theaterarbeit von Max Reinhardt und Hugo von Hofmannsthal
beginnt schon in der Frithzeit der Reinhardt’schen Karriere, ndmlich
1903 mit der seinerzeit als Sensation aufgenommenen Auffithrung der
»Elektra« mit Gertrud Eysoldt in der Titelrolle. Die Inszenierung steht
in einem unmittelbaren Verweisungszusammenhang mit zwei weiteren
Arbeiten am Kleinen Theater in Berlin, ndimlich Wedekinds »Erdgeist«
(1902; Regie Richard Vallentin) und Oscar Wildes »Salome« (1903;
Regie M. Reinhardt). Mit diesen Inszenierungen etablierte sich Ger-
trud Eysoldt als Darstellerin ungewohnlicher, ja skandaloser Frauenrol-
len.* Erika Fischer-Lichte hat Eysoldts Spiel in »Elektra« paradigma-
tisch als die Spannung zwischen der Verkérperung einer literarischen
Figur und einer performativen, unmittelbar leiblichen Praxis gelesen.

Die Inszenierungen wirkten aber nicht allein durch das Spiel der Ey-
soldt, sondern vor allem auch durch die Biihnenbilder von Max Kruse.
Dies ist mehr als eine theaterhistorische FuBBnote, denn erst im Zusam-
menwirken der beiden Elemente — Raum und Spiel - entfaltet sich
jener Begriff, der fiir Reinhardts Regie zentral ist, wie Heinz Herald
schon 1915 schrieb, jener der Atmosphdre, auf den spiter ausfiihrlicher
einzugehen sein wird.

Man kann den Reinhardt’schen Regiestil ohnehin nur schwerlich
fassen, weil er gerade die Unterschiedlichkeit und Vielfalt der Stile
suchte. In Abgrenzung von Otto Brahm, dessen programmatischer,
bisweilen enger Naturalismus ihn in die Eigenstdndigkeit trieb, suchte
Reinhardt ein dsthetisches Spiel, in dessen Zentrum die Fiille und Viel-
gestaltigkeit der unterschiedlichen Theatermittel steht. Dieser program-
matische Eklektizismus (Peter W. Marx) unterscheidet Reinhardt deutlich

4 Der Wiener Kritiker Paul Goldmann bezeichnet sie in seiner Rezension des »Som-
mernachtstraums, in der sie den Puck spielte, als »Spezialistin fiir Hofmannsthalsche
und Wedekindsche Frauenfiguren«; Paul Goldmann, Vom Riickgang der deutschen Biih-
ne. Polemische Aufsitze iiber Berliner Theater-Auffithrungen. Frankfurt a.M. 1908,
S. 232.

5 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen. Frankfurt a.M. 2004, S. 50f,;
Dies., Theatre, Sacrifice, Ritual. Exploring Forms of Political Theatre. London / New
York 2005, S. 1-14.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 271

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von anderen Kiinstler:innen der Moderne, deren Programm die Um-
oder Durchsetzung eines spezifischen Stils oder Programms war.6

Dies begriindet aber zugleich ein Paradox: Denn so sehr die Rein-
hardt’schen Inszenierungen Anteil hatten an der Formierung der Mo-
derne, so wenig gehen sie in ihr auf. Die monumentale Aufarbeitung
des Reinhardt-(Euvres, das natiirlich keines ist, nicht nur weil es der
Fliichtigkeit des Theaterereignisses unterlag, sondern auch weil die
>weltliche Dimension« seines Theaters den an der Literatur oder bil-
denden Kunst gebildeten Werkbegriff nachgerade konterkarierte, wird
behindert durch die organisatorische, wirtschaftliche und &sthetische
Praxis. Die Reinhardt’schen Inszenierungen waren keine sakrosankten
Werke, sondern vielmehr Spielkonstellationen, deren Konstituenten in
aufwindig gefithrten Regiebiichern verzeichnet wurden, um die Insze-
nierungen bei Bedarf wieder aufnehmen, anpassen oder neu gestalten
zu konnen. Leitend hierfiir waren aber nicht nur kiinstlerische Ideale,
sondern auch strategische und 6konomische Uberlegungen.

Insofern gilt es das Verhiltnis von Reinhardt und Hofmannsthal kri-
tisch unter die Lupe zu nehmen — ein zweiter Blick ist erforderlich, der
sich einer Einhegung Reinhardts unter dem Rubrum des dramatisch-
literarischen Theaters widersetzt und stattdessen die performativ-thea-
trale Dimension in den Blick nimmt. Das Szenenbild, die atmosphiri-
sche Verdichtung treten hier ebenso prominent in den Vordergrund
wie die einzelne schauspielerische Leistung.

Es geht mir an dieser Stelle nicht darum, die unterschiedlichen
Positionen von Reinhardt und Hofmannsthal zu egalisieren, noch, sie
dichotomisch gegeneinander auszuspielen. Vor allem die Hofmanns-
thal-Forschung hat hier auf die unterschiedlichen Perspektiven und
Schwerpunktsetzungen ausfiihrlich hingewiesen. So mdochte ich das
Reinhardt-Hofmannsthal’sche Projekt der Moderne nicht in die Lini-
en der bestehenden grand-récits dsthetischer Innovation einordnen, son-
dern unter expliziter Einbeziehung und Anerkennung der sozio-kultu-
rellen Bedingungen dieses Theaters seinen Platz anhand der Koordina-
ten von dsthetischer Moderne und gesellschaftlicher Modernisierung

6 Peter W. Marx, Max Reinhardt. Vom biirgerlichen Theater zur metropolitanen Kul-
tur. Tiibingen 2006, S. 33.

272 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verorten. Diese Position ldsst sich zugespitzt {iber drei Vorannahmen
niher bestimmen:

Alfred Kerr, der auch aus Treue gegeniiber Otto Brahm Reinhardts
Aufstieg mehr als skeptisch bedugte, klagte einmal, in Reinhardts
Theater gehe das Gespenst des »Edlen von Reklamowicz-Klimbimsky
auf Tam-Tam«” um. Fiir Kerr stand Reinhardts intensives Verhiltnis
zur Presse sowie seine intensive Offentlichkeitsarbeit im Gegensatz
zu (jeglichem) Anspruch auf >ernste« Kunst. Dieses bildungsbiirgerli-
che Vorurteil verkennt aber, dass das gekonnte Marketing, das spezi-
fisch Kommerzielle des Reinhardt’schen Theaterimperiums ein intrin-
sischer Bestandteil seiner kulturellen Position war, nicht nur eine dko-
nomische Zufilligkeit.

Verabschiedet man sich von den engen Vorstellungen eines bil-
dungsbiirgerlichen Kunstbegriffs, so ist auch die Vorstellung vom
Reinhardt-Hofmannsthal’schen Theater als ein >deutsches< Unterfan-
gen nicht zu halten. Vielmehr war es Teil einer groeren, metropolita-
nen Kultur, deren Wurzeln in der Zeit vor 1914 lagen und die durch
den Faschismus in Europa ihrer Grundlagen beraubt wurde.

Daraus folgt aber auch die Anerkenntnis, dass dieses Theater ge-
pragt ist von der Erfahrung eines fast allgegenwirtigen Antisemitis-
mus, der als Bedrohungs- und Ausgrenzungspotenzial im Untergrund
lauerte und zumindest publizistisch auch immer wieder — und sei es
als >kultureller Code« im Sinne Volkovs — aktiviert wurde.”

Krise und Utopie

Hofmannsthals Chandos-Brief (1902) ist mehrfach — auch von theater-
historischer Seite — als eine paradigmatische Beschreibung der moder-
nen Reprisentationskrise in Anspruch genommen worden und allzu

7 Alfred Kerr, Gesammelte Schriften. Die Welt im Drama. Fiinfter Band: Das Mimen-
reich. Berlin 1907, S. 81.

8 Vgl. hierzu Peter W. Marx, Consuming the Canon: Theatre, Commodification, and
Social Mobility in Late Nineteenth-Century German Theatre. In: Theatre Research In-
ternational 31/2, 2006, S. 129-144.

9 Vgl. Shulamit Volkov, Antisemitismus als kultureller Code. In: Antisemitismus als
kultureller Code. Zehn Essays. Hg. von Ders. Miinchen 2000, S. 13-36.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 273

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verfiihrerisch ist es, von diesem ausgehend die Theaterarbeiten unter
den Schlagworten von Entliterarisierung vs. Re-Theatralisierung zu disku-
tieren. Allerdings erweist sich auf den zweiten Blick eine solche Veror-
tung eher als eine rhetorische Geste, die iiberblendet, dass die Grund-
spannungen des Moderne-Diskurses sich schon im 19. Jahrhundert
bilden.

Friedrich Nietzsches Schrift »Die Geburt der Tragédie aus dem
Geist der Musik« (1872) mit ihrer kategorialen Gegeniiberstellung des
Appollinischen vs. des Dionysischen kann hierbei als eine der einfluss-
reichsten kulturkritischen Schriften des 19. Jahrhunderts betrachtet
werden. Mit Blick auf die theaterhistorische Entwicklung hat Erika
Fischer-Lichte Nietzsches begriffliche Achse als ein zentrales Element
in der Formulierung einer neuen Asthetik des Performativ-Theatralen
verstanden.!? Dies ist insofern besonders bemerkenswert, weil es Nietz-
sches dezidiert nicht um eine dsthetische, sondern um eine wahrhaftig
transgressive Erfahrung geht:

Die dionysische Erregung ist imstande, einer ganzen Masse diese kiinstle-
rische Begabung mitzuteilen, sich von einer solchen Geisterschar umringt
zu sehen, mit der sie sich innerlich eins weif3. Dieser ProzeB des Tragodi-
enchors ist das dramatische Urphdnomen: sich selbst vor sich verwandelt zu
sehen und jetzt zu handeln, als ob man wirklich in einen andern Leib, in
einen andern Charakter eingegangen wire. [..] Die Jungfrauen, die, mit
Lorbeerzweigen in der Hand, feierlich zum Tempel des Apollo ziehn und
dabei ein Prozessionslied singen, bleiben, wer sie sind, und behalten ihren
biirgerlichen Namen: der dithyrambische Chor ist ein Chor von Verwandelten,
bei denen ihre biirgerliche Vergangenheit, ihre soziale Stellung vollig
vergessen ist: sie sind die zeitlosen, auBerhalb aller Gesellschaftssphiren
lebenden Diener ihres Gottes geworden.!!

Mit Nietzsche etabliert sich hier eine programmatische Néihe von
Kunst und Ritual, die im Moment des Transgressiven ihr tertium compa-
rationis findet. Dass Nietzsches Ideen eine groBe Nihe zum Konzept
des Festspiels, wie es Richard Wagner fiir Bayreuth formuliert, findet,
wird besonders deutlich, wenn man sich vergegenwirtigt, wie sehr

10 Vgl. Fischer-Lichte, Theatre (wie Anm. 5), S. 17-22.

11 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik. In: Ders.,
Werke. Hg. von Ivo Frenzel. Frankfurt a.M. 1988, S. 18-110, hier S. 61. Die Hervorhebung
durch Fettsetzung ist hier durch Kursivierung wiedergegeben.

274  Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wagner gerade die Abgeschiedenheit des Ortes als Voraussetzung fiir
den Erfolg der Festspiele postuliert. Nicht allein sollten alle Elemente
des Theaters zu einem Gesamtkunstwerk zusammenflieBen, schon der
Besuch der Festspiele war als eine Pilgerfahrt konzipiert, deren Miihen
Teil, wenn nicht gar Bedingung der transformativen Erfahrung sein
sollte — eine Vorstellung allerdings, die der Realitit bourgeois-nationa-
ler Vereinnahmung nicht lange standhalten konnte, wie man schon an
den bildlichen Darstellungen der Zeit erkennen kann.

Im Vergleich dazu erscheinen Reinhardts Vorstellungen von der
Wirkung der Kunst sehr viel »irdischer< zu sein: In seinem legendéren
Brief von 1901, den die Forschung inzwischen seinem Dramaturgen
Arthur Kahane zuschreibt,!? spricht Reinhardt lediglich von einem
Theater, »das den Menschen wieder Freude gibt. Das sie aus der
grauen Alltagsmisere iiber sich selbst hinausfiihrt in eine heitere und
reinere Luft der Schonheit.«!? In diesem Brief, der nach wie vor als ein
Manifest des Reinhardt’schen Theaterideals (sofern man von einem
solchen iiberhaupt sprechen will) gelten kann, entwirft er einen Drei-
klang unterschiedlicher Raumformen: Neben dem regulidren Guckkas-
tentheater spricht er von einem kleinen, intimen Raum, wie er ihn
mit den Kammerspielen 1906 in Berlin schuf, und schlieflich einem
dritten monumentalen Raum:

Und eigentlich miiite man noch eine dritte Biihne haben, [...] eine ganz
groBe Biihne fiir eine groBe Kunst monumentaler Wirkungen, ein Festspiel-
haus, vom Alltag losgeldst, ein Haus des Lichts und der Weihe, im Geiste
der Griechen, aber nicht blo8 fiir die griechischen Werke, sondern fiir
die groBe Kunst aller Zeiten bestimmt, in der Form des Amphitheaters,
ohne Vorhang, ohne Kulissen, vielleicht sogar ohne Dekorationen, und in
der Mitte, ganz auf die reine Wirkung der Personlichkeit, ganz aufs Wort
gestellt, den Schauspieler, mitten in einem Publikum, und das Publikum
selbst, Volk geworden, mit hineingezogen, selbst ein Teil der Handlung,
des Stiickes.!*

An Reinhardts Ausfithrungen ist bemerkenswert, dass er nicht allein
die »monumentalen Wirkungen« in den Vordergrund stellt, sondern

12 Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Reinhardt
(wie Anm. 1), S. 14.

13 Reinhardt, Leben fiir das Theater (wie Anm. 2), S. 73.

14 Ebd., S.76.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 275

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diese ganz auf die Schauspieler:innen abstellt. Anders als bei Wagner,
dessen Festspiele programmatisch in den Diskurs des Nationalen ein-
gebunden sind, ist die Referenz auf das »Volk gewordene« Publikum
eher im Sinne der griechischen Polis zu deuten.

In diesem Lichte erscheint es als nur folgerichtig, dass Reinhardts
Bemiihungen um ein solch monumentales Format eben nicht in
der Weltabgeschiedenheit eines Wallfahrtsorts — als solchen stilisiert
Wagner ja Bayreuth als »invented tradition«—,!° sondern im Herz
der Metropolitankultur der sich modernisierenden Gesellschaften statt-
findet.! Der Zirkus kann und muss in diesem Sinne als Inbegriff
einer urban-modernen Massenkultur angesehen werden.” Die von
Reinhardt benutzten Riume, zunichst temporir, ab 1919 mit der Er-
offnung des GroBen Schauspielhauses auch dauerhaft, sind in diesem
Sinne auch von hoherer Bedeutung: Reinhardts Theater ist nicht aus
der metropolitanen Kunst wegzudenken - auch in Abgrenzung gegen
die Wagnerischen Festspiele.!®

1910 inszeniert Max Reinhardt Hofmannsthals »Konig Odipus« in
Miinchen, spiter in diesem Jahr zieht Reinhardt in den Berliner Zir-

15 Das von Eric Hobsbawm und Terence Ranger etablierte Modell der Nationalstif-
tung durch materielle und performative »Erfindung von Traditionen« ist bislang im
deutschsprachigen Raum zu wenig auf den Zusammenhang von Historismus und Mo-
derne untersucht worden. Vgl. Eric Hobsbawm und Terence Ranger (Hg.), The Inven-
tion of Tradition. Cambridge 1983.

16 Vgl. Marx, Consuming the Canon (wie Anm. 8), S. 83-117.

17 Leider ist die Zirkusgeschichte immer noch ein Desiderat der Theater- und Kultur-
geschichte. Fiir den deutschsprachigen Raum sei hier auf die Studien Giinther / Winkler
1986 sowie Otte 1999 und 2006 verwiesen, die besonders auf die Beteiligung jiidischer
Akteur:innen eingehen. Vor allem sind die Einfliisse US-amerikanischer Populdrkultur
um 1900 auf die europiische Entwicklung bislang leider nur sehr bruchstiickhaft unter-
sucht worden. Ernst Giinther und Dietmar Winkler, Zirkusgeschichte. Ein Abri3 der Ge-
schichte des deutschen Zirkus. Taschenbuch der Kiinste. Berlin 1986; Marline Otte, Sar-
rasani’s Theatre of the World: Monumental Circus Entertainment in Dresden, from Kai-
serreich to Third Reich. In: German History 17/4, 1999, S. 527-542 und Jewish Identities
in German Popular Entertainment, 1890-1933. Cambridge 2006.

18 So kann es auch nicht iiberzeugen, wenn Heininger, Zusammenarbeit von Hugo
von Hofmannsthal und Max Reinhardt (wie Anm. 1), S. 115, Wagner als Vorbild fiir Hof-
mannsthal und Reinhardt anfiihrt. Sicherlich ist diskursgeschichtlich das Konzept des
Festspiels um 1900 immer auch auf Wagner bezogen, aber die programmatische Diffe-
renz iiberwiegt hier doch sehr deutlich.

276 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kus Schumann um. Die Inszenierung beeindruckt das Publikum durch
die Inszenierung der Massen:

Den Kuppelbau des Zirkus verhiillt als Decke ein briaunlich-dunkles Zelt-
tuch; darunter fluten seltsame violette und gemischtfarbige Lichtstreifen
der Scheinwerfer. [...] Das dreifache athenische Proszenium wird ersetzt
von einer hohen Freitreppe, die herunterfithrt zum Kreisrund der Orches-
tra (Manege des Zirkus). Der Altar des griechischen Theaters befindet
sich auf halber Treppenhshe und gibt der Szene eine natiirliche Gliede-
rung, dem Spiel einen Stiitzpunkt. Oedipus und die Seinen umfliet
auf hoher Schwelle des Palastes und an den Stufen des Altars das helle
Licht des Scheinwerfers, das schonungslos in die Tiefen eines ungeheuren
Schicksals und Schmerzes dringt. Die tibrige Welt, das tausendstimmige
Volk, verharrt im Halbdunkel, das von wechselnden dumpfen Farben
erfiillt ist.19

In der Forschung ist diese Inszenierung immer wieder — und durchaus
iiberzeugend — im Sinne einer Performativierung des Theaters gelesen
worden als ein Schritt hin zu einer Uberwindung des dramatischen
Theaters. Das Element der Statisterie, das durch die Inszenierung wog-
te, wird hierbei zu einem entscheidenden Element, das immer wieder
im Licht des Dionysischen nach Nietzsche gedeutet wird.

Emil Orlik, der das Reinhardt’sche Theater nicht allein als Bithnen-
bildner, sondern auch als Zeichner szenisch-grafischer Reportagen be-
gleitet,?% hat ein Bild dieser Zirkus-Situation und der vermeintlichen
aufgehobenen Grenze von Zuschauerraum und Orchestra-Manege an-
gefertigt. Ein kleines, leicht zu {ibersehendes Detail bricht diese Vor-
stellung und lédsst den historischen Ort der Inszenierung aufscheinen:
Im Vordergrund des Bildes sehen wir — als Silhouette gegen die hell er-
leuchtete Spielfliche — vier mondin gekleidete Personen, die gebannt
das Spiel verfolgen. Wihrend Orlik vor allem in der anstiirmenden-
chorischen Masse nur Konturen zeichnet und die Kopfe zwischen
Publikum und Akteuren tatsichlich zu verschmelzen scheinen, sind
die Details des Damenhuts vergleichsweise detailliert dargestellt. Es ist

19 Hermann Kienzl, Von den Berliner Theatern 1910/11. In: Biihne und Welt 13, 1910,
S. 162-166, hier S. 164.

20 Vgl. einfithrend zu Orlik: Birgit Ahrens, »Denn die Biihne ist der Spiegel der Zeit«.
Emil Orlik (1870-1932) und das Theater der Zeit. Kieler Kunsthistorische Studien. N.F.1.
Kiel 2001.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 277

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kein Versehen, dass Orlik nicht den dithyrambischen Chor zeigt, son-
dern eine metropolitane, heterogene Zuschauerschaft. Keineswegs sind
sie ein »Chor der Verwandelten«, sondern sie sind ein groB8stiddtisches
Publikum, geriihrt und beriihrt (vermutlich), aber keineswegs in einer
transgressiven Erfahrung gefangen.

Anders als Wagner hat Reinhardt keine Stiftung ex nihilo im Sinn:
Der Ort — physisch wie idealiter — seines Theaters ist die moderne,
vielstimmige Stadt. Vielleicht — ich will das hier nur als Moglichkeit
in den Raum stellen — lohnte es in diesem Sinne auch, nochmals
die oftmals eher beklagte, enge Verbindung der Salzburger Festspiele
mit dem internationalen Tourismus neu lesen. Wo bei Wagner die
behauptete Autochthonie des Ortes Bayreuth im programmatischen
Gegensatz zur Metropole steht, steht bei Reinhardt das Prinzip einer
metropolitanen Ubiquitit, die die Gegebenheiten des spezifischen Or-
tes unter dem Blickwinkel der A¢mosphdre aneignet, im Vordergrund.

Ritual und Selbst-Ethnisierung

Der Moglichkeitsraum der Moderne um 1900 ist geprdgt von einer
konstitutiven Vielstimmig- und Mehrdeutigkeit: Keineswegs funktionie-
ren jene ideengeschichtlichen oder gar ethisch-politischen MaBstibe
mit jener Eindeutigkeit, die die Geschichte ab 1933 nahezulegen
scheint. Das immer wieder diskutierte Nebeneinander von liberalen,
kosmopolitischen Stromungen und gleichzeitig antimodernen, illibera-
len, oftmals antisemitischen Haltungen — bisweilen in ein- und dersel-
ben Person - bildet diesen Moglichkeitsraum und eréffnet Handlungs-
raume, deren Zerbrechen im Laufe der Zeit oftmals fast zwangsldufig
erscheint.

Nietzsches Kulturkritik, die so zentral fiir die Formulierung der
Moderne war,?! wurde gerade durch die Vielstimmigkeit und Unter-
schiedlichkeit der Rezeption bedeutsam. Fiir die Reflexion des Thea-
ters war besonders die Rezeption seiner Schriften durch die Cambridge

2l Vgl. Steven Aschheim, Nietzsche und die Deutschen. Karriere eines Kults. Stutt-
gart / Weimar 2000.

278 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ritualists um Jane Ellen Harrison einflussreich.?? Harrisons These vom
Ursprung allen Theaters im Totenkult wurde von der einsetzenden
universitiren Theaterforschung intensiv aufgenommen.? Attraktiv wa-
ren diese Thesen sowohl durch ihre Abkehr von rein literarischen
Traditionen als auch durch die Autoritit der griechischen Antike, auf
die diese Uberlegungen sich stiitzen konnten. Hatte schon Nietzsche
mit seiner Interpretation des Dionysischen eine Gegenstromung zur
kultivierten Antikenrezeption in der Tradition Winkelmanns behaup-
tet, kam es in der Folge der Cambridge Ritualists zu einem verstark-
ten Interesse an der vorchristlich-paganen Kultur Europas und ihren
(vermeintlichen) Residuen. Dabei blieb das Interesse nicht auf die grie-
chisch-romische Antike beschrinkt; E. K. Chambers’ »T’he Medieval
Stage« (Oxford 1903) mit seiner Spurensuche paganer Kulturen unter
der Firniss christlicher Pragung war eine wichtige Referenz der sich
etablierenden Theaterwissenschaft.

Diese Stromungen sind nicht blo akademische Sprachstile, sondern
Teil eines groBeren, anti-modernen Diskurses, dessen politische Impli-
kationen nicht iibersehen werden diirfen. So kann man mit Blick auf
den deutschen Diskurs von einer regelrechten »Selbst-Ethnisierung«
sprechen, d.h. von dem Versuch, in Brauchtum und kulturellen Prak-
tiken Residuen einer paganen, urspriinglichen Kultur zu rekonstruie-
ren.?* Das sich in verschiedenen Schriften immer wieder findende
Phantasma eines >germanischen Mimus«< ist symptomatisch fiir diese
Form der volkischen Perspektive. Im deutschsprachigen Raum sind
etwa die Arbeiten von Robert Stumpfl (1904-1937), dessen Schrift
»Kultspiele der Germanen als Ursprung des mittelalterlichen Dramas«
(Berlin 1936) im Horizont der NS-Kulturpolitik zu verstehen ist, bei-
spielhaft fiir diese Entwicklung. Fiir die >Volkskunde« gibt es eine

22 Vgl. Julie Stone Peters, Jane Harrison and the Savage Dionysus: Archaeological
Voyages, Ritual Origins, Anthropology, and the Modern Theatre. In: Modern Drama
51/1, 2008, S.1-41 und Dies., Drama, Primitive Ritual, Ethnographic Spectacle: Ge-
nealogies of World Performance (ca. 1890-1910). In: Modern Language Quarterly 70/1,
2009, S. 68-96.

23 Vgl. Jane Ellen Harrison, Themis. A Study of the Social Origins of Greek Religion.
Cambridge 1912.

24 Peter W. Marx, The Interpretation of Theatre. In: A Cultural History of Theatre:
In the Age of Empire (1800-1920). Hg. von Dems. London 2017, S. 135-157, hier S. 155.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 279

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fachkritische Perspektive, fiir die Theaterwissenschaft steht sie in syste-
matischer Perspektive noch aus.?

Was als Kulturtheorie begann, kondensierte hier zu einem Ideolo-
gem, das die Entwicklungen der Moderne ablehnte und an ihre Stelle
die nostalgische Idee einer homogenen, historisch stabilen (volkischen)
Identitit setzte. Verbunden war dies mit einer Verschiebung der Per-
spektive weg vom literarisch-dsthetischen hin zu performativ-rituellen
Phinomenen.

Dieser Kontext ist fiir Hofmannsthal und Reinhardt vor allem des-
halb von Bedeutung, weil in der Abgrenzung die Besonderheiten ihrer
Zusammenarbeit deutlich wird. Anders als viele Projekte der Histori-
schen Avantgarde erweist sich das Hofmannsthal-Reinhardt’sche Thea-
terprojekt als offen gegeniiber historischen Formen und nicht fixiert
auf das >Neue< als unbestrittener Wert an sich. Vielmehr explorieren
die beiden die in der Moderne mogliche Vielgestaltigkeit. Dabei ist
ihnen gemeinsam, dass ihre dsthetischen Interessen sich besonders
an Formen entziindet, die sich nicht auf ein >Normmodell« des lite-
rarischen Theaters reduzieren lassen. Gleichzeitig ist es wichtig zu
verstehen, dass beide keineswegs ein gemeinsames, homogenes Projekt
verfolgten, sondern durchaus eigenen Schwerpunkten nachgingen. Der
»Jedermann« ist hierfiir ein gutes Beispiel, der fiir beide mit unter-
schiedlichen Interessen verbunden war, die sich aber produktiv verbin-
den lieBen.

Dabei ist Hofmannsthals Auseinandersetzung, wie Konstanze Hei-
ninger zeigen konnte, schon sehr im Jahr 1903 manifest.?® Auch wenn
diese frithe Auseinandersetzung unterbrochen wurde, driangte es Hof-
mannsthal immer wieder zum »Jedermann«, wie man einem Tage-
bucheintrag Harry Graf Kesslers entnehmen kann. Dort steht unter
dem Datum des 31. Oktobers 1906:

25 Der fachhistorische Diskurs hat sich hier bislang vor allem auf Einzelpersonen
gestiitzt — was sicherlich wichtig und bedeutsam ist. Systematische Aspekte sind aber,
die auch die Begriffsbildung kritisch in den Blick nihmen, bislang nur ansatzweise
unternommen worden.

26 Vgl. Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Rein-
hardt (wie Anm. 1), S. 248f.

280 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nun ist das Besondre unsrer Zeit, dass der Besitz eine ganz andre Rolle
spielt als jemals friiher, nicht nur fiir den Bankier, den Philister, sondern
auch fiir das, was wir als einen kultivierten Menschen ansehen. Wo
kommt nun dieses Verhiltnis des Menschen zu seinem Besitz am schérfs-
ten zum Ausdruck? Beim Sterben. Was ich darstelle, ist das Sterben eines
Menschen unsrer Zeit. Ein Mensch, der stirbt, kann nur Einer sein, der
besitzt oder der nicht besitzt. Ich mache halt Einen, der besitzt. Ich fragte,
was denn aus der Bearbeitung von »Everyman« geworden sei? >Alles was
daran von Interesse war, geht eben in dieses Stiick [i.e. »Dominic Heintls
letzte Nacht«] tiber. Sonst hitte die Bearbeitung nur eine philologische,
antiquarische Spielerei werden kénnen oder eine Ubersetzung.27

Die Frage nach dem Sterben als >schirfster Ausdruck der Zeit< im
Bezug auf die materielle Realitit zieht sich wie ein Leitmotiv durch
den heterogenen Diskurs der Moderne: Sie findet sich bei Walter
Benjamin ebenso wie in jenen Ritual-Performance-Theorien,?® die im
Anschluss an Jane Ellen Harrison im Todesritual den Nukleus allen
Theater-Spiels sehen.

Hugo von Hofmannsthal sieht im »Everyman« hingegen besonders
auch die Differenz zur eigenen Zeit, so dass es nicht um die Bestiti-
gung eines >sicheren Erbes< gehen kann, sondern um die Riickgewin-
nung eines nur noch abstrakt-akademischen Wissens. So duBert er sich
in einem Interview mit dem »Neuen Wiener Journal«:

Alle diese Aufzeichnungen stehen nicht in jenem Besitz, den man als den
lebendigen des deutschen Volkes bezeichnen kann, sondern sie treiben im
toten Wasser des gelehrten Besitzstandes. [...] Es ist die Gefahr und der
Ruhm unserer Zeit, an deren Schwelle der greise Ibsen steht, da wir weit
genug wiederum sind, uns im Allegorischen bewéhren zu kénnen.?

27 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) vom 31. Oktober 1906. In: Har-
ry Graf Kessler. Das Tagebuch 1880-1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland S. Kam-
zelak, Marbach a. N. 2019, https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=
5607 [17.11.2023].

28 Benjamins Diagnose, der Mensch der Moderne sei ein »Irockenwohnen der Ewig-
keit«, weil das Sterben aus der Offentlichkeit in die abgeschirmte Sphire von Kranken-
héiusern verschoben sei, ist fiir ihn symptomatisch fiir den Verlust des Erzihlens bzw. der
Transformation gelebter Erfahrung in die Erzdhlung, die fiir ihn auf die Autoritit des
Sterbens gestiitzt ist. Es wire eine eigene Untersuchung dieser Spur der Todesreflexion
in der Moderne nachzugehen. Walter Benjamin, Der Erzihler. Betrachtungen zum Werk
Nikolai Leskows. In: Aufsitze, Essays, Vortrige. Gesammelte Schriften I1.2. Hg. von Rolf
Tiedemann. Frankfurt a.M. 1977, S. 438-465, hier S. 449.

29 Anonym, Interview mit Hugo von Hofmannsthal. In: Neues Wiener Journal, 1911,
0.S., Kritikensammlung TWS Kéln zu Hofmannsthal.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 281

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607

In der Gegeniiberstellung des Allegorischen und eines Realismus, fiir
den die Figur des »greisen Ibsen« steht, skizziert Hofmannsthal eine
asthetiktheoretische Opposition, die eine neue Formensprache zu ge-
winnen hofft.

Fir Reinhardt hingegen steht der Jedermann eher in einer Reihe
mit Raum- und Formexperimenten, bei denen er Alternativen zur
prototypischen Guckkastenbiihne suchte. Die Inszenierung des »Jeder-
mann« 1911 in Berlin allerdings verfehlte dieses Ziel. Der Kritiker
Arthur Eloesser der Vossischen Zeitung schreibt: »Ein groBer Aufwand
ist recht fruchtlos vertan worden, und da das Publikum im Zirkus die
Gelegenheit nicht ergriff, sich eine mittelalterliche Seele anzuschaffen,
wird es bis auf weiteres wohl antik und attisch bleiben miissen.«30

Die Berliner Kritiker fokussieren sich vornehmlich auf Reinhardt —
Hofmannsthal wird kaum erwéhnt. Im Paradigma der Reinhardt’schen
Inszenierungsform aber wird das Experiment als gescheitert erklirt:
Weder ist »Jedermann« der Idee der Ritualitdt im Sinne des oben skiz-
zierten Diskurses eines anti-modernen, autochthonen Identititsdiskur-
ses zuzuordnen, noch kann die einer mittelalterlichen Theatralik nach-
empfundene Inszenierung kiinstlerisch tiberzeugen. Die ungewohnte
Asthetik bleibt eine AuBerlichkeit, und Reinhardt erscheint als »der
kithne Experimentierer, als der [...] originelle Eklektiker und Mann,
der gern aus allen Topfen nascht.«3!

Um Reinhardt-Hofmannsthals Unterfangen kulturhistorisch zu ver-
orten, ist es hilfreich, sich alternative bzw. konkurrierende Auseinan-
dersetzungen mit dem Stoff anzusehen. Eine ganz andere Perspektive
verfolgte der Kélner Theaterwissenschaftler Carl Niessen (1890-1969)
mit seiner »Jedermann«Bearbeitung, die er nach dem Ersten Welt-
krieg veréffentlichte. Im Gegensatz — und auch in programmatischer
Abgrenzung gegen Hofmannsthal — wihlte Niessen nicht das englische
Spiel als Grundlage, sondern eine deutsche, genauer eine Kélner Be-
arbeitung von Jaspar van Gennep (~1500-1564). Genneps Text ist
ein Dokument der katholischen Gegenreformation, die sehr stark vom

30 Arthur Eloesser, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911. In: Vossische Zei-
tung, 1911, Kritikensammlung TWS Kéln zu Jedermann, Berlin 1911.

3l Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911. In: Norddeutsche Allgemei-
ne Zeitung, 1911, S. 716, Kritikensammlung TWS Koln zu Jedermann, Berlin 1911.

282 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sakramentenglauben geprigt ist. Allerdings verfolgte Niessen keine
religiose Programmatik, sondern begriff seinen »Jedermann« vielmehr
als eine Antwort auf die Erfahrung des Todes im Weltkrieg:

Weshalb [habe] ich das >alte Kélner Spiel von Jedermann« bearbeitet? Als
Student lernte ich, zu eben der Zeit, als Hugo von Hofmannsthal den
alten Stoff neu ins BewuBtsein hob, Genneps Spiel kennen. Die Absicht,
es fiir die Gegenwart zu retten, stand gleich fest. Aber es bedurfte erst
des tiglichen Umgangs mit dem Tode, um den Willen Gestalt werden zu
lassen. Dass im Kriege des Kolner Buchdruckers Werk nicht verblasste,
zeigte, dass eine Kraft in ihm lebt. Als die beiden liebsten Freunde fielen,
sah ich jedermann mit dem Tode ringen.3?

Der »tigliche Umgang mit dem Tode« wird fiir Niessen zu einer
geistlich-existenziellen Krise, auf die er mit dem Versuch, das Stiick
»fiir die Gegenwart zu retten« reagieren will. Die Behauptung einer
dem Text eingeschriebenen »Kraft« verortet seine Bearbeitung im Pa-
radigma des Performativ-Rituellen, aber im Sinne einer anti-modernen
Deutung. Entsprechend liest sich auch seine Gegenwartsdiagnose:

Wozu heute noch Misterienspiel, sogar eine Moralitét? Es soll nicht ausge-
graben werden der Bereicherung des Wissens wegen. In ihm klingt ein
Grundton unseres Daseins. — Wozu aber an den Tod denken?: er vergisst
sich ja so herrlich in Revue, Kino und Tanz-Bar. Doch wir diirfen ihn
nicht vergessen, um ganz die Krifte fiir das Heute zu sammeln. Wir
diirfen nicht mehr nur unser Dasein leben: die Opfer aus dem grossen
Sterben des Weltenbrandes sind Jedermanns Tote. Dass ihr Wollen in
uns lebe, ist der Sinn des Unterganges. Deshalb miissen wir dem Tod ins
Gesicht sehen: [...].33

Niessens Deutung des »Jedermannc ist eine zeitkritische Sinnstiftung,
die ins Asthetische umzusetzen sucht, was er wissenschaftlich vorge-
dacht hatte, ndmlich dass alles Theater-Spiel in der Todeserfahrung
seinen Ursprung habe. Im Kontext der 1920er Jahren ist dies aber als
Gegenentwurf zu einer liberal-kritischen Zeitgenossenschaft zu verste-
hen. Diese Differenz markiert den politischen Ort der Inszenierung.
Der Ort von Niessens »Jedermann«Bearbeitung war denn auch nicht
das professionelle Theater, sondern das Studenten- und das Laienthea-

32 Carl Niessen, Das alte Kolner Spiel von Jedermann. In: Blitter des Stadttheaters
M. Gladbach, 1926, H. 8, o.S.
33 Ebd.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 283

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ter. Er spielte das Stiick nicht nur mit seinen eigenen Kélner Studieren-
den, sondern unterstiitzte auch die Inszenierung durch die chorischen
Laiengruppen von Gottfried HaaB-Berkow (1888-1957).

HaaB-Berkow, ein der Steiner’schen Anthroposophie nahestehender
Schauspieler,3* der seine eigene Spielgruppe, teils mit Laien, griindete,
wandte sich programmatisch mittelalterlichen Spielformen — oder was
er dafiir hielt — zu, so etwa dem Totentanz und geistlichen Spielen.
Hellmut Niedner begriindet diesen Schritt folgendermaBen:

Ein groBes Gott- und Geistes-Suchen, ein Ringen und Rufen nach einem
Funken Himmelslicht in aller Nacht hebt an, und es kleidet sich in diese
Sehnsucht, wie immer, irdisch irrend in eine unvollkommene und zeitbe-
dingte Form. [...] Losgelost von der Welt des Scheines, sucht der heute rin-
gende Mensch die Verbindung wiederzufinden mit dem Ubersinnlichen
schlechthin, um nicht zu verzweifeln. Dieser sehnsiichtige Wille ist das
Element zu einer neuen Lebensgestaltung, er gibt den Boden ab fiir die
Saat der Zukunft.?®

Diese Form des Spiels, fiir die sich in den 1920er Jahren noch eine
Reihe weiterer Beispiele finden lieBe,3¢ stellt gezielt die transzendente
Dimension des Spiels in den Vordergrund - eine Entscheidung, die
sich auch in verschiedenen isthetischen Elementen niederschligt, wie
in der Abkehr von der »Ausstattungsbithne«®” und alternativ in der
Hinwendung zu »Stilisierung und Rhythmisieren«.3 Das Mittelalter,
dessen Vorstellungs- und Bildwelten hier aufgerufen und >wiederbe-
lebt« werden, ist hierbei nicht einfach nur ein historischer Referenzort,

34 Haall-Berkows Position wird von Hellmut Niedner, der 1923 eine kleine Schrift
iiber ihn verfasste, programmatisch gegen Reinhardt, in dessen Schauspielschule er aus-
gebildet wurde, abgesetzt, wenn er schreibt: »HaaB-Berkow wendet sich bald vom Thea-
ter ab, dessen Mangel an sittlichem Wollen ihn dazu treibt.« Hellmut Niedner, Die
Haass-Berkow-Spiele. Jena 1923, S. 3.

35 Ebd, S. 10.

36 Vgl. etwa Otto Hagen, Berlin: Shakespeare als Bewegungsspiel. In: Shakespeare
Jahrbuch 64, 1928, S. 221-226; Martin Luserke, Shakespeare und das heutige Deutsche
Laienspiel. In: Shakespeare Jahrbuch 69, 1933, S. 112-120, oder Herman Nohl, Die Stel-
lung des Jugendspiels im Rahmen der gegenwirtigen allgemeinen Kulturbewegung. In:
Jugend und Biihne. Hg. von Ludwig Pallat and Hans Lebede. Breslau 1925, S. 196-204.

37 »Die Ausstattungsbithne war fiir Shakespeare ein Verhingnis.«; Niedner, Die
Haass-Berkow-Spiele (wie Anm. 34), S. 85.

38 Vgl. Ebd., S. 10.

284 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern Inbegriff einer nicht-modernen Welt, deren spirituelle >Rein-
heit« (vermeintlich) moderner Oberflichlichkeit gegeniibergestellt ist.

In diesem Sinne soll fiir Niessen (und wir kénnen dies auch auf
HaaB-Berkow {iibertragen) das Mysterienspiel heilend auf die als verlet-
zend und krank empfundene Moderne einwirken.

Theater als Third Space pluralistischer Gesellschaften

Fir Reinhardt iibte die Bildsprache des Religiosen, vor allem des Re-
ligios-Mittelalterlichen, eine groBe Faszination aus, die er in seinen
Werken immer wieder thematisierte, die ihm gleichzeitig aber mehr
Ungemach als Nutzen brachte. Keinesfalls kann man Reinhardt im
Sinne einer Uberhshung des >Heiligen Theaters<, wie es sich als Denk-
figur des Moderne-Diskurses etabliert, vereinnahmen.3® Tatséchlich
war es fiir Reinhardts metropolitanes Kunstverstindnis mithin durch-
aus konflikttrachtig, das Religiose in die eigene Arbeit einzubinden.
Die Berliner Premiere des »Jedermann« 1911 war dementsprechend
ein Wagnis: Hatte Reinhardt in seinen bisherigen Arbeiten - vor allem
jenen im Zirkus - sich am >klassischen Bildungsgut< orientiert und
mit dem »Odipus« an die Bestinde bildungsbiirgerlicher Belesenheit
ankniipfen koénnen, so war der »Jedermann« mit seiner christlich-ka-
tholischen Prigung eine Herausforderung fiir das Publikum:

Und wirklich scheint das Mirakel sich vollzogen zu haben, und vor diesem
skeptischen, auf seine Skepsis stolzen Berliner Publikum hat zwischen
Bureau und Weinhaus eine ganz einfache, nur scheinbar protestanvisierte,
im Grunde katholische Dichtung grole Gnade gefunden. [..] Aus Rein-
hardts Hinden habe ich nun die allzu kirchliche und buchstabentreue
Legende als ein schones Abbild menschlichen Wesens empfangen und
wenn sich die Kirchenandacht nicht einstellte, so fand sich doch die
Museumsandacht, indem wir sahen, wie alte Holzschnitte und Altartafeln
hier Leben gewannen.*

39 Man denke etwa an Peter Brooks Definition des Heiligen Theaters in The Empty
Space. London 2008, S. 47-72.

40 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS
Kéln zu Jedermann, Berlin 1911.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 285

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und in einer anderen Kritik heif3t es:

Trotz der am SchluB3 offen hervortretenden katholischen Tendenz waren
sie doch durch die Darstellung auf eine Hoéhe allgemein menschlichen
Empfindens gehoben, die alle Zuschauer fortri. Das blasierte GroBstadt-
publikum stand ganz unter dem Bann des schlichten Spiels vom seligen
Sterben.*!

Reinhardt, dessen Anteil am Erfolg der Inszenierung von der For-
schung teilweise tiber die Hofmannsthal’sche Bearbeitung gestellt
wird,*? arbeitete, wie man den Kritiken entnehmen kann, mit sinnli-
chen Versatzstiicken der christlichen Tradition. Neben den erwéihnten
ikonographischen Zitaten sind es Klangelemente wie Orgel, Glocken,
Chorile, die immer wieder hervorgehoben werden. Das Regiebuch
vermerkt aber auch,*? dass Reinhardt — anders als bei Hofmannsthal
vorgesehen — den sterbenden Jedermann das Vaterunser sprechen lieB:
»Da geht eine Wandlung mit Jedermann vor sich. Stammelnd erst und
unsicher, aber dann immer fester und kraftvoller bekennt er seinen
Glauben, kniet nieder und spricht ein Vaterunser.«**

Das eingeschobene Gebet allerdings sorgte bei einigen Besuchern,
wie dem anwesenden Prinzen August Wilhelm fiir Irritationen, wie
Kessler in seinem Tagebuch verzeichnet:

Abends Hofmannsthal mit mir allein im Autoclub gegessen. Er fragte mich,
ob mich das von Moissi in »Jedermann« hinzugefiigte Vaterunser gestort
habe. Der Prinz August Wilhelm habe an Reinhardt geschrieben, und
ihn darauf aufmerksam gemacht, dass viele Zuschauer dadurch verletzt
wiirden. [...] Nur Reinhardt protestierte heftig gegen die Auffassung, als ob
die Biihne irgendetwas entweihen konne; im Gegenteil, er sei der Ansicht,
dass der Schauspieler ebenso hohe und heilige Gefiihle aussprechen und
erregen konne, wie der Priester. Hofmannsthal und ich machten geltend:
was so Viele unbewusst empfinden, sei ein Stilfehler: das Vaterunser falle,

4 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS
Kéln zu Jedermann, Berlin 1911.

42 Vgl. Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Rein-
hardt (wie Anm. 1), S. 264f.

43 Vgl. hierzu Ebd., S. 251.

44 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS
Kéln zu Jedermann, Berlin 1911.

286 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als Etwas Reales, aus der Scheinrealitit des Kunstwerks heraus; es sei, wie
wenn man in ein Bild einen wirklichen Edelstein einsetze.*®

Kesslers Differenzierung zwischen »Etwas Reales« und der »Schein-
realitit des Kunstwerks« eroffnet ein Dreieck zwischen jenen
Vorstellungen des >Heiligen Theaters<, die man etwa bei Niessen bzw.
HaaB-Berkow finden kann, die dem Theater eine spirituell-heilende
Kraft zuschreiben, sowie zwischen dem »Realen« des Religiésen selbst
und schlieBlich Reinhardts eigener Auffassung, die der dsthetischen
Wirkung ein Eigenrecht zuschreibt, durch die die verwandten Elemen-
te in sich selbst gerechtfertigt sind.

Reinhardts Argumentation — so weit sie sich aus den spirlichen
Quellen rekonstruieren ldsst — wurzelt in der Bedeutung des &dstheti-
schen Erlebens als einer eigenstindigen Sphire, in der bestehende
Differenzen — wie religiose oder konfessionelle Unterschiede — hintan-
zustehen haben. Man kann dies als die Utopie einer pluralistisch-me-
tropolitanen Kultur verstehen.

Das Widerspiel von Kunstwelt und >Realitit¢, das Kessler und Hof-
mannsthal im Gesprich mit Reinhardt reklamieren, verfehlt in gewis-
ser Weise den Kern des Reinhardt’schen Theaters: Fiir Reinhardt
etabliert die theatrale Szene eine Eigenwelt, deren innere GesetzmiBig-
keit in seinem Verstindnis gar kein Konfliktverhiltnis zur >Realitit«
ausbilden kann. Der von Herald konzipierte Begriff der Atmosphdre als
Dreh- und Angelpunkt einer Inszenierung mag dies unterstreichen.

Darum ist das Bild so gliicklich gewihlt, das von der >Atmosphire« eines
Stiickes spricht. Es 1dBt den Eindruck entstehen, als ob diese Luft des
Stiickes das zuerst Geschaffene bei der Biithnenarbeit des Regisseurs sei,
daraus wichst dann langsam alles andere, nimmt feste Formen an: aber es
verleugnet nie den Ursprung, die Grundstimmung, aus der es entstanden
ist. [...] Man hat das Gefiihl, dal ein Mensch, der aus einer anderen Welt
— zum Beispiel von unserer Strafle — hier hereinkommt, ersticken miisste.
DaB den Menschen des Stiickes nach und nach andere Lungen wiichsen,

45 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) vom 3. Dezember 1911. In: Harry
Graf Kessler. Das Tagebuch 1880-1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland S. Kamzelak,
Marbach a. N. 2019 , https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439
[17.11.2023].

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 287

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439
https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439

die sie fahig machten, diese Luft zu atmen, die sie ebenso nach und nach
zu vollig Gewandelten werden ldBt.40

Heralds Begriff der Atmosphire ist ein dramaturgisch-inszenatorischer
— er ist nicht phinomenologisch zu deuten, sondern im Sinne eines
asthetischen Kalkiils, das auf die Wirkung beim Publikum zielt. Dabei
ist die Bilderlust das treibende Element, die nicht an ein Ethos oder an
eine Vorstellung von >Authentizitit< oder >Korrektheit« zuriickgebun-
den ist.

Deutlich wird dies an einem anderen Projekt, das Reinhardt kurz
nach dem »Jedermann« in Berlin anging: Fiir London entwickelte er
ebenfalls 1911 eine gigantische Pantomime, fiir die er sich von Carl
Gustav Vollmoéller auf der Grundlage einer christlichen Legende eine
Pantomime schreiben lieB. »The Miracle« war eine der gréBten Thea-
terproduktionen, die Reinhardt in Szene setzte. Dass die Inszenierung
weniger aus der Dramaturgie der Erzdhlung oder der Psychologie
der Figuren lebte, sondern von der optischen Wirkung, wird deutlich,
wenn man sich die Erinnerungen des Biihnen- und Kostiimbildners
Ernst Stern vergegenwirtigt:

Plstzlich steht vor mir ein Bischof im vollen Glanz seines Ornats. -
Michael Pacher hat ihn 1457 gemalt. Jetzt ist er in der >Olympiac. |[...]
Der gepanzerte Ritter, der mir entgegenreitet, verdankt seine Erscheinung
einer St-Georg-Statuette des alten Meisters Hans Multscher. [..] Und
dann skizziere ich die Frauen mit den wehenden farbigen Schleiern an
ihren groBen Henins (Spitzhauben). Der Schnitt, das Material ihrer lan-
gen Schleppenkleider zwingt sie zu Haltungen, die Meister Froissart in
seinen Miniaturen verewigt hat.’

Wihrend sich Ernst Stern, der fiir die Ausstattung in Europa ver-
antwortlich zeichnete, an Vorbildern der europiischen Kunstgeschich-
te orientierte, nahm Bel Geddes, der die Produktion in den USA
(1924) ausstattete, allein die maximale Wirkung in den Blick.*® Das
Zwischenreich des Asthetischen wird von Reinhardt als eine Zone

46 Heinz Herald, Max Reinhardt. Ein Versuch tiber das Wesen der modernen Regie.
Berlin 1915, S. 121, Anm. 7.

47 Ernst Stern, Bithnenbildner bei Max Reinhardt. Berlin 1955, S. 68.

48 Vgl. hierzu die ausfiihrliche Diskussion bei Sandra Bornemann-Quecke, Heilige
Szenen. Rdume und Strategien des Sakralen im Theater der Moderne. Stuttgart /
Weimar 2018, S. 55-172.

288 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kultureller Freiheit verstanden, in der die Geltungsanspriiche anderer
Gesellschaftsbereiche nicht zum Tragen kommen kénnen.

Allein das Theatrale hatte lingst weit {iber den Bereich des Theaters
hinausgegriffen. Johannes Paulmann etwa hat darauf verwiesen, dass
unter den Bedingungen der neuen visuellen und Medienkultur des
19. Jahrhunderts sich beispielsweise die Inszenierung aristokratischer
Macht neu ausrichtete.*” Wilhelm II. hat man in diesem Sinne nachge-
rade als einen >Medienstar< gelesen. Auch die Praxis der seit 1881 re-
gelmiBig organisierten Eucharistischen Weltkongresse — Veranstaltun-
gen, deren theatraler Charakter immer auch schon auf die moderne
Bildzirkulation in Form von Photographie und Druckwaren gerichtet
ist — ist in diesem Lichte zu sehen.

Max Reinhardt selbst war diese Nihe des Spektakuldren bewuBt —
mithin sogar schmerzlich bewuB}t, wie man seinem Brief an Berthold
Held wg. des »Miracle«Gastspiels in Wien entnehmen kann:

Dazu kommt, dass die Wiener, was kirchlichen Pomp anbelangt, so fa-
belhaft verwdhnt sind. (Fronleichnamsumziige mit d. Kaiser etc., und
erst jetzt wieder beim eucharistischen Kongre83, ferner allerhand Jubili-
umsfestziige.) Unsere Chancen sind also arm genug. Das protestantische,
niichterne, graue, naive London mit seinem ldcherlichen Theater ist mit
Wien nicht zu vergleichen.’!

Der von Kessler beklagte Einbruch des >Realen« in die »Scheinrealitit
des Kunstwerks«, die Reinhardt nicht als legitimatorisches Problem
akzeptieren will, stellt sich hier als ein Konkurrenzverhiltnis der Wir-
kung dar: Reinhardt fiirchtet, dass seine Inszenierung angesichts der
Uberfiille monarchischer und kirchlicher Spektakel auf ein iibersttig-
tes Publikum st6Bt. Der Lauf der Ereignisse freilich sorgte noch fiir
eine ironische Pointe: Denn der groBe Zulauf von Besuchern zum Eu-
charistischen Kongrel3 sorgte dafiir, dass keiner der Wiener Kirchen-

49 Vgl. Johannes Paulmann, Pomp und Politik, Monarchenbegegnungen in Europa
Zwischen Ancien Régime und Erstem Weltkrieg. Paderborn 2000 und Searching fiir
a >Royal International«. The Mechanics of Monarchical Relations in Nineteenth-Century
Europe. In: The Mechanics of Internationalism. Culture, Society, and Politics from the
1840s to the First World War. Hg. von Martin H. Geyer und Johannes Paulmann. New
York / Oxford 2001, S. 145-176.

50 Vgl. Bornemann-Quecke, Heilige Szenen (wie Anm. 48), S. 111f.

51 Reinhardt, Leben fiir das Theater (wie Anm. 2), S. 178.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 289

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

raume die Massen fassen konnte. Gliicklicherweise konnte Reinhardt
die bereits fiir sein Mirakel-Spiel hergerichtete Rotunde zur Verfiigung
stellen: Die Masseninszenierung katholischer Sakramentalitit fand in
der theatralen Kulissenkathedrale einen passenden Ort. Hier brach
nun wirklich »Etwas Reales« in den Schau- oder Scheinraum des Thea-
ters ein.5?

So ist der metropolitane Lebensraum der modernisierten Gesell-
schaften eben nicht eindeutig ausgerichtet. Er ist kein sich stetig si-
kularisierender Raum, sondern geprigt von unterschiedlichen, teils
widerstreitenden Kriften: Nicht allein sdkularisiert Reinhardt liturgi-
sche Formen, indem er sie in der Sphire des Asthetischen nutzt —
die Kirche selbst nutzt die Spektakularitit ihrer Formen zur Stirkung
ihrer Position in diesen gesellschaftlichen Wandelprozessen. Gleichzei-
tig suchen Kiinstler wie HaaB-Berkow im dsthetischen einen spirituell
aufgeladenen Erfahrungsraum zu schaffen, dessen Formensprache ein-
deutig dem Theater entstammt.

Hier aber ldsst sich auch Reinhardts Position nochmals genauer
fassen. Denn anders als viele Festspiel-Stifter wollte er eben nicht ein
neues Ritual schaffen oder der Kunst einen Funken Transzendenz ab-
zwingen. Reinhardt macht Theater als sinnliches Erlebnis im metropo-
litanen und internationalen Raum der sich modernisierenden Gesell-
schaften. Diese sind poly-religids, mithin zutiefst sdkular und dennoch
auf der Suche nach Bildern, Szenen und Erfahrungsmoéglichkeiten, die
iiber das unmittelbare Dasein hinausweisen. Es ist in diesem Zusam-
menhang sicherlich kein Zufall, dass Reinhardt in jenem - beinahe
schon zum UberdruB zitierten — Brief an Held sein Theaterprogramm
mit den Schlagworten von »Freude«, »Licht« und »Farbe« umreif3t.53

Die Zusammenarbeit mit Hofmannsthal war dabei keineswegs frei
von Spannungen — so sehr die beiden sich immer wieder zusammen-
fanden im experimentellen Erproben dsthetischer Formen der Vergan-
genheit, wie etwa der commedia dell’arte oder Moliéres. Hofmannsthal,
der selbst versatil mit diesen Traditionen umging, klagte immer wieder
iiber Reinhardts wirkungsisthetischen Zugriff, der ihm mithin zu sehr

52 Vgl. Bornemann-Quecke, Heilige Szenen (wie Anm. 48), S. 139.
53 Vgl. Reinhardt, Leben fiir das Theater (wie Anm. 2), S. 73.

290 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf den Effekt fokussiert schien. So schreibt er wihrend der Proben
zum »Jedermann« an Elsa Bruckmann:

In Reinhardt eine wahre Strenge und Einheitlichkeit des Stils hineinzu-
bringen, ist schwer, aber seine Phantasie ist so empfinglich als ungeschult.
Bilder thun bei ihm viel, Sie sind ihm bei der »Orestie« mit dem wun-
derschénen Vasenwerk Zuhilfenahme gekommen, bitte Sie mir und ihm
zuhilfe, durch ein Buch oder einen Hinweis.’*

Elsa Bruckmann (1865-1946), Gattin des Verlegers Hugo Bruckmann,
wird von Hofmannsthal als kunstsinnige Foérderin angesprochen -
es ist aber kaum moglich, ihre politischen Verbindungen zu antisemi-
tisch-volkischen Kreisen (und spiter auch zu Hitler) zu tibersehen.
Hofmannsthals Wortwahl triagt ein Echo antisemitischer Stereotypen
iiber den Parvenii. Dies ist jedoch mehr als eine Zufilligkeit, es
verweist vielmehr auf die unterschiedliche Haltung, die die beiden
gegeniiber ihrer jiidischen Herkunft einnahmen: Wihrend Reinhardt
seine jiidische Herkunft nie verschwieg — sie war von Beginn seiner
Karriere an immer wieder auch Teil des offentlichen Diskurses — ist
Hofmannsthals eigene Haltung widerspriichlicher. Peter C. Pfeiffer hat
dies als Ausdruck seiner distanzierten Haltung zur Moderne (vor allem
aber zur sich modernisierenden Gesellschaft) gesehen:

But the deeper reason for his distancing [from Jewishness] lies in the
dichotomy of >Jewishness« as divisive, historical, reflexive, unoriginal, and
rational — in short, modern - and the antimodern understanding of cul-
ture that he developed in response to the modernist challenge.®

So offenbart sich hier eine Differenz zwischen Reinhardt und Hof-
mannsthal: Wihrend Hofmannsthal ein affirmatives Verhiltnis zur
Tradition hat, deren Formen er sich tibersetzend aneignet, um ihnen
neue Giiltigkeit zu verschaffen, zielt Reinhardts Interesse vornehmlich
auf die Wirkung und Wirksamkeit. Was in Salzburg im {ibergreifenden

54 Zit. nach Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max
Reinhardt (wie Anm. 1), S. 255.

55 Peter C. Pfeiffer, Hugo von Hofmannsthal worries about his Jewish mixed ancestry
[1893]. In: Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture, 1096—
1996. Hg. von Sander L. Gilman und Jack Zipes. New Haven / London 1997, S. 212-218,
hier S. 218.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 291

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Konzept der Festspiele rhetorisch noch verdeckt gewesen sein mag, trat
in Berlin offen auseinander. Eduard Haas vermerkt in seiner Kritik:

An Stelle des kindlich einfachen, naiven Gemiites der Zuschauer von
ehedem, ist das Raffinement, die komplizierte Seele des modernen GroB-
stidters getreten, der Snobismus, der einfach dabei gewesen sein, der das
einfach gesehen haben muB. Und da er sich einigermaBen gut amiisiert
hat, so klatscht er zum Schlusse wohlwollend Beifall, ruft Reinhardt und
den Dichter vor die Rampe. In den Berliner Salons hat man wenigstens
fiir einige Tage wieder Gesprichsstoff. Adventsstimmung im modernen
Berlin.%°

Reinhardts Theater hat seinen Ort in dieser metropolitanen Kultur,
deren Teil und Katalysator sie ist, wihrend die >Rettung« der Tradition
bei Hofmannsthal einen anderen Zielpunkt hat. So erfolgreich die
Kooperation zwischen Hofmannsthal und Reinhardt war — die inneren
Spannungen und auch Widerspriiche sind doch deutlich.

Postskriptum: Moderne/Modernisierung und ihre Kehrseite

Man koénnte fast geneigt sein, die Zusammenarbeit von Hofmannsthal
und Reinhardt fiir ein Missverstindnis zu halten oder zumindest fiir
ein erfolgreiches Zweckbiindnis mit mehr oder weniger unausgespro-
chenen Differenzen. Allein, eine solche Perspektive blendete das kultu-
relle Umfeld, in dem dieses Theater stattfand, aus. So sei abschlieBend
ein kleines Postskriptum gestattet, das vielleicht die Obertone auch der
inneren Spannungen zu verorten hilft.

Die deutsche Geschichtswissenschaft hat in den vergangenen Mona-
ten — bis in die Feuilletons hinein - eine Auseinandersetzung um die
Bewertung des wilhelminischen Kaiserreichs gefiihrt. AuBere Anlisse
waren hierfiir sicherlich sowohl die Er6ffnung des >Humboldtforumss,
also des wilhelminischen Stadtschlosses, das sowohl als Kulisse pro-
voziert, aber auch durch die dort zu platzierenden ethnologischen
Sammlungen auch fiir die Auseinandersetzung um die koloniale Ver-
gangenheit Deutschlands steht. Gleichzeitig haben die Reparationsfor-

56 Eduard Haas, Kritik zu Jedermann, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS Koln zu
Jedermann, Berlin 1911.

292 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derungen des Hauses Hohenzollern eine wissenschaftliche Auseinan-
dersetzung {iber die NS-Vergangenheit der Représentant:innen befor-
dert. Vor allem aber hat die Geschichtswissenschaft die Diskussion fiir
eine Neubewertung des Wilhelminischen Kaiserreichs angestoBen, mit
dem Ziel, die progressiven Momente stirker in den Vordergrund zu
riicken.” War die wilhelminische Epoche lange durch eine holzschnitt-
artige Verkiirzung vor allem die Gegenfolie fiir die mit der Weimarer
Republik verbundene Liberalisierung und Demokratisierung, so wer-
den nun stirker emanzipatorische Faktoren ins Feld gefiihrt. Fiir die
Kulturgeschichte hat Peter Gay dieses Argument schon 1968 gemacht,
indem er herausgestrichen hat, wie sehr die kulturelle Moderne der
Weimarer Republik eigentlich schon im Kaiserreich ausbuchstabiert
war. Man mag Reinhardts Theater als ein Argument in dieser Hinsicht
verstehen.”®

So wichtig und angezeigt eine solche Revision sicherlich ist, so
sehr gilt es doch auch, eine Verkiirzung in die >andere< Richtung
zu vermeiden. Die Briichigkeit und die Widerspriichlichkeit des Mog-
lichkeitsraums der Moderne kann hier ein wichtiger Indikator sein.
Denn die Beriihrungs- und Kritikpunkte zwischen einem anti-liberalen
und einem liberal-metropolitanen Diskurs sind nicht zu tibersehen.
Michael P. Steinbergs Interpretation der Salzburger Festspiele haben

57 So fokussiert etwa Hedwig Richter in ihrem vielbeachteten Essay »Aufbruch in die
Moderne. Reform und Massenpolitisierung im Kaiserreich« (Berlin 2021) vor allem auf
die Reformbestrebungen des Kaiserreichs im Sinne einer fortschrittsorientierten, friedli-
chen Transformation der Gesellschaft. Eine dhnliche Perspektive verfolgt auch Birte
Forster in ihrer Studie »1919. Ein Kontinent erfindet sich neu« (Ditzingen 2018). Diese
Perspektive stellt durchaus eine Verschiebung gegeniiber der ilteren, mithin eher skepti-
schen Forschung (etwa Volker Ullrich, Die nervése GroBmacht 1871-1918. Aufstieg und
Untergang des deutschen Kaiserreichs, Frankfurt a. M. 1999) dar. Allerdings ist auffillig,
dass die von Volkov erhobene Forderung nach einer polyphonen Geschichtsschreibung,
in der die Geschichte von Minderheiten nicht mehr als >Sondergeschichte, sondern als
integraler Bestandteil einer pluralistischen Gesellschaft erscheint, nicht wirklich mitbe-
dacht wird (Shulamit Volkov, Minderheiten und der Nationalstaat: Eine postmoderne
Perspektive. In: Das jiidische Projekt der Moderne. Zehn Essays. Hg. von Ders.. Miin-
chen 2001, S. 13-31, hier S. 30f).

58 Vgl. die 1968 erstmals erschienene Studie von Peter Gay, Weimar Culture. The
Outsider as Insider. New York / London 2001, S. 5.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 293

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf die autoritiren Facetten sehr deutlich aufmerksam gemacht® —
aber diese Ausfille sind nur ein extremer Ausschlag. Signifikanter sind
vielleicht die >kleinen< Spitzen und Abwendungen, die Alltiglichkeit
von Ausgrenzung und Herabsetzung. Auf die Spannungen im Binnen-
verhiltnis von Hofmannsthal und Reinhardt habe ich schon verwiesen.
Symptomatisch aber scheint mir eine Tagebuchnotiz Harry Graf Kess-
ler zu sein, der immerhin sowohl mit Hofmannsthal befreundet war
als auch mit Reinhardt in verschiedenen Projekten eng kooperierte.
Kessler schreibt tiber die Auffithrung der »Hochzeit wider Willen«:

Abends in die Kammerspiele. Molieres »Heirat wider Willen« in Hof-
mannsthals Ubersetzung und Sterns Inszenierung. Das doch sehr tiefe
Berliner, oder deutsche Kulturniveau wurde hier bei diesem ganz aus der
feinsten hofischen und biirgerlichen Civilisation hervorgegangenen Stiick
fithlbar. Die eine Hilfte der Schauspieler mauschelte, die andre »berli-
nerte«; die Dekoration, im Bilderbogenstil, war pritentios einfach und
dabei ohne Raffinement; das Ganze wurde zu einer Art von Hans Sachs-
schem Jahrmarktsschwank; Alles spezifisch Moliéresche, alle Feinheiten
und Niiancen der Sprache, aller Geist und Rhythmus in der Handlung,
erwies sich als mit unseren heutigen Mitteln undarstellbar, oder nur in
einer gemeinen Vergroberung darstellbar. Es war, wie wenn Einem statt
Champagner eine Berliner Weisse gereicht wiirde. Das Grundiibel, die
entsetzliche Verwilderung der Aussprache, ist kaum in einer Generation
zu beheben. Moliére von Berliner Droschkenkutschern und galizischen
Stubenmidchen aufgefiihrt. - Uberhaupt fast unergriindlicher Mangel an
Civilisation gerade in denjenigen Kreisen (Juden, Parveniis), die bei uns
die »Moderne« tragen. [..] Andrerseits produzieren die Kreise, die eine
gewisse Civilisation haben, Nichts: Landadel, Offiziere, altes Biirgertum;
Sterilitét scheint ihnen anzuhaften.50

Die LeichtfiiBigkeit, mit der Kessler antisemitische Stereotype und
soziale Distinktionsmerkmale aufruft, um eine vielleicht #sthetisch
nicht iiberzeugende, aber doch auch nicht zentrale Theaterinszenie-
rung abzutun, ist bemerkenswert. Vor allem die Schlussfolgerung in
der Gegeniiberstellung der »Juden, Parveniis« und den Kreisen, die

5 Michael P. Steinberg, Ursprung und Ideologie der Salzburger Festspiele 1890-
1938. Salzburg / Miinchen 2000.

60 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) von Harry Kessler, 10. Februar
1911. In: Harry Graf Kessler. Das Tagebuch 1880-1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland
S. Kamzelak. Marbach am Neckar 2019, https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKT
A&document=6209 [17.11.2023].

294 Peter W. Marx

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209

»eine gewisse Civilisation haben« verrit ein tiefsitzendes Ressentiment,
unter dessen Druck der Mdoglichkeitsraum der Moderne zerfillt. Das
Bedriickende ist, dass sowohl Hofmannsthals Versuch, eine Moderne
im Brennglas der Tradition zu gewinnen, als auch Reinhardts unsenti-
mentale Wirkungsdramaturgie vom weiteren Fortgang der Geschichte
zum Scheitern gebracht wurde.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 295

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783988580308-269 - am 17.01.2026, 22:34:44, -



https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Krise und Utopie
	Ritual und Selbst-Ethnisierung
	Theater als Third Space pluralistischer Gesellschaften
	Postskriptum: Moderne/Modernisierung und ihre Kehrseite

