
Peter W. Marx

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen: Hofmannsthals 
und Reinhardts gemeinsame Theaterarbeit

Die kulturgeschichtliche Forschung kann eine gewisse Schwäche für 
mythische (oder wenigstens quasi-mythische) Bilder nicht verleugnen, 
um im Glanz der höhertrabenden Metapher die ›Weltlichkeiten‹ histo­
rischer Konstellationen zu überblenden. Ganz in diesem Sinne ist ver­
schiedentlich die Zusammenarbeit von Reinhardt und Hofmannsthal 
als eine kongeniale, nachgerade dioskurenhafte Verbindung gedeutet 
worden. In ihrer Studie zur Kooperation von Hofmannsthal und Rein­
hardt hat Konstanze Heininger die unterschiedlichen Facetten dieser 
Kooperation herausgearbeitet. Dabei wird deutlich, dass die Perspekti­
ven und Erwartungen von Hofmannsthal und Reinhardt mithin sehr 
unterschiedlich waren.1 Den Gründen und Dynamiken dieser Diffe­
renz nachzugehen ist nicht Ziel und Aufgabe der nachstehenden Über­
legungen; vielmehr soll es darum gehen, das aus kulturhistorischer 
Perspektive Symptomatische der Konstellation zu beschreiben, sympto­
matisch mit Blick auf die Entwicklung der Moderne bzw. einer sich 
modernisierenden Kultur.

Gleichwohl lässt sich in Heiningers Ausführungen ein gewisses – 
von der Autorin auch mit Missbehagen wiedergegebenes – Ungleich­
gewicht feststellen, zwischen dem Dramatiker, der im Regisseur ein 
unverzichtbares Gegenüber gefunden zu haben glaubt, und dem Regis­
seur und Theaterleiter, der von Beginn seiner Karriere an immer wie­
der Schriftsteller:innen ›in Dienst genommen‹ hat, weil er die dramati­
sche Dichtung stets nur als Anteil am größeren theatralen Kunstwerk 
begriffen hat. Immer wieder verweist Reinhardt auf Shakespeare oder 
Molière, weil er in ihnen die Einheit des für ein spezifisches Theater 
schreibenden Künstlers in besonderer Reinform verwirklicht glaubt:

1 Vgl. Konstanze Heininger, »Ein Traum von großer Magie«. Die Zusammenarbeit 
von Hugo von Hofmannsthal und Max Reinhardt. München 2013.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 269

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beide kannten das Theater und seine Seele von Grund auf und waren 
nicht allein imstande, ihre Stücke in Szene zu setzen – nein, sie wuß­
ten auch auszugestalten und zu verändern, wie die Umstände es gerade 
verlangten. Sie ließen ihre Stücke erst im Verlauf der Proben richtig 
wachsen und gegenständlich werden, sie paßten sie den Bedingungen des 
Theaters, für das sie sie inszenierten, und vor allem den mitwirkenden 
Schauspielern mit großem Geschick an.2

Für Reinhardt sind Molière und Shakespeare nicht als literarische 
Schöpfer bedeutsam, sondern – wie die Darsteller:innen – als Mitwir­
kende, deren Kunst sich den Erfordernissen des Theaters unterzuord­
nen bereit ist. Nimmt man diese Perspektive ernst, so wird man nicht 
umhin können, das Hoftmannsthal-Reinhardt’sche Projekt auch im 
Licht der irdischen Bedingungen eines komplexen, diversifizierten 
und vor allem kommerziell ausgerichteten Theaterunternehmens in 
den Blick zu nehmen. Max Reinhardt war eben keineswegs der pu­
re Idealist und Künstler, sondern über Jahrzehnte ein erfolgreicher 
Unternehmer oder vielmehr das Gesicht und der Kopf eines der größ­
ten Theaterunternehmen seiner Zeit. Vielstimmig ist die Klage über 
Reinhardts Strategie, sich zahlreiche Dramatiker:innen zu verpflich­
ten, Aufführungsrechte zu erwerben, um dann keineswegs alle Pläne 
direkt in die Tat umzusetzen. Lange Laufzeiten, Umbesetzungen nach 
Verfügbarkeit, Gastspiele und Wiederaufnahmen waren das Erfolgsre­
zept eines Unternehmens, das über 25 Jahre das deutsche, wenn nicht 
das europäische Theater prägte. Ein fester Stamm an Autoren, die 
teilweise auch ›auf Bestellung‹ lieferten und keineswegs nur am Kulmi­
nationspunkt wechselseitiger künstlerischer Ambitionen interagierten, 
waren ein Teil des Erfolgs, auch wenn dies von den Beteiligten mithin 
mit großem Unmut zur Kenntnis genommen wurde.3 Wenngleich Hof­

2 Max Reinhardt, Leben für das Theater. Schriften und Selbstzeugnisse. Hg. von Hu­
go Fetting. Berlin 1989, S. 463.

3 So findet sich in verschiedenen Biographien der Hinweis auf eine Zusammenarbeit 
mit oder Arbeit für Max Reinhardt – bspw. bei Zuckmayer oder Brecht. Ähnlich wie 
beim Engagement von Schauspieler:innen gilt es im Einzelfall zu prüfen, wie substanzi­
ell eine solche Zusammenarbeit war. Einen interessanten Einblick bietet Friedrich Frek­
sas Schlüsselroman »Erwin Bernsteins theatralische Sendung« (1913). Allerdings gehört 
Freksa zur Gruppe jener von Reinhardt Enttäuschten, der seine Abneigung nicht nur in 
diesem Roman offenlegt, sondern auch mit antisemitischer Perspektive verbindet.

270 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mannsthal der erfolgreichste und auch produktivste der Autoren war, 
mit denen Reinhardt arbeitete, war die Beziehung keineswegs exklusiv.

Die Theaterarbeit von Max Reinhardt und Hugo von Hofmannsthal 
beginnt schon in der Frühzeit der Reinhardt’schen Karriere, nämlich 
1903 mit der seinerzeit als Sensation aufgenommenen Aufführung der 
»Elektra« mit Gertrud Eysoldt in der Titelrolle. Die Inszenierung steht 
in einem unmittelbaren Verweisungszusammenhang mit zwei weiteren 
Arbeiten am Kleinen Theater in Berlin, nämlich Wedekinds »Erdgeist« 
(1902; Regie Richard Vallentin) und Oscar Wildes »Salome« (1903; 
Regie M. Reinhardt). Mit diesen Inszenierungen etablierte sich Ger­
trud Eysoldt als Darstellerin ungewöhnlicher, ja skandalöser Frauenrol­
len.4 Erika Fischer-Lichte hat Eysoldts Spiel in »Elektra« paradigma­
tisch als die Spannung zwischen der Verkörperung einer literarischen 
Figur und einer performativen, unmittelbar leiblichen Praxis gelesen.5

Die Inszenierungen wirkten aber nicht allein durch das Spiel der Ey­
soldt, sondern vor allem auch durch die Bühnenbilder von Max Kruse. 
Dies ist mehr als eine theaterhistorische Fußnote, denn erst im Zusam­
menwirken der beiden Elemente – Raum und Spiel – entfaltet sich 
jener Begriff, der für Reinhardts Regie zentral ist, wie Heinz Herald 
schon 1915 schrieb, jener der Atmosphäre, auf den später ausführlicher 
einzugehen sein wird.

Man kann den Reinhardt’schen Regiestil ohnehin nur schwerlich 
fassen, weil er gerade die Unterschiedlichkeit und Vielfalt der Stile 
suchte. In Abgrenzung von Otto Brahm, dessen programmatischer, 
bisweilen enger Naturalismus ihn in die Eigenständigkeit trieb, suchte 
Reinhardt ein ästhetisches Spiel, in dessen Zentrum die Fülle und Viel­
gestaltigkeit der unterschiedlichen Theatermittel steht. Dieser program­
matische Eklektizismus (Peter W. Marx) unterscheidet Reinhardt deutlich 

4 Der Wiener Kritiker Paul Goldmann bezeichnet sie in seiner Rezension des »Som­
mernachtstraums«, in der sie den Puck spielte, als »Spezialistin für Hofmannsthalsche 
und Wedekindsche Frauenfiguren«; Paul Goldmann, Vom Rückgang der deutschen Büh­
ne. Polemische Aufsätze über Berliner Theater-Aufführungen. Frankfurt a.M. 1908, 
S. 232.

5 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen. Frankfurt a.M. 2004, S. 50f.; 
Dies., Theatre, Sacrifice, Ritual. Exploring Forms of Political Theatre. London / New 
York 2005, S. 1–14.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 271

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von anderen Künstler:innen der Moderne, deren Programm die Um- 
oder Durchsetzung eines spezifischen Stils oder Programms war.6

Dies begründet aber zugleich ein Paradox: Denn so sehr die Rein­
hardt’schen Inszenierungen Anteil hatten an der Formierung der Mo­
derne, so wenig gehen sie in ihr auf. Die monumentale Aufarbeitung 
des Reinhardt-Œuvres, das natürlich keines ist, nicht nur weil es der 
Flüchtigkeit des Theaterereignisses unterlag, sondern auch weil die 
›weltliche Dimension‹ seines Theaters den an der Literatur oder bil­
denden Kunst gebildeten Werkbegriff nachgerade konterkarierte, wird 
behindert durch die organisatorische, wirtschaftliche und ästhetische 
Praxis. Die Reinhardt’schen Inszenierungen waren keine sakrosankten 
Werke, sondern vielmehr Spielkonstellationen, deren Konstituenten in 
aufwändig geführten Regiebüchern verzeichnet wurden, um die Insze­
nierungen bei Bedarf wieder aufnehmen, anpassen oder neu gestalten 
zu können. Leitend hierfür waren aber nicht nur künstlerische Ideale, 
sondern auch strategische und ökonomische Überlegungen.

Insofern gilt es das Verhältnis von Reinhardt und Hofmannsthal kri­
tisch unter die Lupe zu nehmen – ein zweiter Blick ist erforderlich, der 
sich einer Einhegung Reinhardts unter dem Rubrum des dramatisch-
literarischen Theaters widersetzt und stattdessen die performativ-thea­
trale Dimension in den Blick nimmt. Das Szenenbild, die atmosphäri­
sche Verdichtung treten hier ebenso prominent in den Vordergrund 
wie die einzelne schauspielerische Leistung.

Es geht mir an dieser Stelle nicht darum, die unterschiedlichen 
Positionen von Reinhardt und Hofmannsthal zu egalisieren, noch, sie 
dichotomisch gegeneinander auszuspielen. Vor allem die Hofmanns­
thal-Forschung hat hier auf die unterschiedlichen Perspektiven und 
Schwerpunktsetzungen ausführlich hingewiesen. So möchte ich das 
Reinhardt-Hofmannsthal’sche Projekt der Moderne nicht in die Lini­
en der bestehenden grand-récits ästhetischer Innovation einordnen, son­
dern unter expliziter Einbeziehung und Anerkennung der sozio-kultu­
rellen Bedingungen dieses Theaters seinen Platz anhand der Koordina­
ten von ästhetischer Moderne und gesellschaftlicher Modernisierung 

6 Peter W. Marx, Max Reinhardt. Vom bürgerlichen Theater zur metropolitanen Kul­
tur. Tübingen 2006, S. 33.

272 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verorten. Diese Position lässt sich zugespitzt über drei Vorannahmen 
näher bestimmen:

Alfred Kerr, der auch aus Treue gegenüber Otto Brahm Reinhardts 
Aufstieg mehr als skeptisch beäugte, klagte einmal, in Reinhardts 
Theater gehe das Gespenst des »Edlen von Reklamowicz-Klimbimsky 
auf Tam-Tam«7 um. Für Kerr stand Reinhardts intensives Verhältnis 
zur Presse sowie seine intensive Öffentlichkeitsarbeit im Gegensatz 
zu (jeglichem) Anspruch auf ›ernste‹ Kunst. Dieses bildungsbürgerli­
che Vorurteil verkennt aber, dass das gekonnte Marketing, das spezi­
fisch Kommerzielle des Reinhardt’schen Theaterimperiums ein intrin­
sischer Bestandteil seiner kulturellen Position war, nicht nur eine öko­
nomische Zufälligkeit.8

Verabschiedet man sich von den engen Vorstellungen eines bil­
dungsbürgerlichen Kunstbegriffs, so ist auch die Vorstellung vom 
Reinhardt-Hofmannsthal’schen Theater als ein ›deutsches‹ Unterfan­
gen nicht zu halten. Vielmehr war es Teil einer größeren, metropolita­
nen Kultur, deren Wurzeln in der Zeit vor 1914 lagen und die durch 
den Faschismus in Europa ihrer Grundlagen beraubt wurde.

Daraus folgt aber auch die Anerkenntnis, dass dieses Theater ge­
prägt ist von der Erfahrung eines fast allgegenwärtigen Antisemitis­
mus, der als Bedrohungs- und Ausgrenzungspotenzial im Untergrund 
lauerte und zumindest publizistisch auch immer wieder – und sei es 
als ›kultureller Code‹ im Sinne Volkovs – aktiviert wurde.9

Krise und Utopie

Hofmannsthals Chandos-Brief (1902) ist mehrfach – auch von theater­
historischer Seite – als eine paradigmatische Beschreibung der moder­
nen Repräsentationskrise in Anspruch genommen worden und allzu 

7 Alfred Kerr, Gesammelte Schriften. Die Welt im Drama. Fünfter Band: Das Mimen­
reich. Berlin 1907, S. 81.

8 Vgl. hierzu Peter W. Marx, Consuming the Canon: Theatre, Commodification, and 
Social Mobility in Late Nineteenth-Century German Theatre. In: Theatre Research In­
ternational 31/2, 2006, S. 129–144.

9 Vgl. Shulamit Volkov, Antisemitismus als kultureller Code. In: Antisemitismus als 
kultureller Code. Zehn Essays. Hg. von Ders. München 2000, S. 13–36.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 273

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verführerisch ist es, von diesem ausgehend die Theaterarbeiten unter 
den Schlagworten von Entliterarisierung vs. Re-Theatralisierung zu disku­
tieren. Allerdings erweist sich auf den zweiten Blick eine solche Veror­
tung eher als eine rhetorische Geste, die überblendet, dass die Grund­
spannungen des Moderne-Diskurses sich schon im 19. Jahrhundert 
bilden.

Friedrich Nietzsches Schrift »Die Geburt der Tragödie aus dem 
Geist der Musik« (1872) mit ihrer kategorialen Gegenüberstellung des 
Appollinischen vs. des Dionysischen kann hierbei als eine der einfluss­
reichsten kulturkritischen Schriften des 19. Jahrhunderts betrachtet 
werden. Mit Blick auf die theaterhistorische Entwicklung hat Erika 
Fischer-Lichte Nietzsches begriffliche Achse als ein zentrales Element 
in der Formulierung einer neuen Ästhetik des Performativ-Theatralen 
verstanden.10 Dies ist insofern besonders bemerkenswert, weil es Nietz­
sches dezidiert nicht um eine ästhetische, sondern um eine wahrhaftig 
transgressive Erfahrung geht:

Die dionysische Erregung ist imstande, einer ganzen Masse diese künstle­
rische Begabung mitzuteilen, sich von einer solchen Geisterschar umringt 
zu sehen, mit der sie sich innerlich eins weiß. Dieser Prozeß des Tragödi­
enchors ist das dramatische Urphänomen: sich selbst vor sich verwandelt zu 
sehen und jetzt zu handeln, als ob man wirklich in einen andern Leib, in 
einen andern Charakter eingegangen wäre. […] Die Jungfrauen, die, mit 
Lorbeerzweigen in der Hand, feierlich zum Tempel des Apollo ziehn und 
dabei ein Prozessionslied singen, bleiben, wer sie sind, und behalten ihren 
bürgerlichen Namen: der dithyrambische Chor ist ein Chor von Verwandelten, 
bei denen ihre bürgerliche Vergangenheit, ihre soziale Stellung völlig 
vergessen ist: sie sind die zeitlosen, außerhalb aller Gesellschaftssphären 
lebenden Diener ihres Gottes geworden.11

Mit Nietzsche etabliert sich hier eine programmatische Nähe von 
Kunst und Ritual, die im Moment des Transgressiven ihr tertium compa­
rationis findet. Dass Nietzsches Ideen eine große Nähe zum Konzept 
des Festspiels, wie es Richard Wagner für Bayreuth formuliert, findet, 
wird besonders deutlich, wenn man sich vergegenwärtigt, wie sehr 

10 Vgl. Fischer-Lichte, Theatre (wie Anm. 5), S. 17–22.
11 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik. In: Ders., 

Werke. Hg. von Ivo Frenzel. Frankfurt a.M. 1988, S. 18–110, hier S. 61. Die Hervorhebung 
durch Fettsetzung ist hier durch Kursivierung wiedergegeben.

274 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wagner gerade die Abgeschiedenheit des Ortes als Voraussetzung für 
den Erfolg der Festspiele postuliert. Nicht allein sollten alle Elemente 
des Theaters zu einem Gesamtkunstwerk zusammenfließen, schon der 
Besuch der Festspiele war als eine Pilgerfahrt konzipiert, deren Mühen 
Teil, wenn nicht gar Bedingung der transformativen Erfahrung sein 
sollte – eine Vorstellung allerdings, die der Realität bourgeois-nationa­
ler Vereinnahmung nicht lange standhalten konnte, wie man schon an 
den bildlichen Darstellungen der Zeit erkennen kann.

Im Vergleich dazu erscheinen Reinhardts Vorstellungen von der 
Wirkung der Kunst sehr viel ›irdischer‹ zu sein: In seinem legendären 
Brief von 1901, den die Forschung inzwischen seinem Dramaturgen 
Arthur Kahane zuschreibt,12 spricht Reinhardt lediglich von einem 
Theater, »das den Menschen wieder Freude gibt. Das sie aus der 
grauen Alltagsmisere über sich selbst hinausführt in eine heitere und 
reinere Luft der Schönheit.«13 In diesem Brief, der nach wie vor als ein 
Manifest des Reinhardt’schen Theaterideals (sofern man von einem 
solchen überhaupt sprechen will) gelten kann, entwirft er einen Drei­
klang unterschiedlicher Raumformen: Neben dem regulären Guckkas­
tentheater spricht er von einem kleinen, intimen Raum, wie er ihn 
mit den Kammerspielen 1906 in Berlin schuf, und schließlich einem 
dritten monumentalen Raum:

Und eigentlich müßte man noch eine dritte Bühne haben, […] eine ganz 
große Bühne für eine große Kunst monumentaler Wirkungen, ein Festspiel­
haus, vom Alltag losgelöst, ein Haus des Lichts und der Weihe, im Geiste 
der Griechen, aber nicht bloß für die griechischen Werke, sondern für 
die große Kunst aller Zeiten bestimmt, in der Form des Amphitheaters, 
ohne Vorhang, ohne Kulissen, vielleicht sogar ohne Dekorationen, und in 
der Mitte, ganz auf die reine Wirkung der Persönlichkeit, ganz aufs Wort 
gestellt, den Schauspieler, mitten in einem Publikum, und das Publikum 
selbst, Volk geworden, mit hineingezogen, selbst ein Teil der Handlung, 
des Stückes.14

An Reinhardts Ausführungen ist bemerkenswert, dass er nicht allein 
die »monumentalen Wirkungen« in den Vordergrund stellt, sondern 

12 Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Reinhardt 
(wie Anm. 1), S. 14.

13 Reinhardt, Leben für das Theater (wie Anm. 2), S. 73.
14 Ebd., S. 76.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 275

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese ganz auf die Schauspieler:innen abstellt. Anders als bei Wagner, 
dessen Festspiele programmatisch in den Diskurs des Nationalen ein­
gebunden sind, ist die Referenz auf das »Volk gewordene« Publikum 
eher im Sinne der griechischen Polis zu deuten.

In diesem Lichte erscheint es als nur folgerichtig, dass Reinhardts 
Bemühungen um ein solch monumentales Format eben nicht in 
der Weltabgeschiedenheit eines Wallfahrtsorts – als solchen stilisiert 
Wagner ja Bayreuth als »invented tradition«–,15 sondern im Herz 
der Metropolitankultur der sich modernisierenden Gesellschaften statt­
findet.16 Der Zirkus kann und muss in diesem Sinne als Inbegriff 
einer urban-modernen Massenkultur angesehen werden.17 Die von 
Reinhardt benutzten Räume, zunächst temporär, ab 1919 mit der Er­
öffnung des Großen Schauspielhauses auch dauerhaft, sind in diesem 
Sinne auch von höherer Bedeutung: Reinhardts Theater ist nicht aus 
der metropolitanen Kunst wegzudenken – auch in Abgrenzung gegen 
die Wagnerischen Festspiele.18

1910 inszeniert Max Reinhardt Hofmannsthals »König Ödipus« in 
München, später in diesem Jahr zieht Reinhardt in den Berliner Zir­

15 Das von Eric Hobsbawm und Terence Ranger etablierte Modell der Nationalstif­
tung durch materielle und performative »Erfindung von Traditionen« ist bislang im 
deutschsprachigen Raum zu wenig auf den Zusammenhang von Historismus und Mo­
derne untersucht worden. Vgl. Eric Hobsbawm und Terence Ranger (Hg.), The Inven­
tion of Tradition. Cambridge 1983.

16 Vgl. Marx, Consuming the Canon (wie Anm. 8), S. 83–117.
17 Leider ist die Zirkusgeschichte immer noch ein Desiderat der Theater- und Kultur­

geschichte. Für den deutschsprachigen Raum sei hier auf die Studien Günther / Winkler 
1986 sowie Otte 1999 und 2006 verwiesen, die besonders auf die Beteiligung jüdischer 
Akteur:innen eingehen. Vor allem sind die Einflüsse US-amerikanischer Populärkultur 
um 1900 auf die europäische Entwicklung bislang leider nur sehr bruchstückhaft unter­
sucht worden. Ernst Günther und Dietmar Winkler, Zirkusgeschichte. Ein Abriß der Ge­
schichte des deutschen Zirkus. Taschenbuch der Künste. Berlin 1986; Marline Otte, Sar­
rasaniʼs Theatre of the World: Monumental Circus Entertainment in Dresden, from Kai­
serreich to Third Reich. In: German History 17/4, 1999, S. 527–542 und Jewish Identities 
in German Popular Entertainment, 1890–1933. Cambridge 2006. 

18 So kann es auch nicht überzeugen, wenn Heininger, Zusammenarbeit von Hugo 
von Hofmannsthal und Max Reinhardt (wie Anm. 1), S. 115, Wagner als Vorbild für Hof­
mannsthal und Reinhardt anführt. Sicherlich ist diskursgeschichtlich das Konzept des 
Festspiels um 1900 immer auch auf Wagner bezogen, aber die programmatische Diffe­
renz überwiegt hier doch sehr deutlich.

276 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kus Schumann um. Die Inszenierung beeindruckt das Publikum durch 
die Inszenierung der Massen:

Den Kuppelbau des Zirkus verhüllt als Decke ein bräunlich-dunkles Zelt­
tuch; darunter fluten seltsame violette und gemischtfarbige Lichtstreifen 
der Scheinwerfer. […] Das dreifache athenische Proszenium wird ersetzt 
von einer hohen Freitreppe, die herunterführt zum Kreisrund der Orches­
tra (Manege des Zirkus). Der Altar des griechischen Theaters befindet 
sich auf halber Treppenhöhe und gibt der Szene eine natürliche Gliede­
rung, dem Spiel einen Stützpunkt. Oedipus und die Seinen umfließt 
auf hoher Schwelle des Palastes und an den Stufen des Altars das helle 
Licht des Scheinwerfers, das schonungslos in die Tiefen eines ungeheuren 
Schicksals und Schmerzes dringt. Die übrige Welt, das tausendstimmige 
Volk, verharrt im Halbdunkel, das von wechselnden dumpfen Farben 
erfüllt ist.19

In der Forschung ist diese Inszenierung immer wieder – und durchaus 
überzeugend – im Sinne einer Performativierung des Theaters gelesen 
worden als ein Schritt hin zu einer Überwindung des dramatischen 
Theaters. Das Element der Statisterie, das durch die Inszenierung wog­
te, wird hierbei zu einem entscheidenden Element, das immer wieder 
im Licht des Dionysischen nach Nietzsche gedeutet wird.

Emil Orlik, der das Reinhardt’sche Theater nicht allein als Bühnen­
bildner, sondern auch als Zeichner szenisch-grafischer Reportagen be­
gleitet,20 hat ein Bild dieser Zirkus-Situation und der vermeintlichen 
aufgehobenen Grenze von Zuschauerraum und Orchestra-Manege an­
gefertigt. Ein kleines, leicht zu übersehendes Detail bricht diese Vor­
stellung und lässt den historischen Ort der Inszenierung aufscheinen: 
Im Vordergrund des Bildes sehen wir – als Silhouette gegen die hell er­
leuchtete Spielfläche – vier mondän gekleidete Personen, die gebannt 
das Spiel verfolgen. Während Orlik vor allem in der anstürmenden-
chorischen Masse nur Konturen zeichnet und die Köpfe zwischen 
Publikum und Akteuren tatsächlich zu verschmelzen scheinen, sind 
die Details des Damenhuts vergleichsweise detailliert dargestellt. Es ist 

19 Hermann Kienzl, Von den Berliner Theatern 1910/11. In: Bühne und Welt 13, 1910, 
S. 162–166, hier S. 164.

20 Vgl. einführend zu Orlik: Birgit Ahrens, »Denn die Bühne ist der Spiegel der Zeit«. 
Emil Orlik (1870–1932) und das Theater der Zeit. Kieler Kunsthistorische Studien. N.F.1. 
Kiel 2001.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 277

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein Versehen, dass Orlik nicht den dithyrambischen Chor zeigt, son­
dern eine metropolitane, heterogene Zuschauerschaft. Keineswegs sind 
sie ein »Chor der Verwandelten«, sondern sie sind ein großstädtisches 
Publikum, gerührt und berührt (vermutlich), aber keineswegs in einer 
transgressiven Erfahrung gefangen.

Anders als Wagner hat Reinhardt keine Stiftung ex nihilo im Sinn: 
Der Ort – physisch wie idealiter – seines Theaters ist die moderne, 
vielstimmige Stadt. Vielleicht – ich will das hier nur als Möglichkeit 
in den Raum stellen – lohnte es in diesem Sinne auch, nochmals 
die oftmals eher beklagte, enge Verbindung der Salzburger Festspiele 
mit dem internationalen Tourismus neu lesen. Wo bei Wagner die 
behauptete Autochthonie des Ortes Bayreuth im programmatischen 
Gegensatz zur Metropole steht, steht bei Reinhardt das Prinzip einer 
metropolitanen Ubiquität, die die Gegebenheiten des spezifischen Or­
tes unter dem Blickwinkel der Atmosphäre aneignet, im Vordergrund.

Ritual und Selbst-Ethnisierung

Der Möglichkeitsraum der Moderne um 1900 ist geprägt von einer 
konstitutiven Vielstimmig- und Mehrdeutigkeit: Keineswegs funktionie­
ren jene ideengeschichtlichen oder gar ethisch-politischen Maßstäbe 
mit jener Eindeutigkeit, die die Geschichte ab 1933 nahezulegen 
scheint. Das immer wieder diskutierte Nebeneinander von liberalen, 
kosmopolitischen Strömungen und gleichzeitig antimodernen, illibera­
len, oftmals antisemitischen Haltungen – bisweilen in ein- und dersel­
ben Person – bildet diesen Möglichkeitsraum und eröffnet Handlungs­
räume, deren Zerbrechen im Laufe der Zeit oftmals fast zwangsläufig 
erscheint.

Nietzsches Kulturkritik, die so zentral für die Formulierung der 
Moderne war,21 wurde gerade durch die Vielstimmigkeit und Unter­
schiedlichkeit der Rezeption bedeutsam. Für die Reflexion des Thea­
ters war besonders die Rezeption seiner Schriften durch die Cambridge 

21 Vgl. Steven Aschheim, Nietzsche und die Deutschen. Karriere eines Kults. Stutt­
gart / Weimar 2000.

278 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ritualists um Jane Ellen Harrison einflussreich.22 Harrisons These vom 
Ursprung allen Theaters im Totenkult wurde von der einsetzenden 
universitären Theaterforschung intensiv aufgenommen.23 Attraktiv wa­
ren diese Thesen sowohl durch ihre Abkehr von rein literarischen 
Traditionen als auch durch die Autorität der griechischen Antike, auf 
die diese Überlegungen sich stützen konnten. Hatte schon Nietzsche 
mit seiner Interpretation des Dionysischen eine Gegenströmung zur 
kultivierten Antikenrezeption in der Tradition Winkelmanns behaup­
tet, kam es in der Folge der Cambridge Ritualists zu einem verstärk­
ten Interesse an der vorchristlich-paganen Kultur Europas und ihren 
(vermeintlichen) Residuen. Dabei blieb das Interesse nicht auf die grie­
chisch-römische Antike beschränkt; E. K. Chambersʼ »The Medieval 
Stage« (Oxford 1903) mit seiner Spurensuche paganer Kulturen unter 
der Firniss christlicher Prägung war eine wichtige Referenz der sich 
etablierenden Theaterwissenschaft.

Diese Strömungen sind nicht bloß akademische Sprachstile, sondern 
Teil eines größeren, anti-modernen Diskurses, dessen politische Impli­
kationen nicht übersehen werden dürfen. So kann man mit Blick auf 
den deutschen Diskurs von einer regelrechten »Selbst-Ethnisierung« 
sprechen, d.h. von dem Versuch, in Brauchtum und kulturellen Prak­
tiken Residuen einer paganen, ursprünglichen Kultur zu rekonstruie­
ren.24 Das sich in verschiedenen Schriften immer wieder findende 
Phantasma eines ›germanischen Mimus‹ ist symptomatisch für diese 
Form der völkischen Perspektive. Im deutschsprachigen Raum sind 
etwa die Arbeiten von Robert Stumpfl (1904–1937), dessen Schrift 
»Kultspiele der Germanen als Ursprung des mittelalterlichen Dramas« 
(Berlin 1936) im Horizont der NS-Kulturpolitik zu verstehen ist, bei­
spielhaft für diese Entwicklung. Für die ›Volkskunde‹ gibt es eine 

22 Vgl. Julie Stone Peters, Jane Harrison and the Savage Dionysus: Archaeological 
Voyages, Ritual Origins, Anthropology, and the Modern Theatre. In: Modern Drama 
51/1, 2008, S. 1–41 und Dies., Drama, Primitive Ritual, Ethnographic Spectacle: Ge­
nealogies of World Performance (ca. 1890–1910). In: Modern Language Quarterly 70/1, 
2009, S. 68–96.

23 Vgl. Jane Ellen Harrison, Themis. A Study of the Social Origins of Greek Religion. 
Cambridge 1912.

24 Peter W. Marx, The Interpretation of Theatre. In: A Cultural History of Theatre: 
In the Age of Empire (1800–1920). Hg. von Dems. London 2017, S. 135–157, hier S. 155.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 279

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fachkritische Perspektive, für die Theaterwissenschaft steht sie in syste­
matischer Perspektive noch aus.25

Was als Kulturtheorie begann, kondensierte hier zu einem Ideolo­
gem, das die Entwicklungen der Moderne ablehnte und an ihre Stelle 
die nostalgische Idee einer homogenen, historisch stabilen (völkischen) 
Identität setzte. Verbunden war dies mit einer Verschiebung der Per­
spektive weg vom literarisch-ästhetischen hin zu performativ-rituellen 
Phänomenen.

Dieser Kontext ist für Hofmannsthal und Reinhardt vor allem des­
halb von Bedeutung, weil in der Abgrenzung die Besonderheiten ihrer 
Zusammenarbeit deutlich wird. Anders als viele Projekte der Histori­
schen Avantgarde erweist sich das Hofmannsthal-Reinhardt’sche Thea­
terprojekt als offen gegenüber historischen Formen und nicht fixiert 
auf das ›Neue‹ als unbestrittener Wert an sich. Vielmehr explorieren 
die beiden die in der Moderne mögliche Vielgestaltigkeit. Dabei ist 
ihnen gemeinsam, dass ihre ästhetischen Interessen sich besonders 
an Formen entzündet, die sich nicht auf ein ›Normmodell‹ des lite­
rarischen Theaters reduzieren lassen. Gleichzeitig ist es wichtig zu 
verstehen, dass beide keineswegs ein gemeinsames, homogenes Projekt 
verfolgten, sondern durchaus eigenen Schwerpunkten nachgingen. Der 
»Jedermann« ist hierfür ein gutes Beispiel, der für beide mit unter­
schiedlichen Interessen verbunden war, die sich aber produktiv verbin­
den ließen.

Dabei ist Hofmannsthals Auseinandersetzung, wie Konstanze Hei­
ninger zeigen konnte, schon sehr im Jahr 1903 manifest.26 Auch wenn 
diese frühe Auseinandersetzung unterbrochen wurde, drängte es Hof­
mannsthal immer wieder zum »Jedermann«, wie man einem Tage­
bucheintrag Harry Graf Kesslers entnehmen kann. Dort steht unter 
dem Datum des 31. Oktobers 1906:

25 Der fachhistorische Diskurs hat sich hier bislang vor allem auf Einzelpersonen 
gestützt – was sicherlich wichtig und bedeutsam ist. Systematische Aspekte sind aber, 
die auch die Begriffsbildung kritisch in den Blick nähmen, bislang nur ansatzweise 
unternommen worden.

26 Vgl. Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Rein­
hardt (wie Anm. 1), S. 248f.

280 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nun ist das Besondre unsrer Zeit, dass der Besitz eine ganz andre Rolle 
spielt als jemals früher, nicht nur für den Bankier, den Philister, sondern 
auch für das, was wir als einen kultivierten Menschen ansehen. Wo 
kommt nun dieses Verhältnis des Menschen zu seinem Besitz am schärfs­
ten zum Ausdruck? Beim Sterben. Was ich darstelle, ist das Sterben eines 
Menschen unsrer Zeit. Ein Mensch, der stirbt, kann nur Einer sein, der 
besitzt oder der nicht besitzt. Ich mache halt Einen, der besitzt. Ich fragte, 
was denn aus der Bearbeitung von »Everyman« geworden sei? ›Alles was 
daran von Interesse war, geht eben in dieses Stück [i.e. »Dominic Heintls 
letzte Nacht«] über. Sonst hätte die Bearbeitung nur eine philologische, 
antiquarische Spielerei werden können oder eine Übersetzung.27

Die Frage nach dem Sterben als ›schärfster Ausdruck der Zeit‹ im 
Bezug auf die materielle Realität zieht sich wie ein Leitmotiv durch 
den heterogenen Diskurs der Moderne: Sie findet sich bei Walter 
Benjamin ebenso wie in jenen Ritual-Performance-Theorien,28 die im 
Anschluss an Jane Ellen Harrison im Todesritual den Nukleus allen 
Theater-Spiels sehen.

Hugo von Hofmannsthal sieht im »Everyman« hingegen besonders 
auch die Differenz zur eigenen Zeit, so dass es nicht um die Bestäti­
gung eines ›sicheren Erbes‹ gehen kann, sondern um die Rückgewin­
nung eines nur noch abstrakt-akademischen Wissens. So äußert er sich 
in einem Interview mit dem »Neuen Wiener Journal«:

Alle diese Aufzeichnungen stehen nicht in jenem Besitz, den man als den 
lebendigen des deutschen Volkes bezeichnen kann, sondern sie treiben im 
toten Wasser des gelehrten Besitzstandes. […] Es ist die Gefahr und der 
Ruhm unserer Zeit, an deren Schwelle der greise Ibsen steht, daß wir weit 
genug wiederum sind, uns im Allegorischen bewähren zu können.29

27 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) vom 31. Oktober 1906. In: Har­
ry Graf Kessler. Das Tagebuch 1880–1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland S. Kam­
zelak, Marbach a. N. 2019, https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=
5607 [17.11.2023].

28 Benjamins Diagnose, der Mensch der Moderne sei ein »Trockenwohnen der Ewig­
keit«, weil das Sterben aus der Öffentlichkeit in die abgeschirmte Sphäre von Kranken­
häusern verschoben sei, ist für ihn symptomatisch für den Verlust des Erzählens bzw. der 
Transformation gelebter Erfahrung in die Erzählung, die für ihn auf die Autorität des 
Sterbens gestützt ist. Es wäre eine eigene Untersuchung dieser Spur der Todesreflexion 
in der Moderne nachzugehen. Walter Benjamin, Der Erzähler. Betrachtungen zum Werk 
Nikolai Leskows. In: Aufsätze, Essays, Vorträge. Gesammelte Schriften II.2. Hg. von Rolf 
Tiedemann. Frankfurt a.M. 1977, S. 438–465, hier S. 449.

29 Anonym, Interview mit Hugo von Hofmannsthal. In: Neues Wiener Journal, 1911, 
o.S., Kritikensammlung TWS Köln zu Hofmannsthal.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 281

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=5607


In der Gegenüberstellung des Allegorischen und eines Realismus, für 
den die Figur des »greisen Ibsen« steht, skizziert Hofmannsthal eine 
ästhetiktheoretische Opposition, die eine neue Formensprache zu ge­
winnen hofft.

Für Reinhardt hingegen steht der Jedermann eher in einer Reihe 
mit Raum- und Formexperimenten, bei denen er Alternativen zur 
prototypischen Guckkastenbühne suchte. Die Inszenierung des »Jeder­
mann« 1911 in Berlin allerdings verfehlte dieses Ziel. Der Kritiker 
Arthur Eloesser der Vossischen Zeitung schreibt: »Ein großer Aufwand 
ist recht fruchtlos vertan worden, und da das Publikum im Zirkus die 
Gelegenheit nicht ergriff, sich eine mittelalterliche Seele anzuschaffen, 
wird es bis auf weiteres wohl antik und attisch bleiben müssen.«30

Die Berliner Kritiker fokussieren sich vornehmlich auf Reinhardt – 
Hofmannsthal wird kaum erwähnt. Im Paradigma der Reinhardt’schen 
Inszenierungsform aber wird das Experiment als gescheitert erklärt: 
Weder ist »Jedermann« der Idee der Ritualität im Sinne des oben skiz­
zierten Diskurses eines anti-modernen, autochthonen Identitätsdiskur­
ses zuzuordnen, noch kann die einer mittelalterlichen Theatralik nach­
empfundene Inszenierung künstlerisch überzeugen. Die ungewohnte 
Ästhetik bleibt eine Äußerlichkeit, und Reinhardt erscheint als »der 
kühne Experimentierer, als der […] originelle Eklektiker und Mann, 
der gern aus allen Töpfen nascht.«31

Um Reinhardt-Hofmannsthals Unterfangen kulturhistorisch zu ver­
orten, ist es hilfreich, sich alternative bzw. konkurrierende Auseinan­
dersetzungen mit dem Stoff anzusehen. Eine ganz andere Perspektive 
verfolgte der Kölner Theaterwissenschaftler Carl Niessen (1890–1969) 
mit seiner »Jedermann«-Bearbeitung, die er nach dem Ersten Welt­
krieg veröffentlichte. Im Gegensatz – und auch in programmatischer 
Abgrenzung gegen Hofmannsthal – wählte Niessen nicht das englische 
Spiel als Grundlage, sondern eine deutsche, genauer eine Kölner Be­
arbeitung von Jaspar van Gennep (∼1500–1564). Genneps Text ist 
ein Dokument der katholischen Gegenreformation, die sehr stark vom 

30 Arthur Eloesser, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911. In: Vossische Zei­
tung, 1911, Kritikensammlung TWS Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

31 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911. In: Norddeutsche Allgemei­
ne Zeitung, 1911, S. 716, Kritikensammlung TWS Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

282 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sakramentenglauben geprägt ist. Allerdings verfolgte Niessen keine 
religiöse Programmatik, sondern begriff seinen »Jedermann« vielmehr 
als eine Antwort auf die Erfahrung des Todes im Weltkrieg:

Weshalb [habe] ich das ›alte Kölner Spiel von Jedermann‹ bearbeitet? Als 
Student lernte ich, zu eben der Zeit, als Hugo von Hofmannsthal den 
alten Stoff neu ins Bewußtsein hob, Genneps Spiel kennen. Die Absicht, 
es für die Gegenwart zu retten, stand gleich fest. Aber es bedurfte erst 
des täglichen Umgangs mit dem Tode, um den Willen Gestalt werden zu 
lassen. Dass im Kriege des Kölner Buchdruckers Werk nicht verblasste, 
zeigte, dass eine Kraft in ihm lebt. Als die beiden liebsten Freunde fielen, 
sah ich jedermann mit dem Tode ringen.32

Der »tägliche Umgang mit dem Tode« wird für Niessen zu einer 
geistlich-existenziellen Krise, auf die er mit dem Versuch, das Stück 
»für die Gegenwart zu retten« reagieren will. Die Behauptung einer 
dem Text eingeschriebenen »Kraft« verortet seine Bearbeitung im Pa­
radigma des Performativ-Rituellen, aber im Sinne einer anti-modernen 
Deutung. Entsprechend liest sich auch seine Gegenwartsdiagnose:

Wozu heute noch Misterienspiel, sogar eine Moralität? Es soll nicht ausge­
graben werden der Bereicherung des Wissens wegen. In ihm klingt ein 
Grundton unseres Daseins. – Wozu aber an den Tod denken?: er vergisst 
sich ja so herrlich in Revue, Kino und Tanz-Bar. Doch wir dürfen ihn 
nicht vergessen, um ganz die Kräfte für das Heute zu sammeln. Wir 
dürfen nicht mehr nur unser Dasein leben: die Opfer aus dem grossen 
Sterben des Weltenbrandes sind Jedermanns Tote. Dass ihr Wollen in 
uns lebe, ist der Sinn des Unterganges. Deshalb müssen wir dem Tod ins 
Gesicht sehen: […].33

Niessens Deutung des »Jedermann« ist eine zeitkritische Sinnstiftung, 
die ins Ästhetische umzusetzen sucht, was er wissenschaftlich vorge­
dacht hatte, nämlich dass alles Theater-Spiel in der Todeserfahrung 
seinen Ursprung habe. Im Kontext der 1920er Jahren ist dies aber als 
Gegenentwurf zu einer liberal-kritischen Zeitgenossenschaft zu verste­
hen. Diese Differenz markiert den politischen Ort der Inszenierung. 
Der Ort von Niessens »Jedermann«-Bearbeitung war denn auch nicht 
das professionelle Theater, sondern das Studenten- und das Laienthea­

32 Carl Niessen, Das alte Kölner Spiel von Jedermann. In: Blätter des Stadttheaters 
M. Gladbach, 1926, H. 8, o.S.

33 Ebd.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 283

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter. Er spielte das Stück nicht nur mit seinen eigenen Kölner Studieren­
den, sondern unterstützte auch die Inszenierung durch die chorischen 
Laiengruppen von Gottfried Haaß-Berkow (1888–1957).

Haaß-Berkow, ein der Steiner’schen Anthroposophie nahestehender 
Schauspieler,34 der seine eigene Spielgruppe, teils mit Laien, gründete, 
wandte sich programmatisch mittelalterlichen Spielformen – oder was 
er dafür hielt – zu, so etwa dem Totentanz und geistlichen Spielen. 
Hellmut Niedner begründet diesen Schritt folgendermaßen:

Ein großes Gott- und Geistes-Suchen, ein Ringen und Rufen nach einem 
Funken Himmelslicht in aller Nacht hebt an, und es kleidet sich in diese 
Sehnsucht, wie immer, irdisch irrend in eine unvollkommene und zeitbe­
dingte Form. […] Losgelöst von der Welt des Scheines, sucht der heute rin­
gende Mensch die Verbindung wiederzufinden mit dem Übersinnlichen 
schlechthin, um nicht zu verzweifeln. Dieser sehnsüchtige Wille ist das 
Element zu einer neuen Lebensgestaltung, er gibt den Boden ab für die 
Saat der Zukunft.35

Diese Form des Spiels, für die sich in den 1920er Jahren noch eine 
Reihe weiterer Beispiele finden ließe,36 stellt gezielt die transzendente 
Dimension des Spiels in den Vordergrund – eine Entscheidung, die 
sich auch in verschiedenen ästhetischen Elementen niederschlägt, wie 
in der Abkehr von der »Ausstattungsbühne«37 und alternativ in der 
Hinwendung zu »Stilisierung und Rhythmisieren«.38 Das Mittelalter, 
dessen Vorstellungs- und Bildwelten hier aufgerufen und ›wiederbe­
lebt‹ werden, ist hierbei nicht einfach nur ein historischer Referenzort, 

34 Haaß-Berkows Position wird von Hellmut Niedner, der 1923 eine kleine Schrift 
über ihn verfasste, programmatisch gegen Reinhardt, in dessen Schauspielschule er aus­
gebildet wurde, abgesetzt, wenn er schreibt: »Haaß-Berkow wendet sich bald vom Thea­
ter ab, dessen Mangel an sittlichem Wollen ihn dazu treibt.« Hellmut Niedner, Die 
Haass-Berkow-Spiele. Jena 1923, S. 3.

35 Ebd., S. 10.
36 Vgl. etwa Otto Hagen, Berlin: Shakespeare als Bewegungsspiel. In: Shakespeare 

Jahrbuch 64, 1928, S. 221–226; Martin Luserke, Shakespeare und das heutige Deutsche 
Laienspiel. In: Shakespeare Jahrbuch 69, 1933, S. 112–120, oder Herman Nohl, Die Stel­
lung des Jugendspiels im Rahmen der gegenwärtigen allgemeinen Kulturbewegung. In: 
Jugend und Bühne. Hg. von Ludwig Pallat and Hans Lebede. Breslau 1925, S. 196–204.

37 »Die Ausstattungsbühne war für Shakespeare ein Verhängnis.«; Niedner, Die 
Haass-Berkow-Spiele (wie Anm. 34), S. 85.

38 Vgl. Ebd., S. 10.

284 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern Inbegriff einer nicht-modernen Welt, deren spirituelle ›Rein­
heit‹ (vermeintlich) moderner Oberflächlichkeit gegenübergestellt ist.

In diesem Sinne soll für Niessen (und wir können dies auch auf 
Haaß-Berkow übertragen) das Mysterienspiel heilend auf die als verlet­
zend und krank empfundene Moderne einwirken.

Theater als Third Space pluralistischer Gesellschaften

Für Reinhardt übte die Bildsprache des Religiösen, vor allem des Re­
ligiös-Mittelalterlichen, eine große Faszination aus, die er in seinen 
Werken immer wieder thematisierte, die ihm gleichzeitig aber mehr 
Ungemach als Nutzen brachte. Keinesfalls kann man Reinhardt im 
Sinne einer Überhöhung des ›Heiligen Theaters‹, wie es sich als Denk­
figur des Moderne-Diskurses etabliert, vereinnahmen.39 Tatsächlich 
war es für Reinhardts metropolitanes Kunstverständnis mithin durch­
aus konfliktträchtig, das Religiöse in die eigene Arbeit einzubinden.

Die Berliner Premiere des »Jedermann« 1911 war dementsprechend 
ein Wagnis: Hatte Reinhardt in seinen bisherigen Arbeiten – vor allem 
jenen im Zirkus – sich am ›klassischen Bildungsgut‹ orientiert und 
mit dem »Ödipus« an die Bestände bildungsbürgerlicher Belesenheit 
anknüpfen können, so war der »Jedermann« mit seiner christlich-ka­
tholischen Prägung eine Herausforderung für das Publikum:

Und wirklich scheint das Mirakel sich vollzogen zu haben, und vor diesem 
skeptischen, auf seine Skepsis stolzen Berliner Publikum hat zwischen 
Bureau und Weinhaus eine ganz einfache, nur scheinbar protestanvisierte, 
im Grunde katholische Dichtung große Gnade gefunden. […] Aus Rein­
hardts Händen habe ich nun die allzu kirchliche und buchstabentreue 
Legende als ein schönes Abbild menschlichen Wesens empfangen und 
wenn sich die Kirchenandacht nicht einstellte, so fand sich doch die 
Museumsandacht, indem wir sahen, wie alte Holzschnitte und Altartafeln 
hier Leben gewannen.40

39 Man denke etwa an Peter Brooks Definition des Heiligen Theaters in The Empty 
Space. London 2008, S. 47–72.

40 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS 
Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 285

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und in einer anderen Kritik heißt es:

Trotz der am Schluß offen hervortretenden katholischen Tendenz waren 
sie doch durch die Darstellung auf eine Höhe allgemein menschlichen 
Empfindens gehoben, die alle Zuschauer fortriß. Das blasierte Großstadt­
publikum stand ganz unter dem Bann des schlichten Spiels vom seligen 
Sterben.41

Reinhardt, dessen Anteil am Erfolg der Inszenierung von der For­
schung teilweise über die Hofmannsthal’sche Bearbeitung gestellt 
wird,42 arbeitete, wie man den Kritiken entnehmen kann, mit sinnli­
chen Versatzstücken der christlichen Tradition. Neben den erwähnten 
ikonographischen Zitaten sind es Klangelemente wie Orgel, Glocken, 
Choräle, die immer wieder hervorgehoben werden. Das Regiebuch 
vermerkt aber auch,43 dass Reinhardt – anders als bei Hofmannsthal 
vorgesehen – den sterbenden Jedermann das Vaterunser sprechen ließ: 
»Da geht eine Wandlung mit Jedermann vor sich. Stammelnd erst und 
unsicher, aber dann immer fester und kraftvoller bekennt er seinen 
Glauben, kniet nieder und spricht ein Vaterunser.«44

Das eingeschobene Gebet allerdings sorgte bei einigen Besuchern, 
wie dem anwesenden Prinzen August Wilhelm für Irritationen, wie 
Kessler in seinem Tagebuch verzeichnet:

Abends Hofmannsthal mit mir allein im Autoclub gegessen. Er fragte mich, 
ob mich das von Moissi in »Jedermann« hinzugefügte Vaterunser gestört 
habe.  Der  Prinz August  Wilhelm habe an Reinhardt  geschrieben,  und 
ihn darauf aufmerksam gemacht, dass viele Zuschauer dadurch verletzt 
würden. […] Nur Reinhardt protestierte heftig gegen die Auffassung, als ob 
die Bühne irgendetwas entweihen könne; im Gegenteil, er sei der Ansicht, 
dass der Schauspieler ebenso hohe und heilige Gefühle aussprechen und 
erregen könne, wie der Priester. Hofmannsthal und ich machten geltend: 
was so Viele unbewusst empfänden, sei ein Stilfehler: das Vaterunser falle, 

41 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS 
Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

42 Vgl. Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max Rein­
hardt (wie Anm. 1), S. 264f.

43 Vgl. hierzu Ebd., S. 251.
44 Anonym, Kritik zu Jedermann, Reinhardt, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS 

Köln zu Jedermann, Berlin 1911.

286 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Etwas Reales, aus der Scheinrealität des Kunstwerks heraus; es sei, wie 
wenn man in ein Bild einen wirklichen Edelstein einsetze.45

Kesslers Differenzierung zwischen »Etwas Reales« und der »Schein­
realität des Kunstwerks« eröffnet ein Dreieck zwischen jenen 
Vorstellungen des ›Heiligen Theaters‹, die man etwa bei Niessen bzw. 
Haaß-Berkow finden kann, die dem Theater eine spirituell-heilende 
Kraft zuschreiben, sowie zwischen dem »Realen« des Religiösen selbst 
und schließlich Reinhardts eigener Auffassung, die der ästhetischen 
Wirkung ein Eigenrecht zuschreibt, durch die die verwandten Elemen­
te in sich selbst gerechtfertigt sind.

Reinhardts Argumentation – so weit sie sich aus den spärlichen 
Quellen rekonstruieren lässt – wurzelt in der Bedeutung des ästheti­
schen Erlebens als einer eigenständigen Sphäre, in der bestehende 
Differenzen – wie religiöse oder konfessionelle Unterschiede – hintan­
zustehen haben. Man kann dies als die Utopie einer pluralistisch-me­
tropolitanen Kultur verstehen.

Das Widerspiel von Kunstwelt und ›Realität‹, das Kessler und Hof­
mannsthal im Gespräch mit Reinhardt reklamieren, verfehlt in gewis­
ser Weise den Kern des Reinhardt’schen Theaters: Für Reinhardt 
etabliert die theatrale Szene eine Eigenwelt, deren innere Gesetzmäßig­
keit in seinem Verständnis gar kein Konfliktverhältnis zur ›Realität‹ 
ausbilden kann. Der von Herald konzipierte Begriff der Atmosphäre als 
Dreh- und Angelpunkt einer Inszenierung mag dies unterstreichen.

Darum ist das Bild so glücklich gewählt, das von der ›Atmosphäre‹ eines 
Stückes spricht. Es läßt den Eindruck entstehen, als ob diese Luft des 
Stückes das zuerst Geschaffene bei der Bühnenarbeit des Regisseurs sei, 
daraus wächst dann langsam alles andere, nimmt feste Formen an: aber es 
verleugnet nie den Ursprung, die Grundstimmung, aus der es entstanden 
ist. […] Man hat das Gefühl, daß ein Mensch, der aus einer anderen Welt 
– zum Beispiel von unserer Straße – hier hereinkommt, ersticken müsste. 
Daß den Menschen des Stückes nach und nach andere Lungen wüchsen, 

45 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) vom 3. Dezember 1911. In: Harry 
Graf Kessler. Das Tagebuch 1880–1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland S. Kamzelak, 
Marbach a. N. 2019 , https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439 
[17.11.2023].

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 287

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439
https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6439


die sie fähig machten, diese Luft zu atmen, die sie ebenso nach und nach 
zu völlig Gewandelten werden läßt.46

Heralds Begriff der Atmosphäre ist ein dramaturgisch-inszenatorischer 
– er ist nicht phänomenologisch zu deuten, sondern im Sinne eines 
ästhetischen Kalküls, das auf die Wirkung beim Publikum zielt. Dabei 
ist die Bilderlust das treibende Element, die nicht an ein Ethos oder an 
eine Vorstellung von ›Authentizität‹ oder ›Korrektheit‹ zurückgebun­
den ist.

Deutlich wird dies an einem anderen Projekt, das Reinhardt kurz 
nach dem »Jedermann« in Berlin anging: Für London entwickelte er 
ebenfalls 1911 eine gigantische Pantomime, für die er sich von Carl 
Gustav Vollmöller auf der Grundlage einer christlichen Legende eine 
Pantomime schreiben ließ. »The Miracle« war eine der größten Thea­
terproduktionen, die Reinhardt in Szene setzte. Dass die Inszenierung 
weniger aus der Dramaturgie der Erzählung oder der Psychologie 
der Figuren lebte, sondern von der optischen Wirkung, wird deutlich, 
wenn man sich die Erinnerungen des Bühnen- und Kostümbildners 
Ernst Stern vergegenwärtigt:

Plötzlich steht vor mir ein Bischof im vollen Glanz seines Ornats. – 
Michael Pacher hat ihn 1457 gemalt. Jetzt ist er in der ›Olympia‹. […] 
Der gepanzerte Ritter, der mir entgegenreitet, verdankt seine Erscheinung 
einer St.-Georg-Statuette des alten Meisters Hans Multscher. […] Und 
dann skizziere ich die Frauen mit den wehenden farbigen Schleiern an 
ihren großen Henins (Spitzhauben). Der Schnitt, das Material ihrer lan­
gen Schleppenkleider zwingt sie zu Haltungen, die Meister Froissart in 
seinen Miniaturen verewigt hat.47

Während sich Ernst Stern, der für die Ausstattung in Europa ver­
antwortlich zeichnete, an Vorbildern der europäischen Kunstgeschich­
te orientierte, nahm Bel Geddes, der die Produktion in den USA 
(1924) ausstattete, allein die maximale Wirkung in den Blick.48 Das 
Zwischenreich des Ästhetischen wird von Reinhardt als eine Zone 

46 Heinz Herald, Max Reinhardt. Ein Versuch über das Wesen der modernen Regie. 
Berlin 1915, S. 121, Anm. 7.

47 Ernst Stern, Bühnenbildner bei Max Reinhardt. Berlin 1955, S. 68.
48 Vgl. hierzu die ausführliche Diskussion bei Sandra Bornemann-Quecke, Heilige 

Szenen. Räume und Strategien des Sakralen im Theater der Moderne. Stuttgart / 
Weimar 2018, S. 55–172.

288 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kultureller Freiheit verstanden, in der die Geltungsansprüche anderer 
Gesellschaftsbereiche nicht zum Tragen kommen können.

Allein das Theatrale hatte längst weit über den Bereich des Theaters 
hinausgegriffen. Johannes Paulmann etwa hat darauf verwiesen, dass 
unter den Bedingungen der neuen visuellen und Medienkultur des 
19. Jahrhunderts sich beispielsweise die Inszenierung aristokratischer 
Macht neu ausrichtete.49 Wilhelm II. hat man in diesem Sinne nachge­
rade als einen ›Medienstar‹ gelesen. Auch die Praxis der seit 1881 re­
gelmäßig organisierten Eucharistischen Weltkongresse – Veranstaltun­
gen, deren theatraler Charakter immer auch schon auf die moderne 
Bildzirkulation in Form von Photographie und Druckwaren gerichtet 
ist – ist in diesem Lichte zu sehen.50

Max Reinhardt selbst war diese Nähe des Spektakulären bewußt – 
mithin sogar schmerzlich bewußt, wie man seinem Brief an Berthold 
Held wg. des »Miracle«-Gastspiels in Wien entnehmen kann:

Dazu kommt, dass die Wiener, was kirchlichen Pomp anbelangt, so fa­
belhaft verwöhnt sind. (Fronleichnamsumzüge mit d. Kaiser etc., und 
erst jetzt wieder beim eucharistischen Kongreß, ferner allerhand Jubilä­
umsfestzüge.) Unsere Chancen sind also arm genug. Das protestantische, 
nüchterne, graue, naive London mit seinem lächerlichen Theater ist mit 
Wien nicht zu vergleichen.51

Der von Kessler beklagte Einbruch des ›Realen‹ in die »Scheinrealität 
des Kunstwerks«, die Reinhardt nicht als legitimatorisches Problem 
akzeptieren will, stellt sich hier als ein Konkurrenzverhältnis der Wir­
kung dar: Reinhardt fürchtet, dass seine Inszenierung angesichts der 
Überfülle monarchischer und kirchlicher Spektakel auf ein übersättig­
tes Publikum stößt. Der Lauf der Ereignisse freilich sorgte noch für 
eine ironische Pointe: Denn der große Zulauf von Besuchern zum Eu­
charistischen Kongreß sorgte dafür, dass keiner der Wiener Kirchen­

49 Vgl. Johannes Paulmann, Pomp und Politik, Monarchenbegegnungen in Europa 
Zwischen Ancien Régime und Erstem Weltkrieg. Paderborn 2000 und Searching für 
a ›Royal International‹. The Mechanics of Monarchical Relations in Nineteenth-Century 
Europe. In: The Mechanics of Internationalism. Culture, Society, and Politics from the 
1840s to the First World War. Hg. von Martin H. Geyer und Johannes Paulmann. New 
York / Oxford 2001, S. 145–176.

50 Vgl. Bornemann-Quecke, Heilige Szenen (wie Anm. 48), S. 111f.
51 Reinhardt, Leben für das Theater (wie Anm. 2), S. 178.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 289

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


räume die Massen fassen konnte. Glücklicherweise konnte Reinhardt 
die bereits für sein Mirakel-Spiel hergerichtete Rotunde zur Verfügung 
stellen: Die Masseninszenierung katholischer Sakramentalität fand in 
der theatralen Kulissenkathedrale einen passenden Ort. Hier brach 
nun wirklich »Etwas Reales« in den Schau- oder Scheinraum des Thea­
ters ein.52

So ist der metropolitane Lebensraum der modernisierten Gesell­
schaften eben nicht eindeutig ausgerichtet. Er ist kein sich stetig sä­
kularisierender Raum, sondern geprägt von unterschiedlichen, teils 
widerstreitenden Kräften: Nicht allein säkularisiert Reinhardt liturgi­
sche Formen, indem er sie in der Sphäre des Ästhetischen nutzt – 
die Kirche selbst nutzt die Spektakularität ihrer Formen zur Stärkung 
ihrer Position in diesen gesellschaftlichen Wandelprozessen. Gleichzei­
tig suchen Künstler wie Haaß-Berkow im ästhetischen einen spirituell 
aufgeladenen Erfahrungsraum zu schaffen, dessen Formensprache ein­
deutig dem Theater entstammt.

Hier aber lässt sich auch Reinhardts Position nochmals genauer 
fassen. Denn anders als viele Festspiel-Stifter wollte er eben nicht ein 
neues Ritual schaffen oder der Kunst einen Funken Transzendenz ab­
zwingen. Reinhardt macht Theater als sinnliches Erlebnis im metropo­
litanen und internationalen Raum der sich modernisierenden Gesell­
schaften. Diese sind poly-religiös, mithin zutiefst säkular und dennoch 
auf der Suche nach Bildern, Szenen und Erfahrungsmöglichkeiten, die 
über das unmittelbare Dasein hinausweisen. Es ist in diesem Zusam­
menhang sicherlich kein Zufall, dass Reinhardt in jenem – beinahe 
schon zum Überdruß zitierten – Brief an Held sein Theaterprogramm 
mit den Schlagworten von »Freude«, »Licht« und »Farbe« umreißt.53

Die Zusammenarbeit mit Hofmannsthal war dabei keineswegs frei 
von Spannungen – so sehr die beiden sich immer wieder zusammen­
fanden im experimentellen Erproben ästhetischer Formen der Vergan­
genheit, wie etwa der commedia dell’arte oder Molières. Hofmannsthal, 
der selbst versatil mit diesen Traditionen umging, klagte immer wieder 
über Reinhardts wirkungsästhetischen Zugriff, der ihm mithin zu sehr 

52 Vgl. Bornemann-Quecke, Heilige Szenen (wie Anm. 48), S. 139.
53 Vgl. Reinhardt, Leben für das Theater (wie Anm. 2), S. 73.

290 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf den Effekt fokussiert schien. So schreibt er während der Proben 
zum »Jedermann« an Elsa Bruckmann:

In Reinhardt eine wahre Strenge und Einheitlichkeit des Stils hineinzu­
bringen, ist schwer, aber seine Phantasie ist so empfänglich als ungeschult. 
Bilder thun bei ihm viel, Sie sind ihm bei der »Orestie« mit dem wun­
derschönen Vasenwerk Zuhilfenahme gekommen, bitte Sie mir und ihm 
zuhilfe, durch ein Buch oder einen Hinweis.54

Elsa Bruckmann (1865–1946), Gattin des Verlegers Hugo Bruckmann, 
wird von Hofmannsthal als kunstsinnige Förderin angesprochen – 
es ist aber kaum möglich, ihre politischen Verbindungen zu antisemi­
tisch-völkischen Kreisen (und später auch zu Hitler) zu übersehen. 
Hofmannsthals Wortwahl trägt ein Echo antisemitischer Stereotypen 
über den Parvenü. Dies ist jedoch mehr als eine Zufälligkeit, es 
verweist vielmehr auf die unterschiedliche Haltung, die die beiden 
gegenüber ihrer jüdischen Herkunft einnahmen: Während Reinhardt 
seine jüdische Herkunft nie verschwieg – sie war von Beginn seiner 
Karriere an immer wieder auch Teil des öffentlichen Diskurses – ist 
Hofmannsthals eigene Haltung widersprüchlicher. Peter C. Pfeiffer hat 
dies als Ausdruck seiner distanzierten Haltung zur Moderne (vor allem 
aber zur sich modernisierenden Gesellschaft) gesehen:

But the deeper reason for his distancing [from Jewishness] lies in the 
dichotomy of ›Jewishness‹ as divisive, historical, reflexive, unoriginal, and 
rational – in short, modern – and the antimodern understanding of cul­
ture that he developed in response to the modernist challenge.55

So offenbart sich hier eine Differenz zwischen Reinhardt und Hof­
mannsthal: Während Hofmannsthal ein affirmatives Verhältnis zur 
Tradition hat, deren Formen er sich übersetzend aneignet, um ihnen 
neue Gültigkeit zu verschaffen, zielt Reinhardts Interesse vornehmlich 
auf die Wirkung und Wirksamkeit. Was in Salzburg im übergreifenden 

54 Zit. nach Heininger, Die Zusammenarbeit von Hugo von Hofmannsthal und Max 
Reinhardt (wie Anm. 1), S. 255.

55 Peter C. Pfeiffer, Hugo von Hofmannsthal worries about his Jewish mixed ancestry 
[1893]. In: Yale Companion to Jewish Writing and Thought in German Culture, 1096–
1996. Hg. von Sander L. Gilman und Jack Zipes. New Haven / London 1997, S. 212–218, 
hier S. 218.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 291

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzept der Festspiele rhetorisch noch verdeckt gewesen sein mag, trat 
in Berlin offen auseinander. Eduard Haas vermerkt in seiner Kritik:

An Stelle des kindlich einfachen, naiven Gemütes der Zuschauer von 
ehedem, ist das Raffinement, die komplizierte Seele des modernen Groß­
städters getreten, der Snobismus, der einfach dabei gewesen sein, der das 
einfach gesehen haben muß. Und da er sich einigermaßen gut amüsiert 
hat, so klatscht er zum Schlusse wohlwollend Beifall, ruft Reinhardt und 
den Dichter vor die Rampe. In den Berliner Salons hat man wenigstens 
für einige Tage wieder Gesprächsstoff. Adventsstimmung im modernen 
Berlin.56

Reinhardts Theater hat seinen Ort in dieser metropolitanen Kultur, 
deren Teil und Katalysator sie ist, während die ›Rettung‹ der Tradition 
bei Hofmannsthal einen anderen Zielpunkt hat. So erfolgreich die 
Kooperation zwischen Hofmannsthal und Reinhardt war – die inneren 
Spannungen und auch Widersprüche sind doch deutlich.

Postskriptum: Moderne/Modernisierung und ihre Kehrseite

Man könnte fast geneigt sein, die Zusammenarbeit von Hofmannsthal 
und Reinhardt für ein Missverständnis zu halten oder zumindest für 
ein erfolgreiches Zweckbündnis mit mehr oder weniger unausgespro­
chenen Differenzen. Allein, eine solche Perspektive blendete das kultu­
relle Umfeld, in dem dieses Theater stattfand, aus. So sei abschließend 
ein kleines Postskriptum gestattet, das vielleicht die Obertöne auch der 
inneren Spannungen zu verorten hilft.

Die deutsche Geschichtswissenschaft hat in den vergangenen Mona­
ten – bis in die Feuilletons hinein – eine Auseinandersetzung um die 
Bewertung des wilhelminischen Kaiserreichs geführt. Äußere Anlässe 
waren hierfür sicherlich sowohl die Eröffnung des ›Humboldtforums‹, 
also des wilhelminischen Stadtschlosses, das sowohl als Kulisse pro­
voziert, aber auch durch die dort zu platzierenden ethnologischen 
Sammlungen auch für die Auseinandersetzung um die koloniale Ver­
gangenheit Deutschlands steht. Gleichzeitig haben die Reparationsfor­

56 Eduard Haas, Kritik zu Jedermann, Berlin 1911, Kritikensammlung TWS Köln zu 
Jedermann, Berlin 1911.

292 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derungen des Hauses Hohenzollern eine wissenschaftliche Auseinan­
dersetzung über die NS-Vergangenheit der Repräsentant:innen beför­
dert. Vor allem aber hat die Geschichtswissenschaft die Diskussion für 
eine Neubewertung des Wilhelminischen Kaiserreichs angestoßen, mit 
dem Ziel, die progressiven Momente stärker in den Vordergrund zu 
rücken.57 War die wilhelminische Epoche lange durch eine holzschnitt­
artige Verkürzung vor allem die Gegenfolie für die mit der Weimarer 
Republik verbundene Liberalisierung und Demokratisierung, so wer­
den nun stärker emanzipatorische Faktoren ins Feld geführt. Für die 
Kulturgeschichte hat Peter Gay dieses Argument schon 1968 gemacht, 
indem er herausgestrichen hat, wie sehr die kulturelle Moderne der 
Weimarer Republik eigentlich schon im Kaiserreich ausbuchstabiert 
war. Man mag Reinhardts Theater als ein Argument in dieser Hinsicht 
verstehen.58

So wichtig und angezeigt eine solche Revision sicherlich ist, so 
sehr gilt es doch auch, eine Verkürzung in die ›andere‹ Richtung 
zu vermeiden. Die Brüchigkeit und die Widersprüchlichkeit des Mög­
lichkeitsraums der Moderne kann hier ein wichtiger Indikator sein. 
Denn die Berührungs- und Kritikpunkte zwischen einem anti-liberalen 
und einem liberal-metropolitanen Diskurs sind nicht zu übersehen. 
Michael P. Steinbergs Interpretation der Salzburger Festspiele haben 

57 So fokussiert etwa Hedwig Richter in ihrem vielbeachteten Essay »Aufbruch in die 
Moderne. Reform und Massenpolitisierung im Kaiserreich« (Berlin 2021) vor allem auf 
die Reformbestrebungen des Kaiserreichs im Sinne einer fortschrittsorientierten, friedli­
chen Transformation der Gesellschaft. Eine ähnliche Perspektive verfolgt auch Birte 
Förster in ihrer Studie »1919. Ein Kontinent erfindet sich neu« (Ditzingen 2018). Diese 
Perspektive stellt durchaus eine Verschiebung gegenüber der älteren, mithin eher skepti­
schen Forschung (etwa Volker Ullrich, Die nervöse Großmacht 1871–1918. Aufstieg und 
Untergang des deutschen Kaiserreichs, Frankfurt a.M. 1999) dar. Allerdings ist auffällig, 
dass die von Volkov erhobene Forderung nach einer polyphonen Geschichtsschreibung, 
in der die Geschichte von Minderheiten nicht mehr als ›Sondergeschichte‹, sondern als 
integraler Bestandteil einer pluralistischen Gesellschaft erscheint, nicht wirklich mitbe­
dacht wird (Shulamit Volkov, Minderheiten und der Nationalstaat: Eine postmoderne 
Perspektive. In: Das jüdische Projekt der Moderne. Zehn Essays. Hg. von Ders.. Mün­
chen 2001, S. 13–31, hier S. 30f).

58 Vgl. die 1968 erstmals erschienene Studie von Peter Gay, Weimar Culture. The 
Outsider as Insider. New York / London 2001, S. 5.

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 293

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die autoritären Facetten sehr deutlich aufmerksam gemacht59 – 
aber diese Ausfälle sind nur ein extremer Ausschlag. Signifikanter sind 
vielleicht die ›kleinen‹ Spitzen und Abwendungen, die Alltäglichkeit 
von Ausgrenzung und Herabsetzung. Auf die Spannungen im Binnen­
verhältnis von Hofmannsthal und Reinhardt habe ich schon verwiesen. 
Symptomatisch aber scheint mir eine Tagebuchnotiz Harry Graf Kess­
ler zu sein, der immerhin sowohl mit Hofmannsthal befreundet war 
als auch mit Reinhardt in verschiedenen Projekten eng kooperierte. 
Kessler schreibt über die Aufführung der »Hochzeit wider Willen«:

Abends in die Kammerspiele. Molières »Heirat wider Willen« in Hof­
mannsthals Übersetzung und Sterns Inszenierung. Das doch sehr tiefe 
Berliner, oder deutsche Kulturniveau wurde hier bei diesem ganz aus der 
feinsten höfischen und bürgerlichen Civilisation hervorgegangenen Stück 
fühlbar. Die eine Hälfte der Schauspieler mauschelte, die andre »berli­
nerte«; die Dekoration, im Bilderbogenstil, war prätentiös einfach und 
dabei ohne Raffinement; das Ganze wurde zu einer Art von Hans Sachs­
schem Jahrmarktsschwank; Alles spezifisch Molièresche, alle Feinheiten 
und Nüancen der Sprache, aller Geist und Rhythmus in der Handlung, 
erwies sich als mit unseren heutigen Mitteln undarstellbar, oder nur in 
einer gemeinen Vergröberung darstellbar. Es war, wie wenn Einem statt 
Champagner eine Berliner Weisse gereicht würde. Das Grundübel, die 
entsetzliche Verwilderung der Aussprache, ist kaum in einer Generation 
zu beheben. Molière von Berliner Droschkenkutschern und galizischen 
Stubenmädchen aufgeführt. – Überhaupt fast unergründlicher Mangel an 
Civilisation gerade in denjenigen Kreisen (Juden, Parvenüs), die bei uns 
die »Moderne« tragen. […] Andrerseits produzieren die Kreise, die eine 
gewisse Civilisation haben, Nichts: Landadel, Offiziere, altes Bürgertum; 
Sterilität scheint ihnen anzuhaften.60

Die Leichtfüßigkeit, mit der Kessler antisemitische Stereotype und 
soziale Distinktionsmerkmale aufruft, um eine vielleicht ästhetisch 
nicht überzeugende, aber doch auch nicht zentrale Theaterinszenie­
rung abzutun, ist bemerkenswert. Vor allem die Schlussfolgerung in 
der Gegenüberstellung der »Juden, Parvenüs« und den Kreisen, die 

59 Michael P. Steinberg, Ursprung und Ideologie der Salzburger Festspiele 1890–
1938. Salzburg / München 2000.

60 Harry Graf Kessler, Tagebucheintrag (Editionstext) von Harry Kessler, 10. Februar 
1911. In: Harry Graf Kessler. Das Tagebuch 1880–1937. Online-Ausgabe. Hg. von Roland 
S. Kamzelak. Marbach am Neckar 2019, https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKT
A&document=6209 [17.11.2023].

294 Peter W. Marx

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209
https://edview.dla-marbach.de/?project=HGKTA&document=6209


»eine gewisse Civilisation haben« verrät ein tiefsitzendes Ressentiment, 
unter dessen Druck der Möglichkeitsraum der Moderne zerfällt. Das 
Bedrückende ist, dass sowohl Hofmannsthals Versuch, eine Moderne 
im Brennglas der Tradition zu gewinnen, als auch Reinhardts unsenti­
mentale Wirkungsdramaturgie vom weiteren Fortgang der Geschichte 
zum Scheitern gebracht wurde. 

Das Neue im Prisma der Tradition gewinnen 295

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580306-269 - am 17.01.2026, 22:34:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Krise und Utopie
	Ritual und Selbst-Ethnisierung
	Theater als Third Space pluralistischer Gesellschaften
	Postskriptum: Moderne/Modernisierung und ihre Kehrseite

