= o= 10 [ —=d =i I <o I =4 I =<0 I = [ =<4 I == [ == |

GruBworte
zur Ausstellung

Dr. Thomas Spies
Oberbirgermeister
Schirmherr der Ausstellung

Angela Dorn
Hessische Ministerin fur Wissenschaft
und Kunst

Prof. Dr. Thomas Nauss
Prdsident der
Philipps-Universitat Marburg

Eva Claudia Scholtz
Geschdaftsfuhrerin der
Hessischen Kulturstiftung

Polina Solovej
Vorsitzende der
Judischen Gemeinde Marburg

=
\
\
\
\
\
\
\
.
\
.
\
.
\
.



https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

GruBwort

DR. THOMAS SPIES

Hilde Domin schreibt in ihrem 1962 verdffentlich-
ten Gedicht ,Mit leichtem Gepdck™:

,Gewohn dich nicht. Du darfst dich nicht
gewohnen. Eine Rose ist eine Rose.
Aber ein Heim ist kein Heim®.

Dieser Ausspruch der jidischen Exil-Schriftstelle-
rin macht mich betroffen — als Mensch, als
Politiker und als Oberbirgermeister. Als jemand,
dessen Aufgabe es ist, dafiir zu sorgen, dass jeder
Mensch ein Heim hat, dass alle ein Dach Uber dem
Kopf, Strom, Wasser, Licht und Essen haben.

Dass alle einen Zugang zu unserer Gesellschaft,
zu Bildung und Kultur haben — kurzum, als jemand,
der dafir sorgt, dass Ausgleich und Gerechtigkeit
in unserer Stadt herrschen — fir alle Menschen.

Denn das steht im Grundgesetz und miusste
eigentlich eine Selbstuerstandlichkeit sein:
Niemand darf wegen seines Geschlechtes, seiner
Abstammung, seiner Rasse, seiner Sprache, seiner
Heimat und Herkunft, seines Glaubens, seiner
religiosen oder politischen Anschauungen oder
seiner Behinderung benachteiligt oder bevorzugt
werden. Aber das ist und war bekanntlich nicht
immer so. Vor 90 Jahren herrschte in Deutschland
groBes Unrecht. In dieser schrecklichen Periode
unserer Geschichte wurde Judinnen und Juden
nicht nur ein Heim versagt, sondern sie wurden
auf das Grausamste verfolgt, vertrieben und syste-
matisch ermordet. Diese Zeit spiegelt sich in

Hilde Domins Worten: ,Eine Rose ist eine Rose.
Aber ein Heim ist kein Heim®.

Foto © Heike Luu

Dass Deutschland judischem Leben wieder eine
Heimat bieten kann, dass hier wieder Alltag moglich
ist, dass man sich womoglich sogar wieder daran
gewohnen kann, dartber bin ich demutig gltcklich.
Deshalb war es mir eine groBe Freude und Ehre, als
Frau Prof. Franke, die Leiterin der Religions-
kundlichen Sammlung, und Frau Dr. Rodemeier,
Kuratorin dieser Sammlung, mir vor zwei Jahren

ihr Ausstellungsprojekt Uber das judische Leben in
Marburg vorstellten. Sofort wollte ich dieses Vor-
haben unterstitzen und die Schirmherrschaft Gber-
nehmen. Das eigentliche Geschenk aber mach-

ten uns die Mitglieder der Jidischen Gemeinde
Marburg, indem sie uns groBziligig Einblick in ihre
Lebenswirklichkeit gaben. Dafiir méchte ich mich
herzlich bedanken. Es entstand so eine Ausstellung
von personlichen Lebensstationen und Dingen,

die diesen Menschen etwas bedeuten und Zeugnis
ihrer Lebenswelt sind. Die Ausstellung zeichnete

— genauso wie die vorliegende Publikation — ein
lebendiges Bild dieser offenen und vielstimmigen
Gemeinde in der LiebigstraBe. Mit dem Rathaus als

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Ausstellungsort rickte dieses Leben auch rdum-
lich noch einmal mehr in den Mittelpunkt der Stadt
und der Aufmerksamkeit.

Warum machen wir das? Wir wollen damit ein
sichtbares Zeichen gegen Antisemitismus setzen.
Denn wir alle wissen sehr genau, wie verwundbar
und bedroht das Leben von Jidinnen und Juden
in unserem Land auch heute noch ist. ,Judenhass
ist Menschenhass und bedroht das Fundament
unserer Demokratie®, erklart der Zentralrat der
Juden. Schon deshalb darf es in unserer Stadt
keinen Millimeter Platz fur Antisemitismus geben.
Und deshalb ist es wichtig, immer wieder darauf
zu beharren, dass das Judentum ein wesentlicher,
selbstuerstdndlicher, alltaglicher, gegenwdrti-

ger und unverzichtbarer Teil unseres Lebens in
Deutschland ist. Das muss allen klar sein. Dazu
mussen wir Berihrungsdngste abbauen, um
Verstdndnis fUreinander werben und ein differen-
ziertes Bild des jludischen Lebens, seiner Religion
und Kultur vermitteln.

Um fur eine respektuolle gegenseitige (Be-)Ach-
tung religioser und kultureller Vielfalt zu sorgen,
mussen wir unseren Alltag kennenlernen,
voneinander lernen, miteinander religiose Feste
feiern und Uber unseren Glauben in Dialog treten.
Wir mUssen Bricken bauen — unabhdngig von
individueller religioser oder nationaler Zugehorig-
keit. Wer einmal ein gemeinsames Fest der judi-
schen, islamischen und christlichen Gemeinden
hier in Marburg erlebt hat, der weiss, was fur ein
groBer Moment des Glucks, der Verbundenheit
und Zusammengehorigkeit dies ist.

Zusammenarbeit und Dialog zwischen Glau-
bensgemeinschaften, der Religionskundlichen
Sammlung und der Religionswissenschaft sowie
der Stadt grinden auf einer 500-jdhrigen Traditi-
on. Seit 1529 Martin Luther, Huldrych Zwingli und
Philipp Melanchthon auf Einladung von Landgraf

Philipp dem GroBmutigen im Marburger Religions-
gesprdch tber Glaubensfragen stritten und

um Losungen rangen, wird in Marburg die theolo-
gische Auseinandersetzung grofB geschrieben.
Nicht immer glucklich freilich. Aber umso dringli-
cher ist es, dass wir uns nicht an Unfrieden,
\/6lkerhass und Religionskriege gewdhnen, son-
dern dass wir unserem Impuls nach Auseinander-
setzung und Aufkldrung folgen, anstatt Konflikte
zu verdrdngen. Wir alle sind aufgerufen,
kontroverse Haltungen zu verhandeln, scheinbar
unversohnliche Positionen zur Auss6hnung zu
bringen oder Dissens in Frieden und gegen-
seitigem Respekt zu ertragen.

.Eine Rose ist eine Rose ist eine Rose”. Das ist
eine berlhmte Zeile der judisch-amerikanischen
Autorin Gertrude Stein, die Hilde Domin im
eingangs zitierten Gedicht ebenfalls leise in
Erinnerung ruft. Sie wird oft so interpretiert, dass
die Dinge sind, was sie sind. Ihre Namen stehen
nicht nur fir die Sache selbst, sondern auch fur
die dahinter liegenden Konzepte und die damit
verbundenen Gefuhle. Mit Dingen Wissen und
Geflihle zu erzeugen, dahinter liegende Konzepte
zu verdeutlichen, das war eines der Ziele der Aus-
stellung ,Judisches Leben in Marburg®. Dies ist
auf das Trefflichste gelungen. Wir hoffen, dass es
auch der vorliegenden Publikation gelingen wird,
Ihnen dieses mitzugeben: Geflihle und Wissen,
die essenziell sind fir ein friedliches, freiheitliches
und demokratisches Miteinander in einer pluralen
Gesellschaft: Mitgefiuihl, Uerstdndnis, Toleranz
und Mut. Damit in unserer Stadt und unserer
Gesellschaft Ausgleich und Gerechtigkeit herr-
schen kénnen — flr alle Menschen!

Dr. Thomas Spies
Schirmherr der Ausstellung und
Oberburgermeister der Stadt Marburg

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14

GruBwort

ANGELA DORN

Liebe Leserinnen und Leser,

ich bin sicher, dass uns, die Besucherinnen und
Besucher der Ausstellung ,Judisches Leben in
Marburg®, eine Grundiberzeugung eint: Es liegt
in unserer Uerantwortung, die Voraussetzung
daflir zu schaffen, dass sich judisches Leben voll
entfalten kann. Dazu gehort die konsequente
und vehemente Bekdmpfung des Antisemitismus
genauso wie die Forderung judischer Kultur.

Genau das wollten wir schaffen im Themenjahr
,1700 Jahre judisches Leben in Deutschland®.
Das Festjahr bot ein buntes und vielfdltiges
Programm. Ziel war, judisches Leben sichtbar und
erlebbar zu machen und Neugier auf die judische
Kultur zu wecken. Konzerte, Lesungen, Theater
und Diskussionsrunden verhalfen zu Begegnun-
gen, bauten Berthrungsdngste ab und zeigten:
Judisches Leben ist vielfdltig und Jadinnen

und Juden haben einen festen Platz in der Mitte
in unserer Gesellschaft. Es muss gelingen, dass
judische Kultur in Deutschland zur Normalitat
wird und wir mUssen erreichen, dass es nicht
mehr unvereinbar ist, sich gleichzeitig judisch

und deutsch zu fihlen trotz aller Spannungen, die
unsere Vergangenheit, unsere Verantwortung mit
sich bringen. Wenn wir das tief in der Gesellschaft
verankern, ist dies das beste Mittel gegen Anti-
semitismus. Deswegen ist es so wichtig, tief in das
judische Leben einzutauchen.

Der Weg dahin ist nicht einfach und bedeutet

auch eine Fortentwickelung unserer Gedenkkultur.

Wir mlssen uns der judischen Kultur im Hier und
Jetzt zuwenden, damit Jidinnen und Juden heute

in ihrer Vielfalt frei von Diskriminierung leben
kénnen. Judische Museen und Erinnerungsorte
haben also auch die Aufgabe, die gesellschaftliche
Realitat judischer Menschen darzustellen.

Prof. Mirjam Wenzel, Direktorin des Judischen
Museums Frankfurt, hat diese Aufgabe treffend
zusammengefasst:

~Judisches Leben in Europa ist vielfdltig und
bedroht. Es basiert auf einer jahrhunderte-
langen Geschichte des Ringens um Gleich-
berechtigung und soziale Teilhabe sowie

der ebenso alten Erfahrung von Diskriminie-
rung und Gewalt. Beides sind Themen von
unverminderter Aktualitat. Indem sich Judische
Museen der Gegenwart zuwenden, rihren

sie an dem gereizten Nerv unserer Zeit. Sie
werfen die Frage auf, wie wir in einer zuneh-
mend diversen und polarisierten Gesellschaft
zusammenleben wollen und kénnen.”

Mit der Ausstellung ,Judisches Leben in Marburg:
Erinnern schafft Identitdt” erlebten wir in Marburg
einen solchen Ort, an dem jldische Kultur sichtbar
wurde und sich gegenseitiges Uerstdndnis Uber
religiose Grenzen hinweg entwickeln konnte.
Einen Ort, an dem wir aktiv einander begegneten,
miteinander in UVerbindung traten, an dem wir

uns aber auch erinnerten. Die Erinnerung ist nicht
rickwdrtsgewandt zu verstehen, sondern soll ihren
Einfluss auf die Gegenwart zeigen.

So bekamen wir keine musealen Prachtobjekte in
den Vitrinen prdsentiert, sondern Gegenstdnde,
die fur Judinnen und Juden auf ihrem Weg nach

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Marburg, auf ihrem Weg ins Judentum oder fir
ihre religiose Praxis von Bedeutung sind.

Die Ausstellungsstiicke waren unterschiedlich:
Wir bewunderten einen Gebetsschal und ein
Schabbat-Licht, aber auch ein Schachbrett, ein
Kichenmesser oder ein Set von Streichholz-
schachteln. All diese Gegenstdnde konzentrierten
sich auf eine Frage: Wie versteht ihre Besitzerin
oder ihr Besitzer das eigene Judisch-Sein? Wir
sahen keine historischen oder kiinstlerischen
Kostbarkeiten, sondern etwas, das vielleicht noch
wertuoller ist: Gegenstdnde, die Menschen an ihre
Kindheit oder ihren Alltag in einem anderen Land
erinnern. Dinge, die etwas Uber ihre ganz person-
liche Verbindung mit der judischen Tradition

und ihre Zugehorigkeit zur judischen Gemeinde

in Marburg erzahlen.

Vor dem Hintergrund der Ausléschung fast des
gesamten judischen Lebens im nationalsozialisti-
schen Deutschland gibt es kein schoneres Zeichen
der Hoffnung als wachsende jidische Gemeinden
und sichtbare judische Kultur. Ich bedanke mich
fur dieses Gemeinschaftsprojekt.

Angela Dorn
Hessische Ministerin fur Wissenschaft und Kunst

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz

Foto © Heike Luu


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16

GruBwort

PROF. DR. THOMAS NAUSS

Als Prasident der Philipps-Universitdt freut es
mich, dass mit der Ausstellung zu Judischem
Leben ein Thema in den Mittelpunkt gertckt wird,
das fur das Zusammenleben in einer religios und
kulturell diversen Gesellschaft, und eben auch in
unserer Stadt von groBer Bedeutung ist.

An diesem Projekt wird zugleich deutlich, dass
die Kooperation von Universitdt, Stadt und den
Menschen, die hier leben, sehr gut funktioniert
und eine Bereicherung sowohl fur die Forschung
als auch fur das Miteinander in unserer Stadt ist.

Die Philipps-Universitat ist eine groBe Einrichtung
mit einem breiten Facherspektrum und vielen
groBen Disziplinen. Es gehort aber auch zu

ihren Besonderheiten, dass sie kleinen Fachern
Raum bietet, neue und differenzierende Perspek-
tiven in die Forschung zu den groBen Fragen in
einer globalisierten, kulturell vielfdltigen Welt
einzubringen. Die Ausstellung zu judischem Leben
in Marburg ist ein gutes Beispiel dafur, dass

eine kleine universitdre Disziplin wie die Religi-
onswissenschaft und eine kleine, aber prominente
Einrichtung, wie die vor fast 100 Jahren gegriin-
dete Religionskundliche Sammlung, mit Engage-
ment und groBer Strahlkraft Forschung betreiben
und es schaffen kann, diese in die Gesellschaft
hineinzutragen.

Im Jahr 2009 hat die Religionskundliche Samm-
lung anlasslich der Verleihung der Ehren-
doktorwirde an den 14. Dalai Lama mit einer
Ausstellung ihrer Tibetica und unter dem Titel
»Tibet in Marburg® Einblick in den tibetischen
Buddhismus gegeben. Im Jahr 2013 stand dann

Foto © Heike Luu

die Glaubensvielfalt des Islam im Mittelpunkt

der Ausstellung ,Von Derwisch-Mutze bis
Mekka-Cola“, die seitdem viele Besucherinnen und
Besucher angezogen hat und deren Anliegen es ist,
die inner-islamische Pluralitdt zu zeigen. Auch bei
diesen beiden Projekten hat die Stadt unterstitzt,
damit Ergebnisse von Forschungsaktivitaten der
Universitat durch museale Ausstellungen einer brei-
ten Offentlichkeit présentiert werden kénnen.

Die Religionswissenschaft ist ein Fach, das
Religionen in ihren soziokulturellen, historischen

und aktuellen Zusammenhdngen empirisch und aus
einer vergleichenden Perspektive untersucht.

Dass diese Forschung nicht nur anhand von textli-
chen Quellen und in fachlich hochspezialisierten Fel-
dern erfolgt, sondern ganz explizit auch die
Menschen und deren religioses Handeln und Denken
in den Blick nimmt, wurde am Ausstellungsprojekt

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

zu ,Judischem Leben in Marburg”“ besonders
deutlich: Frau Prof. Franke, Frau Dr. Rodemeier
und Frau Meininghaus haben es sich mit ihrer
Forschung zum Anliegen gemacht, die Lebenswelt
und religidse Praxis von judischen Menschen im
heutigen Deutschland zu verstehen. Es war ihnen
dabei bewusst, dass das nicht nur anhand der
Analyse von Texten und Gesprdchen moglich ist,
sondern dass auch die non-verbalen und

oft sehr emotionalen Aspekte beriicksichtigt wer-
den missen und dass sich diese sehr gut tUber
Erinnerungsstiicke erschlieBen. Deshalb standen
solche Gegenstdnde — von religios bis alltaglich
— in der Ausstellung. Sie zeigten, dass Judisch-
Sein nicht immer explizit religids verstanden wird,
sondern dass es eine lange und verflochtene
Geschichte haben kann, in der sich geopolitische,
historische Entwicklungen niederschlagen und
widerspiegeln. Die Ausstellung ermoglichte es,
den Lebenswegen, den verdinderten Haltungen,
Lebensorten und religidsen Uberzeugungen zu
folgen. Damit konnten einerseits die subjektiven
Lebensgeschichten nachuollzogen werden, es
wurde andererseits aber auch erkennbar, wie eng
die groBen politischen Ereignisse mit dem indivi-
duellen Leben verflochten sind.

Die Ausstellung und nun auch die dokumentie-
rende Publikation sind somit auch Beispiele dafr,
dass Wissenschaft ihre Fragen und Erkenntnis-
interessen im sozialen Miteinander platziert.

Ich freue mich, dass die Stadt Marburg ihr Haus
und ihre neuen Ausstellungsmoglichkeiten fur
dieses Projekt gedffnet hat und sichtbar, horbar
und nachvollziehbar wurde, dass universitdre

Forschung zwar sicherlich auch die Abgeschie-
denheit eines stillen Arbeitsplatzes braucht, dass
sie aber vor allem dem Wohl und einem guten,
verstdndnisvuollen und toleranten Miteinander von
Menschen dienen soll. Dass wir in dieser Ausstel-
lung etwas Uber judisches Leben in unserer Stadt
erfuhren, hat dazu beitragen und setzte damit
auch ein Zeichen gegen antisemitische oder
ausgrenzende Haltungen gegentber Menschen
anderer Religionen und unterschiedlicher ethni-
scher Herkunft. Besonders erfreulich ist es, dass
die nun vorliegende Publikation die Thematik der
Ausstellung dokumentiert und damit auch fir
weiterfihrende Diskurse innerhalb und auBerhalb
der Wissenschaft zugdnglich macht.

Prof. Dr. Thomas Nauss
Prasident der Philipps-Universitat Marburg

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz

17


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

18

GruBwort

EVA CLAUDIA SCHOLTZ

Sehr geehrte Leserin, sehr geehrter Leser,

es ist fur die Hessische Kulturstiftung ein beson-
derer Anlass zur Freude, die Religionskundliche
Sammlung der Philipps-Universitat Marburg bei
der Umsetzung dieser besonderen Ausstellung
erstmalig unterstitzen zu diurfen. Diese Sammlung
ist 1927 aus einem Bedirfnis nach dem Uerstdnd-
nis von Welt, von Religion und Spiritualitdt ent-
standen und diente neben Forschungszwecken
auch dazu, Diplomat*innen, Missionar*innen und
Arzt*innen auf Auslandseinsdtze vorzubereiten.
Was kénnte noch heute aktueller sein als

ein solcher Auftrag?

Es stellt eine komplexe Aufgabe dar, diesen
spezifischen Sammlungsbestand historisch und
zugleich mit einem Brickenschlag in die Gegen-
wart, ja vielleicht sogar mit Blick auf seine kiinftige
gesellschaftliche Bedeutung zu kontextualisieren
und zu vermitteln — insbesondere in Zeiten zu-
nehmender Sdkularisierung und steigender Anfor-
derungen nach Zugdnglichkeit, etwa medialer
Natur. Die Religionskundliche Sammlung und die
Religionswissenschaft haben sich im Rahmen des
800jdhrigen Stadtjubildums mit der Judischen
Gemeinde Marburg zu einer wunderbaren Koope-
ration verabredet, die fur die Stadt Marburg und
ihre Bewohner*innen Sinn und Identitdt stiftet.

In vielfdltigen Recherche- und Ausstellungs-
projekten zur judischen Geschichte und Kultur auf
lokaler, regionaler und nationaler Ebene arbeiten
wir daran, historisch und gegenwartsbezogen die
bestehenden Wissenslicken wieder zu fllen

und zu einem umfassenden Verstdndnis von Stadt-

gesellschaft zu gelangen. Dabei helfen Schriftgut
und mindliche Uberlieferung als wertuolle
Quellen, insbesondere liefert jedoch die materiel-
le Erinnerungskultur unmittelbar Aufschluss Uber
Objekte und ihre spezifische Handhabung, ihre
individuelle wie kollektive Funktion und die Ein-
bindung im Alltag oder zu Festen. In die Welt judi-
scher Sitten und Gebrduche einzutauchen, ihre
Symbole, Bedeutungen und Kontexte innerhalb
von Ritualen zu erforschen, gleicht einer span-
nenden Entdeckungsreise, auf der man viel Gber
Andere und sich selbst erfahren kann. Uermittelnd
zwischen kulturhistorischen Objekten und Besu-
cher*innen fungierten in dieser Ausstellung

Foto © Heike Luu

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Interviews mit Mitgliedern der Judischen Gemeinde
Marburg: Menschen erzdhlten von ihrem Leben
als Individuen und Gemeindemitglieder, von ihrem
Glauben, der religidosen Praxis und ihrer Kultur.
Diese Offenheit ist ein groBes Geschenk an die
Marburger Burger*innen und ein Angebot, sich zu
verbinden und zu identifizieren.

Die Hessische Kulturstiftung unterstiitzt gezielt
wertuolle 6ffentliche Sammlungen von Kunst
und Kultur in Hessen. Den Reichtum und die Plu-
ralitdt unserer Gesellschaft sichtbar zu machen
und ihr kreatives Potenzial zu fordern, bildet den
Kern der Stiftungsaufgaben. Die Publikation dient
der Dokumentation einer Ausstellung von Texten
und Objekten, die Einblick in judisches Leben

im heutigen Deutschland geben, und verortet ein
Museum der Religionen damit unmittelbar in

der Gegenwart.

Ich wiinsche lhnen allen eine spannende und
unterhaltsame Lekture.

Eva Claudia Scholtz
Geschdaftsfuhrerin der Hessischen Kulturstiftung

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

20

GruBwort

POLINA SOLOVEJ

Um die Gegenwart zu verstehen, muss man einen
Blick auf die Vergangenheit werfen. In diesem
Jahr feiert Marburg sein 800jdhriges Jubildum.
Im Jahr 1222 wurde Marburg erstmals als Stadt
erwdhnt. Im Jahr 2021 hat ganz Deutschland 1700
Jahre judisches Leben in Deutschland gefeiert.
Vor 1700 Jahren wurden Juden das erste Mal in
einem Koélner Manuskript erwdhnt. Im Jahr 2017
hat Marburg ein weiteres Jubildum gefeiert: Vor
700 Jahren wurde hier erstmals eine Synagoge
erwdhnt, was als Anfang des jidischen Lebens in
Marburg gilt. All das bedeutet, dass die Geschich-
te von Marburg ebenso wie die Geschichte von
Deutschland untrennbar mit der Geschichte von
Juden verbunden ist. In der modernen deutschen
Sprache 1dsst sich das bis heute beobachten. Es
sind unglaublich viele judische Bezeichnungen
und Redewendungen enthalten.

Die Geschichte der Juden in Marburg war leider
immer wieder problematisch, immer wieder wur-
den Juden vertrieben. Inre Synagogen wurden
zerstort und wieder aufgebaut. Immer wieder
musste judisches Leben von vorne anfangen. In
ihrer Blutezeit zdhlte die jidische Gemeinde in
Marburg 512 Mitglieder. Das war im Jahr 1897, als
eine neue, eine groBe Synagoge in der Universi-
tatsstraBe eingeweiht wurde.

Die Geschehnisse im 20. Jahrhundert haben
schwarze Locher in der deutschen Geschichte
hinterlassen. 1942 war Marburg ,judenfrei®. Nach
der Schoah gab es in Marburg nur noch sehr
wenige Uberlebende Juden, die in der Stadt blei-
ben wollten, stattdessen versuchten sie, nach all

den Geschehnissen Deutschland so schnell wie
moglich zu verlassen. Uon der friheren Gemeinde
blieben keine Spuren erhalten. Die Wende kam,
als die deutsche Regierung in den 1990er Jahren
entschied, dass Juden aus der Sowjetunion nach
Deutschland immigrieren durfen. Die Regierung
hoffte, auf diesem Weg judisches Leben wieder-
zubeleben. Die Zuwanderer bekamen den Status
~Kontingentflichtling”“. Mit diesem Status musste
zwar niemand Asyl beantragen, aber die Aufent-
haltserlaubnis aus humanitdren Griinden war mit
strikten Auflagen verbunden. Sie erlaubte bei-
spielsweise keine freie Wohnsitzwahl. Dennoch
sahen jidische Flichtlinge dem neuen Leben in
Deutschland mit der Hoffnung auf Erleichterung
entgegen. Das Leben in der Sowjetunion hatte bei
ihnen Spuren hinterlassen, weil Antisemitismus
fast Staatspolitik war. Die kommunistische Regie-
rung tat alles dafir, dass Juden ihre Religion und
Geschichte vergessen.

1989 haben der Israeli Amnon Orbach und der
Deutsche Willy Sage, Griinder und Vorsitzender
der Marburger Gesellschaft fur Christlich-Juadi-
sche Zusammenarbeit, die judische Gemeinde

in Marburg neu gegriindet. Die neue Gemeinde
wurde fur die aus der Sowjetunion zugewanderten
Juadinnen und Juden erste Anlaufstelle und bald
auch ihr neues Zuhause. Das judische Leben ist
damit auch in Marburg bunt geworden und bringt
Menschen aus sehr unterschiedlichen Herkunfts-
Idndern unter einem Dach zusammen.

Die Geschichte Deutschlands hat ihr ambivalen-
tes Verhdltnis zu Juden gezeigt. Leider verbreiten

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

sich erneut antisemitische Denkmuster und
Stromungen, auch in der modernen Gesellschaft.
Deswegen ist diese Ausstellung besonders wich-
tig, sie ist sehr aktuell und sehr notwendig.

Die Judische Gemeinde in Marburg und ich, ihre
erste Vorsitzende, bedanken uns ausdricklich
und ganz besonders bei der Religionskundlichen
Sammlung der Philipps-Universitdt und dem
Fachdienst Kultur der Stadt Marburg fur diese
auBergewohnliche Initiative, dafur, dass sie diese
Ausstellung vorbereitet und realisiert haben. Ein
besonders groBer Dank geht an Frau Professorin
Franke und an die Kuratorin Frau Dr. Rodemeier
mit ihrem Team. Fir einige unserer Gemeindemit-
glieder war die Zeit der Ausstellungsvorbereitung

Foto © Heike Luu

sehr ungewodhnlich, sehr besonders und beson-
ders wertschdtzend.

Wir, und hier spreche ich auch im Namen der
Gemeindemitglieder, wir freuen uns ganz beson-
ders, dass mit dieser Publikation nun auch eine
schriftliche Dokumentation der Ausstellungstexte
vorliegt, und dies nicht nur in deutscher, sondern
sogar in russischer Sprache. Herzlichen Dank!

Polina Solovej

1. Vorsitzende der Jidischen Gemeinde
Marburg (seit 2022)

https://dol.org/10.14381/9783839488227-002 - am 13.02.2026, 20:09:51. htps://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [ Kz

21


https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

NI I i~ === = r=Ir

22



https://doi.org/10.14361/9783839468227-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

