Klaus-Gert Lutterbeck

_ Apriorische Politikwissenschaft? —
Uber die Erfahrungsgebundenheit von Politik

1. Einleitung

Lassen sich politische Ordnungen allgemeinverbindlich, wissenschaftlich begriin-
den? Eine alte Frage, die in einer Zeit, in der Expertengruppen wie die »Hartz-Kom-
mission« oder die »Riirup-Kommission« Konjunktur haben, offenbar wieder viru-
lent geworden ist. Es scheint, dass es sich bei dieser Tendenz, Fachleute mit der
Losung von gesellschaftspolitischen Kernfragen zu befassen, nicht um eine blofle
Modeerscheinung handele. Womoglich deutet diese Entwicklung auf einen weiter-
greifenden Wandel der (politischen) intellektuellen Kultur. Dies legt jedenfalls der
Umstand nahe, dass innerhalb der zeitgenossischen deutschen Politikwissenschaft —
einer Disziplin, die frei von nennenswerter Gegenwehr ihrer »Okonomisierung und
Industrialisierung«! entgegensieht — sogenannte expertokratische Konzeptionen ohne
jede ideologiekritische Distanz als vermeintlich apolitische Vergesellschaftungsmo-
delle neben anderen, »politischen« Ordnungsentwiirfen diskutiert werden konnen.?
Dabei werden derartige Modelle, gerade insofern sie umfassende materiale gesell-
schaftliche Ordnungen (jeweils) als allgemein verbindlich voraussetzen und mithin
auf apriorische Begriindungstheorien verweisen, als apolitische referiert. Auch wenn
es ohne Zweifel sinnvoll ist, eine Typologie von Gesellschaftsmodellen auf der Basis
der unterschiedlichen Begriindungsanspriiche der jeweils zugrundeliegenden Theori-
en zu entwerfen, so konnen diese doch — jedenfalls sofern es sich dabei um apriori-
sche handelt — nicht einfach unkritisch vorausgesetzt werden. Denn solche Begriin-
dungsanspriiche implizieren, dass eine Stillstellung der Politik, ihre Auflosung in der
objektivierenden Neutralisierung tiberhaupt méglich sei. Es muss folglich der Ein-
druck entstehen, dass Menschen die Wahl zwischen »politischer« auf der einen oder
apolitischer, »expertokratischer« Vergesellschaftung auf der anderen hitten.?

1 Unter diesem Gesichtspunkt wurde die Plenumsdiskussion tiber »Perspektiven der
Politikwissenschaft« auf dem 23. wissenschaftlichen Kongress der DVPW in Minster
am 28.09.2006 gefiihrt.

2 Der Beitrag bezieht sich auf eine Diskussion wihrend der Dresdner Tagung der Sektion
»Politische Theorien und Ideengeschichte« der DVPW, die unter dem Thema »Erfah-
rung als Argument. Zur Relevanz von Erfahrungen fir die politische Theorie« stand
und im Herbst 2004 stattfand.

3 Der vorliegende Text beschiftigt sich mit rationalistischen Begriindungsversuchen;
selbstverstindlich sind auch andere vor der Erfahrung liegende Horizonte denkbar, auf
die sich entsprechende »Expertokratien« griinden, etwa theologische.

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

22 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

Vor allem in Anbetracht der einschligigen Debatte in der jungen Bundesrepublik
muss diese Naivitit verwundern. Nicht nur stellte etwa Popper »Das Elend des
Historizismus« an den Pranger und lokalisierte die »Feinde« der »offenen Gesell-
schaft« eben dort, wo man — von Platon bis zu Marx — geglaubt hatte, eine objektive
Theorie entwickeln zu konnen, indem er die Geltungsanspriiche derartiger Theori-
en im Licht seines kritischen Rationalismus® zurtickwies.* Auch die damals neue
»Technokratie-These«, nach der die Logik des wissenschaftlich-technischen Fort-
schritts notwendig die Politik determiniere, traf auf heftigen Widerspruch, nament-
lich durch die kritische Theorie. Jiirgen Habermas brandmarkte diese Annahme,
welche an erster Stelle die rechtslastigen Soziologen Helmut Schelsky und Arnold
Gehlen vertraten, als ideologisch und entlarvte zugleich ihre praktische Wirkungs-
weise, wenn er fomulierte: »Die eigentiimliche Leistung dieser Ideologie ist es, das
Selbstverstindnis der Gesellschaft von Bezugssystemen kommunikativen Handelns
und von Begriffen symbolisch vermittelter Interaktion abzuziehen und durch ein
wissenschaftliches Modell zu ersetzen.« Damit aber diente sie in der Sichtweise von
Habermas der Etablierung der Herrschaft eines Systems zweckrationalen Han-
delns, das als solches seinen »politischen Inhalt« nicht preisgebe,’ keinesfalls aber, so
liesse sich ergdnzen, an sich apolitisch ist.

Im folgenden geht es nicht um die Auseinandersetzung mit neueren expertokrati-
schen Konzeptionen. Die Absicht liegt vielmehr darin, vor dem Hintergund der er-
wihnten Diskussion an prinzipielle Griinde daftir zu erinnern, weshalb die wissen-
schaftliche Begriindung materialer Ordnungen® nicht moglich ist und daran
anschliessend einige Voraussetzungen und die Berechtigung eines eigenstindigen
Politikbegriffs herauzuarbeiten. Dies soll auf der Basis von zwei besonders promi-
nenten Versuchen der Verwissenschaftlichung der Politik (i. S. threr apriorischen
Demonstration) in der neuzeitlichen Ideengeschichte — den ginzlich heterogenen
politischen Philosophien des Thomas Hobbes (1588-1679) und Christian Wolffs
(1679-1754) — geschehen. Die Auswahl dieser Theorien bietet sich durch ihr diame-
trales politiktheoretisches Profil an: gezeigt werden soll, dass apriorische Theorien
denkbar unterschiedlichsten Typs aus denselben Griinden abzulehnen sind.

Diese Ablehnung stiitzt sich nicht etwa auf den Alltagsverstand (oder gar nur auf die
Vermutung geltungstheoretisch nicht weiter bestimmter sozialer Diskordanz), sondern
auf eine Kritik am »interessenreduktionistischen«” Subjektbegriff dieser Lehren sowie

4 Karl Raimund Popper, Gesammelte Werke, hg. v. William Warren Bartley, Ttbingen,
Bde. 1-2: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde (engl. 1945), 2003; Bd. 4: Das Elend
des Historizismus (engl. 1957), 2003. Vgl. Kurt Salamun, »Der kritische Rationalismus«
in: Karl Graf Ballestrem, / Henning Ottman (Hg.), Politische Philosophie des 20. Jahr-
hunderts, Minchen, / Wien 1990, insbes. S. 263-280, 264-268; jetzt auch Walter Reese-
Schifer, Politische Theorie in fiinfzehn Modellen, Miinchen/Wien 2006, S. 166-174.

5 Jirgen Habermas, »Technik und Wissenschaft als >Ideologie«« in: ders. (identischer Titel
des Sammelbandes), Frankfurt am Main 1968, S. 48-103, 81, 49.

6 Ebenso wie fiir staatliche gilt dies fiir alle anderen materialen Ordnungen unter Men-
schen, ja auch eine individuelle inhaltlich definierte moralische Ordnung kann nicht
vom logischen Standpunkt aus notwendig sein.

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 23

auf grundsitzliche Argumente wissenschaftstheoretischer Art, wie sie insbesondere
durch Max Weber auf neukantianischer Grundlage vorgebracht worden sind. Sie kann
insofern allgemeine Geltung beanspruchen. Die Bilanz wird zu der weiteren Frage
nach der Relevanz von Erfahrungen fiir die politische Theorie mit Blick auf notwendi-
ge Voraussetzungen einer weitergehenden Konzeptualisierung von Politik fithren.

Hobbes und Wolff haben zwei besonders elaborierte Formen der wissenschaftli-
chen Begriindung der Politik vorgelegt. In politiktheoretischer Hinsicht fillt auf,
dass es sich dabei um die Begriindungen von contriren Staatsmodellen handelt. So
lasst sich, die Terminologie Wolfgang Kerstings in bezug auf Hobbes® aufnehmend,
die Hobbessche politische Philosophie als sicherbeitsfunktional, die Wolffsche dage-
gen als vervollkommnungslogisch bezeichnen. Bei weitaus iberwiegenden Differen-
zen eint Hobbes und Wolff jedoch die methodologische Frontstellung gegen die
traditionelle, wesentlich — wenn auch nicht ausschliesslich — erfahrungsgebundene
aristotelische Philosophie. Ist dies in bezug auf Hobbes ohne weiteres deutlich, so
liegt im Hinblick auf Wolff eine solche Typisierung nicht sofort auf der Hand, hat
man ihn doch als letzten grossen Aristoteliker und grossten deutschen Schulphilo-
sophen bezeichnet.” Doch gilt Wolff vollig zu Recht auch als derjenige, der den mos
geometricus auf die denkbar konsequenteste Weise umgesetzt habe. Jene »resolutiv-
kompositive« Methode also, die Thomas Hobbes von den Naturwissenschaften sei-
ner Zeit adaptiert und auf die Staatsphilosophie tibertragen hat.!® Gemeinsam ist
beiden Philosophien, dass sie die blosse Erfahrung tibersteigen wollen, um zu einer
apriorischen Fundierung der Politik zu gelangen.

2. Hobbes’ physikalistische Griindung der Politikwissenschaft

Der Satz des Orakels von Delphi »nosce te ipsum«!! ist der methodologische Leit-
satz, unter dem die politische Philosophie des Hobbes steht, so wie er sie im Levia-
than entwickelt. Dies ist nun keineswegs so zu verstehen, dass Hobbes seine Lehre

7 Herfried Miinkler, 7homas Hobbes, Frankfurt am Main 1993 (Reihe Campus, Einfiih-
rungen, Bd. 1068), S. 99.

8 Wolfgang Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darmstadt
1994, S. 100.

9 Joachim Ritter, »Politik< und >Ethik< in der in der praktischen Philosophie des Aristo-
teles« (1967) in: ders., Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, 2.
Aufl., Frankfurt am Main 1988, S. 106-132, 107; vgl. Max Wundt, Die dentsche Schul-
philosophie im Zeitalter der Aufklirung, Tibingen 1945 (Heidelberger Abhandlungen
zur Philosophie und ihrer Geschichte, Bd. 32), Nachdruck Hildesheim/Zurich/New
York 1992, S. 124.

10 Brillant dargestellt durch Wolfgang Rod, »Hobbes als Begriinder der geometrischen
Staatsphilosophie« in: ders., Geometrischer Geist und Naturrecht. Methodengeschichtli-
che Untersuchungen zur Staatsphilosophie im 17. und 18. Jabhrbundert, Miinchen 1970,
S. 10-56.

11 Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biirger-
lichen Staates, hg. und eingeleitet von Iring Fetscher, Ubersetzt von Walter Euchner,
Frankfurt am Main, 6. Aufl. 1994, »Einl.«, S. 6.

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

24 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

auf Erfahrung griinden wiirde. Unter Erfahrung (knowledge of fact) versteht Hobbes
»absolutes Wissen«, namlich solches, dass lediglich durch die sinnliche Rezeption
bzw. Reaktualisierung (Erinnerung) konstituiert wird und somit nicht durch Sprache
vermittelt ist.? Wissenschaftliche Erkenntnis (conditional knowledge) dagegen be-
stimmt er als die Kenntnis dartiber, »was aus einer Tatsache fiir die andere folgt und
wie die eine von der anderen abhingt«?. Dieses Wissen ist vermittelt, und zwar durch
sprachliche Definitionen, Namen, denn es besteht in nichts anderem als in der Er-
kenntnis dessen, »was aus den Namen folgt, die dem in Frage stehenden Gegenstand
zugehoren«!*. Zwar sind die Anfinge allen Wissens eingebildete »Ideen und Phantas-
men« aus sinnlicher Perzeption;”® in bezug auf die Moralphilosophie als Basis der
Staatsphilosophie ist dies das »Erkenne dich Selbst«, die Introspektion. Doch wird
damit nicht die blosse Selbsterfahrung zur Basis der Moralphilosophie und der politi-
schen Philosophie gemacht. Gemeint ist eine qualifizierte Introspektion oder Selbst-
beobachtung im Sinne der Reflexion der Griinde, warum der Mensch so denkt, wie er
denkt, zu bestimmten Meinungen kommt oder bestimmte Dinge erhofft, andere
furchtet.'® Aus diesem ergibt sich die zunichst analytische Richtung der Hobbesschen
Methode: Die Bewusstseinsinhalte werden in zureichenden Definitionen fixiert, um
die sie moglicherweise hervorbringenden Ursachen aufzufinden. Dies fithrt zu der
Lehre von den Prinzipien der Sinneswahrnehmungen,” die Hobbes in seiner theore-
tischen Anthropologie in De Homine und im ersten Teil des Leviathan entfaltet.'® So
entsteht zuerst eine einheitliche hypothetische Prinzipienlehre der Psychologie.”
Diese reduziert die Seelenregungen bekanntlich auf innere Bewegungen, die von dus-
seren Bewegungen abhingig sind. Dabei zeigt sich, dass diese kinetische Psychologie
unter den Prinzipien der Kausalitit und Trigheit® steht und somit weiter zurtickweist
auf Hobbes’ universale Prinzipienlehre, die er in De Corpore entwickelt hat.?!

12 Ebd.9,S.63;vgl. 2,S. 14,3, S. 21.

13 Ebd., 9,S. 63.

14 Ebd.,5,S.36.

15 Thomas Hobbes, Vom Kérper, Elemente der Philosophie I, ausgewahlt und tbersetzt
von Max Frischeisen-Kohler (1915), Hamburg 1967, 2., mit Literaturhinweisen und
Registern versehene Aufl. des Nachdrucks von 1949 (Philosophische Bibliothek, Bd.
157, 6,1,S.56; 7, 1, S. 7.

16 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), »Einl.«, S. 6; vgl. Bernd Ludwig, »Womit muss der
Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einleitung des Leviathan« in: Wolf-
gang Kersting (Hg.), Thomas Hobbes. Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und biirgerlichen Staates, Berlin 1996 (Klassiker auslegen, Bd. 5), S. 55-81, 70.

17 Hobbes, Vom Kérper, aaO. (EN 15), 6-7, S. 62.

18 Vgl. Christine Chwaszcza, »Anthropologie und Moralphilosophie im ersten Teil des
Leviathan« in: Kersting (Hg.), Thomas Hobbes, 2aO. (FN 16), S. 83-107.

19 Ludwig, »Womit muss der Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einlei-
tung des Leviathan«, aaO. (FN 16), S. 75.

20 Chwaszcza, »Anthropologie und Moralphilosophie im ersten Teil des Leviathan«, aaO.
(EN 18), S. 84.

21 Hobbes, Vom Korper, aaO. (FN 15), insb. 9, S. 100-105; 15, 6f., S. 124.

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 25

Von den Ergebnissen dieser Analysis aus erfolgt sodann eine Synthese?, die Hob-
bes zu einer praktischen Anthropologie? fihrt. An dieser setzt schliesslich die poli-
tischen Philosophie, nimlich der Lehre von der Erzeugung eines kiinstlichen Men-
schen, des makros anthropos »Staat«, mit ihrem Herzstlick, der Lehre vom
Gesellschaftsvertrag, an. Wihrend die Analyse nur hypothetisches Wissen a posteri-
ori hervorbringt®, werde durch die synthetisierende Konstruktion a priors, die
ginzlich von der Willkiir des Menschen abhingt?, vollkommen sicheres Wissen er-
zeugt. Denn es handelt sich um »maker’s knowledge«: »Derjenige Kausalnexus wird
am sichersten gewusst, den wir selbst konstruktiv ins Werk setzen«.¢ Das erken-
nende Subjekt produziert das zu Erkennende, der Mensch wird zum Konstrukteur
des Objekts seiner Untersuchung. — So kalkuliert der Politikwissenschaftler etwa
die Folgen aus Vertragen, um die »Pflichten der Menschen zu finden«.”

Neben den mathematischen Wissenschaften Geometrie und Arithmetik gibt es
nach Hobbes mit Ethik und Politik nur zwei weitere Wissenschaften, die apriorisch
demonstriert werden konnen.? Auch wenn Hobbes einen »empirischen Seitenein-
stieg«? in seine Staatsphilosophie zuldsst und selbst durch entsprechende Hinweise
mehrfach zu der Vermutung Anlass gibt, dass er seine Lehre auf die Erfahrung griin-
de, so haben derartige Textpassagen doch keine Begriindungsfunktion, sondern le-
diglich illustrativen Status, dhnlich etwa wie die haufig anzutreffenden Verweise auf
den »gemeinen Menschenverstand« oder die »Herablassung zu Volksbegriffen« in
den Schriften Kants’! zur praktischen Philosophie: Bei der Hobbesschen Wissen-
schaft von der Politik mit ihren Figuren »Naturzustand«, »Vertrag« und schliesslich
»Staat« handelt es sich dem methodologischen Selbstverstindnis des Autors nach
um rational generierte Konstrukte, nicht um Abstraktionen aus der Empirie.

22 Ludwig, »Womit muss der Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einlei-
tung des Leviathan«, aaO. (FN 16), S. 75.

23 Vgl. Chwaszcza, »Anthropologie und Moralphilosophie im ersten Teil des Leviathan«,
aa0. (FN 18), S. 89-104.

24 Thomas Hobbes, Vom Menschen/ Vom Biirger, Elemente der Philosophie 11/111, einge-
leitet und hg. v. Giinter Gawlick, Hamburg, 3. Aufl. 1994 (Philosophische Bibliothek,
Bd. 158), Vom Menschen, 10, 5, S. 19.

25 Ebd., 10,4,S. 19.

26 Ulrich Weiss, Das philosophische System von Thomas Hobbes, Stuttgart-Bad Cannstatt
1980, S. 85. Weiss sieht darin die Antizipation der Kantschen Transzendentalphiloso-
phie, deren Prinzip Kant metaphorisch in dem Satz ausdriickt: »Der Welt erkennen will,
muss sie zuvor zimmern, und zwar in ihm selbst.« AA, Bd. XXI, Berlin 1926, S. 42, zit.
n. Weiss (a.a.0., S. 89).

27 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 5, S. 32.

28 Hobbes, Vom Menschen/ Vom Biirger, aaO. (FN 24), S. 20.

29 Ludwig, »Womit muss der Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einlei-
tung des Leviathan«, aaO. (FN 16), S. 60.

30 Miinkler, Thomas Hobbes, aaO. (FN 7), S. 94ff.

31 Vgl. Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten in: ders., Werke in zehn
Binden, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, 5. und 6. Aufl. 1983, Bd. 6, S. 1-102, 31/
BA 21f.;37/BA 31; 86/BA 105f.

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

26 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

Was bedeutet diese Fundierung fiir die politische Handlungstheorie, die Hobbes
im Leviathan entwickelt? Mit anderen Worten: Wo lasst sich nun Politik in dieser
Wissenschaft, die Hobbes als apriorische versteht, entdecken? Wer handelt auf wel-
che Weise politisch? Das lisst sich prima facie leicht sagen: Bevor der Leviathan ge-
boren ist, handeln die Naturzustandbewohner politisch, und zwar nur einmal, nim-
lich indem sie den Gesellschaftsvertrag abschliessen.’? Denn durch diesen Akt, in
dem sich ihre politische Subjektivitit erfillt, entdussern sich die werdenden Biirger
paradoxerweise zugleich eben dieser wieder. Installieren sie doch durch Rechtsver-
zicht einen Souverin, bei dem die Kompetenz, kollektiv bindende Entscheidungen
zu treffen, restlos konzentriert wird,” wobei das Autorisierungskonzept des Levia-
than eine noch umfassendere Selbstentmindigung der Biirger vorsieht als die einfa-
chere Theorie, die Hobbes in De Cive formuliert hatte.?* Post contractum aber ist es
allein der Souverin, ob Einzelperson oder Gremium, der oder das politisch handelt.

Und auf welche Weise wird politisch gehandelt? Normativ eindeutig scheint zu-
nichst nur das Handeln der im Vertragsschluss werdenden und sterbenden Biirger zu
sein: In threm Handeln folgen sie dem zweiten Naturgesetz, welches den Verzicht auf
das »Recht auf alles« unter der Voraussetzung befiehlt, dass »andere ebenfalls dazu
bereit sind«.* Sie entsprechen damit nach Massgabe des anthropologisch ausgewiese-
nen Ziels der Selbsterhaltung der Rationalitit des Naturzustandes, eines synthetisch
erzeugten rationalen Konstruktes.’*® Thr Handeln ist somit unter den auf dem Wege
der wissenschaftlichen Methode erzeugten Voraussetzungen eindeutig als richtiges zu
bestimmen — unabhingig von irgendwelchen Erfahrungen.” Doch gleiches gilt auch
fiir den Souverin, der im Leviathan anspruchsvoll als Kollektivsubjekt konzipiert
wird.®® Sein Titigkeitsbereich wird definiert durch die Funktion, zu deren Erftllung
er eingesetzt worden ist, namlich die Sorge fiir die Sicherheit des Volkes.*® Dabei rea-

32 Georg Geismann, »Politische Philosophie — hinter Kant zurtick? Zur Kritik der >klassi-
schen« Politischen Philosophie« in: Jahrbuch fiir Politik, 2 (1992), S. 319-336, 322.

33 Vgl. Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, aaO. (FN 8), S. 81-
86

34 Vgl. ebd., S. 86-93. Dadurch wird nun sichergestellt, dass sich im Falle dessen, dass zum
Souverin kein Monarch bestellt wird (eine Gruppe, im Extremfall das ganze Volk) die
Naturzustandsproblematik innerhalb des souverdnen Gremiums nicht wiederholt, wor-
auf zuerst Reinhard Brandt, »Rechtsverzicht und Herrschaft in Hobbes” Staatsvertri-
gen« in: Philosophisches Jahrbuch, 87 (1980), S. 41-56, hingewiesen hat.

35 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 14, S. 100.

36 So Hobbes selbst: In bezug auf seine Charakterisierung des Naturzustandes als »ein-
sam, armselig und ekelhaft, tierisch und kurz« (Leviathan, ebd., 13, S. 96) spricht er von
einer »Schlussfolgerung aus den Leidenschaften«. Denjenigen, denen diese nicht plausi-
bel erscheint, und die deshalb wiinschten »dies durch Erfahrung bestitigt zu haben«
ruft er in Erinnerung, dass sie sich vor Antritt einer Reise bewaffnen, ihre Tiiren und
Schrinke vor dem Schlafengehen verschliessen u.a.m. (ebd. f.).

37 »Und die Vernunft legt die geeigneten Grundsitze des Friedens nahe, auf Grund derer
die Menschen zur Ubereinstimmung gebracht werden kénnen. Diese Gebote sind das,
was sonst auch Gesetze der Natur genannt wird« (ebd., 13, S. 98).

38 Vgl. Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags , aaO. (FN 8), S. 88.

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 27

lisiert sich seine Regierungstatigkeit wesentlich in der Form der Gesetzgebung, wo-
bei jedoch das biirgerliche Gesetz als Befehl des Souverins verstanden wird.*
Ausdruck dieser Disposition der Theorie ist allerdings der beriihmte Ausspruch
des Hobbes im 26. Kapitel des Leviathan, wonach nicht die Wahrheit, sondern die
Autoritit das Gesetz mache.*! Man hat das vielfach zum Anlass genommen, Hobbes
als Voluntaristen, Machttheoretiker und Rechtspositivisten aufzufassen? Gegen
dies Verstindnis spricht jedoch, dass die biirgerlichen Gesetze einerseits formal auf
die freie Zustimmung aller Rechtsunterworfenen im Vertragsschluss hinweisen und
andererseits diese Zustimmung unter der Bedingung erfolgt, die das zweite natiirli-
che Gesetz formuliert,” dass nimlich die freiheitseinschrinkende wechselseitige
Unterwerfung unter den Willen des Souverdns der Ermoglichung von (birgerli-
cher) Freiheit diene. Daher lisst sich mit Reinhard Brandt* die vernunftrechtliche
Fundierung staatlicher Herrschaft auf die Formel bringen: »auctoritas, non veritas,
facit leges, sed veritas auctoritatem.« In diesem Zusammenhang zeigt sich, dass die
»letzte Legitimationsgrundlage der Rechts- und Staatsordnung [...] eine nicht nur
formale, sondern auch materiale Gerechtigkeit« bildet, und sich mit ihr »Hobbes als
deutlich antipositivistisch« erweist. — Insofern der rational begriindete »Funkti-
onswert« der Selbsterhaltungs- und Freiheitssicherung gegentber religios-meta-
physischen Wahrheitsgehalten »verselbstindigt«* wird, kann der souverine Ge-
setzgeber (bzw. die von ihm eingesetzten Richter) bei Hobbes gerade nicht als
Dezisionist angesehen werden, wie ithn etwa Schmitt begriffen hat. Seine Befehle
sind an ein materiales Gerechtigkeitsprinzip gebunden. Dementsprechend erschei-
nen die biirgerlichen Gesetze auch nicht als Resultate einer unbestimmt motivierten
Willkiir, sondern als allein giiltige Interpretationen des natiirlichen Gesetzes.¥” Kon-

39 Vgl. Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 30, S. 255-270.

40 Ebd., 26, S. 203.

41 Thomas Hobbes, Leviathan sive de materia, forma, et potestate civitatis ecclesiasticae et
civilis (1668) in: Opera philosophica quae latine scripsit omnia, studio et labore William
Molesworth, Bd. 3, London 1841, XXVT, S. 202.

42 Vgl. etwa Carl Schmitt, Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und
Fehlschlag eines politischen Symbols, 3. Nachdruck der Originalausgabe Hamburg-
Wandsbek 1938, Stuttgart 2003; Wolfgang Rod, Der Weg der Philosophie, Bd. 2: 17. bis
20. Jahrbundert, Miinchen 1996, S. 40.

43 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 14, S. 100.

44 Reinhard Brandt, »Der Autor des Leviathan und das Recht gegen den Staat« in: Udo
Bermbach, / Klaus M. Kodalle (Hg.), Furcht und Freiheit. Leviathan-Diskussion 300
Jahre nach Thomas Hobbes, Opladen 1982, S. 154-165, 162.

45 Otfried Hoffe, »Sed authoritas, non veritas, facit legem<«. Zum Kapitel 26 des Levia-
than« in: Kersting, Thomas Hobbes. Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und biirgerlichen Staates, aaO. (FN 16), S. 235-257, 256.

46 Schmitt, Der Leviathan in der Staatslebre des Thomas Hobbes. Sinn und Feblschlag
eines politischen Symbols, aaO. (FN 42), S. 69.

47 Hobbes Leviathan sive de materia, forma, et potestate civitatis ecclesiasticae et civilis,

2aO. (FN 41).

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

28 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

sequenterweise sind die Biirger nur insoweit zu Gehorsam verpflichtet, wie der
Souverin seine Funktion erfiillt.*

Damit sollen nicht etwa die Inkonsistenzen und Probleme, die Hobbes’ Lehre in
diesem Zusammenhang aufweist — insbesondere im Hinblick auf die Problematik
der notwendigen Vermittlung von Imperativ- und Regeltheorie des biirgerlichen
Gesetzes —, abgestritten werden.* Eindeutig ist jedoch, was fiir den Zweck der vor-
liegenden Untersuchung entscheidende Bedeutung hat: Dass Hobbes der Ansicht
ist, kollektiv bindende, materiale Regeln, ausgehend von einer ahistorisch aufgewie-
senen, wissenschaftlichen Funktionsbestimmung begrinden zu konnen. Damit ist
nicht allein gesagt, dass die Befehle des Souverins vom Resultat her (also empirisch)
als selbsterhaltungs- und freiheitsermoglichende ausweisbar sein missen. Unter den
Voraussetzungen der Hobbesschen Methode konnen sie nur als Ergebnis von ratio-
nalen Kalkulationen verstanden werden, die schon vor der Implementierung hin-
sichtlich ihrer Richtigkeit objektiv durch die instrumentelle Vernunft zu bestimmen
sind. Politik an sich, nicht nur ihre Begriindung, wird zum social engineering.>

48 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 21, S. 171.

49 Aus unterschiedlicher Perspektive diskutiert bei Hoffe, »Sed authoritas, non veritas,
facit legem«. Zum Kapitel 26 des Leviathan«, aaO. (FN 45) und Dieter Hiining, Freibeit
und Herrschaft in der Rechtsphilosophie des Thomas Hobbes, Berlin 1998, S. 2371f..

50 Hannah Arendt spricht in diesem Zusammenhang (in ideologiekritischer Absicht)
davon, dass dem »politisch entrechteten Individuum« bei Hobbes sich »alle 6ffentlichen
Angelegenheiten nur noch in der Maske der Notwendigkeit zeigen« (Elemente und
Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, Totalitarismus, Miinchen,
9. Aufl. 2003, S. 321). — Herfried Miinkler ist dagegen der Ansicht, dass Hobbes Verfah-
ren darauf ziele, Optionalitit im Sinne Vollraths (dazu im Folgenden) beim Souverin zu
konzentrieren und diesen somit zum »Monopolisten des Politischen zu machen«
(Miinkler, Thomas Hobbes, aaO. [FN 7], S. 172, Note 102). Dieser Annahme scheinen
mir jedoch auch Miinklers eigene Beobachtungen (zu denen er die erwihnte Anmer-
kung gibt) zu widersprechen (vgl. ebd., 991f.): Hobbes (Leviathan, aaO. [FN 11], 30, S.
256) hat die Praxis der souverinen Gewalt nicht als optionalistische konzipiert. Er ver-
gleicht die Politik im Kapitel tiber die » Aufgabe der souveranen Vertretung« des Levia-
than mit der »Kunst, gut zu bauen«, die ebenfalls aus Vernunftprinzipien entwickelt
worden sei. Genauso konnten Vernunftprinzipien ausfindig gemacht werden, deren
Anwendung dazu fihre, die Verfassung von Staaten dauerhafter zu machen. Auf diese
Bemerkung folgt ein umfangreicher Katalog von Staatsaufgaben — von der Schulpolitik
bis hin zur Armenfirsorge und dartber hinaus (ebd. 264). Politik ist nach Hobbes
daher auch eine schwierigere Wissenschaft als die Geometrie (ebd. 268). — Die Monopo-
lisierung von Politik durch den Souverin fiihrt zu ihrer Neutralisierung, wenn der Sou-
verin sich nicht zu seinem Schaden in der politischen Praxis von den Erkenntnissen der
Hobbesschen Wissenschaft dispensiert. Fiir den an Hobbes geschulten Souverin gibt es
keine Optionen. — Ahnlich wie bei Christian Wolff greift die Differenz von politischer
Theorie und politischer Praxis bei Hobbes nicht.

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 29

3. Verwissenschaftlichung der aristotelischen Politik

Gegen die Selbstauskunft des Hobbes, die Moralphilosophie im Sinne der Politik
neu, eben wissenschaftlich, ausgewiesen zu haben® konnte man einwenden, dass
Hobbes lediglich eine begrenzte Friedenswissenschaft entwickelt habe, welche allein
auf die Erfillung der Bedingungen der Moglichkeit menschlicher Vergemeinschaf-
tung ziele. Eine solche sei zwar als ontologische objektivierbar,*? Politik aber, so
konnte der Einwand eigentlich lauten, erschopfe sich darin nicht. Sie zerfalle viel-
mehr in zwei Teile: erstens in einen wissenschaftlich begriindbaren Teil, der von den
basalen Voraussetzungen kollektiver Existenz ausgeht — darin etwa auch einer not-
wendigen, funktionalistischen Minimalarchitektur verwandt, die von ebenso sicher
objektiv zu erkennenden Primirbediirfnissen der Menschen ausgehen zu konnen
meint.”® Ein zweiter Politikbestandteil dagegen beziehe sich auf Politik im Sinne von
freier Gestaltung menschlichen Zusammenlebens. Diese »Sekundirpolitik« beginne
— so folgte daraus — jenseits des Reiches der Notwendigkeit, im Bereich des »guten
Lebens« im Gegensatz zum »blossen Leben« (Aristoteles). — Trife dieser Einwand
zu, so miisste man Hobbes wohl dafiir tadeln, dass er die Politik verkiirzt habe, doch
eine generelle Kritik an wissenschaftlicher Politik als apriorischer bertihrte thn nicht.

Bevor auf die Frage nach der Moglichkeit einer apriorischen Politikwissenschaft
eingegangen werden kann, soll zunichst angedeutet>™ werden, dass die klassische
»geometrische« Sozialphilosophie sich keineswegs auf eine Demonstration einer
Friedenswissenschaft beschrinkt. Mit dem euddmonistischen Vernunftrecht der
Vollkommenbheit, wie es sich paradigmatisch in dem monumentalen Werk Christian
Wolffs* in der ersten Hilfte des achtzehnten Jahrhunderts ausprigte, liegt vielmehr
eine Theorie vor, die auch den Bereich einer tiber die Sicherstellung der Bedingun-
gen des blossen Lebens hinausgehenden Sekundarpolitik unerschiitterlich zu bewei-
sen sucht. — Unabhingig davon, wie man tber die Moglichkeit einer apriorischen

51 Hobbes, Vom Biirger, 2aO. (FN 24), »Widmungx, S. 61.

52 In dieser Perspektive lisst Bernard Willms (»Politik als Erste Philosophie — oder: Was
heisst radikales politisches Philosophieren?« In: Volker Gerhardt (Hg.), Der Begriff der
Politik. Bedingungen und Griinde politischen Handelns, Stuttgart 1990, S. 252-267) im
Ausgang von Hobbes und mit Blick auf die apokalyptischen Risiken der Moderne die
»Politik« in den Rang einer »Erste[n] Philosophie« aufriicken; das »Politische«
erschopft sich dementsprechend fiir ihn in der »Notwendigkeit zur Griindung, Erhal-
tung oder Wiederherstellung einer normalen Situation« (S. 253).

53 Vgl. zur Diskussion Alexander Grau, Erkenntnislehre vom Dasein. Der logische Aufban
der Welt: Ubereinstimmungen zwischen Banhaus und Wiener Kreis, in: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, Nr. 27/2.2.2005, S. N3. — Der zweite Untertitel von Graus Beitrag
verhilt sich erstaunlicherweise antithetisch zum Textinhalt.

54 Ausfihrlich Klaus-Gert Lutterbeck, Staar und Gesellschaft bei Christian Thomasius
und Christian Wolff. Eine historische Untersuchung in systematischer Absicht, Stuttgart-
Bad Cannstatt 2002 (Forschungen und Materialien zur deutschen Aufklirung; Abt. 11,
Bd. 16), S. 144-209. )

55 Christian Wolff, Gesammelte Werke [»GW<], hg. v. Jean Ecole et al., Hildesheim/
Ziirich/New York 1962ff..

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

30 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

politischen Theorie im Sinne einer Friedenswissenschaft denken mag: Bei Wolff ist
ein umfassenden Entwurf einer apriorisch demonstrierten Politik, inklusive einer
Sekundarpolitik, zu kritisieren.

Man hat vollig zu Recht davon gesprochen, dass die Wolffsche Lehre den Versuch
der »Verwissenschaftlichung« des aristotelischen Erbes darstelle.’® Zunichst zeigt
sich das an der Methode, die, als universal-geometrische vorausgesetzt, ihre Gegen-
stinde nicht erzeugt, nicht problemorientierte funktionale Konstruktionen durch-
fithrt, sondern das Werkzeug ist, mit dem ein kosmologischer Zusammenhang er-
schlossen wird.”” Dieser Zusammenhang, die Welt insgesamt, ist nach Wolff
teleologisch angelegt, die Aufgabe der Philosophie ist es, nach den Prinzipien des
ausgeschlossenen Widerspruchs und des zureichenden Grundes, das zu erschlies-
sen, was moglich ist.*® Das, was moglich ist, aber ist real, wenn auch noch nicht in
toto existent. Denn das, was moglich ist, ist nicht alles Mogliche, also etwas letztlich
Unbestimmtes, Kontingentes, sondern als Telos einer Entitit essentieller (notwen-
diger) bzw. akzidenteller Modus seiner Essenz.* Ausdruck findet diese teleologi-
sche Primisse in dem ontologischen Prinzip der Vollkommenheit, das Wolff als ma-
terialen Grundsatz seiner Philosophie zugrundelegt.®® Die Aufgabe der Philosophie
nach Wolff liegt nun darin, zunichst die Wirklichkeit der Welt zu bestimmen und
daraus das potentielle So-Sein ihrer Elemente und ihres Gesamtzusammenhanges
selbst zu erschliessen. Sie zeigt, nachdem sie geklart hat, was die Dinge sind, worin
das Telos der Dinge liegt, und dies mittels des geometrischen Verfahrens. Eigentli-
cher Gegenstandsbereich der praktischen Philosophie ist die ihren bewirkenden Ur-
sachen (ndmlich der menschlichen Aktivitit) nach kontingente moralische Vollkom-
menheit (perfectio accidentalis) im Gegensatz zur notwendigen physischen
(perfectio essentialis). Die Philosophie gibt damit die Orientierung fiir alle Bereiche
menschlicher Titigkeit insofern vor, als sie zeigt, worin das, was real moglich ist,
liegt, und wie es durch die menschliche Aktivitit zu Existenz zu bringen ist (soweit
menschliche Aktivitit daftir die Voraussetzung ist). Damit wird die Vernunftfor-
migkeit der realen Welt vorausgesetzt: Was real moglich ist, das ist verniinftig, und
was verniinftig ist, das ist real-moglich. Obwohl das, was real moglich ist, durch
geometrische Konstruktion erschlossen werden muss, die historische (empirische)
Erkenntnis durch die philosophische zu tibersteigen ist, handelt es sich bei dem so

56 Wundt, Die deutsche Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklirung, aaO. (FN 9), S.
151f.

57 Im Gegensatz zur nominalistischen Philosophie des Hobbes beansprucht die Wolffsche
Lehre, Realphilosophie zu sein.

58 Christian Wolff, Discursus praeliminaris in genere. Einleitende Abbhandlungen iiber Phi-
losophie im Allgemeinen (1728), Historisch-kritische Ausgabe. Ubersetzt, eingeleitet
und hg. von Gunter Gawlick und Lothar Kreimendahl, Stuttgart-Bad Cannstatt 1996
(Forschungen und Materialien zur deutschen Aufklirung; Abt. I, Bd. 1), § 29.

59 Vgl. dazu und zum Folgenden Clara Joesten, Uber Christian Wolffs Grundlegung der
praktischen Philosophie, Diss. Koln, Hamburg 1931.

60 Christian Wolff, Philosophia prima sive ontologia [...], 2. Nachdruck der 2. Aufl. Leip-
zig 1736, 1977 (GW 11, 3), § 503.

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 31

Erschlossenen aber um einen ontologischen Zusammenhang, um Natur, die als
bloss mogliche eine ebensolche ontologische Dignitit aufweist, wie die bereits
wirklich existierende. Deshalb kann die Ontologie in der Naturrechtslehre zur De-
ontologie werden. Die Folge ist, was die Eigenart der Verpflichtung anbetrifft, die,
dass Wolffs Verpflichtung zur Vervollkommnung keine bloss problematische ist,
sondern eine Selbstbindung an das allgemeine teleologische Entwicklungsgesetz, in
der Terminologie Kants ein »assertorischer Imperativ«.S!

Auch hierin zeigt sich eine signifikante Ubereinstimmung mit der heterogenen
Philosophie des Hobbes, deren exeundum e statu naturali alles andere als Klug-
heitsregeln zum Inhalt hat, wie oft zu lesen ist, sondern als Imperativ theoretischer
Zweckrationalitdt eine rationale Handlungsanweisung zur Beforderung einer Ab-
sicht liefert, »die man sicher und a priori bei jedem Menschen voraussetzen kann«.%2
Einen ebensolchen Status besitzt das oberste Prinzip des Naturrechts bei Wolff,
auch wenn dessen Naturbegriff kein privativer ist, sondern, ganz im Einklang mit
der klassischen Tradition, dem Menschen einen eindeutigen Vervollkommnungs-
horizont vorgibt, der lediglich (als moralischer) erkannt werden muss: Aus der Na-
tur ergibt sich das Ziel, das Sein konstitutiert notwendig ein Sollen. Thren Ausdruck
findet diese Bindung von Sein und Sollen, die in der Hobbesschen kiinstlichen Wis-
senschaft fehlt, in der Finaldetermination der Entititen, die darin besteht, dass sie
auf das Ziel ihrer Vollkommenbheit festgelegt sind.®>

Auch die Praxis, und insbesondere die Politik, steht unter diesem Prinzip. Die
oberste praktische Regel, wie Wolff sie in der Deutschen Ethik formuliert,** schreibt
dem Menschen dementsprechend vor, nach der Vollkommenheit zu streben, was un-
ter den Wolffschen Primissen nichts anderes heisst, als sich zu aktualisieren, sich zu
verwirklichen. Dieser Verpflichtung korrespondiert ein urspriingliches Freiheitsrecht,
das in niher bestimmte einzelne Menschenrechte (iura connata) als Derivate aufge-
spaltet wird. In einer in Wolffs lateinischem Naturrecht®> weitliufig ausgearbeiteten
rechtslogischen Deduktion demonstriert dieser nun die Entstehung von Gesellschaf-

61 »Der hypothetische Imperativ, der die praktische Notwendigkeit der Handlung, als
Mittel zur Gluckseligkeit, vorstellt, ist assertorisch« (Kant, Grundlegung zur Metaphy-
stk der Sitten, aaO. [N.31], S. 45/BA 43). Vgl. zur Differenz zum kategorischen Impera-
tiv Kants ebd., 43-46/BA 40-44, sowie Klaus Reich, »Rousseau und Kant« (1936) in:
Neue Hefte fiir Philosophie, 29 (1989), S. 80-96, insb. 86f. — Fiir den Hinweis auf den
Aufsatz Reichs danke ich Dieter Hiining, Marburg.

62 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, aaO. (FN 31), S. 45/BA 43. - Dass Kant
derartige Imperative als Klugheitsregeln auffasst (ebd.), ist eine andere Angelegenheit,
die an dieser Stelle nicht zur Debatte steht.

63 Christian Wolff, Philosophia practica universalis [...], pars prior [...], Frankfurt am Main/
Leipzig 1738, 1971 (GW 11, 10), § 48; ders., Philosophia prima sive ontologia, aaO. (FN
60), § 529.

64 Christian Wolff, Verniinfftige Gedancken von der Menschen Thun und Lassen, zu
Beforderung ibrer Gliickseeligkeit, Frankfurt am Main/Leipzig, 4. Aufl. 1733, 1976
(GW L, 4), § 12.

65 Christian Wolff, Jus naturae methodo scientifica pertractatum, 1-8, Frankfurt am Main/
Halle 1740-1748, 1968 (GW 11, 17-24).

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

32 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

ten, welche die Menschen eingehen, um sich gegenseitig bei ihrer Vervollkommnung
zu unterstitzen. Damit verpflichten sich die Menschen gegentiber der Gesellschaft,
was eine Einschrinkung ihres urspringlichen Freiheitsrechts bedeutet. Anhand einer
logische Progression, die Wolff durch die aristotelische Gesellschaftslehre darstellt,
wird demonstriert, dass die Menschen durch immer weitergehenden Rechtsverziche,
der zu einer immer weitergehenden sozialen Integration fihrt, ihre Pflicht zur Perfek-
tion immer effizienter entsprechen konnen. Der Staat (civitas) schliesslich erscheint
als die — perfektibilititstheoretisch — entscheidende Makroinstitution, nimlich als sol-
che, welche die Pflichterfiillung im Sinne der »Wohlfahrt«¢” am besten zu beférdern in
der Lage ist. Es wird mit der politischen Vergesellschaftung ein qualitativer Sprung im
Hinblick auf die institutionell sichergestellte Wohlfahrt erreicht, deren Kehrseite der
vollstandige Verzicht der urspriinglichen Freiheitsrechte und ihre vollstandige Akku-
mulation durch die staatliche Gesellschaft ist.® Ausdruck dieser Disposition der
Wolffschen Theorie ist es, dass die zur societas civilis verbundene Gesamtheit ein ab-
solutes Herrschaftsrecht (die Souveranitit) gegeniiber den einzelnen besitzt.® Der
Staat wird dadurch zum »Agenten der Vervollkommnung« der einzelnen. Die Politik
ist somit nicht nur auf den Staatszweck »Sicherheit« festgelegt, sondern auf die Reali-
sierung eines eindeutig determinierten Aktualisierungsplanes festgelegt, und dadurch
selbst eindeutig als umfassende, maximalstaatliche bestimmbar.”

4. Voraussetzungen eines eigenstindigen Politikbegriffs

Zwar stellt die Wolffsche Philosophie, indem sie eine realistische Begriffslogik ent-
wickelt, eine wissenschaftstheoretische Antithese zum Hobbesschen Nominalismus
dar. Auch kommt Wolff politiktheoretisch zu einem vollig anderen Ergebnis als
Hobbes. Doch zeigt sich im Hinblick auf die im vorliegenden Text behandelte The-
matik dasselbe Resultat: Politik wird als objektiv bestimmbar verstanden. Demgegen-
Uber ist im Anschluss an Max Weber daran zu erinnern, dass Politik sich als eigen-
stindiger Sektor menschlichen Handelns gerade nicht als »wissenschaftlicher« im
Sinne einer material-eindeutigen Begriindung denken lasst,! ob es sich dabei nun um

66 Christian Wolff, Verniinfftige Gedancken von dem gesellschafftlichen Leben der Men-
schen und insonderheit dem gemeinen Wesen zur Beforderung der Gliickseeligkeit des
menschlichen Geschlechts, Frankfurt am Main/Leipzig, 4. Aufl. 1736,1975 (GW 1, 5), § 2.

67 Ebd., §§3, 11.

68 Vgl. Lutterbeck, Staat und Gesellschaft bei Christian Thomasius und Christian Wolff.
Eine historische Untersuchung in systematischer Absicht, aaO. (FN 54), S. 196-199.

69 Wolff, Jus naturae methodo scientifica pertractatum, aaO. (FN 65), 8 (GW 11, 24), § 57.

70 Vgl. ebd., § 28.

71 Vgl. zur philosophischen Problematik der Herrschaftsbegriindung durch materiale
praktische Prinzipien die Kontroverse zwischen Joachim Detjen und Georg Geismann
(siche Geismann, »Politische Philosophie — hinter Kant zurtick? Zur Kritik der >klassi-
schen« Politischen Philosophie« [FN 32]; ders., »Naturrecht nach Kant« in: Jahrbuch
fiir Politik 5,1995, S. 141-177).

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 33

eine »existentielle« Friedenswissenschaft (Kersting) handelt oder um eine umfassende
»ideelle«”? wohlfahrtsstaatliche Theorie. Wie eingangs bereits angekiindigt, wird sich
daraus weiter ergeben, dass politisches Handeln wesentlich erfahrungskonstituiert ist.
Fur diese Annahme spricht bereits die folgende Beobachtung: Wenn auch die
Hobbesschen Naturgesetze nur in foro interno verpflichten und die Theorie des
Englanders keine Sicherheiten dafiir bietet, dass der Souverin verniinftig handelt
(und insofern die Moglichkeit einer falschen Politik im Sinne von Befehlen des Herr-
schers, die den Naturgesetzen widersprechen, nicht ausgeschlossen werden kann), so
ist die handlungstheoretische Perspektive, die Hobbes bietet, doch eine eindimensio-
nale. Denn politisches Handeln gerit als bestimmtes Handeln nur als naturgesetz-
konformes in den Blick, nicht anders als in der aristotelisierenden Theorie Christian
Wolffs, die das positive Bild des »homo moralis integer« auf der Negativfolie des
ausser in seiner Pflichtwidrigkeit nicht weiter bestimmten Handelns entwickelt.”
Ungeachtet dessen, dass Methode und Ergebnis in der funktionalistischen Theorie
des Hobbes, die den Sicherheitsstaat, und in der normativ-ontologischen Christian
Wolffs, die den Wohlfahrtsstaat begriindet, in denkbar extremster Weise differieren:
Stets ldsst sich politisches Handeln als bestimmtes nur im Idealtyp einer zweckratio-
nalen Praxis greifen, deren Ziel einerseits im dusseren Frieden, andererseits in der
Perfektion gegeben ist. Damit aber lasst es sich nicht als eigene Handlungsform iden-
tifizieren. Im Falle Hobbes” wie Wolffs erscheint es als unter einem hypothetisch-as-
sertorischen Imperativ stehendes, ungeachtet dessen, dass die Imperative inhaltlich
vollkommen auseinanderfallen. Die Staatsphilosophien zeichnen sich dadurch gera-
de nicht als genuin politische, sondern als rechts- bzw. moralphilosophische aus.
Worin aber besteht demgegentiber das Eigene politischen Handelns? Lisst es sich
als Form der Praxis im Unterschied zu den Bestimmungen in den angedeuteten apri-
orischen Handlungstheorien erweisen? Und wenn ja, gibt es Griinde dafiir, dass dies
notwendig ist? Nach der hier vertretenen Auffassung sind diese Fragen zu bejahen,
und zwar zunichst, insofern Politik als eine letztlich subjektive Praxis aufzufassen
ist. Damit soll keineswegs angedeutet werden, dass die in Frage stehenden politi-
schen Philosophien formal subjektlos seien, auch wenn sogar dies in bezug auf Hob-
bes angenommen wird.”* Behauptet wird allerdings, dass weder bei Hobbes noch bei
Wolff noch auch in jeder wissenschaftlichen im Sinne einer jeden rein rationalisti-
schen Akteurstheorie eine zureichende Subjektheorie entfaltet wird. Denn das Sub-
jekt bleibt in solchen Theorien stets — wie oben angedeutet — nur eine Projektionsfla-
che, passiver Triger der Nomothetik einer universalen Vernunft: Die »neuzeitliche
Vernunft [...] wird nicht empirisch verstanden, d.h. heisst als Vernunft dieses oder
jenes Menschen, sondern [...] zur tiberpersonlichen normativen Instanz hochstili-

72 Gegensatzpaar nach Hans Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, 2., unverin-
derter Nachdruck der 4. Aufl. [von 1951], Géttingen 1990, S.11.

73 Wolff, Jus naturae methodo scientifica pertractatum, aaO. (FN 65), 1 (GW 11, 17), § 75.

74 So von Wolfgang Kersting, »Erkenntnis und Methode in Thomas Hobbes’ Philoso-
phie« in: Studia Leibnitiana, XX (1988), S. 126-139, 135; anders aber Ludwig, »Womit
muss der Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einleitung des Levia-
thang, aaO. (FN 16), S. 75.

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

34 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

siert, die alle empirisch gegebenen und bekannten Formen von Vernunft transzen-
diert — wobei ihr Sitz und Trager unbestimmt bleiben miissen«.”> Wenn das Konzept
des politisches Handelns ausagekriftig sein soll, so setzt es offenbar Subjekte voraus,
deren Handlungsbestimmungen sich nicht restlos logifizieren lassen: Subjekte, de-
ren Praxis weder den logischen Postulaten einer Friedenswissenschaft noch einem
pradeterminierten Aktualisierungsplan folgt, sondern individuell zurechenbar ist.
Das gilt ebenso fiir alle anderen denkbaren derartigen Positionen, die einen be-
stimmten praktischen Rationalititstyp monistisch universalisieren, so etwa auch fiir
den in den rational-choice-Theorien beliebten homo-oeconomicus.”® Liflt sich aber
tberhaupt ein solches Politikkonzept als berechtigtes ausweisen oder ist es im Lich-
te rationalistischer Handlunsgtheorie als redundante Spekulation zurtickzuweisen?

Aus der vorgetragenen Kritik am Subjektbegriff der Naturrechtslehren ergibt
sich, dass ein eigenstindiges Politikkonzept auf einen gualifizierten Entscheidungs-
begriff rekurriert, der das Moment der Freiheit bzw. Spontaneitit des Akteurs vor-
aussetzt (Entscheiden im Gegensatz zum Urteilen). Gerade insofern aber setzt sich
ein solches Politikkonzept einschligigen Verdachtigungen aus. Vorsicht ist geboten,
denn zumindest in Deutschland betritt man nun ein nach wie vor vermintes Feld.””
Einschlagige Sentenzen Carl Schmitts in heroischer Diktion (»Die Entscheidung ist,
normativ betrachtet, aus einem Nichts geboren«’) haben kaum an provozierender
Kraft verloren. Um Missverstindnisse zu verhindern: Keinesfalls ist eine indirekte
Rehabilitierung einer dezisionistischen politischen Romantik beabsichtigt — ebenso-
wenig allerdings auch eine Aktualisierung neoaristotelischer Positionen. Beabsich-
tigt ist allein, nicht nur auf einige begriffsnotwendige Voraussetzungen eines eigen-
standigen Politikkonzeptes hinzuweisen, sondern es auch — und zwar gerade nach
der Massgabe strenger Wissenschaftlichkeit als notwendig auszuweisen.

Bereits Max Weber hat deutlich gemacht, dass der »politische Charakter eines
Problems« es gerade nicht erlaube, es »auf Grund bloss technischer Erwagungen
aus feststehenden Zwecken heraus zu erledigen«, sondern dass »um die regulativen
Wertmassstibe selbst gestritten werden kann und muss, weil das Problem selbst in
die allgemeinen Kulturfragen hineinragt«.”® Dies impliziert die Relativitit materialer

75 Panajotis Kondylis, Die Aufklirung im Rahmen des nenzeitlichen Rationalismus, Miin-
chen 1986, S. 58.

76 Differenzierende und relativierende Diskussionen des Konzepts finden sich etwa bei
Jon Elster, Nuts and Bolts for the Social Sciences, Cambridge 1989, S. 22-29; John Dear-
love, »Putting Humpty Together Again: Homo Sociologicus, Homo Oeconomicus
And The Political Science Of The British State« in: European Jowrnal of Political
Research, 27 (1995), S. 477-506.

77 Vgl. schon Hermann Liibbe, »Zur Theorie der Entscheidung« in: Collegium Philosophi-
cum. Studien Joachim Ritter zum 60. Geburtstag, hg. v. Ernst-Wolfgang Bockenforde et
al., Basel/Stuttgart 1965, S. 118-140.

78 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lebre von der Souverdnitit, 4.
Nachdruck der 2. Aufl. Miinchen/Leipzig 1934, Berlin 1985, S. 42.

79 Max Weber, »Die >Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkennt-
nis« (1904) in: ders., Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslebre, hg. v. Johannes Win-
ckelmann, Tiibingen, 7. Aufl. 1988, S. 146-214, 153.

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 35

Wertmassstabe. Eine letzte, formal-transzendentale normative Orientierung aprio-
rischer Art, wie sie durch die kantische Philosophie®® begriindet worden ist, wird je-
doch nicht ausgeschlossen. Denn das Charakteristikum einer derartigen Nomothe-
tik als einer formalen liegt gerade darin, dass sich aus ihr keine positive inhaltliche
Bestimmung des Handlungsvermogens ableiten lasst: Weder die Kantische Tugend-
lehre noch die Rechtslehre des Konigsbergers geben vor, worin die Akteure ihre
»Glickseligkeit« suchen, sie begrenzen ihre Wahl lediglich. Ein materiales politi-
sches Programm lésst sich im Sinne der Kantischen Philosophie allein im Hinblick
auf seine juridische Zuldssigkeit beurteilen®!, was nicht ausschliesst, dass auch eine
wissenschaftliche, jedoch erfahrungsgestiitzte Beurteilung seiner Zweckmassigkeit
moglich ist.$ Die inhaltliche Zielsetzung selbst aber ist keiner (positiven) wissen-
schaftlichen Begriindung und Beurteilung fihig, sondern lediglich einer Erkla-
rung.® Das gilt nicht nur fiir Wertsetzungen der traditionellen Rechts- oder Moral-
philosophie, sondern ebenso fiir alle anderen denkbaren normativen Theorien, etwa
auch okonomistische, woran in Zeiten des neoliberalen Konservatismus wie der
Gegenwart offenbar dringend erinnert werden muss.

Damit wird auf die Akteursperspektive verwiesen. In dieser Sichtweise bedeutet
der aufgewiesene Zusammenhang, dass sich kein logisch (apriorisch) zwingender
Grund dafir aufweisen 1aflt, wieso ein bestimmter Handlungsinhalt ausgeftihrt
werden soll, und dementsprechend apodiktische materiale normative Theorien
gleich welcher Couleur als Ideologien zu betrachten sind. Es 1afit sich also zeigen,
dass ein eigenstindiger Politikbegriff nicht nur denkbar, sondern seine Berechtigung
hat. — Ein Begriff, der voraussetzt, dass sich Politik gerade dadurch auszeichnet,
dass sie nicht determiniert ist und wesentlich darin besteht, dass man iiber das vom
logischen Standpunkt Nicht-Notwendige kollektiv verbindlich entscheidet.

Ernst Vollrath hat in dieser Perspektive das »Politische« vom Moment des »Ge-
genhandelns« (der kontroversen Interaktion) her bestimmt und das »Feld des Poli-
tischen« als »Zone des Entscheidungshandelns und der Optionalitit«.®* Deutlicher
tritt daran zugleich hervor, dass ein eigenstandiger Politikbegriff voraussetzt, dafl
die Welt in kontingenter Weise durch menschliches Handeln gestaltet werden kann,

80 Vgl. Christian Ritter, »>Immanuel Kant« in: Michael Stolleis (Hg.), Staatsdenker in der
frithen Nenzeit, erweiterte Aufl., Mtinchen 1995, S. 332-353.

81 Nach Kants politischer Theorie, die die Politik als »ausiibende Rechtslehre« definiert
wird diese allerdings zugleich auf die Zielbestimmung des ,ewigen Friedens’ festgelegt,
was nicht unterschlagen werden soll. Vgl. Volker Gerhardt, Austibende Rechtslehre.
Kants Begriff der Politik in: Gerhard Schonrich, / Yasushi Kato (Hg.), Kant in der Dis-
kussion der Moderne, Frankfurt am Main 1996, S. 464-488.

82 Vgl. Weber, »Die >Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkennt-
nis«, aa0. (FN 79), S. 149f.

83 Ebd,, S. 152. Hinter dieser Weberschen Position steht offenbar die Kritik David Humes
an der »naturalistic fallacy« der Naturrechtstheorien, auch wenn Weber darauf nicht
hinweist. — Die Einschrinkung auf positive materiale Bestimmungen markiert die Kan-
tische Linie und wird von Weber nicht vorgenommen.

84 Ernst Vollrath, Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen, Wiirzburg
1987, S. 292, 298.

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

36 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

wobei keineswegs eine normative Aufladung onto-teleologischer oder sonstiger Art
impliziert ist. — Es werden somit die Umrisse eines normativ anspruchslosen, hand-
lungstheoretischen Politikbegriffs deutlich, der sich an der Oberfliche® anlehnt an
Niklas Luhmanns Politikkonzept, dhnlich demjenigen, mit dem etwa auch Gerhard
Gohler arbeitet. Politik besteht im Treffen von kollektiv bindenden Entscheidun-
gen.86

Wie Entscheidungen zustande kommen, ist freilich ein Problem. Es kann aller-
dings im Rahmen der vorliegenden Analyse nicht eigens thematisiert werden, denn
beabsichtigt ist lediglich eine Kritik an den Versuchen, Politik im Sinne der Fixie-
rung von kollektiv bindenden Normen inhaltlich in wissenschaftlicher Weise, mit-
hin logisch zu begriinden. Kritisiert wird die Annahme, dass allgemeine, und inso-
fern apriorische materiale Prinzipien aufgewiesen werden konnten, die Politik
eindeutig festlegten. Ob oder inwieweit dagegen Entscheidungen, verstanden als
nicht absolut determinierte Handlungsbestimmungen, psychologisch moglich seien,
muss an dieser Stelle offen bleiben. Es kann allerdings darauf hingewiesen werden,
dass in der gegenwirtigen philosophischen Diskussion deterministische Modelle in
Analogie zur probabilistischen Quantenphysik zugunsten einer Theorie der freien
intentionalen Intervention verabschiedet werden.®”

Ein eigenstandiger Politikbegriff bezieht sich somit auf ein nicht restlos in seiner
Praxis determiniertes Subjekt (ein Individunum unter normativem Aspekt), ein sol-
ches namlich, das iiberhaupt zu Entscheidungen im Gegensatz zu blossem Urteilen
fahig ist und damit zur Quelle von Wertsetzungen wird. Wenn auch die Frage der
Entscheidungs- und Handlungsfreiheit nicht weitergehend geklirt werden kann, so
ist jedoch deutlich, dass ein solches Subjekt nicht ohne irgendwelche Bedingungs-
faktoren seines Entscheidens bzw. Handelns gedacht werden kann. Denn Freiheit
an sich kann kein positives Moment der Handlungsbestimmung sein. Eine sich
selbst verwirklichende Freiheit ist schlichter Nonsens.*® — Dies verweist auf empiri-
sche Kontexte.

85 Zwar entwickelt auch die Systemtheorie Luhmanns eine Entscheidungtheorie (Niklas
Luhmann, Die Politik der Gesellschaft, hg. v. André Kieserling, Frankfurt am Main
2002, S. 140-169), jedoch gerade nicht eine handlungstheoretische. Sie ist daher nicht an
eine Subjekttheorie gebunden, wie die folgenden Ausfihrungen.

86 Luhmann, Die Politik der Gesellschaft, aaO. (FN 85), S. 254, formuliert abweichend:
»Als >Politik« kann man jede Kommunikation bezeichnen, die dazu dient, kollektiv bin-
dende Entscheidungen durch Testen und Verdichten ihrer Konsenschancen vorzuberei-
ten« (Hervorheb. KGL). Gerhard Gohler (»Politische Institutionen und ihr Kontext.
Begriffliche und konzeptionelle Uberlegungen zur Theorie politischer Institutionen«
in: ders. (Hg.), Die Eigenart der Institutionen. Zum Profil politischer Institutionentheo-
rie, Baden-Baden 1994, S. 19-46, 24) dagegen bestimmt politische Institutionen tiber
einen Politikbegriff, »der vor allem auf Verbindlichkeit und gesellschaftliche Relevanz
von Entscheidungen abstellt.«

87 So bei Julian Nida-Riimelin, Strukturelle Rationalitit. Ein philosophischer Essay iiber
praktische Vernunft, Stuttgart 2001, insb. S. 39-52, 54£.

88 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 2aO. (FN 31), S. 97/BA 122, Note*.

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 37

5. Schluss

Wie also kommen politische Entscheidungen einmal abgesehen von psychologi-
schen Erwigungen zustande? An dieser Stelle bicten sich die Weberschen Uberle-
gungen als Ausgangspunkt fiir eine politologische Handlungstheorie an. An Webers
Schlisselbegriff des Kulturmenschentums® als klassischem Konzept wesentlich so-
zialisationsbedingter Subjektkonstitution wird die Erfahrungsgebundenheit von
Politik deutlich. Denn Begriffe wie »Kulturmenschentum« oder »Sozialisation«
verweisen auf nichts anderes als akkumulierte Erfahrung, auf Kontexte, die inhaltli-
che politische Positionen fundieren und Handeln wesentlich strukturieren. Ist man
bereit, der Weberschen Perspektive zu folgen, so wird klar, dass politisches Handeln
als eigener Sektor menschlicher Praxis gerade die Relativitit und historische Beson-
derheit der spezifischen Prigung der Akteure voraussetzt. Diese Voraussetzung hat
Konsequenzen fiir die Ausfithrung von politischen Theorien: Eine politische Theo-
rie kann nicht als apriorische Rechts-, Moral- oder Utilititstheorie angelegt werden,
sie hat in Betracht zu ziehen, dass Menschen und auch menschliche Kollektive
(Staaten) sich wesentlich iiber die Suche nach der, kantisch gesprochen, »Gliickse-
ligkeit« konstituieren oder, anders ausgedriickt, dass sie in bestimmten kulturell und
material bestimmten Kontexten agieren und dadurch normativen Priferenzen ver-
bunden sind, deren Giltigkeit sich nicht demonstrieren lisst. Dementsprechend
muf} an die Stelle eines apriorischen Subjektbegriffs, der das Individuum auf eine
(wie immer material bestimmte) Funktionseinheit reduziert, ein solcher treten, der
uber die Empirie aufgefiillt wird. Diese Kritik an rationalistischen Theorien bedeu-
tet jedoch nicht, dass man nun vom Regen in die Traufe gerit, dass nimlich anstelle
einer rationalen werttheoretischen Determination eine faktische soziale oder sonst-
wie empirische anzunehmen sei. Denn damit soll nicht gesagt sein, dass politische
Akteure in ihren Entscheidungen und ihrem Handeln durch diese Kontexte restlos
festgelegt seien, sondern vielmehr dass sie sich als Subjekte tiber diese empirischen
Kontexte konstituieren.

Dass damit — etwa vor dem Hintergrund der Luhmannschen Systemtheorie — kei-
nesfalls eine antiquierte Position bezogen wird, machen neuere Untersuchungen
deutlich, auf die an dieser Stelle nur hingewiesen werden kann. In der soziologi-
schen Theorie des ausgehenden 20. Jhdts. liefert etwa Pierre Bourdieus Begriff des
»habitus« ein ausgearbeitetes Konzept, dass die Optionen des »Spielers«® im Sinne
des politischen Subjekts neben feldtheoretisch exponierten Relationen an die vita
des Akteurs riickbindet. Dabei geht Bourdieu davon aus, dass die Leitlinien der In-
teraktion zum grossen Teil in diesem Sinne erfahrungskonstituiert sind, ohne dass
aber deshalb das Handeln soziologisch absolut normativ priformiert oder determi-

89 Weber, »Die >Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnisx,
2a0. (FN 79), S. 180.

90 DPierre Bourdieu, / Loic Wacquant, Reflexive Anthropologie, ubersetzt von Hella Beis-
ter, Frankfurt am Main 1996, S. 127-130, vgl. 147-175.

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

38 Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft?

niert wiirde, sondern es sich dabei um Bestimmungsmomente handelt, die in unter-
schiedlicher Weise verarbeitet werden und zu mehr oder weniger individuellen
praktischen Dispositionen gerinnen.”’ Gleiches gilt fir die diskursiven Strukturen
spezifischer politischer Auseinandersetzungen, wie die Studie von Robert Brier
zum polnischen Verfassungsdiskurs 1989-1997 gezeigt hat.”> Auch wenn entschei-
dungstheoretische Defizite nicht ausgerdaumt sind: Eine »Politikwissenschaft als
Kulturwissenschaft« kann offenbar zeigen, dass in der Erfahrung gegebene Kontex-
te Politik ermoglichen und stukturieren, sie aber nicht determinieren — ebensowenig
wie lokale, nationale oder globale Traditionen oder Trends verhindern, dass sich die
ihnen ausgesetzten Menschen zu (individuell kenntlichen) Personlichkeiten ausbil-
den.

Rationalistische Theorien wie die neuzeitlichen Naturrechtslehren, die den Ver-
such der apriorischen (philosophischen) Begriindung und materialen Festlegung der
»Politik« unternehmen, verdecken gerade die Politik als eigenartiges Phinomen,
ebenso wie sie auch ihre eigene Politizitit verhillen. Dies gilt ebenso fiir moderne
»expertokratische« Lehren, welche denselben Begriindungsanspruch erheben. Ge-
rade aus der rationalen Reflexion aber ergibt sich, dass auf Politik nicht verzichtet
werden kann.

Zusammenfassung:

Ausgehend von einem handlungstheoretischen Politikbegriff verfolgt der Beitrag
die Problematik von apriorischen Politikbegriindungen im Sinne von rationalisti-
schen materialen Ordnungsentwiirfen. Zunachst werden beispielhaft zwei solcher
Versuche anhand der reprisentativen politischen Philosophien von Thomas Hobbes
(1588-1679) und Christian Wolff (1679-1754) aufgezeigt: Hobbes wird als bedeu-
tendster Theoretiker einer auf Sicherheit gerichteten »Primirpolitik« angefiihrt,
Wolff dagegen steht Pate fiir einen auf die Wohlfahrt der Staatsbiirger focussierten
Ordnungsentwurf, der auch den Bereich einer »Sekundirpolitik« umfafit. Das Ar-
gumentationsgertst dieser Theorien liefert die subjekttheoretische Basis, um negativ
die Antinomie einer »apriorischen Politikwissenschaft« aufzuzeigen und positiv ei-
nige notwendige Voraussetzungen eines eigenstindigen Politikbegriffs zu skizzie-
ren. Abschliessend wird angedeutet, dass dem Ergebnis der Betrachtung moderne
soziologische Ansitze wie auch solche innerhalb der kulturwissenschaftlich orien-
tierten Politikwissenschaft der Gegenwart entsprechen.

91 »Der Habitus ist die sozialisierte Subjektivitit« (ebd., S. 159).

92 Robert Brier, »Diskursanalyse. Chance und Méglichkeiten einer kulturwissenschaftli-
chen Forschungsperspektive am Beispiel des polnischen Verfassungsdiskurses 1989-
1997« in: Birgit Schwelling (Hg.), Politikwissenschaft als Kulturwissenschaft. Theorien,
Methoden, Problemstellungen, Wiesbaden. 2004, S. 107-127.

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

Klaus-Gert Lutterbeck - Apriorische Politikwissenschaft? 39

Summary

Departing from a notion of political phenomena as actor-rooted, the essay is con-
cerned with problems that arise regarding a priori political theories, to be under-
stood as material models of social order. First two such attempts are reconstructed
within the two examples of the representative political philosophies of Thomas
Hobbes (1588-1679) and Christian Wolff (1679-1754): Hobbes is referred to as the
most eminent theorist of a security-oriented order, that centres upon what is marked
as »primary political sphere«. In contrast Wolff is one of the main authorities for a
model of society that is aimed at securing the welfare of the people, which embraces
what is called »secondary political area«. Examining the notion of the subject, the
critical analysis of these theories supplies negatively the means to expose the antino-
my of an »a priori political science«. Positively it allows to sketch some assumptions
necessary conceiving of the political sphere as an original notion. Finally, it is hinted
at modern sociological approaches as well as such within the culturalistic political
science of the present that are in accordance with the result of the investigation.

Klaus-Gert Lutterbeck,
A priori political science? On the respect in which politics are bound to experience

Die Abgrenzung der sozialen Normen von
den Rechtsnormen und ihre Relevanz fiir
el das Verhiltnis von Recht(swissenschaft)

von I_lech)t(swissenschaft)und o .

Polt{ussenschaf) und Politik(wissenschaft)

Von Markus Porsche-Ludwig

2007, 677 S., brosch., 128,— €, ISBN 978-3-8329-2731-8

Der Autor erbringt den Nachweis eines sozialwissen-
schaftlichen Theoriedefizits im Sein-Sollen-Feld und
entwickelt theoretisch-methodische Anforderungen
zu dessen Uberwindung. Er stiitzt seine Untersu-
chungsthese auf die gemeinsame Traditionslinie von
offentlichem Recht (Staatsrecht) und deutscher Poli-
tikwissenschaft.

Bitte bestellen Sie bei Ihrer Buchhandlung Nomos
oder bei Nomos ¢ 07221/2104-37 | =k -43 |

www.nomos.de | sabine.horn@nomos.de

ZfP 54.Jg. 1/2007

1P 21673.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © g Inhak.
mit, fir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

