
ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck

Apriorische Politikwissenschaft? – 
Über die Erfahrungsgebundenheit von Politik

1. Einleitung

Lassen sich politische Ordnungen allgemeinverbindlich, wissenschaftlich begrün-
den? Eine alte Frage, die in einer Zeit, in der Expertengruppen wie die »Hartz-Kom-
mission« oder die »Rürup-Kommission« Konjunktur haben, offenbar wieder viru-
lent geworden ist. Es scheint, dass es sich bei dieser Tendenz, Fachleute mit der
Lösung von gesellschaftspolitischen Kernfragen zu befassen, nicht um eine bloße
Modeerscheinung handele. Womöglich deutet diese Entwicklung auf einen weiter-
greifenden Wandel der (politischen) intellektuellen Kultur. Dies legt jedenfalls der
Umstand nahe, dass innerhalb der zeitgenössischen deutschen Politikwissenschaft –
einer Disziplin, die frei von nennenswerter Gegenwehr ihrer »Ökonomisierung und
Industrialisierung«1 entgegensieht – sogenannte expertokratische Konzeptionen ohne
jede ideologiekritische Distanz als vermeintlich apolitische Vergesellschaftungsmo-
delle neben anderen, »politischen« Ordnungsentwürfen diskutiert werden können.2
Dabei werden derartige Modelle, gerade insofern sie umfassende materiale gesell-
schaftliche Ordnungen (jeweils) als allgemein verbindlich voraussetzen und mithin
auf apriorische Begründungstheorien verweisen, als apolitische referiert. Auch wenn
es ohne Zweifel sinnvoll ist, eine Typologie von Gesellschaftsmodellen auf der Basis
der unterschiedlichen Begründungsansprüche der jeweils zugrundeliegenden Theori-
en zu entwerfen, so können diese doch – jedenfalls sofern es sich dabei um apriori-
sche handelt – nicht einfach unkritisch vorausgesetzt werden. Denn solche Begrün-
dungsansprüche implizieren, dass eine Stillstellung der Politik, ihre Auflösung in der
objektivierenden Neutralisierung überhaupt möglich sei. Es muss folglich der Ein-
druck entstehen, dass Menschen die Wahl zwischen »politischer« auf der einen oder
apolitischer, »expertokratischer« Vergesellschaftung auf der anderen hätten.3 

1 Unter diesem Gesichtspunkt wurde die Plenumsdiskussion über »Perspektiven der
Politikwissenschaft« auf dem 23. wissenschaftlichen Kongress der DVPW in Münster
am 28.09.2006 geführt.

2 Der Beitrag bezieht sich auf eine Diskussion während der Dresdner Tagung der Sektion
»Politische Theorien und Ideengeschichte« der DVPW, die unter dem Thema »Erfah-
rung als Argument. Zur Relevanz von Erfahrungen für die politische Theorie« stand
und im Herbst 2004 stattfand. 

3 Der vorliegende Text beschäftigt sich mit rationalistischen Begründungsversuchen;
selbstverständlich sind auch andere vor der Erfahrung liegende Horizonte denkbar, auf
die sich entsprechende »Expertokratien« gründen, etwa theologische.

04_Lutterbeck  Seite 21  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?22

Vor allem in Anbetracht der einschlägigen Debatte in der jungen Bundesrepublik
muss diese Naivität verwundern. Nicht nur stellte etwa Popper »Das Elend des
Historizismus« an den Pranger und lokalisierte die »Feinde« der »offenen Gesell-
schaft« eben dort, wo man – von Platon bis zu Marx – geglaubt hatte, eine objektive
Theorie entwickeln zu können, indem er die Geltungsansprüche derartiger Theori-
en im Licht seines kritischen Rationalismus’ zurückwies.4 Auch die damals neue
»Technokratie-These«, nach der die Logik des wissenschaftlich-technischen Fort-
schritts notwendig die Politik determiniere, traf auf heftigen Widerspruch, nament-
lich durch die kritische Theorie. Jürgen Habermas brandmarkte diese Annahme,
welche an erster Stelle die rechtslastigen Soziologen Helmut Schelsky und Arnold
Gehlen vertraten, als ideologisch und entlarvte zugleich ihre praktische Wirkungs-
weise, wenn er fomulierte: »Die eigentümliche Leistung dieser Ideologie ist es, das
Selbstverständnis der Gesellschaft von Bezugssystemen kommunikativen Handelns
und von Begriffen symbolisch vermittelter Interaktion abzuziehen und durch ein
wissenschaftliches Modell zu ersetzen.« Damit aber diente sie in der Sichtweise von
Habermas der Etablierung der Herrschaft eines Systems zweckrationalen Han-
delns, das als solches seinen »politischen Inhalt« nicht preisgebe,5 keinesfalls aber, so
liesse sich ergänzen, an sich apolitisch ist. 

Im folgenden geht es nicht um die Auseinandersetzung mit neueren expertokrati-
schen Konzeptionen. Die Absicht liegt vielmehr darin, vor dem Hintergund der er-
wähnten Diskussion an prinzipielle Gründe dafür zu erinnern, weshalb die wissen-
schaftliche Begründung materialer Ordnungen6 nicht möglich ist und daran
anschliessend einige Voraussetzungen und die Berechtigung eines eigenständigen
Politikbegriffs herauzuarbeiten. Dies soll auf der Basis von zwei besonders promi-
nenten Versuchen der Verwissenschaftlichung der Politik (i. S. ihrer apriorischen
Demonstration) in der neuzeitlichen Ideengeschichte – den gänzlich heterogenen
politischen Philosophien des Thomas Hobbes (1588-1679) und Christian Wolffs
(1679-1754) – geschehen. Die Auswahl dieser Theorien bietet sich durch ihr diame-
trales politiktheoretisches Profil an: gezeigt werden soll, dass apriorische Theorien
denkbar unterschiedlichsten Typs aus denselben Gründen abzulehnen sind. 

Diese Ablehnung stützt sich nicht etwa auf den Alltagsverstand (oder gar nur auf die
Vermutung geltungstheoretisch nicht weiter bestimmter sozialer Diskordanz), sondern
auf eine Kritik am »interessenreduktionistischen«7 Subjektbegriff dieser Lehren sowie

4 Karl Raimund Popper, Gesammelte Werke, hg. v. William Warren Bartley, Tübingen,
Bde. 1-2: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde (engl. 1945), 2003; Bd. 4: Das Elend
des Historizismus (engl. 1957), 2003. Vgl. Kurt Salamun, »Der kritische Rationalismus«
in: Karl Graf Ballestrem, / Henning Ottman (Hg.), Politische Philosophie des 20. Jahr-
hunderts, München, / Wien 1990, insbes. S. 263-280, 264-268; jetzt auch Walter Reese-
Schäfer, Politische Theorie in fünfzehn Modellen, München/Wien 2006, S. 166-174.

5 Jürgen Habermas, »Technik und Wissenschaft als ›Ideologie‹« in: ders. (identischer Titel
des Sammelbandes), Frankfurt am Main 1968, S. 48-103, 81, 49. 

6 Ebenso wie für staatliche gilt dies für alle anderen materialen Ordnungen unter Men-
schen, ja auch eine individuelle inhaltlich definierte moralische Ordnung kann nicht
vom logischen Standpunkt aus notwendig sein.

04_Lutterbeck  Seite 22  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 23

auf grundsätzliche Argumente wissenschaftstheoretischer Art, wie sie insbesondere
durch Max Weber auf neukantianischer Grundlage vorgebracht worden sind. Sie kann
insofern allgemeine Geltung beanspruchen. Die Bilanz wird zu der weiteren Frage
nach der Relevanz von Erfahrungen für die politische Theorie mit Blick auf notwendi-
ge Voraussetzungen einer weitergehenden Konzeptualisierung von Politik führen. 

Hobbes und Wolff haben zwei besonders elaborierte Formen der wissenschaftli-
chen Begründung der Politik vorgelegt. In politiktheoretischer Hinsicht fällt auf,
dass es sich dabei um die Begründungen von conträren Staatsmodellen handelt. So
lässt sich, die Terminologie Wolfgang Kerstings in bezug auf Hobbes8 aufnehmend,
die Hobbessche politische Philosophie als sicherheitsfunktional, die Wolffsche dage-
gen als vervollkommnungslogisch bezeichnen. Bei weitaus überwiegenden Differen-
zen eint Hobbes und Wolff jedoch die methodologische Frontstellung gegen die
traditionelle, wesentlich – wenn auch nicht ausschliesslich – erfahrungsgebundene
aristotelische Philosophie. Ist dies in bezug auf Hobbes ohne weiteres deutlich, so
liegt im Hinblick auf Wolff eine solche Typisierung nicht sofort auf der Hand, hat
man ihn doch als letzten grossen Aristoteliker und grössten deutschen Schulphilo-
sophen bezeichnet.9 Doch gilt Wolff völlig zu Recht auch als derjenige, der den mos
geometricus auf die denkbar konsequenteste Weise umgesetzt habe. Jene »resolutiv-
kompositive« Methode also, die Thomas Hobbes von den Naturwissenschaften sei-
ner Zeit adaptiert und auf die Staatsphilosophie übertragen hat.10 Gemeinsam ist
beiden Philosophien, dass sie die blosse Erfahrung übersteigen wollen, um zu einer
apriorischen Fundierung der Politik zu gelangen.

2. Hobbes’ physikalistische Gründung der Politikwissenschaft

Der Satz des Orakels von Delphi »nosce te ipsum«11 ist der methodologische Leit-
satz, unter dem die politische Philosophie des Hobbes steht, so wie er sie im Levia-
than entwickelt. Dies ist nun keineswegs so zu verstehen, dass Hobbes seine Lehre

7 Herfried Münkler, Thomas Hobbes, Frankfurt am Main 1993 (Reihe Campus, Einfüh-
rungen, Bd. 1068), S. 99.

8 Wolfgang Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, Darmstadt
1994, S. 100.

9 Joachim Ritter, »›Politik‹ und ›Ethik‹ in der in der praktischen Philosophie des Aristo-
teles« (1967) in: ders., Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel, 2.
Aufl., Frankfurt am Main 1988, S. 106–132, 107; vgl. Max Wundt, Die deutsche Schul-
philosophie im Zeitalter der Aufklärung, Tübingen 1945 (Heidelberger Abhandlungen
zur Philosophie und ihrer Geschichte, Bd. 32), Nachdruck Hildesheim/Zürich/New
York 1992, S. 124.

10 Brillant dargestellt durch Wolfgang Röd, »Hobbes als Begründer der geometrischen
Staatsphilosophie« in: ders., Geometrischer Geist und Naturrecht. Methodengeschichtli-
che Untersuchungen zur Staatsphilosophie im 17. und 18. Jahrhundert, München 1970,
S. 10-56.

11 Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bürger-
lichen Staates, hg. und eingeleitet von Iring Fetscher, übersetzt von Walter Euchner,
Frankfurt am Main, 6. Aufl. 1994, »Einl.«, S. 6. 

04_Lutterbeck  Seite 23  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?24

auf Erfahrung gründen würde. Unter Erfahrung (knowledge of fact) versteht Hobbes
»absolutes Wissen«, nämlich solches, dass lediglich durch die sinnliche Rezeption
bzw. Reaktualisierung (Erinnerung) konstituiert wird und somit nicht durch Sprache
vermittelt ist.12 Wissenschaftliche Erkenntnis (conditional knowledge) dagegen be-
stimmt er als die Kenntnis darüber, »was aus einer Tatsache für die andere folgt und
wie die eine von der anderen abhängt«13. Dieses Wissen ist vermittelt, und zwar durch
sprachliche Definitionen, Namen, denn es besteht in nichts anderem als in der Er-
kenntnis dessen, »was aus den Namen folgt, die dem in Frage stehenden Gegenstand
zugehören«14. Zwar sind die Anfänge allen Wissens eingebildete »Ideen und Phantas-
men« aus sinnlicher Perzeption;15 in bezug auf die Moralphilosophie als Basis der
Staatsphilosophie ist dies das »Erkenne dich Selbst«, die Introspektion. Doch wird
damit nicht die blosse Selbsterfahrung zur Basis der Moralphilosophie und der politi-
schen Philosophie gemacht. Gemeint ist eine qualifizierte Introspektion oder Selbst-
beobachtung im Sinne der Reflexion der Gründe, warum der Mensch so denkt, wie er
denkt, zu bestimmten Meinungen kommt oder bestimmte Dinge erhofft, andere
fürchtet.16 Aus diesem ergibt sich die zunächst analytische Richtung der Hobbesschen
Methode: Die Bewusstseinsinhalte werden in zureichenden Definitionen fixiert, um
die sie möglicherweise hervorbringenden Ursachen aufzufinden. Dies führt zu der
Lehre von den Prinzipien der Sinneswahrnehmungen,17 die Hobbes in seiner theore-
tischen Anthropologie in De Homine und im ersten Teil des Leviathan entfaltet.18 So
entsteht zuerst eine einheitliche hypothetische Prinzipienlehre der Psychologie.19

Diese reduziert die Seelenregungen bekanntlich auf innere Bewegungen, die von äus-
seren Bewegungen abhängig sind. Dabei zeigt sich, dass diese kinetische Psychologie
unter den Prinzipien der Kausalität und Trägheit20 steht und somit weiter zurückweist
auf Hobbes’ universale Prinzipienlehre, die er in De Corpore entwickelt hat.21 

12 Ebd., 9, S. 63; vgl. 2, S. 14; 3, S. 21.
13 Ebd., 9, S. 63.
14 Ebd., 5, S. 36.
15 Thomas Hobbes, Vom Körper, Elemente der Philosophie I, ausgewählt und übersetzt

von Max Frischeisen-Köhler (1915), Hamburg 1967, 2., mit Literaturhinweisen und
Registern versehene Aufl. des Nachdrucks von 1949 (Philosophische Bibliothek, Bd.
157), 6, 1, S. 56; 7, 1, S. 77.

16 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), »Einl.«, S. 6; vgl. Bernd Ludwig, »Womit muss der
Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einleitung des Leviathan« in: Wolf-
gang Kersting (Hg.), Thomas Hobbes. Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und bürgerlichen Staates, Berlin 1996 (Klassiker auslegen, Bd. 5), S. 55-81, 70.

17 Hobbes, Vom Körper, aaO. (FN 15), 6-7, S. 62.
18 Vgl. Christine Chwaszcza, »Anthropologie und Moralphilosophie im ersten Teil des

Leviathan« in: Kersting (Hg.), Thomas Hobbes, aaO. (FN 16), S. 83-107.
19 Ludwig, »Womit muss der Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einlei-

tung des Leviathan«, aaO. (FN 16), S. 75.
20 Chwaszcza, »Anthropologie und Moralphilosophie im ersten Teil des Leviathan«, aaO.

(FN 18), S. 84.
21 Hobbes, Vom Körper, aaO. (FN 15), insb. 9, S. 100-105; 15, 6f., S. 124.

04_Lutterbeck  Seite 24  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 25

Von den Ergebnissen dieser Analysis aus erfolgt sodann eine Synthese22, die Hob-
bes zu einer praktischen Anthropologie23 führt. An dieser setzt schliesslich die poli-
tischen Philosophie, nämlich der Lehre von der Erzeugung eines künstlichen Men-
schen, des makros anthropos »Staat«, mit ihrem Herzstück, der Lehre vom
Gesellschaftsvertrag, an. Während die Analyse nur hypothetisches Wissen a posteri-
ori hervorbringt24, werde durch die synthetisierende Konstruktion a priori, die
gänzlich von der Willkür des Menschen abhängt25, vollkommen sicheres Wissen er-
zeugt. Denn es handelt sich um »maker’s knowledge«: »Derjenige Kausalnexus wird
am sichersten gewusst, den wir selbst konstruktiv ins Werk setzen«.26 Das erken-
nende Subjekt produziert das zu Erkennende, der Mensch wird zum Konstrukteur
des Objekts seiner Untersuchung. – So kalkuliert der Politikwissenschaftler etwa
die Folgen aus Verträgen, um die »Pflichten der Menschen zu finden«.27 

Neben den mathematischen Wissenschaften Geometrie und Arithmetik gibt es
nach Hobbes mit Ethik und Politik nur zwei weitere Wissenschaften, die apriorisch
demonstriert werden können.28  Auch wenn Hobbes einen »empirischen Seitenein-
stieg«29 in seine Staatsphilosophie zulässt und selbst durch entsprechende Hinweise
mehrfach zu der Vermutung Anlass gibt, dass er seine Lehre auf die Erfahrung grün-
de,30 so haben derartige Textpassagen doch keine Begründungsfunktion, sondern le-
diglich illustrativen Status, ähnlich etwa wie die häufig anzutreffenden Verweise auf
den »gemeinen Menschenverstand« oder die »Herablassung zu Volksbegriffen« in
den Schriften Kants31 zur praktischen Philosophie: Bei der Hobbesschen Wissen-
schaft von der Politik mit ihren Figuren »Naturzustand«, »Vertrag« und schliesslich
»Staat« handelt es sich dem methodologischen Selbstverständnis des Autors nach
um rational generierte Konstrukte, nicht um Abstraktionen aus der Empirie.

22 Ludwig, »Womit muss der Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einlei-
tung des Leviathan«, aaO. (FN 16), S. 75.

23 Vgl. Chwaszcza, »Anthropologie und Moralphilosophie im ersten Teil des Leviathan«,
aaO. (FN 18), S. 89-104.

24 Thomas Hobbes, Vom Menschen/ Vom Bürger, Elemente der Philosophie II/III, einge-
leitet und hg. v. Günter Gawlick, Hamburg, 3. Aufl. 1994 (Philosophische Bibliothek,
Bd. 158), Vom Menschen, 10, 5, S. 19.

25 Ebd., 10, 4, S. 19.
26 Ulrich Weiss, Das philosophische System von Thomas Hobbes, Stuttgart-Bad Cannstatt

1980, S. 85. Weiss sieht darin die Antizipation der Kantschen Transzendentalphiloso-
phie, deren Prinzip Kant metaphorisch in dem Satz ausdrückt: »Der Welt erkennen will,
muss sie zuvor zimmern, und zwar in ihm selbst.« AA, Bd. XXI, Berlin 1926, S. 42, zit.
n. Weiss (a.a.O., S. 89).

27 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 5, S. 32.
28 Hobbes, Vom Menschen/ Vom Bürger, aaO. (FN 24), S. 20.
29 Ludwig, »Womit muss der Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einlei-

tung des Leviathan«, aaO. (FN 16), S. 60.
30 Münkler, Thomas Hobbes, aaO. (FN 7), S. 94ff.
31 Vgl. Immanuel Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten in: ders., Werke in zehn

Bänden, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, 5. und 6. Aufl. 1983, Bd. 6, S. 1-102, 31/
BA 21f.; 37/BA 31; 86/BA 105f.

04_Lutterbeck  Seite 25  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?26

Was bedeutet diese Fundierung für die politische Handlungstheorie, die Hobbes
im Leviathan entwickelt? Mit anderen Worten: Wo lässt sich nun Politik in dieser
Wissenschaft, die Hobbes als apriorische versteht, entdecken? Wer handelt auf wel-
che Weise politisch? Das lässt sich prima facie leicht sagen: Bevor der Leviathan ge-
boren ist, handeln die Naturzustandbewohner politisch, und zwar nur einmal, näm-
lich indem sie den Gesellschaftsvertrag abschliessen.32 Denn durch diesen Akt, in
dem sich ihre politische Subjektivität erfüllt, entäussern sich die werdenden Bürger
paradoxerweise zugleich eben dieser wieder. Installieren sie doch durch Rechtsver-
zicht einen Souverän, bei dem die Kompetenz, kollektiv bindende Entscheidungen
zu treffen, restlos konzentriert wird,33 wobei das Autorisierungskonzept des Levia-
than eine noch umfassendere Selbstentmündigung der Bürger vorsieht als die einfa-
chere Theorie, die Hobbes in De Cive formuliert hatte.34 Post contractum aber ist es
allein der Souverän, ob Einzelperson oder Gremium, der oder das politisch handelt. 

Und auf welche Weise wird politisch gehandelt? Normativ eindeutig scheint zu-
nächst nur das Handeln der im Vertragsschluss werdenden und sterbenden Bürger zu
sein: In ihrem Handeln folgen sie dem zweiten Naturgesetz, welches den Verzicht auf
das »Recht auf alles« unter der Voraussetzung befiehlt, dass »andere ebenfalls dazu
bereit sind«.35 Sie entsprechen damit nach Massgabe des anthropologisch ausgewiese-
nen Ziels der Selbsterhaltung der Rationalität des Naturzustandes, eines synthetisch
erzeugten rationalen Konstruktes.36 Ihr Handeln ist somit unter den auf dem Wege
der wissenschaftlichen Methode erzeugten Voraussetzungen eindeutig als richtiges zu
bestimmen – unabhängig von irgendwelchen Erfahrungen.37 Doch gleiches gilt auch
für den Souverän, der im Leviathan anspruchsvoll als Kollektivsubjekt konzipiert
wird.38 Sein Tätigkeitsbereich wird definiert durch die Funktion, zu deren Erfüllung
er eingesetzt worden ist, nämlich die Sorge für die Sicherheit des Volkes.39 Dabei rea-

32 Georg Geismann, »Politische Philosophie – hinter Kant zurück? Zur Kritik der ›klassi-
schen‹ Politischen Philosophie« in: Jahrbuch für Politik, 2 (1992), S. 319-336, 322.

33 Vgl. Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags, aaO. (FN 8), S. 81-
86.

34 Vgl. ebd., S. 86-93. Dadurch wird nun sichergestellt, dass sich im Falle dessen, dass zum
Souverän kein Monarch bestellt wird (eine Gruppe, im Extremfall das ganze Volk) die
Naturzustandsproblematik innerhalb des souveränen Gremiums nicht wiederholt, wor-
auf zuerst Reinhard Brandt, »Rechtsverzicht und Herrschaft in Hobbes’ Staatsverträ-
gen« in: Philosophisches Jahrbuch, 87 (1980), S. 41-56, hingewiesen hat.

35 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 14, S. 100.
36 So Hobbes selbst: In bezug auf seine Charakterisierung des Naturzustandes als »ein-

sam, armselig und ekelhaft, tierisch und kurz« (Leviathan, ebd., 13, S. 96) spricht er von
einer »Schlussfolgerung aus den Leidenschaften«. Denjenigen, denen diese nicht plausi-
bel erscheint, und die deshalb wünschten »dies durch Erfahrung bestätigt zu haben«
ruft er in Erinnerung, dass sie sich vor Antritt einer Reise bewaffnen, ihre Türen und
Schränke vor dem Schlafengehen verschliessen u.a.m. (ebd. f.).

37 »Und die Vernunft legt die geeigneten Grundsätze des Friedens nahe, auf Grund derer
die Menschen zur Übereinstimmung gebracht werden können. Diese Gebote sind das,
was sonst auch Gesetze der Natur genannt wird« (ebd., 13, S. 98).

38 Vgl. Kersting, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags , aaO. (FN 8), S. 88.

04_Lutterbeck  Seite 26  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 27

lisiert sich seine Regierungstätigkeit wesentlich in der Form der Gesetzgebung, wo-
bei jedoch das bürgerliche Gesetz als Befehl des Souveräns verstanden wird.40 

Ausdruck dieser Disposition der Theorie ist allerdings der berühmte Ausspruch
des Hobbes im 26. Kapitel des Leviathan, wonach nicht die Wahrheit, sondern die
Autorität das Gesetz mache.41 Man hat das vielfach zum Anlass genommen, Hobbes
als Voluntaristen, Machttheoretiker und Rechtspositivisten aufzufassen.42 Gegen
dies Verständnis spricht jedoch, dass die bürgerlichen Gesetze einerseits formal auf
die freie Zustimmung aller Rechtsunterworfenen im Vertragsschluss hinweisen und
andererseits diese Zustimmung unter der Bedingung erfolgt, die das zweite natürli-
che Gesetz formuliert,43 dass nämlich die freiheitseinschränkende wechselseitige
Unterwerfung unter den Willen des Souveräns der Ermöglichung von (bürgerli-
cher) Freiheit diene. Daher lässt sich mit Reinhard Brandt44 die vernunftrechtliche
Fundierung staatlicher Herrschaft auf die Formel bringen: »auctoritas, non veritas,
facit leges, sed veritas auctoritatem.« In diesem Zusammenhang zeigt sich, dass die
»letzte Legitimationsgrundlage der Rechts- und Staatsordnung [...] eine nicht nur
formale, sondern auch materiale Gerechtigkeit« bildet, und sich mit ihr »Hobbes als
deutlich antipositivistisch« erweist.45 – Insofern der rational begründete »Funkti-
onswert« der Selbsterhaltungs- und Freiheitssicherung gegenüber religiös-meta-
physischen Wahrheitsgehalten »verselbständigt«46 wird, kann der souveräne Ge-
setzgeber (bzw. die von ihm eingesetzten Richter) bei Hobbes gerade nicht als
Dezisionist angesehen werden, wie ihn etwa Schmitt begriffen hat. Seine Befehle
sind an ein materiales Gerechtigkeitsprinzip gebunden. Dementsprechend erschei-
nen die bürgerlichen Gesetze auch nicht als Resultate einer unbestimmt motivierten
Willkür, sondern als allein gültige Interpretationen des natürlichen Gesetzes.47 Kon-

39 Vgl. Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 30, S. 255-270.
40 Ebd., 26, S. 203.
41 Thomas Hobbes, Leviathan sive de materia, forma, et potestate civitatis ecclesiasticae et

civilis (1668) in: Opera philosophica quae latine scripsit omnia, studio et labore William
Molesworth, Bd. 3, London 1841, XXVI, S. 202.

42 Vgl. etwa Carl Schmitt, Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und
Fehlschlag eines politischen Symbols, 3. Nachdruck der Originalausgabe Hamburg-
Wandsbek 1938, Stuttgart 2003; Wolfgang Röd, Der Weg der Philosophie, Bd. 2: 17. bis
20. Jahrhundert, München 1996, S. 40.

43 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 14, S. 100.
44 Reinhard Brandt, »Der Autor des Leviathan und das Recht gegen den Staat« in: Udo

Bermbach, / Klaus M. Kodalle (Hg.), Furcht und Freiheit. Leviathan-Diskussion 300
Jahre nach Thomas Hobbes, Opladen 1982, S. 154-165, 162.

45 Otfried Höffe, »›Sed authoritas, non veritas, facit legem‹. Zum Kapitel 26 des Levia-
than« in: Kersting, Thomas Hobbes. Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und bürgerlichen Staates, aaO. (FN 16), S. 235-257, 256.

46 Schmitt, Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehlschlag
eines politischen Symbols, aaO. (FN 42), S. 69.

47 Hobbes Leviathan sive de materia, forma, et potestate civitatis ecclesiasticae et civilis,
aaO. (FN 41).

04_Lutterbeck  Seite 27  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?28

sequenterweise sind die Bürger nur insoweit zu Gehorsam verpflichtet, wie der
Souverän seine Funktion erfüllt.48 

Damit sollen nicht etwa die Inkonsistenzen und Probleme, die Hobbes’ Lehre in
diesem Zusammenhang aufweist – insbesondere im Hinblick auf die Problematik
der notwendigen Vermittlung von Imperativ- und Regeltheorie des bürgerlichen
Gesetzes –, abgestritten werden.49 Eindeutig ist jedoch, was für den Zweck der vor-
liegenden Untersuchung entscheidende Bedeutung hat: Dass Hobbes der Ansicht
ist, kollektiv bindende, materiale Regeln, ausgehend von einer ahistorisch aufgewie-
senen, wissenschaftlichen Funktionsbestimmung begründen zu können. Damit ist
nicht allein gesagt, dass die Befehle des Souveräns vom Resultat her (also empirisch)
als selbsterhaltungs- und freiheitsermöglichende ausweisbar sein müssen. Unter den
Voraussetzungen der Hobbesschen Methode können sie nur als Ergebnis von ratio-
nalen Kalkulationen verstanden werden, die schon vor der Implementierung hin-
sichtlich ihrer Richtigkeit objektiv durch die instrumentelle Vernunft zu bestimmen
sind. Politik an sich, nicht nur ihre Begründung, wird zum social engineering.50

48 Hobbes, Leviathan, aaO. (FN 11), 21, S. 171.
49 Aus unterschiedlicher Perspektive diskutiert bei Höffe, »›Sed authoritas, non veritas,

facit legem‹. Zum Kapitel 26 des Leviathan«, aaO. (FN 45) und  Dieter Hüning, Freiheit
und Herrschaft in der Rechtsphilosophie des Thomas Hobbes, Berlin 1998, S. 237ff..

50  Hannah Arendt spricht in diesem Zusammenhang (in ideologiekritischer Absicht)
davon, dass dem »politisch entrechteten Individuum« bei Hobbes sich »alle öffentlichen
Angelegenheiten nur noch in der Maske der Notwendigkeit zeigen« (Elemente und
Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialismus, Totalitarismus, München,
9. Aufl. 2003, S. 321). – Herfried Münkler ist dagegen der Ansicht, dass Hobbes Verfah-
ren darauf ziele, Optionalität im Sinne Vollraths (dazu im Folgenden) beim Souverän zu
konzentrieren und diesen somit zum »Monopolisten des Politischen zu machen«
(Münkler, Thomas Hobbes, aaO. [FN 7], S. 172, Note 102). Dieser Annahme scheinen
mir jedoch auch Münklers eigene Beobachtungen (zu denen er die erwähnte Anmer-
kung gibt) zu widersprechen (vgl. ebd., 99f.): Hobbes (Leviathan, aaO. [FN 11], 30, S.
256) hat die Praxis der souveränen Gewalt nicht als optionalistische konzipiert. Er ver-
gleicht die Politik im Kapitel über die »Aufgabe der souveränen Vertretung« des Levia-
than mit der »Kunst, gut zu bauen«, die ebenfalls aus Vernunftprinzipien entwickelt
worden sei. Genauso könnten Vernunftprinzipien ausfindig gemacht werden, deren
Anwendung dazu führe, die Verfassung von Staaten dauerhafter zu machen. Auf diese
Bemerkung folgt ein umfangreicher Katalog von Staatsaufgaben – von der Schulpolitik
bis hin zur Armenfürsorge und darüber hinaus (ebd. 264). Politik ist nach Hobbes
daher auch eine schwierigere Wissenschaft als die Geometrie (ebd. 268). – Die Monopo-
lisierung von Politik durch den Souverän führt zu ihrer Neutralisierung, wenn der Sou-
verän sich nicht zu seinem Schaden in der politischen Praxis von den Erkenntnissen der
Hobbesschen Wissenschaft dispensiert. Für den an Hobbes geschulten Souverän gibt es
keine Optionen. – Ähnlich wie bei Christian Wolff greift die Differenz von politischer
Theorie und politischer Praxis bei Hobbes nicht.

04_Lutterbeck  Seite 28  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 29

3. Verwissenschaftlichung der aristotelischen Politik

Gegen die Selbstauskunft des Hobbes, die Moralphilosophie im Sinne der Politik
neu, eben wissenschaftlich, ausgewiesen zu haben51 könnte man einwenden, dass
Hobbes lediglich eine begrenzte Friedenswissenschaft entwickelt habe, welche allein
auf die Erfüllung der Bedingungen der Möglichkeit menschlicher Vergemeinschaf-
tung ziele. Eine solche sei zwar als ontologische objektivierbar,52 Politik aber, so
könnte der Einwand eigentlich lauten, erschöpfe sich darin nicht. Sie zerfalle viel-
mehr in zwei Teile: erstens in einen wissenschaftlich begründbaren Teil, der von den
basalen Voraussetzungen kollektiver Existenz ausgeht – darin etwa auch einer not-
wendigen, funktionalistischen Minimalarchitektur verwandt, die von ebenso sicher
objektiv zu erkennenden Primärbedürfnissen der Menschen ausgehen zu können
meint.53 Ein zweiter Politikbestandteil dagegen beziehe sich auf Politik im Sinne von
freier Gestaltung menschlichen Zusammenlebens. Diese »Sekundärpolitik« beginne
– so folgte daraus – jenseits des Reiches der Notwendigkeit, im Bereich des »guten
Lebens« im Gegensatz zum »blossen Leben« (Aristoteles). – Träfe dieser Einwand
zu, so müsste man Hobbes wohl dafür tadeln, dass er die Politik verkürzt habe, doch
eine generelle Kritik an wissenschaftlicher Politik als apriorischer berührte ihn nicht.

Bevor auf die Frage nach der Möglichkeit einer apriorischen Politikwissenschaft
eingegangen werden kann, soll zunächst angedeutet54 werden, dass die klassische
»geometrische« Sozialphilosophie sich keineswegs auf eine Demonstration einer
Friedenswissenschaft beschränkt. Mit dem eudämonistischen Vernunftrecht der
Vollkommenheit, wie es sich paradigmatisch in dem monumentalen Werk Christian
Wolffs55 in der ersten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts ausprägte, liegt vielmehr
eine Theorie vor, die auch den Bereich einer über die Sicherstellung der Bedingun-
gen des blossen Lebens hinausgehenden Sekundärpolitik unerschütterlich zu bewei-
sen sucht. – Unabhängig davon, wie man über die Möglichkeit einer apriorischen

51 Hobbes, Vom Bürger, aaO. (FN 24), »Widmung«, S. 61.
52 In dieser Perspektive lässt Bernard Willms (»Politik als Erste Philosophie – oder: Was

heisst radikales politisches Philosophieren?« In: Volker Gerhardt (Hg.), Der Begriff der
Politik. Bedingungen und Gründe politischen Handelns, Stuttgart 1990, S. 252-267) im
Ausgang von Hobbes und mit Blick auf die apokalyptischen Risiken der Moderne die
»Politik« in den Rang einer »Erste[n] Philosophie« aufrücken; das »Politische«
erschöpft sich dementsprechend für ihn in der »Notwendigkeit zur Gründung, Erhal-
tung oder Wiederherstellung einer normalen Situation« (S. 253). 

53 Vgl. zur Diskussion Alexander Grau, Erkenntnislehre vom Dasein. Der logische Aufbau
der Welt: Übereinstimmungen zwischen Bauhaus und Wiener Kreis, in: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, Nr. 27/2.2.2005, S. N3. – Der zweite Untertitel von Graus Beitrag
verhält sich erstaunlicherweise antithetisch zum Textinhalt.

54 Ausführlich Klaus-Gert Lutterbeck, Staat und Gesellschaft bei Christian Thomasius
und Christian Wolff. Eine historische Untersuchung in systematischer Absicht, Stuttgart-
Bad Cannstatt 2002 (Forschungen und Materialien zur deutschen Aufklärung; Abt. II,
Bd. 16), S. 144-209.

55 Christian Wolff, Gesammelte Werke [»GW«], hg. v. Jean École et al., Hildesheim/
Zürich/New York 1962ff..

04_Lutterbeck  Seite 29  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?30

politischen Theorie im Sinne einer Friedenswissenschaft denken mag: Bei Wolff ist
ein umfassenden Entwurf einer apriorisch demonstrierten Politik, inklusive einer
Sekundärpolitik, zu kritisieren.

Man hat völlig zu Recht davon gesprochen, dass die Wolffsche Lehre den Versuch
der »Verwissenschaftlichung« des aristotelischen Erbes darstelle.56 Zunächst zeigt
sich das an der Methode, die, als universal-geometrische vorausgesetzt, ihre Gegen-
stände nicht erzeugt, nicht problemorientierte funktionale Konstruktionen durch-
führt, sondern das Werkzeug ist, mit dem ein kosmologischer Zusammenhang er-
schlossen wird.57 Dieser Zusammenhang, die Welt insgesamt, ist nach Wolff
teleologisch angelegt, die Aufgabe der Philosophie ist es, nach den Prinzipien des
ausgeschlossenen Widerspruchs und des zureichenden Grundes, das zu erschlies-
sen, was möglich ist.58 Das, was möglich ist, aber ist real, wenn auch noch nicht in
toto existent. Denn das, was möglich ist, ist nicht alles Mögliche, also etwas letztlich
Unbestimmtes, Kontingentes, sondern als Telos einer Entität essentieller (notwen-
diger) bzw. akzidenteller Modus seiner Essenz.59 Ausdruck findet diese teleologi-
sche Prämisse in dem ontologischen Prinzip der Vollkommenheit, das Wolff als ma-
terialen Grundsatz seiner Philosophie zugrundelegt.60 Die Aufgabe der Philosophie
nach Wolff liegt nun darin, zunächst die Wirklichkeit der Welt zu bestimmen und
daraus das potentielle So-Sein ihrer Elemente und ihres Gesamtzusammenhanges
selbst zu erschliessen. Sie zeigt, nachdem sie geklärt hat, was die Dinge sind, worin
das Telos der Dinge liegt, und dies mittels des geometrischen Verfahrens. Eigentli-
cher Gegenstandsbereich der praktischen Philosophie ist die ihren bewirkenden Ur-
sachen (nämlich der menschlichen Aktivität) nach kontingente moralische Vollkom-
menheit (perfectio accidentalis) im Gegensatz zur notwendigen physischen
(perfectio essentialis). Die Philosophie gibt damit die Orientierung für alle Bereiche
menschlicher Tätigkeit insofern vor, als sie zeigt, worin das, was real möglich ist,
liegt, und wie es durch die menschliche Aktivität zu Existenz zu bringen ist (soweit
menschliche Aktivität dafür die Voraussetzung ist). Damit wird die Vernunftför-
migkeit der realen Welt vorausgesetzt: Was real möglich ist, das ist vernünftig, und
was vernünftig ist, das ist real-möglich. Obwohl das, was real möglich ist, durch
geometrische Konstruktion erschlossen werden muss, die historische (empirische)
Erkenntnis durch die philosophische zu übersteigen ist, handelt es sich bei dem so

56 Wundt, Die deutsche Schulphilosophie im Zeitalter der Aufklärung, aaO. (FN 9), S.
151f.

57 Im Gegensatz zur nominalistischen Philosophie des Hobbes beansprucht die Wolffsche
Lehre, Realphilosophie zu sein.

58 Christian Wolff, Discursus praeliminaris in genere. Einleitende Abhandlungen über Phi-
losophie im Allgemeinen (1728), Historisch-kritische Ausgabe. Übersetzt, eingeleitet
und hg. von Günter Gawlick und Lothar Kreimendahl, Stuttgart-Bad Cannstatt 1996
(Forschungen und Materialien zur deutschen Aufklärung; Abt. I, Bd. 1), § 29.

59 Vgl. dazu und zum Folgenden Clara Joesten, Über Christian Wolffs Grundlegung der
praktischen Philosophie, Diss. Köln, Hamburg 1931.

60 Christian Wolff, Philosophia prima sive ontologia [...], 2. Nachdruck der 2. Aufl. Leip-
zig 1736, 1977 (GW II, 3), § 503.

04_Lutterbeck  Seite 30  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 31

Erschlossenen aber um einen ontologischen Zusammenhang, um Natur, die als
bloss mögliche eine ebensolche ontologische Dignität aufweist, wie die bereits
wirklich existierende. Deshalb kann die Ontologie in der Naturrechtslehre zur De-
ontologie werden. Die Folge ist, was die Eigenart der Verpflichtung anbetrifft, die,
dass Wolffs Verpflichtung zur Vervollkommnung keine bloss problematische ist,
sondern eine Selbstbindung an das allgemeine teleologische Entwicklungsgesetz, in
der Terminologie Kants ein »assertorischer Imperativ«.61 

Auch hierin zeigt sich eine signifikante Übereinstimmung mit der heterogenen
Philosophie des Hobbes, deren exeundum e statu naturali alles andere als Klug-
heitsregeln zum Inhalt hat, wie oft zu lesen ist, sondern als Imperativ theoretischer
Zweckrationalität eine rationale Handlungsanweisung zur Beförderung einer Ab-
sicht liefert, »die man sicher und a priori bei jedem Menschen voraussetzen kann«.62

Einen ebensolchen Status besitzt das oberste Prinzip des Naturrechts bei Wolff,
auch wenn dessen Naturbegriff kein privativer ist, sondern, ganz im Einklang mit
der klassischen Tradition, dem Menschen einen eindeutigen Vervollkommnungs-
horizont vorgibt, der lediglich (als moralischer) erkannt werden muss: Aus der Na-
tur ergibt sich das Ziel, das Sein konstitutiert notwendig ein Sollen. Ihren Ausdruck
findet diese Bindung von Sein und Sollen, die in der Hobbesschen künstlichen Wis-
senschaft fehlt, in der Finaldetermination der Entitäten, die darin besteht, dass sie
auf das Ziel ihrer Vollkommenheit festgelegt sind.63 

Auch die Praxis, und insbesondere die Politik, steht unter diesem Prinzip. Die
oberste praktische Regel, wie Wolff sie in der Deutschen Ethik formuliert,64 schreibt
dem Menschen dementsprechend vor, nach der Vollkommenheit zu streben, was un-
ter den Wolffschen Prämissen nichts anderes heisst, als sich zu aktualisieren, sich zu
verwirklichen. Dieser Verpflichtung korrespondiert ein ursprüngliches Freiheitsrecht,
das in näher bestimmte einzelne Menschenrechte (iura connata) als Derivate aufge-
spaltet wird. In einer in Wolffs lateinischem Naturrecht65 weitläufig ausgearbeiteten
rechtslogischen Deduktion demonstriert dieser nun die Entstehung von Gesellschaf-

61 »Der hypothetische Imperativ, der die praktische Notwendigkeit der Handlung, als
Mittel zur Glückseligkeit, vorstellt, ist assertorisch« (Kant, Grundlegung zur Metaphy-
sik der Sitten, aaO. [N.31], S. 45/BA 43). Vgl. zur Differenz zum kategorischen Impera-
tiv Kants ebd., 43-46/BA 40-44, sowie Klaus Reich, »Rousseau und Kant« (1936) in:
Neue Hefte für Philosophie, 29 (1989), S. 80-96, insb. 86f. – Für den Hinweis auf den
Aufsatz Reichs danke ich Dieter Hüning, Marburg.

62 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, aaO. (FN 31), S. 45/BA 43. – Dass Kant
derartige Imperative als Klugheitsregeln auffasst (ebd.), ist eine andere Angelegenheit,
die an dieser Stelle nicht zur Debatte steht.

63 Christian Wolff, Philosophia practica universalis [...], pars prior [...], Frankfurt am Main/
Leipzig 1738, 1971 (GW II, 10), § 48; ders., Philosophia prima sive ontologia, aaO. (FN
60), § 529.

64 Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken von der Menschen Thun und Lassen, zu
Beförderung ihrer Glückseeligkeit, Frankfurt am Main/Leipzig, 4. Aufl. 1733, 1976
(GW I, 4), § 12.

65 Christian Wolff, Jus naturae methodo scientifica pertractatum, 1-8, Frankfurt am Main/
Halle 1740-1748, 1968 (GW II, 17-24).

04_Lutterbeck  Seite 31  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?32

ten, welche die Menschen eingehen, um sich gegenseitig bei ihrer Vervollkommnung
zu unterstützen.66 Damit verpflichten sich die Menschen gegenüber der Gesellschaft,
was eine Einschränkung ihres ursprünglichen Freiheitsrechts bedeutet. Anhand einer
logische Progression, die Wolff durch die aristotelische Gesellschaftslehre darstellt,
wird demonstriert, dass die Menschen durch immer weitergehenden Rechtsverzicht,
der zu einer immer weitergehenden sozialen Integration führt, ihre Pflicht zur Perfek-
tion immer effizienter entsprechen können. Der Staat (civitas) schliesslich erscheint
als die – perfektibilitätstheoretisch – entscheidende Makroinstitution, nämlich als sol-
che, welche die Pflichterfüllung im Sinne der »Wohlfahrt«67 am besten zu befördern in
der Lage ist. Es wird mit der politischen Vergesellschaftung ein qualitativer Sprung im
Hinblick auf die institutionell sichergestellte Wohlfahrt erreicht, deren Kehrseite der
vollständige Verzicht der ursprünglichen Freiheitsrechte und ihre vollständige Akku-
mulation durch die staatliche Gesellschaft ist.68 Ausdruck dieser Disposition der
Wolffschen Theorie ist es, dass die zur societas civilis verbundene Gesamtheit ein ab-
solutes Herrschaftsrecht (die Souveränität) gegenüber den einzelnen besitzt.69 Der
Staat wird dadurch zum »Agenten der Vervollkommnung« der einzelnen. Die Politik
ist somit nicht nur auf den Staatszweck »Sicherheit« festgelegt, sondern auf die Reali-
sierung eines eindeutig determinierten Aktualisierungsplanes festgelegt, und dadurch
selbst eindeutig als umfassende, maximalstaatliche bestimmbar.70

4. Voraussetzungen eines eigenständigen Politikbegriffs

Zwar stellt die Wolffsche Philosophie, indem sie eine realistische Begriffslogik ent-
wickelt, eine wissenschaftstheoretische Antithese zum Hobbesschen Nominalismus
dar. Auch kommt Wolff politiktheoretisch zu einem völlig anderen Ergebnis als
Hobbes. Doch zeigt sich im Hinblick auf die im vorliegenden Text behandelte The-
matik dasselbe Resultat: Politik wird als objektiv bestimmbar verstanden. Demgegen-
über ist im Anschluss an Max Weber daran zu erinnern, dass Politik sich als eigen-
ständiger Sektor menschlichen Handelns gerade nicht als »wissenschaftlicher« im
Sinne einer material-eindeutigen Begründung denken lässt,71 ob es sich dabei nun um

66 Christian Wolff, Vernünfftige Gedancken von dem gesellschafftlichen Leben der Men-
schen und insonderheit dem gemeinen Wesen zur Beförderung der Glückseeligkeit des
menschlichen Geschlechts, Frankfurt am Main/Leipzig, 4. Aufl. 1736, 1975 (GW I, 5), § 2.

67 Ebd., §§ 3, 11.
68 Vgl. Lutterbeck, Staat und Gesellschaft bei Christian Thomasius und Christian Wolff.

Eine historische Untersuchung in systematischer Absicht, aaO. (FN 54), S. 196-199.
69 Wolff, Jus naturae methodo scientifica pertractatum, aaO. (FN 65), 8 (GW II, 24), § 57.
70 Vgl. ebd., § 28.
71 Vgl. zur philosophischen Problematik der Herrschaftsbegründung durch materiale

praktische Prinzipien die Kontroverse zwischen Joachim Detjen und Georg Geismann
(siehe Geismann,  »Politische Philosophie – hinter Kant zurück? Zur Kritik der ›klassi-
schen‹ Politischen Philosophie« [FN 32]; ders., »Naturrecht nach Kant« in: Jahrbuch
für Politik 5, 1995, S. 141-177).

04_Lutterbeck  Seite 32  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 33

eine »existentielle« Friedenswissenschaft (Kersting) handelt oder um eine umfassende
»ideelle«72 wohlfahrtsstaatliche Theorie. Wie eingangs bereits angekündigt, wird sich
daraus weiter ergeben, dass politisches Handeln wesentlich erfahrungskonstituiert ist.

Für diese Annahme spricht bereits die folgende Beobachtung: Wenn auch die
Hobbesschen Naturgesetze nur in foro interno verpflichten und die Theorie des
Engländers keine Sicherheiten dafür bietet, dass der Souverän vernünftig handelt
(und insofern die Möglichkeit einer falschen Politik im Sinne von Befehlen des Herr-
schers, die den Naturgesetzen widersprechen, nicht ausgeschlossen werden kann), so
ist die handlungstheoretische Perspektive, die Hobbes bietet, doch eine eindimensio-
nale. Denn politisches Handeln gerät als bestimmtes Handeln nur als naturgesetz-
konformes in den Blick, nicht anders als in der aristotelisierenden Theorie Christian
Wolffs, die das positive Bild des »homo moralis integer« auf der Negativfolie des
ausser in seiner Pflichtwidrigkeit nicht weiter bestimmten Handelns entwickelt.73

Ungeachtet dessen, dass Methode und Ergebnis in der funktionalistischen Theorie
des Hobbes, die den Sicherheitsstaat, und in der normativ-ontologischen Christian
Wolffs, die den Wohlfahrtsstaat begründet, in denkbar extremster Weise differieren:
Stets lässt sich politisches Handeln als bestimmtes nur im Idealtyp einer zweckratio-
nalen Praxis greifen, deren Ziel einerseits im äusseren Frieden, andererseits in der
Perfektion gegeben ist. Damit aber lässt es sich nicht als eigene Handlungsform iden-
tifizieren. Im Falle Hobbes’ wie Wolffs erscheint es als unter einem hypothetisch-as-
sertorischen Imperativ stehendes, ungeachtet dessen, dass die Imperative inhaltlich
vollkommen auseinanderfallen. Die Staatsphilosophien zeichnen sich dadurch gera-
de nicht als genuin politische, sondern als rechts- bzw. moralphilosophische aus.

Worin aber besteht demgegenüber das Eigene politischen Handelns? Lässt es sich
als Form der Praxis im Unterschied zu den Bestimmungen in den angedeuteten apri-
orischen Handlungstheorien erweisen? Und wenn ja, gibt es Gründe dafür, dass dies
notwendig ist? Nach der hier vertretenen Auffassung sind diese Fragen zu bejahen,
und zwar zunächst, insofern Politik als eine letztlich subjektive Praxis aufzufassen
ist. Damit soll keineswegs angedeutet werden, dass die in Frage stehenden politi-
schen Philosophien formal subjektlos seien, auch wenn sogar dies in bezug auf Hob-
bes angenommen wird.74 Behauptet wird allerdings, dass weder bei Hobbes noch bei
Wolff noch auch in jeder wissenschaftlichen im Sinne einer jeden rein rationalisti-
schen Akteurstheorie eine zureichende Subjektheorie entfaltet wird. Denn das Sub-
jekt bleibt in solchen Theorien stets – wie oben angedeutet – nur eine Projektionsflä-
che, passiver Träger der Nomothetik einer universalen Vernunft: Die »neuzeitliche
Vernunft […] wird nicht empirisch verstanden, d.h. heisst als Vernunft dieses oder
jenes Menschen, sondern […] zur überpersönlichen normativen Instanz hochstili-

72 Gegensatzpaar nach Hans Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, 2., unverän-
derter Nachdruck der 4. Aufl. [von 1951], Göttingen 1990, S.11.

73 Wolff, Jus naturae methodo scientifica pertractatum, aaO. (FN 65), 1 (GW II, 17), § 75.
74 So von Wolfgang Kersting, »Erkenntnis und Methode in Thomas Hobbes’ Philoso-

phie« in: Studia Leibnitiana, XX (1988), S. 126-139, 135; anders aber Ludwig, »Womit
muss der Anfang der Staatsphilosophie gemacht werden? Zur Einleitung des Levia-
than«, aaO. (FN 16), S. 75.

04_Lutterbeck  Seite 33  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?34

siert, die alle empirisch gegebenen und bekannten Formen von Vernunft transzen-
diert – wobei ihr Sitz und Träger unbestimmt bleiben müssen«.75 Wenn das Konzept
des politisches Handelns ausagekräftig sein soll, so setzt es offenbar Subjekte voraus,
deren Handlungsbestimmungen sich nicht restlos logifizieren lassen: Subjekte, de-
ren Praxis weder den logischen Postulaten einer Friedenswissenschaft noch einem
prädeterminierten Aktualisierungsplan folgt, sondern individuell zurechenbar ist.
Das gilt ebenso für alle anderen denkbaren derartigen Positionen, die einen be-
stimmten praktischen Rationalitätstyp monistisch universalisieren, so etwa auch für
den in den rational-choice-Theorien beliebten homo-oeconomicus.76 Läßt sich aber
überhaupt ein solches Politikkonzept als berechtigtes ausweisen oder ist es im Lich-
te rationalistischer Handlunsgtheorie als redundante Spekulation zurückzuweisen?

Aus der vorgetragenen Kritik am Subjektbegriff der Naturrechtslehren ergibt
sich, dass ein eigenständiges Politikkonzept auf einen qualifizierten Entscheidungs-
begriff rekurriert, der das Moment der Freiheit bzw. Spontaneität des Akteurs vor-
aussetzt (Entscheiden im Gegensatz zum Urteilen). Gerade insofern aber setzt sich
ein solches Politikkonzept einschlägigen Verdächtigungen aus. Vorsicht ist geboten,
denn zumindest in Deutschland betritt man nun ein nach wie vor vermintes Feld.77

Einschlägige Sentenzen Carl Schmitts in heroischer Diktion (»Die Entscheidung ist,
normativ betrachtet, aus einem Nichts geboren«78) haben kaum an provozierender
Kraft verloren. Um Missverständnisse zu verhindern: Keinesfalls ist eine indirekte
Rehabilitierung einer dezisionistischen politischen Romantik beabsichtigt – ebenso-
wenig allerdings auch eine Aktualisierung neoaristotelischer Positionen. Beabsich-
tigt ist allein, nicht nur auf einige begriffsnotwendige Voraussetzungen eines eigen-
ständigen Politikkonzeptes hinzuweisen, sondern es auch – und zwar gerade nach
der Massgabe strenger Wissenschaftlichkeit als notwendig auszuweisen. 

Bereits Max Weber hat deutlich gemacht, dass der »politische Charakter eines
Problems« es gerade nicht erlaube, es »auf Grund bloss technischer Erwägungen
aus feststehenden Zwecken heraus zu erledigen«, sondern dass »um die regulativen
Wertmassstäbe selbst gestritten werden kann und muss, weil das Problem selbst in
die allgemeinen Kulturfragen hineinragt«.79 Dies impliziert die Relativität materialer

75 Panajotis Kondylis, Die Aufklärung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus, Mün-
chen 1986, S. 58.

76 Differenzierende und relativierende Diskussionen des Konzepts finden sich etwa bei
Jon Elster, Nuts and Bolts for the Social Sciences, Cambridge 1989, S. 22-29; John Dear-
love, »Putting Humpty Together Again: Homo Sociologicus, Homo Oeconomicus
And The Political Science Of The British State« in: European Journal of Political
Research, 27 (1995), S. 477-506. 

77 Vgl. schon Hermann Lübbe, »Zur Theorie der Entscheidung« in: Collegium Philosophi-
cum. Studien Joachim Ritter zum 60. Geburtstag, hg. v. Ernst-Wolfgang Böckenförde et
al., Basel/Stuttgart 1965, S. 118-140.

78 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 4.
Nachdruck der 2. Aufl. München/Leipzig 1934, Berlin 1985, S. 42.

79 Max Weber, »Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkennt-
nis« (1904) in: ders., Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, hg. v. Johannes Win-
ckelmann, Tübingen, 7. Aufl. 1988, S. 146-214, 153.

04_Lutterbeck  Seite 34  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 35

Wertmassstäbe. Eine letzte, formal-transzendentale normative Orientierung aprio-
rischer Art, wie sie durch die kantische Philosophie80 begründet worden ist, wird je-
doch nicht ausgeschlossen. Denn das Charakteristikum einer derartigen Nomothe-
tik als einer formalen liegt gerade darin, dass sich aus ihr keine positive inhaltliche
Bestimmung des Handlungsvermögens ableiten lässt: Weder die Kantische Tugend-
lehre noch die Rechtslehre des Königsbergers geben vor, worin die Akteure ihre
»Glückseligkeit« suchen, sie begrenzen ihre Wahl lediglich. Ein materiales politi-
sches Programm lässt sich im Sinne der Kantischen Philosophie allein im Hinblick
auf seine juridische Zulässigkeit beurteilen81, was nicht ausschliesst, dass auch eine
wissenschaftliche, jedoch erfahrungsgestützte Beurteilung seiner Zweckmässigkeit
möglich ist.82 Die inhaltliche Zielsetzung selbst aber ist keiner (positiven) wissen-
schaftlichen Begründung und Beurteilung fähig, sondern lediglich einer Erklä-
rung.83 Das gilt nicht nur für Wertsetzungen der traditionellen Rechts- oder Moral-
philosophie, sondern ebenso für alle anderen denkbaren normativen Theorien, etwa
auch ökonomistische, woran in Zeiten des neoliberalen Konservatismus wie der
Gegenwart offenbar dringend erinnert werden muss.

Damit wird auf die Akteursperspektive verwiesen. In dieser Sichtweise bedeutet
der aufgewiesene Zusammenhang, dass sich kein logisch (apriorisch) zwingender
Grund dafür aufweisen läßt, wieso ein bestimmter Handlungsinhalt ausgeführt
werden soll, und dementsprechend apodiktische materiale normative Theorien
gleich welcher Couleur als Ideologien zu betrachten sind. Es läßt sich also zeigen,
dass ein eigenständiger Politikbegriff nicht nur denkbar, sondern seine Berechtigung
hat. – Ein Begriff, der voraussetzt, dass sich Politik gerade dadurch auszeichnet,
dass sie nicht determiniert ist und wesentlich darin besteht, dass man über das vom
logischen Standpunkt Nicht-Notwendige kollektiv verbindlich entscheidet. 

Ernst Vollrath hat in dieser Perspektive das »Politische« vom Moment des »Ge-
genhandelns« (der kontroversen Interaktion) her bestimmt und das »Feld des Poli-
tischen« als »Zone des Entscheidungshandelns und der Optionalität«.84 Deutlicher
tritt daran zugleich hervor, dass ein eigenständiger Politikbegriff voraussetzt, daß
die Welt in kontingenter Weise durch menschliches Handeln gestaltet werden kann,

80 Vgl. Christian Ritter, »Immanuel Kant« in: Michael Stolleis (Hg.), Staatsdenker in der
frühen Neuzeit, erweiterte Aufl., München 1995, S. 332-353.

81 Nach Kants politischer Theorie, die die Politik als »ausübende Rechtslehre« definiert
wird diese allerdings zugleich auf die Zielbestimmung des ,ewigen Friedens’ festgelegt,
was nicht unterschlagen werden soll. Vgl. Volker Gerhardt, Ausübende Rechtslehre.
Kants Begriff der Politik in: Gerhard Schönrich, / Yasushi Kato (Hg.), Kant in der Dis-
kussion der Moderne, Frankfurt am Main 1996, S. 464-488.

82 Vgl. Weber, »Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkennt-
nis«, aaO. (FN 79), S. 149f.

83 Ebd., S. 152. Hinter dieser Weberschen Position steht offenbar die Kritik David Humes
an der »naturalistic fallacy« der Naturrechtstheorien, auch wenn Weber darauf nicht
hinweist. – Die Einschränkung auf positive materiale Bestimmungen markiert die Kan-
tische Linie und wird von Weber nicht vorgenommen.

84 Ernst Vollrath, Grundlegung einer philosophischen Theorie des Politischen, Würzburg
1987, S. 292, 298.

04_Lutterbeck  Seite 35  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?36

wobei keineswegs eine normative Aufladung onto-teleologischer oder sonstiger Art
impliziert ist. – Es werden somit die Umrisse eines normativ anspruchslosen, hand-
lungstheoretischen Politikbegriffs deutlich, der sich an der Oberfläche85 anlehnt an
Niklas Luhmanns Politikkonzept, ähnlich demjenigen, mit dem etwa auch Gerhard
Göhler arbeitet. Politik besteht im Treffen von kollektiv bindenden Entscheidun-
gen.86

Wie Entscheidungen zustande kommen, ist freilich ein Problem. Es kann aller-
dings im Rahmen der vorliegenden Analyse nicht eigens thematisiert werden, denn
beabsichtigt ist lediglich eine Kritik an den Versuchen, Politik im Sinne der Fixie-
rung von kollektiv bindenden Normen inhaltlich in wissenschaftlicher Weise, mit-
hin logisch zu begründen. Kritisiert wird die Annahme, dass allgemeine, und inso-
fern apriorische materiale Prinzipien aufgewiesen werden könnten, die Politik
eindeutig festlegten. Ob oder inwieweit dagegen Entscheidungen, verstanden als
nicht absolut determinierte Handlungsbestimmungen, psychologisch möglich seien,
muss an dieser Stelle offen bleiben. Es kann allerdings darauf hingewiesen werden,
dass in der gegenwärtigen philosophischen Diskussion deterministische Modelle in
Analogie zur probabilistischen Quantenphysik zugunsten einer Theorie der freien
intentionalen Intervention verabschiedet werden.87 

Ein eigenständiger Politikbegriff bezieht sich somit auf ein nicht restlos in seiner
Praxis determiniertes Subjekt (ein Individuum unter normativem Aspekt), ein sol-
ches nämlich, das überhaupt zu Entscheidungen im Gegensatz zu blossem Urteilen
fähig ist und damit zur Quelle von Wertsetzungen wird. Wenn auch die Frage der
Entscheidungs- und Handlungsfreiheit nicht weitergehend geklärt werden kann, so
ist jedoch deutlich, dass ein solches Subjekt nicht ohne irgendwelche Bedingungs-
faktoren seines Entscheidens bzw. Handelns gedacht werden kann. Denn Freiheit
an sich kann kein positives Moment der Handlungsbestimmung sein. Eine sich
selbst verwirklichende Freiheit ist schlichter Nonsens.88 – Dies verweist auf empiri-
sche Kontexte.

85 Zwar entwickelt auch die Systemtheorie Luhmanns eine Entscheidungtheorie (Niklas
Luhmann, Die Politik der Gesellschaft, hg. v. André Kieserling, Frankfurt am Main
2002, S. 140-169), jedoch gerade nicht eine handlungstheoretische. Sie ist daher nicht an
eine Subjekttheorie gebunden, wie die folgenden Ausführungen.

86 Luhmann, Die Politik der Gesellschaft, aaO. (FN 85), S. 254, formuliert abweichend:
»Als ›Politik‹ kann man jede Kommunikation bezeichnen, die dazu dient, kollektiv bin-
dende Entscheidungen durch Testen und Verdichten ihrer Konsenschancen vorzuberei-
ten« (Hervorheb. KGL). Gerhard Göhler (»Politische Institutionen und ihr Kontext.
Begriffliche und konzeptionelle Überlegungen zur Theorie politischer Institutionen«
in: ders. (Hg.), Die Eigenart der Institutionen. Zum Profil politischer Institutionentheo-
rie, Baden-Baden 1994, S. 19-46, 24) dagegen bestimmt politische Institutionen über
einen Politikbegriff, »der vor allem auf Verbindlichkeit und gesellschaftliche Relevanz
von Entscheidungen abstellt.« 

87 So bei Julian Nida-Rümelin, Strukturelle Rationalität. Ein philosophischer Essay über
praktische Vernunft, Stuttgart 2001, insb. S. 39-52, 54f.

88 Vgl. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, aaO. (FN 31), S. 97/BA 122, Note*.

04_Lutterbeck  Seite 36  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 37

5. Schluss

Wie also kommen politische Entscheidungen einmal abgesehen von psychologi-
schen Erwägungen zustande? An dieser Stelle bieten sich die Weberschen Überle-
gungen als Ausgangspunkt für eine politologische Handlungstheorie an. An Webers
Schlüsselbegriff des Kulturmenschentums89 als klassischem Konzept wesentlich so-
zialisationsbedingter Subjektkonstitution wird die Erfahrungsgebundenheit von
Politik deutlich. Denn Begriffe wie »Kulturmenschentum« oder »Sozialisation«
verweisen auf nichts anderes als akkumulierte Erfahrung, auf Kontexte, die inhaltli-
che politische Positionen fundieren und Handeln wesentlich strukturieren. Ist man
bereit, der Weberschen Perspektive zu folgen, so wird klar, dass politisches Handeln
als eigener Sektor menschlicher Praxis gerade die Relativität und historische Beson-
derheit der spezifischen Prägung der Akteure voraussetzt. Diese Voraussetzung hat
Konsequenzen für die Ausführung von politischen Theorien: Eine politische Theo-
rie kann nicht als apriorische Rechts-, Moral- oder Utilitätstheorie angelegt werden,
sie hat in Betracht zu ziehen, dass Menschen und auch menschliche Kollektive
(Staaten) sich wesentlich über die Suche nach der, kantisch gesprochen, »Glückse-
ligkeit« konstituieren oder, anders ausgedrückt, dass sie in bestimmten kulturell und
material bestimmten Kontexten agieren und dadurch normativen Präferenzen ver-
bunden sind, deren Gültigkeit sich nicht demonstrieren lässt. Dementsprechend
muß an die Stelle eines apriorischen Subjektbegriffs, der das Individuum auf eine
(wie immer material bestimmte) Funktionseinheit reduziert, ein solcher treten, der
über die Empirie aufgefüllt wird. Diese Kritik an rationalistischen Theorien bedeu-
tet jedoch nicht, dass man nun vom Regen in die Traufe gerät, dass nämlich anstelle
einer rationalen werttheoretischen Determination eine faktische soziale oder sonst-
wie empirische anzunehmen sei. Denn damit soll nicht gesagt sein, dass politische
Akteure in ihren Entscheidungen und ihrem Handeln durch diese Kontexte restlos
festgelegt seien, sondern vielmehr dass sie sich als Subjekte über diese empirischen
Kontexte konstituieren. 

Dass damit – etwa vor dem Hintergrund der Luhmannschen Systemtheorie – kei-
nesfalls eine antiquierte Position bezogen wird, machen neuere Untersuchungen
deutlich, auf die an dieser Stelle nur hingewiesen werden kann. In der soziologi-
schen Theorie des ausgehenden 20. Jhdts. liefert etwa Pierre Bourdieus Begriff des
»habitus« ein ausgearbeitetes Konzept, dass die Optionen des »Spielers«90 im Sinne
des politischen Subjekts neben feldtheoretisch exponierten Relationen an die vita
des Akteurs rückbindet. Dabei geht Bourdieu davon aus, dass die Leitlinien der In-
teraktion zum grossen Teil in diesem Sinne erfahrungskonstituiert sind, ohne dass
aber deshalb das Handeln soziologisch absolut normativ präformiert oder determi-

89 Weber, »Die ›Objektivität‹ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis«,
aaO. (FN 79), S. 180.

90 Pierre Bourdieu, / Loïc Wacquant, Reflexive Anthropologie, übersetzt von Hella Beis-
ter, Frankfurt am Main 1996, S. 127-130, vgl. 147-175.

04_Lutterbeck  Seite 37  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft?38

niert würde, sondern es sich dabei um Bestimmungsmomente handelt, die in unter-
schiedlicher Weise verarbeitet werden und zu mehr oder weniger individuellen
praktischen Dispositionen gerinnen.91 Gleiches gilt für die diskursiven Strukturen
spezifischer politischer Auseinandersetzungen, wie die Studie von Robert Brier
zum polnischen Verfassungsdiskurs 1989-1997 gezeigt hat.92 Auch wenn entschei-
dungstheoretische Defizite nicht ausgeräumt sind: Eine »Politikwissenschaft als
Kulturwissenschaft« kann offenbar zeigen, dass in der Erfahrung gegebene Kontex-
te Politik ermöglichen und stukturieren, sie aber nicht determinieren – ebensowenig
wie lokale, nationale oder globale Traditionen oder Trends verhindern, dass sich die
ihnen ausgesetzten Menschen zu (individuell kenntlichen) Persönlichkeiten ausbil-
den. 

Rationalistische Theorien wie die neuzeitlichen Naturrechtslehren, die den Ver-
such der apriorischen (philosophischen) Begründung und materialen Festlegung der
»Politik« unternehmen, verdecken gerade die Politik als eigenartiges Phänomen,
ebenso wie sie auch ihre eigene Politizität verhüllen. Dies gilt ebenso für moderne
»expertokratische« Lehren, welche denselben Begründungsanspruch erheben. Ge-
rade aus der rationalen Reflexion aber ergibt sich, dass auf Politik nicht verzichtet
werden kann.

Zusammenfassung:

Ausgehend von einem handlungstheoretischen Politikbegriff verfolgt der Beitrag
die Problematik von apriorischen Politikbegründungen im Sinne von rationalisti-
schen materialen Ordnungsentwürfen. Zunächst werden beispielhaft zwei solcher
Versuche anhand der repräsentativen politischen Philosophien von Thomas Hobbes
(1588-1679) und Christian Wolff (1679-1754) aufgezeigt: Hobbes wird als bedeu-
tendster Theoretiker einer auf Sicherheit gerichteten »Primärpolitik« angeführt,
Wolff dagegen steht Pate für einen auf die Wohlfahrt der Staatsbürger focussierten
Ordnungsentwurf, der auch den Bereich einer »Sekundärpolitik« umfaßt. Das Ar-
gumentationsgerüst dieser Theorien liefert die subjekttheoretische Basis, um negativ
die Antinomie einer »apriorischen Politikwissenschaft« aufzuzeigen und positiv ei-
nige notwendige Voraussetzungen eines eigenständigen Politikbegriffs zu skizzie-
ren. Abschliessend wird angedeutet, dass dem Ergebnis der Betrachtung moderne
soziologische Ansätze wie auch solche innerhalb der kulturwissenschaftlich orien-
tierten Politikwissenschaft der Gegenwart entsprechen. 

91 »Der Habitus ist die sozialisierte Subjektivität« (ebd., S. 159).
92 Robert Brier, »Diskursanalyse. Chance und Möglichkeiten einer kulturwissenschaftli-

chen Forschungsperspektive am Beispiel des polnischen Verfassungsdiskurses 1989-
1997« in: Birgit Schwelling (Hg.), Politikwissenschaft als Kulturwissenschaft. Theorien,
Methoden, Problemstellungen, Wiesbaden. 2004, S. 107-127.

04_Lutterbeck  Seite 38  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21


ZfP 54. Jg. 1/2007

Klaus-Gert Lutterbeck · Apriorische Politikwissenschaft? 39

Summary

Departing from a notion of political phenomena as actor-rooted, the essay is con-
cerned with problems that arise regarding a priori political theories, to be under-
stood as material models of social order. First two such attempts are reconstructed
within the two examples of the representative political philosophies of Thomas
Hobbes (1588-1679) and Christian Wolff (1679-1754): Hobbes is referred to as the
most eminent theorist of a security-oriented order, that centres upon what is marked
as »primary political sphere«. In contrast Wolff is one of the main authorities for a
model of society that is aimed at securing the welfare of the people, which embraces
what is called »secondary political area«. Examining the notion of the subject, the
critical analysis of these theories supplies negatively the means to expose the antino-
my of an »a priori political science«. Positively it allows to sketch some assumptions
necessary conceiving of the political sphere as an original notion. Finally, it is hinted
at modern sociological approaches as well as such within the culturalistic political
science of the present that are in accordance with the result of the investigation. 

Klaus-Gert Lutterbeck, 
A priori political science? On the respect in which politics are bound to experience

04_Lutterbeck  Seite 39  Dienstag, 27. März 2007  4:00 16

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 16:19:24. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2007-1-21

