Der Rest ist Schweigen — Wittgensteins

Philosophie als Sprechverweigerung

FABIAN GOPPELSRODER

Wittgensteins gesamtes Philosophieren ist der grofle Versuch,
nicht zu sprechen. Es muss nicht erst die Anekdote bemiiht wer-
den, dass der kleine Ludwig angeblich bis in sein viertes Lebens-
jahr hinein tiberhaupt stumm geblieben sein soll,! um die tiefe, ge-
radezu existentielle Verankerung dieses Bemiihens deutlich wer-
den zu lassen. Auch andere biographische Details zeugen von der
Bedeutung immer wieder notwendiger Schweigeperioden. Der
wiederholte Riickzug in das norwegische Hiittenexil, als Volks-
schullehrer in die osterreichische Provinz, die Aufgabe des Cam-
bridger Lehrstuhls und die Ubersiedlung ins irische Galway -
selbst die Auswanderungsplidne nach Russland in den 1930er Jah-
ren mit ihrer durch Tolstoi- und Dostojewski-Lektiire idealisierten
Vorstellung des naturnahen Menschen im Hintergrund konnen
als Zeichen fiir die Sehnsucht nach Ruhe und Kontemplation ver-
standen werden. Dass dieser Ausstieg nie endgiiltig gelang, mit
Zeiten hochstem, insbesondere akademischem Engagement alter-
nierte, weist zugleich auf die unaufhebbare Verbindung von Spre-
chen und Schweigen, von Sagen und stummem Sehen bei Witt-
genstein hin. Die beriihmt-beriichtigten endlosen und unendlich
erschopfenden Diskussionen waren notwendig fiir sein Philoso-
phieren und doch nie dessen Ziel. Nicht um das Sagbare ging es

1 Vgl Ray Monk: Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, Stuttgart:
Klett-Cotta 2000, S. 29.

61

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

ihm letzten Endes. Philosophie als »Arbeit an Einem selbst«? war
fir Wittgenstein von Beginn an ein Kampf gegen die eigene Ten-
denz, alles in Propositionen auflésen zu wollen.

Wittgensteins philosophischer Erstling - und tiberhaupt das ein-
zige philosophische Buch, das er zu Lebzeiten veroffentlicht hat -
scheint schon im Titel deutlich zu machen, was der Leser zu er-
warten hat: ein logisch-philosophischer Traktat will er sein. Und
tatsdchlich sind es die mathematischen Fragen im Rahmen seines
Maschinenbau- und Flugingenieurstudiums in Berlin und Man-
chester, die Wittgenstein zur Logik und mit der Logik zur Philo-
sophie bringen. In Cambridge wird ihm schliefillich das so ge-
nannte Russellsche Paradox, das Problem, inwiefern eine Menge
sich selbst als Argument enthalten kann, die »eigentliche philoso-
phische Initialztindung«® und der Tractatus seine ganz eigene Ant-
wort auf diese Frage. Ist der Kern von Russells Theory of types die
Idee, dass, um die Antinomie zu verhindern, es einer Hierarchie
legitimer Weise in Mengen zusammenfassbarer Elemente bedarf,
dass diese gleichartig zu sein hétten, um Mengen, die Elemente
ihrer selbst sind, zu verhindern, so lehnt Wittgenstein diese Lo-
sung des Problems jedoch schon 1913 ab: »Ich glaube nicht, dass
es verschiedene Typen von Dingen geben kann. [...] Jegliche Ty-
pentheorie muf3 durch eine geeignete Theorie des Symbolismus
iiberfliissig gemacht werden.«* Folglich ist die Entwicklung eines
solchen Symbolismus Hauptbestandteil des Tractatus und fiihrt in
Satz 3.333 zur trockenen >Erledigung« des Problems:

2 Ludwig Wittgenstein: »Vermischte Bemerkungenc, in: Rush Rhees
(Hg.), Ludwig Wittgenstein: Werkausgabe in 8 Banden (ab hier
WA), Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, Bd. 8, S. 445-573, hier S. 472.

3 Heinrich Watzka: Sagen und Zeigen: die Verschrinkung von Meta-
physik und Sprachkritik beim frithen und beim spaten Wittgenstein,
Stuttgart: Kohlhammer 2000, S. 19.

4  Brief an Russell vom Januar 1913, in: Brian F. McGuinness/Georg
H. von Wright (Hg.), Ludwig Wittgenstein: Briefwechsel mit B. Rus-
sell, G.E. Moore, ].M. Keynes, F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann
und L. von Ficker, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980, S. 25.

62

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

»Eine Funktion kann darum nicht ihr eigenes Argument sein, weil das
Funktionszeichen bereits das Urbild seines Arguments enthélt und es
sich nicht selbst enthalten kann.

Nehmen wir ndmlich an, die Funktion F(fx) konnte ihr eigenes Argu-
ment sein; dann gébe es also einen Satz: >F(F(fx))< und in diesem miis-
sen die duflere und die innere Funktion F verschiedene Bedeutungen
haben, denn die innere hat die Form ¢(fx), die duflere die Form y(p(fx)).
Gemeinsam ist den beiden Funktionen nur der Buchstabe >F«, der aber
allein nichts bezeichnet.

Dies wird sofort klar, wenn wir statt >F(Fu)« schreiben >(3¢) : F(ou) . ¢ou
= Fu«.

Hiermit erledigt sich Russells Paradox.«®

Zugleich aber erkennt Wittgenstein hinter Russells Schwierigkei-
ten, die Antinomie zu l6sen, ein Problem, das sehr viel tiefer
greift, als die zundchst rein logische Frage vermuten ldsst. Der
Versuch, noch durch eine Funktion zu beschreiben, was auf diese
Weise prinzipiell nicht mehr darstellbar ist, ist nur Symptom einer
ganzen Tradition abendldndischer Philosophie. Das hoffnungslose
Unterfangen, sagen zu wollen, was sich nur zeigt,® diagnostiziert
Wittgenstein als das Kernproblem der letzten 2000 Jahre Meta-
physikgeschichte. Wie der Versuch, die logische Form logisch zu
begriinden, in einem scheinbaren Paradox enden musste, so seien
auch die meisten philosophischen GrofSprobleme Scheinprobleme,
die sich mit einer neuen Sicht auf die Welt in durchaus &hnlicher
Weise erledigten, wie Russells Paradox. Ethische, dsthetische Fra-
gen gehoren schlicht einer anderen Dimension menschlichen
Weltverhiltnisses an als derjenigen, in welcher sich wahre bzw.
falsche Argumente gegeneinander abwégen lassen. Es ist die un-

5 Ludwig Wittgenstein: »Tractatus logico-philosophicus«, in: WA,
Bd. 1, S. 7-85, hier S. 23, §3.333.

6 Die Idee des >Zeigens«< ist bei Wittgenstein (mindestens) dreifach
differenziert: Es gibt das deskriptive Zeigen des Satzes, das trans-
zendentale Zeigen der logischen Form und das sich-Zeigen des Un-
aussprechlichen, des Mystischen. Insbesondere um Letzteres geht
es, wenn von der neuen Sicht auf die Dinge, dem eigentlichen Ziel
der Philosophie, dem schweigend-kontemplativen Sehen gespro-
chen wird. Zur ausfiihrlicheren Diskussion des Problems vgl. u.a.
Felix Gmiir: Asthetik bei Wittgenstein. Uber Sagen und Zeigen,
Freiburg/Miinchen: Alber 2000, S. 32f.

63

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

lautere Vermischung dieser Bereiche des Sagbaren und des sich-
nur-Zeigenden, welche die scheinbar so grofien Ritsel abendldn-
discher Geistesgeschichte produziert. Das »Hauptproblem der
Philosophie«” sei daher zunéchst die sorgfaltige, prinzipielle Tren-
nung des >Sagens< vom »>Zeigen« und genau das ist es, was Witt-
genstein mit seinem Tractatus zu leisten meint. Dabei liegt die
Schwierigkeit des Projekts darin, dass, soll das Sagbare definiert,
der »Ausdruck der Gedanken« umgrenzt werden, diese Grenze
nur von Innen heraus, »nur in der Sprache gezogen werden«
kann.8 Das Unsagbare kann und darf nicht direkter Bestandteil ei-
nes geschriebenen Traktats sein, weil es sonst - wie in der traditi-
onellen Philosophie - zwangsldufig negativ, als zu beseitigender
Unsinn in Erscheinung tritt. Wittgensteins Strategie ist daher die
Ausarbeitung einer logischen Idealsprache, sein neuer logischer
Symbolismus, der ein fiir allemal festlegt, was prinzipiell gesagt
werden kann. Alles andere muss notwendig ungesagt bleiben,
weil es unsagbar ist, sich nur zeigt.

Linguistische Einheit, um die es Wittgenstein dabei geht, ist
der Satz,® Kerngedanke seiner Sprachtheorie die so genannte Ab-
bildtheorie. Beobachtungen in einem Pariser Gerichtssaal fiihrten
angeblich zur wichtigsten Idee seiner frithen Sprachphilosophie:
Wie hier mit Hilfe von Puppen die zu beurteilende Unfallsitua-
tion, so werde auch im »Satz [...] gleichsam eine Sachlage probe-
weise zusammengestellt.«10 Der Satz funktioniert als Satz, weil er
die von ihm beschriebene Tatsache symmetrisch und reflexiv ab-
bildet, mit ihr strukturidentisch ist.!! Ist die Struktur der Tatsache
als Anordnung im geometrischen Raum notwendig eindeutig, da
jeder Ort hier immer nur einfach besetzt sein kann, so muss die
Satzstruktur Eindeutigkeit aufweisen, mithin Anordnung im logi-

7 Brief an Russell vom 19.8.1919, in: L. Wittgenstein: Briefwechsel,
S. 88.

8 L. Wittgenstein: »Tractatus«, Vorwort, S. 9.

9 Der urspriinglich fiir den Tractatus vorgesehene Titel war schlicht:
Der Satz.

10 L. Wittgenstein: »Tractatus«, S. 29, §4.031.

11 Vgl. hierzu besonders Stefan Majetschak: Ludwig Wittgensteins
Denkweg, Freiburg/Miinchen: Alber 2000, S.47, sowie Ludwig
Wittgenstein: »Tagebticher 1914-1916«, in: WA, Bd. 1, S. 87-187, hier
S. 97 (Eintrag vom 6.10.14).

64

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

schen Raum sein. Alle moglichen Konfigurationen im logischen
Raum zusammen ergében so das iiberhaupt Sagbare.

So unzureichend diese Darstellung der im Tractatus sehr viel
komplexeren Zusammenhinge an dieser Stelle auch ist, die zentra-
le Idee des Wittgensteinschen Begrenzungsunternehmens miisste
deutlich geworden sein: »Was sich tiberhaupt sagen ldsst, lasst
sich klar sagen«, weil alles tiberhaupt Sagbare letztlich den ein-
deutigen logischen Strukturgesetzen gehorchen muss. Und alles,
was sich scheinbar nur unsinnig sagen ldsst, lasst sich prinzipiell
nicht sagen, »dartiber mufs man schweigen.«!2

Dieser aus der logischen Problemstellung heraus entwickelte
Gedanke aber macht den Tractatus zu einem iiber die Logiker-Fa-
milie hinaus wichtigen, eminent philosophischen Buch. Die Un-
terscheidung von >Sagen« und >Zeigenc ist das Hauptproblem der
Philosophie, weil nur auf dieser Basis auch das logisch nicht
greifbare sich-Zeigende zur Geltung gelangt. Erst nach getaner
Trennungsarbeit kann im Verstummen das gesehen werden, was
die Obsession des alles Sagen-Wollens bis dahin verdeckt hat.

Der Uberschitzung des Sagbaren stellt Wittgenstein somit eine
gegeniiber den Moglichkeiten der Sprache zutiefst skeptische
Philosophie entgegen. Eine Philosophie, die sich wohl nicht in
erster Linie der Cambridger Tradition verdankt. Die Skepsis in Be-
zug auf die Moglichkeiten theoretischen, sprechenden, sagenden
Zugriffs auf Welt und Wirklichkeit zeugt von einem anderen
intellektuellen Einfluss, dessen Spuren der Tractatus aufweist: Das
Wien um 1900. Erst die Zusammenstellung der Cambridger und
der Wiener Einfliisse macht die Eigenart dieses Werkes deutlich.
Das logische Unternehmen ist gepaart mit der grundsitzlichen
Frage nach den Moglichkeiten des Menschen, in der Welt auf die
Welt sprachlich zuzugreifen. Eine Frage, die im von den Entde-
ckungen der Psychoanalyse gebeutelten und begeisterten, von
den Entwicklungen der Moderne abgestofienen und angezogenen
Wien des osterreichischen Fin-de-sieécle schon Jahre vor der Aus-
arbeitung des Tractatus virulent war. Bereits 1902 hat Hugo von
Hofmannsthal in seinem fiktiven Brief des Lord Chandos diesem
weit verbreiteten und tief sitzenden Zweifel an den Moglichkeiten

12 L. Wittgenstein: »Tractatus«, Vorwort, S. 9.

65

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

der Sprache seinen pragnantesten Ausdruck gegeben.> An den
Vertreter des aufkommenden Rationalismus, Francis Bacon, ge-
richtet, beschreibt die fiktive Figur des Lord Chandos, eines be-
reits literarisch erfolgreichen, wissenschaftlich-philosophisch inte-
ressierten englischen Adligen, den Grund seines Verstummens
seit zwei Jahren: Es ist ihm schlicht nicht mehr méglich, zu spre-
chen, die Dinge um ihn herum sprachlich zu organisieren. Nichts
lasst sich noch »mit einem Begriff umspannen.«!* Die »abstrakten
Worte, deren sich doch die Zunge naturgemifs bedienen muss,
um irgendwelches Urteil an den Tag zu geben, zerfielen mir im
Munde wie modrige Pilze.«!> Die abstrakte Sprache bekommt die
konkrete Erfahrung nicht zu greifen. Lord Chandos findet sich in
einem, so kénnte man sagen, Zustand der Reiziiberflutung, der er
nicht Herr zu werden vermag: »Es ist mir vollig die Fahigkeit ab-
handen gekommen, tiiber irgendetwas zusammenhidngend zu
denken oder zu sprechen.«!6

Und doch ist dieses Verstummen nicht einfach negativ. Es gibt
kurze, aber iiberwiltigende Augenblicke, Epiphanien, welche
beim schlichten Anblick einer GieSkanne, einer Egge, eines Feld-
wegs die verloren geglaubte Einheit unmittelbar wiedererstehen
lassen. Wihrend die einzelnen Worte Lord Chandos nur noch um-
schwimmen, zu dngstigend starrenden Augen gerinnen,” begin-
nen gerade zum zerfallenden, seine Souveranitit verlierenden Ich
die Dinge selbst zu sprechen.!8 Die Représentation zerfillt und
weicht einer Prasentation, einer unaussprechlichen Erfahrung von
Realitiit.

13 Hansgeorg Schmidt-Bergmann spricht von einem »Schliisseltext fiir
das Verstidndnis der Krise der Kunst um 1900« iiberhaupt (Hansge-
org Schmidt-Bergmann: »Der Gestus des Verstummens. Hugo von
Hofmannsthals >Chandos-Brief< und seine kritische Prosa«, in:
Hugo von Hofmannsthal, Brief des Lord Chandos, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp Insel 2000, S. 285-299, hier S. 288).

14 Hugo von Hofmannsthal: »Ein Brief«, in: Bernd Schoeller (Hg.),
Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzelban-
den, Frankfurta. M.: Fischer Taschenbuch 1979, Bd. 7, S. 461-472,
hier S. 466.

15 H. v. Hofmannsthal: »Ein Brief«, S. 465.

16 Ebd.

17 Vgl. ebd., S. 466.

18 Vgl. ebd,, S. 472.

66

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

Inwiefern Wittgenstein Hofmannsthals Text kannte, ist nicht
klar. Doch ist es mindestens iiberraschend, wie genau die Chan-
dos-Problematik der Wittgensteinschen Schwierigkeit entspricht.
Hofmannsthals literarische (Selbst-)Reflexion arbeitet dem Witt-
gensteinschen Unternehmen nicht nur vor.’ Der Tractatus kann
regelrecht als eine systematische, philosophische Anweisung zur
Reaktion auf diese existentielle Grunderfahrung des Scheiterns der
Sprache am Realen gesehen werden.20 Anstatt dem Unsagbaren un-
gliicklich hinterher zu rennen, sich in der Verzweiflung iiber des-
sen Unsagbarkeit zu verlieren, will Wittgenstein das Defizit sprach-
lichen Ausdrucks philosophisch positiv wenden. Das am Ende des
Tractatus geforderte Schweigen ist nicht schlicht das Ende der Phi-
losophie, es ist ihr Ziel, in welchem sie sich erfiillt. Erst hier, im
Jenseits aller Reprisentation und sprachlicher Bedeutungsbezieh-
ung, ist die Erfahrung des sich nur Zeigenden, sind Momente
Chandosscher Epiphanien und Présentationen moglich.2!

Die Idee der Idealsprache in Wittgensteins Frithphilosophie er-
hilt so eine etwas modifizierte Bedeutung: Idealsprache ist hier
kein Wort fiir eine tatséchlich existierende ideale, bessere Sprache.?
Ideal ist der tractarianische Symbolismus sehr viel mehr im Sinne
eines Idealtypus, einer rationalen Konstruktion, die nicht selber
bereits die Erkenntnis ist, sondern Hilfsmittel, das gerade von ihr
Abweichende, rational nicht Greifbare, in den Blick zu bekom-

19 H. Schmidt-Bergmann: »Der Gestus des Verstummens, S. 291.

20 Die begriffliche Trennung von >Welt</>Wirklichkeit< und >Realitét<
soll hier und im Folgenden deutlich machen, dass sich Letztere eben
nicht im Sagbaren erschopft; es gibt Unaussprechliches und gleich-
wohl Reales jenseits des Tatsachenraumes. Der Rede vom Unaus-
sprechlichen liegt die Erfahrung zugrunde, dass es mit den Tatsa-
chen der Welt noch nicht getan ist (vgl. S. Majetschak: Ludwig
Wittgensteins Denkweg, S. 117).

21 »Was sich zeigt fillt durch die Maschen des sprachlichen Code und
ist doch irgendwie >da«, meint Manfred Frank in: »Wittgensteins
Gang in die Dichtung«, in: Manfred Frank/Gianfranco Soldati,
Wittgenstein. Literat und Philosoph, Pfullingen: Neske 1989, S. 8-72,
hier S. 31.

22 Dafiir spricht auch, dass Wittgenstein im Tractatus die Sétze der All-
tagssprache explizit als »so wie sie sind, logisch vollkommen ge-
ordnet« bezeichnet (L. Wittgenstein, »Tractatus, S. 66, §5.5563).

67

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

men.? Die gesamte Wittgensteinsche Logik wird somit als metho-
disches Konstrukt deutlich, als Mittel, nicht als Zweck. Der >logi-
sche Raum« des Tractatus ist nicht so sehr der ontologische Raum
alles Wirklichen, als vielmehr eine der Ratio geschuldete Pramisse
unserer auf diese bezogenen Wirklichkeitsorganisation. »Die Welt
ist alles, was der Fall ist« beschreibt keine Erkenntnis - sondern
das notwendige Postulat, welches aller Erkenntnis vorausgeht. In
dieser Hinsicht kann man den Beginn des Tractatus tatsachlich mit
einer »Art Schopfungsmythos«? vergleichen: Die Welt wird als
das, was sich sagen ldsst, proklamiert. Mehr lédsst sich mit der Ver-
nunft als letzter Instanz nicht erfassen. In der Philosophischen
Grammatik macht Wittgenstein das spéter ganz explizit: »Wenn
einer sagte: Ja, woher weifit du, dass die ganze Wirklichkeit durch
Sitze darstellbar ist?, so ist die Antwort: Ich weif3 nur, dass sie
durch Séatze darstellbar ist, soweit sie durch Sitze darstellbar ist,
und eine Grenze zwischen einem Teil, der und einem Teil, der
nicht so darstellbar ist, kann ich in der Sprache nicht ziehen.«%
Das aber heifst nichts anderes, als dass das Sagbare der Wirklich-
keit eben das Sagbare, gemiss der Frithphilosophie also jede Kon-
figuration im logischen Raum, ist. Setzt Wittgenstein dies am Be-
ginn des Tractatus mit der Welt gleich, so leistet er hierin gerade
nicht deren ontologische Bestimmung, sondern eine Begriffsdefi-
nition, die helfen soll, philosophische Fragen als Folge der Verwir-

23 Ganz explizit auf die Frage, wie historische Erkenntnis moglich ist,
entwickelt Max Weber sein Konzept des Idealtypus als einen
»Grenzbegriff«, an welchem Welt »zur Verdeutlichung bestimmter
bedeutsamer Bestandteile ihres empirischen Gehaltes gemessen, mit
dem sie verglichen« werden kann. Gerade in den Abweichungen der
Konkreta zu dieser idealen Konstruktion realisiert sich mithin histo-
rische Erkenntnis (Max Weber: »Die >Objektivitit« sozialwissen-
schaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis« (1904), in: Johannes
Winckelmann (Hg.), Max Weber: Soziologie. Universalgeschichtliche
Analysen. Politik, Stuttgart: Kroner 1973, S. 200-262, hier S. 238f.)

24 Brian F. McGuinness: Wittgensteins frithe Jahre, Frankfurta. M.:
Suhrkamp 1988, S. 461. Wie die Schopfungsmythen dort einen An-
fang setzen, wo Herleitung und Begriindung versagen, so kénnte
man McGuinness verstehen, setzt auch der Tractatus seinen Beginn
unbegriindet, ohne Herleitung.

25 Ludwig Wittgenstein: »Philosophische Bemerkungen«, in: WA,
Bd. 2, hier S. 113.

68

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

rung iiber die Logik der eigenen Sprache aufzulosen. Er schafft ei-
ne Wirklichkeit innerhalb der Realitdt. Die denkbare Welt ist alles,
was der Fall ist! Sie ist berechenbar, als solche aber kontingent. In
ihr ist auf Vernunft bezogene Erkenntnis moglich. Sie ist sagbar,
von den Naturwissenschaften beschreibbar. Und gerade mit die-
sen hat Wittgensteins Philosophie nichts zu tun. »Das Resultat der
Philosophie sind nicht >philosophische Sitze<, sondern das Klar-
werden von Sétzen«?: die notwendige Voraussetzung fiir das
Sehen jenseits der Sprache.

Es ist so kein Wunder, dass Wittgenstein selbst in einer Bemer-
kung gegeniiber Ludwig von Ficker die Struktur seines Textes als
vielleicht nicht auf den ersten Blick deutlich erldutert. Dem ge-
schriebenen entspreche ein ungeschriebener Teil. Dem Gesagten
korrespondiere all das, was notwendig ungesagt bleiben miisse,
weil es ein Unsagbares ist. In der Entsprechung aber ist Letzteres
auch Bestandteil des Werkes. Ja, es sei der eigentlich wichtigere
Teil dieses Zwitterwesens.?

Der Tractatus wird so zu Wittgensteins erstem grofSen Versuch,
nicht zu sprechen und Satz Sieben weit mehr als ein zu vielen Si-
tuationen passendes Zitat: »Wovon man nicht sprechen kann,
dartiber muss man schweigen.« Dieses hier geforderte Schweigen
ist kein leeres Schweigen. Wittgenstein ist auch in seiner frithen
Phase kein Positivist.28 Dieses hier geforderte Schweigen ist das
Verstummen vor dem, was durch stindiges Sprechen verdeckt
wird und doch das philosophisch Entscheidende ist. Was sich
zeigt, kann erst mit dem Ende des Sagens vor Augen treten.

2.

Mit der theoretischen Differenzierung von >Sagen< und >Zeigen
meint Wittgenstein 1918 »die Probleme im Wesentlichen endgiiltig

26 L. Wittgenstein: »Tractatus«, S. 32, §4.112.

27 Vgl. Brief an Ficker von Oktober oder November 1919, in:
L. Wittgenstein: Briefwechsel, S. 97.

28 Vgl. Gottfried Gabriel: »Logik als Literatur? Zur Bedeutung des
Literarischen bei Wittgenstein«, in: Merkur 32 (1978) 359, S. 353-362,
hier S. 356.

69

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

geldst zu haben.«? Es ist nur konsequent, dass sich der Philosoph
nun, nach getaner Arbeit, aus der Philosophie zuriickzieht, An-
fang der 1920er Jahre Volksschullehrer in Trattenbach, dann Hass-
bach, Puchberg und Otterthal wird. Doch mit dem Scheitern des
péadagogischen Projekts 1925 kommt es in der Folge auch zu einer
schrittweisen Wiederanndherung an die Philosophie. Die Arbeit
als Architekt des schwesterlichen Hauses in der Kundmanngasse
19 in Wien zwischen 1926 und 1928 weist indirekt auf wohl schon
untergriindig giarende Unmutsgefithle mit der im Tractatus
gegebenen >endgiiltigen« Losung der philosophischen Probleme
hin;30 der tatsédchliche Bruch mit der zentralen Idee des frithen
Denkens vollzieht sich dann kurz nach der Riickkehr nach Cam-
bridge. Anekdotisch tiberliefert ist ein Gesprach von 1929 zwi-
schen Wittgenstein und dem zu dieser Zeit in Cambridge leh-
renden italienischen Okonomen Piero Sraffa. Wittgenstein hielt an
der Tractatus-These fest, dass der sinnvolle Satz mit dem von ihm
Beschriebenen die logische Form gemein haben miisse: die Kern-
idee der Abbildungstheorie, welche den Gedanken der Idealspra-
che fundiert. Sraffa hebelte diese Behauptung aus, indem er sich
mit Zeige- und Mittelfinger der rechten Hand tiber das Kinn fuhr
und fragte: »Und was ist die logische Form hiervon?« Das Beispiel
iiberzeugte und tatsdchlich verabschiedet Wittgenstein in der
Folge die Grundannahme seiner Frithphilosophie.’ An die Stelle
des tractarianischen Modells, das Sagbare abstrakt, als Summe der
Konfigurationen im logischen Raum ein fiir allemal zu bestim-
men, tritt im Laufe der 1930er Jahre die so genannte Sprachspiel-
theorie bzw., weil sie zum Ausgangspunkt nicht mehr den kon-
struierten, logischen Symbolismus hat, sondern mit Sitzen und
Satzstiicken aus der Alltagssprache arbeitet, die >ordinary lan-
guage philosophy-.

In der Spielvorstellung von Sprache verabschiedet Wittgen-
stein den Gedanken, das Sagbare konne ein fiir allemal eindeutig

29 L. Wittgenstein: »Tractatus«, Vorwort, S. 10.

30 Vgl. Fabian Goppelsroder: »Das Palais Stonborough. Wittgenstein
als Architekt seiner Spatphilosophie«, mit Abbildungen von Maja
Weyermann, in: ders. (Hg.), WittgensteinKunst. Anngherungen an
eine Philosophie und ihr Unsagbares, Berlin/Ziirich: Diaphanes
2006, S. 27-46.

31 Vgl. R. Monk: Wittgenstein, S. 280-281.

70

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

bestimmt werden. Sagbarkeit ist nun keine situationsunabhéngige
Kategorie mehr. Die frithe Orientierung an der formalen Logik
scheint ihm jetzt den Blick auf den vielfiltigen Gebrauch der Wor-
ter im Alltag zu verstellen. Gerade dieser vielfiltige Gebrauch
aber zeigt sich als dem abstrakten System >Sprache« vorgangige
Praxis. Die menschliche Sprache geht tiber die Kohdrenz und die
Vollstindigkeit eines Kalkiils hinaus. Ihre Grammatik ergibt sich
iiber den Gebrauch der Worter, ist fragmentarisch und variabel,
wie deren Bedeutung von Kontext zu Kontext changiert.32

Dieser Erkenntnis meint Wittgenstein mit seinem neuen >ethno-
logischen Blick< auf die Probleme der Philosophie® gerecht zu wer-
den. Die genaue Beobachtung alltdglicher Sprechakte zeigt, dass
Sprache nur konkret, situativ gebunden funktioniert bzw. schei-
tert. Die historisch-kontingenten Umstinde und Momente eines
Sprechaktes sind keine Verkleidungen der fiir das Sagen eigent-
lich interessanten logischen Struktur des Satzes. Stimme, Mimik,
Gestik sind nicht lediglich Tragermedien, die es letztlich zu ignorie-
ren gilt, um das Gesagte auszufiltern. Sie riicken nun als gleichwer-
tige Bestandteile des Sprachspiels, in welchem Welt nicht mehr ab-
gebildet, sondern von innen heraus organisiert wird, ins Zentrum
der Betrachtung. Was in diesem Konglomerat aus Innehalten und
Tatigkeiten3t >funktioniert, was den Teilnehmern einer Sprech-
situation die Moglichkeit einer Anschlusshandlung, zum Weiter-
sprechen gibt, ist innerhalb des jeweiligen Sprachspiels sagbar. Der
Zuruf eines Arbeiters: >Platte!« l4sst, eingelassen in den situativen
Rahmen der Baustelle, andere Reaktionen zu als innerhalb der Fa-
milie am Abendessenstisch. Das Wort, der Satz >Platte!« wird je-
weils verschieden gebraucht und hat hierin unterschiedliche Be-
deutung. Diese Bedeutungen aber sind als Gebrduche nicht ein-

32 Die Beschreibung des Gebrauchs von Sprache »kénnte man die
descriptive Wissenschaft vom Sprechen nennen« (Michael Nedo
(Hg.): Ludwig Wittgenstein: Wiener Ausgabe, Wien: Springer
1944f., Bd. 6, S. 276).

33 Wittgenstein soll gegeniiber Rush Rhees einmal explizit vom
»ethnologischen Blick« gesprochen haben, mit welchem er Dank
Sraffa nun philosophische Probleme betrachten konne (vgl. R.
Monk: Wittgenstein, S. 281).

34 Ludwig Wittgenstein: »Philosophische Untersuchungen I«, in: WA,
Bd.1,S. 235-485, § 23.

71

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

fach lexikalisierbar. Sie kénnen nicht schlicht dem Wort als Liste
zugeordnet werden, sind nicht theoretisch, sondern nur praktisch,
durch >Abrichtung< erlernbar. In der Sozialisation des Individu-
ums einiibend inkorporiertes, mithin operatives und nichtreflexives
Wissen bestimmt somit die Grenzen der Sprache. >Sagbar« ist das
Gerahmte, das durch den Kontext ausreichend Bestimmte, wel-
ches eine Situation organisiert, durch RegelmifSigkeiten vorher-
sehbar macht, kurz: Sagbar sind die situationsabhéngigen Hand-
lungen des Sprachspiels, die von den Mitkommunikannten wahr-
genommen und in der einen oder anderen Weise, nie aber vollkom-
men willkiirlich fortgesetzt werden kénnen. Im Rahmen der Spiel-
vorstellung bestimmt Wittgenstein Sprache neu: als Bewegungs-
bild, welches wahrgenommen werden muss, und als pragmati-
schen Handlungszusammenhang, insofern dieses Bild eben kein ab-
bildendes Bild mehr ist, sondern eine gerahmte Wahrnehmung.3¢
Die Unterscheidung von >Sagen< und »>Zeigen<, und somit die
Bedeutung des Verstummens, des Schweigens und Nicht-Spre-
chens, scheint damit aber in der Spétphilosophie ihre Wichtigkeit
zu verlieren. Hatte sich das Zeigen des Tractatus noch insofern
vom Sagen unterschieden, als es nichtreflexiv, nichtabbildend
konzipiert war, so wird in der Sprachspielkonzeption das Sagen
selbst nichtreflexiv, nichtabbildend gedacht. Als gerahmte Wahr-
nehmung in einem bestimmten Kontext ist es mit dem Konzept
einer dekontextualisiert gedachten, logischen Idealsprache des
Tractatus nicht mehr zu vergleichen. Sprache wird gerade jenseits
einer theoretisch rekonstruierbaren systemischen Gestalt als situ-
ationsgebundenes, praktisches Handeln aufgefasst. Sie funktio-
niert in den unterschiedlichsten Formen. Mit dieser Ausrichtung
auf das Funktionieren, und also das Sagen der Sprache, verliert
Wittgenstein aber, so konnte man meinen, das Unsagbare und
damit das Nicht-Sprechen aus den Augen. In einem Sprachspiel-
konzept, das grundlegend in der Wahrnehmung verankert ist,

35 Vgl. L. Wittgenstein: »Philosophische Untersuchungen I«, § 5.

36 Auf die pragmatische Dimension von Wittgensteins turn hat
insbesondere Gunter Gebauer seit: Wortgebrauch, Sprachbedeu-
tung. Beitrdge zu einer Theorie der Bedeutung im Anschluff an die
spatere Philosophie Ludwig Wittgensteins, Miinchen: Fink 1971,
immer wieder hingewiesen.

72

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

scheint das, was sich im Sinne der Frithphilosophie ausschlieflich
zeigt, keine Rolle mehr spielen zu kénnen.

Entgegen diesem ersten Eindruck aber bleibt die Unterschei-
dung von >Sagen«< und >Zeigen« auch in der Spatphilosophie das
Hauptproblem fiir Wittgenstein und bildet mithin die Klammer
seines philosophischen Entwicklungsgangs. Die Rahmung einer
Wahrnehmung gelingt nur durch die Absetzung des Gerahmten
vom ungerahmten Hintergrund. Der Hintergrund ist Bedingung
jeglicher Rahmung und also jeglichen funktionierenden Sprach-
spiels. Erst dadurch, dass in einem gegebenen Kontext bestimmte
Momente von Realitidt ausgeblendet werden, Komplexitit redu-
ziert wird, gibt es tiberhaupt die Moglichkeit, an gerahmte Wahr-
nehmungen in einer regelmafiigen Weise anzuschlielen. In einem
FufSballspiel ist es nicht iiblich, dass ein Stiirmer den Ball in den
Hénden haltend auf das Tor des Gegners zu rennt, um ihn hinter
der Linie auf den Boden zu schleudern. Ein solches Verhalten
setzt das Spiel auSer Kraft. Wie aber erst mit einer solchen Sto-
rung, einer solchen Irritation des gewohnten Verhaltens dieses
selbst als eines unter verschiedensten Moglichen - denn tatsdch-
lich ist es ja moglich, den Fufiball in der Hand tiber das Spielfeld
und ins Tor des Gegners zu tragen - vor Augen tritt, so bringt
auch erst die Storung, die Irritation des Sprachspiels dessen zwar
inkorporierte, aber eben kontingente Struktur ins Bewusstsein.

In der Irritation des Gewohnten gelingt so der momentgebun-
dene Blick auf die eigene Bedingtheit. Die Gewissheit, welche das
funktionierende, ungestorte Sprachspiel iiberhaupt ermoglicht,
wird in ihrer Gemachtheit erkannt; nur weil in der das funktionie-
rende Sprachspiel charakterisierenden RegelmifSigkeit bestimmte
gerahmte Handlungen exponiert, von einem Hintergrund abge-
setzt werden und dieser Hintergrund als Hintergrund >unterhalb«
der im Spiel aktuellen Wahrnehmungsgrenze verbleibt, ermé&g-
licht er Handlungen. Wenn der Hintergrund aber mit in die Wahr-
nehmung dréingt, die Rahmung sich auflost, der regelméfiige Ab-
lauf gestort wird, zeigt sich die Abhéngigkeit unserer Gewissheit
von unserem Weltbild, die Kulturabhingigkeit dessen, was jeweils
die unhinterfragte Basis des funktionierenden Sprachspiels bildet.

In diesem sich-Zeigen, in diesem Blick auf die eigene Bedingt-
heit des scheinbar Unbedingten aber 6ffnet sich fiir einen Moment
der Raum, die Dimension der Moglichkeit, der Variation, der Al-
ternative. Man kann diese Erfahrung des Raums, aus dem heraus

73

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

erst entsteht, was uns als gerahmte Wahrnehmung vertraut ist,
mit dem Blick auf die Welt >sub specie aeternitatis< des Tractatus
vergleichen. In beiden Fallen verliert die alltdgliche Perspektive
auf Welt an Kraft, weicht das Raster der dem Menschen vertrau-
ten Wirklichkeitswahrnehmung auf. Diesen neuen Blick auf die
Dinge, diese in der Ent-grenzung aller Sinne wahrhaft aisthetische
Erfahrung gilt es zu evozieren. Das Schweigen, Verstummen,
Nicht-Sprechen bleibt mithin Zentrum Wittgensteinschen Philo-
sophierens. Die Theorie iiber das Funktionieren der Sprache ist
auch in den Philosophischen Untersuchungen nicht das Ziel. Es geht
weniger um die Erkldrung gelingenden Sprechens als vielmehr
um die Frage, wie es moglich ist, die Unzuldnglichkeit der Spra-
che nicht als Defizit, sondern als Chance zu begreifen, das sich-
Zeigende in den Blick zu bekommen. Die Strategie, zu diesem
sich-Zeigenden durchzubrechen aber hat sich mit dem neuen Ver-
standnis von Sprache verdndert. Das Schweigen ist nun nicht
mehr Option nach dem Sprechen, nicht mehr so sehr selbstge-
wollte Kontemplation als vielmehr Scheitern. Das noch im Be-
wusstsein der einen, endgiiltigen Definition dessen, was sagbar ist,
geforderte tractarianische Ausschopfen des Sagbaren weicht nun
dem aktiven Anrennen gegen die Grenzen der Sprache.?”
»Philosophie diirfte man eigentlich nur dichten« notiert Witt-
genstein zwischen 1933 und 1934% und scheint damit bereits den
grundlegenden Wandel des sein Denken leitenden Paradigmas
auf den Punkt gebracht zu haben. Poesie steht fiir die semantische
Unbezwinglichkeit des Ritsels >Leben«3® Dichtend zu philoso-
phieren heif8t, sich sprachlich aktiv um diesen nichtsemiotisier-
baren Uberschuss zu bemiihen. In der Forderung einer nicht mehr
am Wissenschaftler, sondern am Kiinstler orientierten Sprachpra-
xis wird die verdnderte Vorstellung des Charakters eines auf das
sich-Zeigende zielenden Philosophierens deutlich. Denn wenn
sich das Unsagbare erst im Scheitern des Sprechens zeigt, so dient
die philosophische Methode nur mehr dazu, den Freiraum zu
schaffen, in welchem das der Sprachtheorie entgehende einzigar-
tige Einzelne, die Widerstidndigkeit des Konkreten gegeniiber dem

37 Vgl. Ludwig Wittgenstein: »Wittgenstein und der Wiener Kreis, in:
WA, Bd. 3,S. 68.

38 L. Wittgenstein: »Vermischte Bemerkungen, S. 483.

39 M. Frank: Wittgensteins Gang in die Dichtung, S. 11.

74

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

Allgemeinen zur Geltung gelangen kann. Aus dem sich verwei-
gernden sich-Zeigenden wird ein sich nicht ganz in der Negativi-
tat haltendes Wiedergebendes.#0 Das Sprechen des Philosophen
fithrt nicht aus der Situation in eine Theorie, es fithrt vielmehr aus
der Theorie in eine konkrete, historische, abstraktes Sagen tiber-
steigende Erfahrung. Anstelle des Schlieffens eines Arguments
wird das Offnen der Sprache die eigentlich philosophische Kom-
petenz. Es soll nicht wissenschaftlich entdeckt werden, was im
Alltag versteckt bleibt, sondern das ins Blickfeld riicken, was der
schematisierte Blick tibersieht, was dem fest-stellenden Zu-griff
entgeht und doch als dessen Hintergrund an ihn gebunden bleibt.

In diesem Sinne ist das Paradigma des von Wittgenstein ange-
strebten neuen Philosophierens Poesie in einer ganz bestimmten
Weise. Es ist die an die Frithromantik anschlielende moderne Ly-
rik, die den Bruch mit der Ausrichtung an der Vermittlung von
Inhalten wirklich vollzieht.#1 Auch Wittgensteins im Wortsinne
unglaublichen Gedankenexperimente, seine »ethnographie imagi-
naire«#2, die Flut an unbeantworteten Fragen, an ungeldsten Prob-
lemen im Spétwerk# konnen in dieser Richtung verstanden wer-
den.#* Wittgenstein radikalisiert die negative Methode. »Alles,

40 Vgl. Dieter Mersch: Was sich zeigt. Materialitét, Préasenz, Ereignis,
Miinchen: Fink 2002, S. 71.

41 Vgl. Hugo Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik. Von der
Mitte des neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts,
Reinbek bei Hamburg: Rohwolt-Taschenbuch 1985, S. 28.

42 Pierre Bourdieu: »Wittgenstein, le sociologisme et la science so-
ciale«, in: Jacques Bouveresse/Sandra Laugier/Jean-Jacques Rosat
(Hg.), Wittgenstein, derniéres pensées, Marseille: Agone 2002,
S. 345-353, hier S. 349.

43 Anthony Kenny zufolge gibt es in den Philosophischen Untersuchun-
gen 784 Fragen, von denen Wittgenstein 110 beantwortet. Von die-
sen 110 beantworteten Fragen beantwortet er 70 absichtlich falsch
(Anthony Kenny zitiert in Kuang T. Fann: Wittgenstein’s Concep-
tion of Philosophy, Berkeley: University of California Press 1971,
S.109).

44 So meint u.a. Manfred Frank, dass der paradox angelegte Diskurs
der Spitphilosophie Wittgensteins ihn fast mit strategischer Konse-
quenz in die Lage bringt, »seine hochsten Belange nur mit poeti-
schen Mitteln an-deuten zu konnen.« (M. Frank: Wittgensteins Gang
in die Dichtung, S. 27).

75

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

was die Philosophie tun kann ist, G6tzen zu zerstdéren. Und das
heif3t, keinen neuen - etwa in der >Abwesenheit eines Gétzen« - zu
schaffen.«#> Diese frisch geschaffene Leerstelle wieder zu fiillen,
hiele etwas positiv setzen zu wollen, wo nichts mehr zu setzen
ist, zu sprechen, wo man sehend zu schweigen hat.

Die Paragraphen der Philosophischen Untersuchungen sind nicht
zuletzt eine praktische Ubung solchen Gotzenzerstsrens ohne Set-
zung neuer philosophischer Dogmen.# Das Bemiithen um immer
wieder neue Perspektiven auf lange Gewohntes ist das Bemiithen
um die Irritation uns selbstverstdndlich erscheinender >Wahrhei-
ten, um das Scheitern des uns absolute Verfiigung vorgaukeln-
den Sagens. Was dieses Vorgehen zur Folge haben soll, ist die Ein-
sicht in das >leere Jenseits, welches gerade nicht als Raum der
Anwesenheit eines iibernatiirlichen Wesens, eines Gottes aufge-
fasst werden kann. Die Struktur der modernen Lyrik ist seit Baude-
laire, Rimbaud und Mallarmé darauf angelegt, diese >leere Trans-
zendenz’ zu evozieren. Sie will in einem radikalen Gegensatz
zur Inhalte vermittelnden Sprache »die Geheimniszonen der Beg-
riffe in Schwingung versetzen.«*$ Sie will das Denken umgehen,
um das Gedacht-Werden erfahren zu konnen. In ihr hat man jene
Sprache paradigmatisch, die auf das Unsagbare zielt, auf das, was
sich nur zeigt.

Wittgenstein stellt mit der Dichtung der aus der Situation hi-
nausweisenden, auf das Allgemeine zielenden wissenschaftlichen
Sprachverwendung eine in die Situation hineinfithrende entge-
gen. So aber meint Poesie nicht mehr die Produkte einer bestim-
mten gesellschaftlichen Gruppe, der Dichter; sie stellt vielmehr
das Paradigma eines Gebrauchs von Sprache, wie er eben auch fiir
die Philosophie der eigentlich angemessene ist.

45 L. Wittgenstein: Wiener Ausgabe Bd. 6, S. 279.

46 Vgl. Friedrich Kambartel: »Wittgensteins spéte Philosophie. Zur
Vollendung von Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufklarungg,
in: ders., Philosophie der humanen Welt. Abhandlungen, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 146-159, hier S. 158.

47 Vgl. zum Begriff >leere Transzendenz« H. Friedrich: Die Struktur der
modernen Lyrik, S.61 u. S.124. Genauere Ausfithrungen hierzu,
sowie allgemein zur Frage der Ent-Sagungsstrategie bei Mallarmé
finden sich in Martin Urmanns Artikel in diesem Band.

48 H. Friedrich: Die Struktur der modernen Lyrik, S. 16.

76

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WITTGENSTEINS PHILOSOPHIE ALS SPRECHVERWEIGERUNG

Auch in seiner Spatphilosophie vollenden sich Wittgensteins
Texte erst jenseits des Paraphrasierbaren. Wie das, was sich zeigt,
schon im Tractatus nur nichtformuliert, als ungeschriebener, aber
eigentlich wichtigerer Teil - negativ - enthalten ist, so ist auch die
Storung und Irritation des Gewohnten, das Zentrum seines spiten
Philosophierens, der von Wittgenstein anvisierte Moment einer
produktiven Verunsicherung, der nicht mehr Teil einer formulier-
baren Theorie ist, sondern ein Effekt, der sich im Akt des Lesens
einstellt. So fiihrt er das tractarianische Projekt weiter und dndert
es zugleich radikal ab: Sein zweiter grofSer Versuch, nicht zu spre-
chen, fithrt zu keinem endgiiltigen Schweigen; er ist die unausge-
setzte Provokation kurzer Momente der Sprachlosigkeit.

Literatur

Bourdieu, Pierre: »Wittgenstein, le sociologisme et la science so-
ciale«, in: Jacques Bouveresse/Sandra Laugier/Jean-Jacques
Rosat (Hg.), Wittgenstein, dernieres pensées, Marseille: Agone
2002, S. 345-353.

Fann, Kuang T.: Wittgenstein’s Conception of Philosophy, Berke-
ley: University of California Press 1971.

Frank, Manfred: »Wittgensteins Gang in die Dichtung«, in: Man-
fred Frank/Gianfranco Soldati, Wittgenstein. Literat und Phi-
losoph, Pfullingen: Neske 1989, S. 8-72.

Friedrich, Hugo: Die Struktur der modernen Lyrik. Von der Mitte
des neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts,
Reinbek bei Hamburg: Rohwolt-Taschenbuch 1985.

Gebauer, Gunter: Wortgebrauch, Sprachbedeutung. Beitrage zu
einer Theorie der Bedeutung im Anschlufl an die spétere Phi-
losophie Ludwig Wittgensteins, Miinchen: Fink 1971.

Gmiir, Felix: Asthetik bei Wittgenstein. Uber Sagen und Zeigen,
Freiburg/Miinchen: Alber 2000.

Goppelsroder, Fabian: »Das Palais Stonborough. Wittgenstein als
Architekt seiner Spatphilosophie«, in: ders. (Hg.), Wittgen-
steinKunst. Anndherungen an eine Philosophie und ihr Un-
sagbares, Berlin/ Ziirich: Diaphanes 2006, S. 27-46.

Hofmannsthal, Hugo von: »Ein Brief«, in: Bernd Schoeller (Hg.),
Hugo von Hofmannsthal: Gesammelte Werke in zehn Einzel-

77

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FABIAN GOPPELSRODER

banden, Frankfurta.M.: Fischer-Taschenbuch 1979, Bd.7,
S. 461-472.

Kambartel, Friedrich: »Wittgensteins spéte Philosophie. Zur
Vollendung von Kants Kritik der wissenschaftlichen Aufkla-
rung, in: ders., Philosophie der humanen Welt. Abhandlun-
gen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1989, S. 146-159.

Majetschak, Stefan: Ludwig Wittgensteins Denkweg, Frei-
burg/Miinchen: Alber 2000.

McGuinness, Brian F./ Georg H. von Wright, (Hg.): Ludwig Witt-
genstein: Briefwechsel mit B. Russell, G.E. Moore, ].M. Keynes,
F.P. Ramsey, W. Eccles, P. Engelmann und L. von Ficker,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1980.

McGuinness, Brian F.: Wittgensteins frithe Jahre, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp 1988.

Gabriel, Gottfried: »Logik als Literatur? Zur Bedeutung des Lite-
rarischen bei Wittgenstein«, in: Merkur 32 (1978) 359, S. 353-62.

Mersch, Dieter: Was sich zeigt. Materialitdt, Prdsenz, Ereignis,
Miinchen: Fink 2002.

Monk, Ray: Wittgenstein. Das Handwerk des Genies, Stuttgart:
Klett-Cotta 2000.

Nedo, Michael (Hg.): Ludwig Wittgenstein: Wiener Ausgabe,
Wien: Springer 1944f.

Schmidt-Bergmann, Hansgeorg: »Der Gestus des Verstummens.
Hugo von Hofmannsthals >Chandos-Brief< und seine kritische
Prosa, in: Hugo von Hofmannsthal, Brief des Lord Chandos,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp Insel 2000, S. 285-288.

Watzka, Heinrich: Sagen und Zeigen: die Verschrdnkung von
Metaphysik und Sprachkritik beim frithen und beim spiten
Wittgenstein, Stuttgart: Kohlhammer 2000.

Weber, Max: »Die Objektivitit« sozialwissenschaftlicher und so-
zialpolitischer Erkenntnis« (1904), in: Johannes Winckelmann
(Hg.), Max Weber: Soziologie. Universalgeschichtliche Analy-
sen. Politik, Stuttgart: Kroner 1973, S. 200-262.

Wittgenstein, Ludwig: Werkausgabe in 8 Banden, hrsg. v. Rhees,
Rush, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1994, daraus:

Bd. 1: Tractatus, S. 7-85.

Tagebiicher, S. 87-187.

Philosophische Untersuchungen I, S. 235-485.
Bd. 2: Philosophische Bemerkungen.
Bd. 8: Vermischte Bemerkungen, S.445-573.

78

14.02.2026, 16:37:49. i v



https://doi.org/10.14361/9783839408285-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

