2 Dazwischen — ein praxeologischer
Selbstversuch

»Der Text ist kein ,Kommentar® zu den Bildern. Die Bilder sind keine
Jlustrationen‘ zum Text. Beide dienten mir lediglich als Ausgangs-
punkt fiir eine Art visuellen Schwankens — dhnlich vielleicht jenem
Sinnverlust, den der Zen als Satori bezeichnet. Text und Bilder sollen in
ihrer Verschrankung die Zirkulation, den Austausch der Signifikanten:
Korper, Gesicht, Schrift, ermoéglichen und darin das Zurticktreten der
Zeichen lesen.” (Barthes 1981: 11)

In diesem Selbstversuch folge ich Pierre Bourdieus praxeologischem Dreischritt
(Bourdieu/Wacquant 2006: 67-69) und lasse mich gleichzeitig von Roland
Barthes’ Uberlegungen zur Fotografie (Barthes 1978 und 1985) inspirieren. Hier-
bei gehe ich von herkunftskulturellen Aspekten aus, wie ich sie besonders in
Abschnitt 2.1 {iber das Dazwischen als Aufenthaltsraum beschreibe. Anhand
einiger Episoden aus meiner Kindheit und Jugend sowie anhand erster Erfah-
rungen auf Reisen kann ich ein genuines Interesse an der Auseinandersetzung
zwischen Eigen und Fremd festmachen. Dieses Interesse und der Wunsch,
nicht nur zu beobachten, sondern auch handlungsfiahig zu werden, mit Men-
schen zu interagieren, fithrt mich in Abschnitt 2.2 an verschiedene Arbeits-
plitze im Dazwischen. Uber diese wiederum gelange ich zu meinem wissen-
schaftlichen Feld. Dieses undisziplinierte Feld ist von vier Theoretikern gepragt:
Roland Barthes, Pierre Bourdieu, Homi Bhabha und Paulo Freire. Texte

dieser vier Autoren geben diesem Selbstversuch einen theoretischen Rahmen.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.20286, 08:41:44. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ Em

Z0)



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

41

21 DAS DAZWISCHEN ALS AUFENTHALTSRAUM

Im Aufenthaltsraum bin ich fixiert und fixiere die Anderen. Ich bin nur anwe-
send und beobachte, wie es beim Warten in einem Aufenthaltsraum ublich ist.
In diesem Dazwischen herrscht ein ambivalenter Umgang mit dem Fremden,
es finden Begegnungen statt, aber keine Interaktionen.

211 IMZUG

Ich saB im Zug nach Wien, neben mir doste Cara, der Hund meiner Eltern.
Die restlichen fiinf Sitze im Abteil waren leer, die Tiir war einen Spalt ge6ff-
net. Eine Zeit lang versuchte ich, mich auf mein Buch zu konzentrieren.

Die Kinder vom Nachbarabteil huschten immer wieder vorbei, um einen Blick
auf Cara zu werfen. Sie hatten ungewohnliche, schone bunte Kleider an. Ich
begann mich zu fragen, woher die Kinder kamen, was sie hier machten und
warum ... Im Stillen stellte ich fest, dass es sich um indische Kinder handeln
miisste — soweit ich es horen konnte, wechselten sie immer wieder zwischen
Hindi und Englisch. Als einer der Jungen, Josh, dann unvermittelt zu uns
(eigentlich zu Cara) ins Abteil kam, wurde meine Annahme iiber seine Her-
kunft bestatigt. Wahrend er sich fast auf Cara setzte, um sie zu streicheln
(wobei Cara seine wilden Beriihrungen erstaunlich geduldig tiber sich ergehen
lieB), begann er, ohne Aufforderung von sich zu erzihlen. Dabei beantwortete
er all jene Fragen, die ich mir vorab gestellt hatte. Josh war sieben Jahre alt,
seine Eltern, so erzdhlte er, seien in Indien geboren und hitten dann in New
York gelebt, wo er auch aufgewachsen und in die Schule gegangen sei, bis er
mit seiner Familie vor einem Jahr nach Mumbai umzog. Hier in Osterreich sei
er, weil er seine Tante besuche. Er liebe Tiere, Hunde und Katzen — in New
York habe er zwei Katzen, Blacky und Browny — die eine mit schwarzem, die
andere mit getigertem Fell. Die beiden habe er im Miill gefunden, zu sich mit
nach Hause genommen und behalten diirfen. Als er weiter erzdhlte, dass
Browny von einem Auto iiberfahren worden sei, wurde seine Stimme etwas
diinner, er hielt kurz inne. Aber Blacky, so fuhr er dann fort, habe er mit nach
Mumbai genommen, wo sie auf ihn warte. Als er mit seiner Erzdhlung fertig
war, stand Josh ebenso unvermittelt auf, wie er in das Abteil gekommen war.

“For a willingness to descend into that alien territory — where I have
led you — may reveal that the theoretical recognition of the split-space
of enunciation may open the way to conceptualizing an international
culture, based not on the exoticism of multiculturalism or the diversity
of cultures, but on the inscription and articulation of culture’s hybridity.”
(Bhabha 2004:56)

Es war ein wenig so, als wére Josh einfach dem Buch von Homi Bhabha
entsprungen, das noch immer in meinem SchoB lag, als der Junge das Abteil
verlieB. Das Dazwischen manifestierte sich in jenen Momenten auf viel-
schichtige Art und Weise: in Form einer Zugreise von A nach B; durch Cara,
die als Vermittlerin zwischen mir und Josh fungierte; in Josh, dessen Leben
sich im GroBen zwischen New York und Mumbai abspielte und der gerade

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eben Osterreich mit dem Zug durchquerte; in Form der offenen Fragen, die
ich mir stellte und die Josh, ohne Aufforderung, eine nach der anderen aufgriff
und mir beantwortete; und schlieBlich im Migrationszusammenhang von
Homi Bhabha und Josh — dem inbetween zwischen Indien und Nordamerika.

“To that end we should remember that it is the ‘inter’ — the cutting edge
of translation and negotiation, the inbetween space — that carries the
burden of the meaning of culture. It makes it possible to begin envisag-
ing national, anti-nationalist histories of the ,people’. And by exploring
this Third Space, we may elude the politics of polarity and emerge as
the others of ourselves.” (Bhabha 2004: 56)

21.2 IN SACHSENBURG

Ich bin in Sachsenburg, einer kleinen Karntner Gemeinde, aufgewachsen.
Christliche Werte wurden in meiner Familie grofgeschrieben, der Kirchgang
am Sonntag war obligatorisch. Wir waren gerne unter Leuten. Ich war bei der
Jungschar, im Chor und beim Blasmusikverein. Zu den Gastarbeiter_innen im
Gebaude drei Hauser weiter hatten wir keinen Kontakt, weder zu den Leuten
aus der Tirkei noch zu jenen, die vermehrt aus dem zerstorten Jugoslawien
kamen. Im Laufe der Zeit kamen auch Manner aus Afrika in diesem Haus unter.

“Look, a Negro ... Mama, see the Negro! I'm frightened ... I could no
longer laugh, because I already know where there were legends, stories,
history, and above all historicity ... Then, assailed at various points, the
corporeal schema crumbled, its place taken by a racial epidermal
schema ...” (Fanon 1967: 112)

In Sachsenburg habe man schon immer ,Neger“ gesagt, hief3 es. Rassistische
und ausgrenzende Worte kamen auch im Vokabular meiner Eltern vor — nicht
um zu beschimpfen, aber um zu bezeichnen, was sie vor unserer Haustiir und
auch auf Reisen beobachtet hatten. Sie machten Urlaub in Kenia, mein Vater
filmte mit seiner Super-8-Kamera; daheim zeigten sie uns Kindern die Filme
und erzihlten von ihren Erfahrungen in Afrika. Ich war von den Stummfilmen
und den Erzdhlungen meiner Eltern fasziniert und sehnte mich bald danach,
selbst zu reisen. Mit den Mannern aus Afrika im Nachbarhaus — wir haben
nie nachgefragt, woher sie eigentlich genau kamen — hatten wir trotz unserer
christlichen Werthaltung und Weltoffenheit nach wie vor keinen Kontakt.

“Private and public, past and present, the psyche and the social develop
an interstitial intimacy. It is an intimacy that questions binary divisions
through which such spheres of social experience are often spatially
opposed. These spheres of life are linked through an ‘in-between’ tem-
porality that takes the measure of dwelling at home, while producing
an image of the world of history.” (Bhabha 2004: 19)

Ich betreibe Othering (Spivak 1985), ich unterscheide zwischen uns und
den Anderen, um Bilder von mir zu konstruieren und immer wieder neu zu

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

42


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 3 Die Kirche

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

uayosImze(

J19qIep[Ig SATILIdUID)

7
T
T
e
HHA

T

IF
HH-
HHH

92rEee]

t
RIS, 315
R

PRI AL AL LS TR

Abb.4 Das Wohnzimmerfenster

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

45

bestdtigen. Unzdhlige Selfies entstehen dabei, ganz ohne Kamera oder Handy
vor dem Gesicht, ich bemerke es kaum. Als die Manner aus Afrika in unser
Nachbarhaus einzogen, besaBen wir noch keine Handys. Unser Telefon war
noch mit einem Kabel an der Wand fixiert, gleich neben dem Fenster in unse-
rem Wohnzimmer, durch das ich — ohne die Gardinen auf die Seite zu schie-
ben — voll Neugier hinausschaute, um die Anderen zu sehen; um zu erkennen,
was an ihnen anders war, im Vergleich zu uns. Es war die Hautfarbe, die
Kleidung. Manchmal, wenn ich genau hinhorte, konnte ich auch ihre fremde
Sprache horen.

“Why not the quite simple attempt to touch the other, to feel the other,
to explain the other to myself?” (Fanon 1967: XX)

21.3 INPOTCHEFSTROM

Meine Sehnsucht nach dem Reisen konnte ich bald ein wenig stillen. Die erste
groBe Reise ohne Eltern und Geschwister unternahm ich mit einem Chor nach
Siidafrika — ich war 16 Jahre alt. Als wir in Potchefstrom ankamen, wurde

ich von meiner Gastfamilie abgeholt und herzlich aufgenommen. Am ersten
Abend saB ich mit den Familienmitgliedern bei Tisch und wurde eingeladen,
mich wie zu Hause zu fiithlen. Das war auch gar nicht so schwer, denn, wie ich
bald feststellte, fithrte meine Gastfamilie ein Leben, das dem unseren in
Osterreich sehr dhnlich schien. Als wir mit dem Essen fertig waren, kam eine
Frau aus der Kiiche, die ich bis dahin noch nicht bemerkt hatte. Ich stand auf
und stellte mich ihr mit Hindedruck und Wangenkuss vor, so, wie ich es auch
bei den anderen Familienmitgliedern gemacht hatte. Die Frau — Martha —
wirkte iiberrascht, begriiBte mich aber sogleich mit aller Herzlichkeit. Ich
wechselte ein paar Worte mit ihr, offensichtlich hatte sie das gute Essen zube-
reitet und ging nun dazu tiber, das Geschirr abzurdumen. Am Tisch herrschte
betretenes Schweigen. Erst als spdter am Abend die jiingere Tochter der Gast-
familie auf mich zukam und mich fragte, warum ich denn ihrer Bediensteten
die Hand gegeben hitte, wurde mir klar, dass ich damit gegen die hiuslichen
Konventionen verstoBen hatte. Die Bedeutung des Begriffs Apartheid, den

ich als Worthiilse in der Schule kennengelernt hatte, konnte ich nun im Haus
meiner Gastfamilie ein Stlickweit erahnen.

“This is the moment of aesthetic distance that provides the narrative
with a double edge, which like the coloured South African subject
represents a hybridity, a difference ,within’, a subject that inhabits the
rim of an ‘in-between’ reality. And the inscription of this borderline
existence inhabits a stillness of time and a strangeness of framing that
creates the discursive ‘image’ at the crossroads of history and literature,
bridging the home and the world.” (Bhabha 2004: 19)

Alltagsrassismus und Ausgrenzung gegeniiber jenen, die auBerhalb stehen —
den Anderen, den Fremden, den osteuropdischen, tiirkischen und afrikanischen
Nachbarn — waren mir vertraut. Was hier im Haus der stidafrikanischen
Gastfamilie geschah, berithrte mich jedoch als etwas Neues, Irritierendes, das

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ich so noch nicht erfahren hatte. Warum war mir Martha nicht vorgestellt
worden? Warum saB sie nicht mit uns am Tisch? Warum sollte ich ihr nicht
die Hand geben? Fiir mich war neu, dass Ausgrenzung so nah, innerhalb der
eigenen vier Wande, mitten im Zuhause einer Familie stattfand. Weder begriff
ich das Regelwerk des Apartheidsystems, dem die Vorgaben zum Umgang

mit schwarzen Bediensteten in dieser Situation wohl entstammten, noch war
ich in der Lage, es zu hinterfragen bzw. es zu unterlaufen.

21.4 INLAHORE

Einige Jahre spéter fithrte mich eine Reise nach Pakistan. In Lahore lernte ich
Ghulam kennen. Er nahm mich, meinen Freund Erik und unseren Kollegen
Kurt wahrend unseres ersten ipsum-Projektes in seinem Haus auf. Ich entsprach
ganz und gar nicht dem Frauenbild, das er gewohnt war. Er band uns dennoch
in sein soziales Umfeld ein. Wenn wir nicht gerade arbeiteten, hatten wir
groBen Anteil an seinem Leben. Wir verbrachten lange Nachte mit ihm an sei-
nem StraBenstand, an manchen Tagen zeigte er uns seine Lieblingsplatze in
der Stadt, mit ihm konnten wir viel entdecken, gemeinsam lachen, diskutieren,
auch streiten. Frither einmal, so erzdhlte er, habe er in Afghanistan gegen die
Russen gekampft. Zu dieser Zeit sei sein Leben vom Kampf und vom Training
fiir eine Sache gepragt gewesen, die er ,Befreiung” nannte. Spater habe er sich
entschieden, ein Leben zu fiihren, wie es einem guten Muslim entspreche —
regelmaBiger Besuch in der Moschee, fiinf Gebete am Tag, Almosen fiir die
Armen, pilgern und fasten.

Nach einer Woche in seinem Haus nahm er mich zur Seite, um mir zu
erklaren, dass ich ab sofort keine Fremde mehr sei. Es wére nicht passend,
eine fremde Frau zu beherbergen, und er habe sich fiir dieses Problem schon
etwas liberlegt: Ab sofort sei ich seine Schwester. Ich war damit einverstanden
und machte auch gerne regelmaBige Pflichtbesuche bei den Frauen der Familie.
Ich hatte nun die Verpflichtung, nicht nur Gast zu sein, sondern ein wenig
mehr. Die regelméaBigen Besuche bei meinen Leihschwestern und meiner
Leihmutter gaben mir neue Einblicke in das hdusliche Leben, waren doch die
Rdume der Frauen getrennt von den offenen Raumen, die Ghulam bewohnte.
Wenn ich an das groBe Eisengatter klopfte, um die Frauen zu besuchen, 6ffnete
mir ein kleines Madchen. Die ersten Male dachte ich, Mehreen sei eine Ver-
wandte auf Besuch. Jedoch je 6fter ich kam, desto seltsamer erschien mir die
Situation, in der sich das Madchen befand. Einmal horte ich von meinem
Zimmer aus ein verzweifeltes Weinen und Schluchzen. Ich wusste nicht,
woher es kam. Nach einigen Wochen, ich war gerade im Hof, um den Frauen
Brot vorbeizubringen, horte ich das Weinen erneut. Ich beschloss, Ghulam
auf das Ereignis anzusprechen. Als ich zu ihm ging, sah ich eine Frau, die mir
vorher noch nie begegnet war, den Hof verlassen. Ghulam versuchte, sich zu
erklaren: Die Frau, die eben gegangen war, sei Mehreens Mutter. Ghulam
sagte, das Madchen habe immer Heulkrampfe, wenn sie komme. Warum?
Weil das Kind so gerne mit seiner Mutter nach Hause wolle. Die Mutter komme
einmal im Monat, jedoch nicht, um das Madchen zu besuchen, sondern um
ihr Geld zu holen: den Lohn, den Mehreen verdiente, weil sie von Ghulams
Familie als Dienerin beschiftigt werde. Davon wisse das kleine Mddchen aber

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

46


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb.5 Ghulam und Mehreen

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 6

»Jud®

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.

Dazwischen

Generative Bildarbeit


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

49

nichts. Mehreen miisse in seiner Familie nicht hungern, so Ghulam, das
warme Bett und das tdgliche Brot miisse sie sich aber erst verdienen. Ich horte
Ghulams Erlauterungen an und konnte nichts erwidern. Ein paar Tage spater
erzahlte ich der Direktorin des SOS-Kinderdorfs in Lahore, was ich erlebt
hatte. Fiir sie war Mehreens Geschichte nicht neu — es gebe Hunderte, wenn
nicht Tausende solcher Fille, allein in Lahore. Das SOS-Kinderdorf nehme nur
Waisenkinder auf. Fiir Kinder wie Mehreen gebe es in Pakistan keine Anlauf-
stelle, wenigstens habe sie Gliick im Ungliick.

21.5 IM MALEREIBETRIEB

Ich wuchs in der vergleichsweise ,heilen* Welt der 6sterreichischen 1980er-
Jahre auf. Langsam und verhalten begannen die Menschen damals, tiber den
Schrecken zu sprechen, der im Nationalsozialismus geherrscht und sich in
Kopfen und Herzen festgesetzt hatte. Allerdings war ausgrenzender, rassisti-
scher und antisemitischer Sprachgebrauch nach wie vor ,normal“. Wer anders
war, war noch immer (oder bereits wieder) nicht willkommen. Mein Vater
wurde 1939 geboren, hatte seine frithen Kindheitsjahre umgeben von iiber-
zeugten Nazis verbracht und noch nach 1945, als kleiner Junge, das Horst-
Wessel-Lied auf seiner Geige gespielt. Sein weiterer Lebensweg war zunéchst
von der Herausforderung gepragt, sich in den ihm vorgegebenen Rahmen
einzufiigen. Er iibernahm den Malereibetrieb seines Vaters.

Im Sommer half ich manchmal im véterlichen Betrieb aus. Ich fand die
Malerarbeit schon, ich mochte den Geruch von Farbe und kletterte gerne auf
den Geriisten an den Fassaden herum. Der Umgangston zwischen den Arbei-
tern auf den Baustellen war eher rau, die Wortwahl immer wieder verstérend,
manchmal erschreckend. Was sich hinter so manchen Spriichen verbarg,
konnte ich erst viel spater erkennen. So wurden zum Beispiel jene Stellen an
der Wand, die nicht sauber ausgemalt worden waren, als ,,Jud“ bezeichnet.

In nassem Zustand wurden diese Stellen oft (ibersehen, erst wenn die Wand
getrocknet war, konnte man sie erkennen. Als ich nachfragte, woher diese
Bezeichnung komme, wurde mir gesagt, es wiirde so an der Berufsschule
gelehrt: Der Begriff ,,Jud“ sei im Fachjargon ein Synonym fiir schlampige Arbeit,
fir Flecken, die man ibersehen habe, die man ausbessern miisse.

Inzwischen bezeichnet mein Vater ausgelassene Stellen an einer Wand
nicht mehr als ,Jud“. Ob seine damaligen Mitarbeiter das noch immer tun,
weilB ich nicht. Die Herausforderung hat sich fiir meinen Vater umgekehrt. Es
geht fiir ihn nicht mehr darum, sich moéglichst gut anzupassen — nach 60 Jah-
ren hat er begonnen, die eigene Geschichte, das Denksystem und das Regelwerk,
in das er hineingeboren worden war, zu hinterfragen. Den Malereibetrieb gibt
es heute nicht mehr, meine Eltern haben unser Haus verkauft, wir haben es
gemeinsam ausgerdumt und zuriickgelassen.

“The borderline work of culture demands an encounter with ‘newness’
that is not part of the continuum of past and present. It creates a sense
of new as an insurgent act of cultural translation. Such art does not
merely recall the past as social cause or aesthetic precedent; it renews
the past, refiguring it as a contingent ‘in-between’ space, that innovates

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

uayosImze(

J19qIep[Ig SATILIdUID)

Abb.7 Meine Eltern

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

51

and interrupts the performance of the present. The ‘past-present’
becomes part of the necessity, not the nostalgia, of living.”
(Bhabha 2004: 10)

2.2 DAS DAZWISCHEN ALS ARBEITSPLATZ

An diversen Arbeitspldtzen finde ich Gelegenheit, mich von der rein beobach-
tenden Position wegzubewegen. Was sich zwischen Eigenem und Fremdem
abspielt, bietet mir vielfaltige Moglichkeiten, aktiv zu werden und beim Arbei-
ten im Dazwischen mitzuwirken und mitzugestalten. Die Interaktion mit
Menschen aus vollig verschiedenen Lebenswelten zeigt sich an meinen unter-
schiedlichen Arbeitsplatzen als Konstante.

2.21 IM MUSEUM

Einer meiner ersten Arbeitsplatze war das Museum — die Albertina in Wien.
Ich war Kunstvermittlerin. Das Team bestand hauptsachlich aus Kunst-
historiker_innen, Pddagog_innen und Sprachexpert_innen. Ich war sozusagen
sweder-noch®. Man hatte mich wegen meiner Fotografieausbildung ange-
stellt, denn meine Chefinnen hielten es fiir sinnvoll, auch Leute aus der Praxis
als Kunstvermittler_innen im Team zu haben. Der Alltag an diesem Arbeits-
platz war gepragt vom Anschauen, Zuhoren, Lesen und Sprechen {iber Bilder
— nicht vom Bildermachen, wie ich es gewohnt war. Die meiste Zeit ver-
brachte ich mit dem Lesen iiber Bilder. Vor Ausstellungser6ffnungen tausch-
ten wir uns im Team dariiber aus, was wir uns im Vorfeld iiber die Urheber®
der ausgestellten Werke angelesen hatten, um den Museumsbesucher_innen
anschlieBend die besten Geschichten dazu in knapper, aber anregender Versi-
on weitererzdhlen zu kénnen. Je nach Spezialisierung meiner Kolleg_innen
wurden verschiedene Narrative mit Blick auf das Werk eines bestimmten
Kinstlers entwickelt. Die eine erzahlte mehr von der Biografie eines Kiinstlers,
von seiner sozialen Herkunft bis hin zu seinen Liebschaften, die andere mehr
von seiner Technik, den innovativen Aspekten daran, der Nachste machte
detailreiche Ausfiihrungen zur kanonischen Einbettung eines Werkes oder zu
diversen Farb- und Formtheorien, die darauf beruhten. Manchmal fand ich
mich dabei auf der Suche nach dem ,richtigen” Narrativ wieder. Dann wieder-
um konnte ich mich von dem Wunsch nach der einen, richtigen Antwort
befreien. Wahrend der sieben Jahre, die ich als Kunstvermittlerin titig war,
begann ich mehr und mehr, die Vielfalt moglicher Perspektiven und herstell-
barer Kontexte bei der Betrachtung von Bildern in den Fokus zu stellen und
die Besucher_innen aktiv in den Vorgang des Bilderlesens einzubinden.

Der Umgang mit der Perspektivenvielfalt und auch mit den Widerspriichlich-
keiten, die dabei fir alle Beteiligten erlebbar und verhandelbar werden konnten,
wurden bald zum zentralen Thema meiner Arbeit als Kunstvermittlerin.

9 Die groBen Blockbuster-Ausstellungen in der Albertina zeigten ausschlieflich Werke von
Kiinstlern, nicht von Kiinstlerinnen.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.

Dazwischen

Generative Bildarbeit


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb.8 Die Albertina

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Operator, spectator und spectrum

Bei den Vorbereitungen auf die Fotografieausstellung ,Das Auge und der
Apparat” (2003) stieB ich erstmals auf den franzosischen Philosophen Roland
Barthes und seinen Text ,,Die helle Kammer® (1985). Seither habe ich dieses
Buch immer wieder im Selbststudium, aber auch mit Kolleg_innen und Stu-
dierenden gelesen. Roland Barthes verfolgt in diesem Buch die Frage nach
dem Wesen der Fotografie, dem er zundchst anhand von einigen, ihn besonders
ansprechenden Arbeiten bekannter Fotografen!® betrachtend nachforscht.

»Ich habe versucht, zu analysieren, inwiefern mich manche Fotos
betrafen, etwas in mir bewegten, eine Art Schock in mir auslosten,
der nicht zwangsldufig der Schock iiber das abgebildete Sujet war.*
(Barthes 2002: 86)

Barthes stiitzt sich bei der Bildauswahl auf den ,,Nouvel Observateur Photo*.
Bei den von ihm ausgewahlten Bildern handelt es sich hauptsiachlich um
Fotos, die einige Zeit vor seinem Schreiben iber Fotografie entstanden und
die sich keinem einheitlichen Genre zuordnen lassen (ebd.: 87). Barthes wahlte
die Fotos vielmehr nach seinem persénlichen Empfinden bzw. Wahrnehmen
aus und unterzog sie beim Betrachten einer subjektiven Reflexion. In seinem
Text befragt und erforscht er diese Fotografien aus seiner Perspektive eines
spectators (Betrachters) und mit seiner Erfahrung als spectrum (so bezeichnet
er das, was fotografiert wird und spater auf der fotografischen Oberflache abge-
bildet ist). Sein Interesse an der Fotografie sei, so Barthes, weniger analytisch
als emotional geleitet. Genauer, er ldsst sich in seiner Forschung iber die
Fotografie bewusst von seinen Emotionen leiten.

»Als spectator interessierte ich mich fiir die PHOTOGRAPHIE nur ,aus
Gefiihl‘; ich wollte mich in sie vertiefen, nicht wie in ein Problem (ein
Thema), sondern wie in eine Wunde: ich sehe, ich fiihle, also bemerke
ich, ich betrachte und ich denke.“ (Barthes 1985: 30)

Mit dieser Vorgehensweise schldgt Barthes einen Weg ein, der in der Wissen-
schaft nicht iiblich ist, zumindest nicht im alltdglichen universitaren Lehr-
betrieb, so wie ich ihn etwa an der Universitit Wien und an der Leuphana
erfahren habe. Andererseits ist mir Roland Barthes’ Zugang zur Fotografie aus
meiner Zeit als Kunstvermittlerin im Museum vertraut.

»Ich erkenne deutlich, daB es sich hierbei um Gefiihlsregungen einer
willfahrigen Subjektivitdt handelt, die, kaum ausgesprochen, bereits auf
der Stelle tritt: ich mag / ich mag nicht: wer von uns hétte nicht seine
ureigene Skala von Vorlieben, Abneigungen, Unempfindlichkeiten?*
(ebd.: 26)

10 Barthes’ Bildauswahl umfasst letztlich nur ménnliche Bildautoren. Als einzige Frau
erwahnt er die Fotografin Germaine Krull in einer Aufzéhlung grofer fotografischer Werke,
die ihn jedoch nicht {iberzeugten (Barthes 1985: 25, 43).

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

54


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

55

Wie die meisten meiner Kolleg_innen in der Albertina war Roland Barthes
kein Bildermacher. Er schreibt, dass er im Geflecht der Fotografie die Rolle des
spectator und des spectrum einnehmen kénne — {iber das Verhiltnis von
Fotograf_innen zur Fotografie, also die Ebene des operator, konne er jedoch
nur Spekulationen anstellen.

»Zu einer dieser Tatigkeiten hatte ich keinen Zugang, und ich brauchte
sie gar nicht zu befragen: ich bin kein Photograph, nicht einmal
Amateurphotograph; dafiir habe ich zu wenig Geduld: ich muB auf der
Stelle sehen kénnen, was ich gemacht habe (Polaroid? Amiisant, doch
enttduschend, auBer wenn ein groBer Photograph sich damit abgibt).*
(ebd.: 17)

Studium und punctum

In der Konzeptualisierung von studium und punctum begreife ich Roland
Barthes als eine Art phdnomenologischen Semiologen. Als studium bezeichnet
er jene Phase im Deutungsprozess, in der benannt wird, was bereits codiert
ist, dabei widme man sich einem Bild zwar mit Interesse, aber ohne von

ihm in besonderer Form beriihrt zu sein. Als punctum hingegen bezeichnet
Barthes das ihn Beunruhigende beim Bilderlesen; das, was noch nicht
codiert ist, was nicht unmittelbar benannt werden kann und dennoch erfahr-
bar ist. Das punctum betrifft den_die Betrachter_in personlich, es wird

dem Bild beim Ansehen zugefiigt, obwohl es im Bild doch bereits vorhanden
ist (ebd.: 65). Es ist, so Barthes, wie ein Stich, der ,wie ein Pfeil aus seinem
Zusammenhang" hervorschieBt (ebd.: 35), der quasi vom Foto ausgeht; erst
wenn man sich von dem Bild abwende, kénne sich das punctum im Geist
entfalten.

,Das Photo rithrt mich an, wenn ich es aus seinem ublichen Blabla
entferne: ,Technik’, ,Realitit’, ,Reportage’, ,Kunst‘ und so weiter:
nichts sagen, die Augen schlieBen, das Detail von allein ins affektive
BewuBtsein aufsteigen lassen.” (ebd.: 65)

Roland Barthes beschreibt nicht nur, durch welche Fotos er ein punctum
erfahrt und wie sich dieses fiir ihn zeigt. Er gibt auch eine Art Gebrauchs-
anleitung flir den Umgang mit solchen Fotos. Er schldgt vor, beim Bilderlesen
einen Zustand der Stille zuzulassen, gleichsam das Bild in der Stille zum
Sprechen zu bringen.

Studium und punctum, verstanden als Methode beim Bilderlesen,
lassen sich im Museum gut anwenden — und das nicht nur beim Lesen
von Fotos. Als Kunstvermittlerin hatte ich meist eine knappe Stunde zur Ver-
fligung, um eine Gruppe von Menschen durch eine Ausstellung zu fiihren.
Ich gab ihnen dabei jene Information, die mir notwendig erschien, damit
sie ihr studium in kleinem Rahmen betreiben konnten. Wenn Einzelne dabei
auf ein punctum stieBen und das auch mitteilten, gelangten sie wie auch
die anderen in der Gruppe beim Bilderlesen mitunter auf eigene Denk- und
Assoziationswege — Momente, in denen Neues entstehen konnte. Insofern
bestimmte das punctum das studium, da sich durch das punctum das Interesse

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Museumsbesucher_innen am studium wandelte. Das Museum wurde fiir
mich dann zum Arbeitsplatz im Dazwischen, wenn ich entgegen der veralteten
Berufsbezeichnung ,,Museumsfithrerin“ die Gedanken der Menschen (egal,
ob Kinder oder Erwachsene) zu den ausgestellten Werken nicht fithrte bzw. in
eine bestimmte Richtung lenkte, sondern stattdessen zwischen den Werken,
ihren Urheber_innen und den Museumsbesucher_innen vermitteln konnte;
wenn ich Situationen zulassen konnte, in denen sich die Besucher_innen ihren
Deutungsweg durch zumindest ein Werk einer Ausstellung selbst erschlieBen
und dabei von vorgefertigten Denkmustern abriicken konnten; wenn sie sich
von einem punctum beriihren lieBen; wenn nicht ich ihnen die Kunstwelt
erklarte, sondern sie ihre eigenen Lesarten entwickelten. In solchen Situatio-
nen wurden Perspektivenvielfalt und der Umgang mit Widerspriichlichkeit
zum zentralen Moment einer Ausstellung.

“I wanted to make shapes or set up situations that are kind of open ...
My work has a lot to do with a kind of fluidity, a movement back and
forth, not making a claim to any specific or essential way of being.”
(Renée Green in Bhabha 2004: 4)

Roland Barthes entwickelte das Konzept von studium und punctum auf seiner
Suche nach dem Wesen der Fotografie. Bei meiner Arbeit im Museum lie3
sich dieses Konzept jedoch auf Malerei, Grafik und Skulpturen gleichermafBen
anwenden. Demzufolge kann mit studium und punctum nicht jene spezielle
Eigenart von Fotografie erfasst werden, die Fotos von allen anderen Bildern
(Gemalden, Grafiken, Skulpturen ...) unterscheidet. Barthes verwirft auch im
weiteren Verlauf seiner Reflexionen bald die von ihm entwickelten Begriffe
studium und punctum als nicht ausreichend, um das Wesen der Fotografie
gedanklich zu erfassen.

»Ich muBte mir eingestehen, daB meine Lust ein unvollkommener
Mittler war und daB eine auf ihr hedonistisches Ziel beschrankte
Subjektivitdt das Universale nicht zu erkennen vermochte. Ich muB3te
tiefer in mich selbst eindringen, um die Evidenz der PHOTOGRAPHIE zu
finden, das, was jeder, der ein Photo betrachtet, sicht, und was sie in
seinen Augen von jedem anderen Bild unterscheidet. Ich mufte meine
Einstellung dndern.“ (Barthes 1985: 70)

Er sieht sich als getrieben von dem Bedtirfnis, tief unter die Oberflache eines
Fotos einzutauchen, so tief, dass er quasi sein eigenes Beriihrtsein dort wieder-
findet. Ich folge seinen Ausfithrungen dazu; einmal sind sie von unbarm-
herziger Kritik hinsichtlich der Qualitit einzelner Fotografien gepréagt, dann
wieder von Faszination; durchwegs sind sie leidenschaftlich.

2.2.2 IN DER FOTOGRAFIE
Die Kamera

»Diese mechanischen Gerdusche liebe ich auf eine fast wolliistige Art,
als wiren sie an der PHOTOGRAPHIE genau das eine — und nur dies

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

56


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb.9 Das Bild der Anderen (1)

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine —, was meine Sehnsucht zu wecken vermag: dies kurze Klicken,
welches das Leichentuch der Pose zerrei3t.“ (Barthes 1985: 24)

Bei diesen Zeilen erinnere ich mich an den Tag, als ich meine Hasselblad in
einem Second-Hand-Laden gekauft habe. Als ich an diesem Abend mit meiner
neuen (alten) Kamera in meinem Zimmer sal3, fotografierte ich nicht. Ich zog
die Kamera ohne Film immer wieder auf und 19ste sie aus, weil ich mich

an ihrem Klang nicht satthoren konnte. Sie klang laut, aber dabei sanft und
w~rund®. Ich dachte mir, mit dieser Kamera kénne ich als Fotografin weiter-
machen, weil dieser Klang mir und meinem Gegeniiber ganz klar vermitteln
wiirde, woran wir waren. Mit dieser Kamera wiirde ich nicht ,schieBen®, son-
dern fotografieren. Ab nun — seit 2003 — begann ich, mir ein Arbeitsfeld zu
erschlieBen, das sich iiber vollig unterschiedliche Zeiten und verschiedene
Orte erstrecken sollte.1!

Fotografische Choreografie

Wenn man mich fragte, wo ich mich als Fotografin einordnen wiirde, fehlten
mir meistens die passenden Worte bzw. Kategorien. Die Filmdokumentation
»~Tanz als Vermachtnis“ (Cunningham/Rebois 2012) {iber den Tanzer und Cho-
reografen Merce Cunningham half mir bei der geforderten Selbstverortung als
Fotografin auf die Spriinge, obwohl ich selbst wenig mit Tanzchoreografie zu
tun habe. Die Choreografie, so Cunningham, existiere nur durch ihre Auffiih-
rung, im Moment der Auffithrung. Mithilfe verschiedener Dokumentations-
methoden kénnten die Auffithrung und die choreografischen Aufzeichnungen
auch fiir eine Ewigkeit festgehalten und archiviert werden. Tatsdchlich sei
aber jede einzelne Auffithrung von Vergénglichkeit gepragt. Zeit, Ort, Publikum
und auch die Darsteller_innen dnderten sich. Immer wieder wird behauptet,
die Fliichtigkeit der Auffithrung sei ein grundlegender Unterschied zwischen
bildenden und darstellenden Kiinsten: Der Tanzer tanzt fiir den Augenblick —
Malerin, Bildhauer und Fotografin hingegen fertigen Bildwerke fiir die Ewig-
keit. Doch spatestens im 20. Jahrhundert ldsst sich diese Unterscheidung

der Kiinste nicht mehr aufrechterhalten. Die eine Kunstform bedient sich der
anderen, woraus immer wieder neue Stile, Formen, Gebilde, Bewegungen
entstehen — die orthodoxe und vermeintlich notwendige Ordnung scheint
gebrochen.

Fotografie und Tanz dhneln sich fiir mich speziell im Moment der
Auffithrung/Aufnahme mehr, als sie sich voneinander unterscheiden. Die
Menschen vor meiner Kamera setzen sich in Szene, sie drehen und wenden
sich, bis sie in einer fiir sie passenden Pose ankommen, manchmal laut
und sehr aufgeregt, dann wieder vollkommen in sich ruhend (Moser 2012).
Dementsprechend bezeichne ich mein Fotografieprojekt gerne als eine
»Choreografie“, die ich fiir mich als Fotografin und fiir die stets wechselnden

1" Es handelt sich dabei um mein Fotografieprojekt ,,Das Bild der Anderen®. Ein Ausschnitt
aus diesem Projekt ist inzwischen als Buch erschienen (Brandner 2012) und beinhaltet Portrits, die
ich im Laufe der Jahre neben meiner Arbeit fiir ipsum in Angola, Pakistan, Afghanistan, Israel und
Palastina gemacht habe.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

58


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 10 Das Bild der Anderen (2)

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

uayosImze(

J19qIep[Ig SATILIdUID)

Karima

Abb. 11

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

61

Darsteller_innen im Jahr 2003 ausgearbeitet habe und seither immer wieder
im kleinen Rahmen zur Auffithrung bringe. Meine Choreografie hat sich
iiber all die Jahre hinweg nicht gedndert und ldsst sich mit wenigen Worten
beschreiben: Ich frage Menschen, denen ich unterwegs begegne, ob ich ein
Bild von ihnen machen darf. Das Werkzeug und das Konzept der Fotografie ist
immer dasselbe — meine Kamera und die Frage: ,Darf ich ein Bild von dir
machen?* — Zeit, Ort, Publikum, Darsteller_innen und die Sprache, in der ich
diese Frage stelle, andern sich von Auffithrung zu Auffithrung. So kann ich als
Fotografin einen Arbeitsplatz im Dazwischen erschlieBen — indem ich nicht
allein meine Fotos konstruiere, sondern indem die Menschen vor meiner
Kamera das Bild gestalten und ich einen kleinen Teil davon durch das Auslé-
sen der Kamera festhalte. Die Fotografie er6ffnet mir so einen Zugang zu den
Menschen. Ich komme als Fremde an einen Ort und kann mit meiner Kamera
zumindest flr die Dauer einer ,Auffithrung“ mit den Menschen interagieren.
Es kam nur selten vor, dass ich die Menschen, mit denen ich meine
Choreografie auffiihrte, ndher kennenlernte. Eine solche Ausnahme, die auch
zu einer Fotoserie fihrte, war Karima — ein Madchen, das mir am StraBen-
rand vor dem kleinen Laden von Ghulam in Lahore begegnete. Zuerst kam sie
wie viele andere bettelnde Kinder auf uns zu. Sie kam immer wieder. Einmal
schenkte sie mir ein Armband, ein anderes Mal gingen wir gemeinsam essen.
Ich sprach kein Urdu, sie kein Englisch, aber irgendwie haben wir uns doch
miteinander unterhalten. Sie kam immer wieder, setzte sich zu uns. Manchmal
sang und tanzte sie auch. Das war ungewohnlich. Nirgendwo sonst in Pakistan
hatte ich bisher eine Frau tanzend auf der StraBe gesehen. Ich denke, sie galt
gerade noch als Kind. Als ich ein Jahr spater wiederkam, tanzte sie nicht mehr
auf der StraBe.

Das Silber

Es sind 35 Jahre vergangen, seit Barthes tiber Fotografie geforscht und
geschrieben hat. Die Fotografie hat sich verdndert; inzwischen konnte Roland
Barthes — der seinerzeit befand, er habe zu wenig Geduld, um nach dem Auf-
nehmen noch auf das fertige Bild zu warten (Barthes 1985: 17) — als digitaler
operator jedes gemachte Foto sofort betrachten. Wiirde Barthes aufgrund
dieser Moglichkeit vielleicht heute die einst abgelehnte Rolle des operator
einnehmen? Fiir mich ist, im Gegensatz zu Barthes, genau dieser Aspekt der
unmittelbaren Sichtbarkeit eines aufgenommenen Bildes an der digitalen
Fotografie befremdlich. Ich will das Foto nicht sofort sehen, das ich mit und
von den Menschen vor meiner Kamera gerade gemacht habe. Das unmittel-
bare Betrachten des Resultats wiirde meine Aufmerksamkeit zu sehr von der
Situation ablenken, in der ich mich beim Fotografieren (und auch noch
danach) befinde. Manchmal komme ich in die Situation, dass die Menschen,
die gerade noch vor meiner Kamera gestanden haben, unvermittelt aus ihrer
Pose auf mich zuspringen, sobald sie das Klacken meines Auslosers gehort
haben. Da die meisten von ihnen die digitale Fotografie gewohnt sind, wollen
sie sofort das Bild anschauen. Ich muss sie dann enttauschen und erklaren,
dass das Bild vorerst nur in der kleinen Box am Riicken meiner Hasselblad
bestehen kann. Wiirde ich es gleich rausnehmen, wire es innerhalb weniger
Sekunden im Tageslicht ausgeldscht. Ja, es bleibt immer die Ungewissheit, ob

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 12 Das Bild der Anderen (3)

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.

Dazwischen

Generative Bildarbeit


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

63

sich ein bestimmtes Bild nun tatsdchlich in der kleinen Box befindet, ob ich
das Licht richtig eingeschitzt und gemessen habe, ob ich die korrekten Werte
auf der Kamera eingestellt habe, ob die Kamera entsprechend funktioniert
hat, ob der Film richtig eingelegt war, ob die Emulsion am Film weder durch
Kélte, Warme oder vielleicht durch Rontgenstrahlen an einem Grenziibergang
Schaden genommen hat. Ich genieBe diese Ungewissheit, obwohl sie mich
qualt. Ich mag es, wenn ich Filme erst Wochen oder Monate nach der Aufnahme
entwickle, wenn auf dem Filmstreifen die bis dahin latenten Silberkérnchen
zum Vorschein kommen und zum Bild werden.

,Und wenn die PHOTOGRAPHIE Teil einer Welt wire, die noch ein
gewisses Maf an Sensibilitit fiir den Mythos besiBe, so wiirde man
angesichts dieses reichen Symbols ganz gewil3 frohlocken: der geliebte
Korper wird durch die Vermittlung eines kostbaren Metalls, des Silbers,
(Denkmal und verschwenderische Fille) unsterblich; und die Vor-
stellung lieBe sich nachtragen, daB3 dieses Metall, wie alle Metalle der
ALCHEMIE, lebendig ist.” (Barthes 1985: 91)

Bilder zeigen

Die Negative, die bei den Auffiihrungen meiner fotografischen Choreografie
in den ersten Jahren entstanden, entwickelte ich meist erst nach einigen
Monaten. Ich machte Abziige und archivierte meine Bilder in Kisten. Zwar
erzdhlte ich gerne von meinen Erfahrungen beim Fotografieren, zeigte aber
meist keine Bilder. SchlieBlich lernte ich den Fotografen Arno Fischer kennen
und erhielt die Gelegenheit, tiber ein paar Jahre hinweg immer wieder mit
ihm an meinen Bildern zu arbeiten. Er holte meine Bilder aus den Kisten,
nahm sich Zeit zum Schauen, erzdhlte zwischendurch von seiner eigenen
fotografischen Arbeit, vom Leben in der DDR, von Marlene Dietrich, die er in
Moskau fotografiert hatte, von seinem Garten und der Kuh, die ihm zugelau-
fen war. Er erzdhlte groe Geschichten, um sich in ihren Details zu verlieren.
So ging er auch beim Reden tiber Bilder vor — er lieB die Bilder im GroBen
wirken, um sich dann in die Einzelheiten zu vertiefen und zu entdecken, was
nicht offensichtlich war.

Abb. 13 Arno Fischer

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Niachster interessierte sich Walter Moser, ein Freund aus dem Team der
Kunstvermittler_innen, fiir meine Bilder. Er ermutigte mich, die Fotografien
in Ausstellungen zu zeigen. Er kuratierte meine erste groBe Ausstellung und
ein paar Jahre spater sollte er auch dariiber schreiben. In seinem Aufsatz in
meinem Fotobuch ,Das Bild der Anderen® (Moser 2012) stellt er die Erfahrung,
die ich in meiner fotografischen Praxis mit dem Vergleich von Tanz und Foto-
grafie beschreibe, in einen theoretischen Kontext, indem er — in Anlehnung
an Kaja Silverman (1996) — anhand meiner Bilder der Beziehung zwischen
den Menschen vor der Kamera und mir, der Fotografin, nachforscht. Er kon-
zentriert sich dabei auf die Bewegungen und Posen der Abgebildeten, auf das,
was sie unbewusst tun, wenn sie die Kamera auf sich gerichtet fithlen (Moser
2012: 10).

Beim Zeigen und Betrachten meiner Bilder mit Anderen stoBe ich
wieder auf Roland Barthes — und seine Frage:

»~Wem gehort eine Photographie? Dem (photographierten) Subjekt oder
dem Photographen?“ (Barthes 1985: 20)

Diese Frage stelle ich als Fotografin und im Rahmen der ipsum-Projekte mit
meinen Kolleg_innen und den Teilnehmer_innen immer wieder. Ich versuche,
gleichermaBen meiner Perspektive als Fotografin und jener der Menschen vor
der Kamera bzw. auf den Bildern gerecht zu werden. Barthes stellt die Frage
als Betrachter und in Erinnerung an die Erfahrung des Abgebildeten — dessen,
der vor der Kamera fiihlt, wie er eine Pose einnimmt und dabei handlungs-
unfihig wird, also seine Subjekthaftigkeit einbiift.

»Zahllose Prozesse haben, wie es scheint, diese Unsicherheit einer
Gesellschaft zum Ausdruck gebracht, fiir die das Sein auf das Haben
gegriindet war. Die PHOTOGRAPHIE hat das Subjekt zum Objekt
gemacht und sogar, wenn man so sagen kann, zum Museumsobjekt.“
(ebd.: 21)

Barthes zufolge macht die Mehrzahl der Fotograf_innen die Menschen vor
der Kamera zum Objekt und klammert sie damit in ihrem Dasein als handelnde
Subjekte aus. Er beschreibt die Versuche von Fotograf_innen, ihren Bildern
durch Inszenierungen Leben einzuhauchen, als ,armselig“. Die Fotograf_innen
miissten wissen, dass ihr Kampf gegen den Tod vergebens sei. Der Mensch

vor der Kamera konne als Objekt der Fotografie nicht mitkdmpfen. Bild-Werden
bedeutet fiir Roland Barthes, in seiner Erfahrung als Referent getotet zu
werden.

w[...] wenn ich mich auf dem aus dieser Operation hervorgegangenen
Gebilde erblicke, so sehe ich, dass ich GANZ UND GAR BILD geworden
bin, das hei3t der Tod in Person; die anderen — der ANDERE — entauBBern
mich meines Selbst, machen mich blindwiitig zum Objekt, halten

mich in ihrer Gewalt, verfiigbar, eingereiht in eine Kartei, prapariert fir
jegliche Form von subtilem Schwindel.” (ebd.: 23)

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

64


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

65

Anhand seiner eigenen Erfahrungen, so Roland Barthes weiter, schlief3e er aus,
dass der operator und die Menschen auf den Bildern gleichermafB3en Subjekte
sein konnten. Ich wiirde ihn gerne fotografieren und mit ihm iiber die M6g-
lichkeit dynamischer Subjekt- und Objektpositionen im fotografischen Geflecht
diskutieren.

Bilder fixieren
Roland Barthes trifft mit seinen Ausfithrungen tiber die ,,tédlichen* Akte der
Fotograf_innen einen wunden Punkt bei mir. Jenen Punkt, der mich manch-
mal ldhmt und dann wieder vorantreibt. Ja, die Fotografie kann ,t6ten”, Men-
schen zu Objekten machen. Fotos und die Bilder der Anderen — die damit
erst entworfen werden — verwendet man seit nunmehr 150 Jahren gerne, um
Menschen festzuschreiben und in nur einem Moment zu fixieren. In der kolo-
nialen Tradition gibt das Bild der Anderen vor, ein glaubwiirdiges Abbild zu
sein, das zeige, wie die Anderen, die Fremden ,wirklich” seien. Die vermeint-
lichen Eigenarten ,unzivilisierter” Volker bis hin zur Beschaffenheit eines
moglicherweise noch ,,zu kolonisierenden” Landes wurden mit fotografischen,
als Dokumentationen ausgewiesenen Bildern immer wieder visuell nach-
vollziehbar gemacht und bestatigt. Bilder der Anderen werden nach wie vor
gemacht, prasentiert und auch entsprechend analysiert, um die eigenen
Ansichten bzw. Vorurteile zu bestitigen und zu verbreiten. Die postkoloniale
Kritik setzt mit Blick auf den Einsatz von Bildern hier an und zeigt auf, dass
die Fotografie immer wieder einen erheblichen Teil dazu beitrage, die Eigen-
arten fremder Kulturen hegemonialen Vorstellungen gemaB aufzubereiten,
zu kolonisieren und als Argumente zu verwenden — sei es, um rassistische
Annahmen oder die eigene Identitdt zu bestdtigen. Betrachtet man die Entste-
hungsgeschichte der Fotografie, werden parallel verlaufende Entwicklungs-
stringe und Interdependenzen mit dem Kolonialismus und der imperialisti-
schen Expansion Europas im 19. Jahrhundert nachvollziehbar (Bate 2003: 115).
Dieser bedenklich gewaltvolle Zusammenhang bildet sich auch auf sprachli-
cher Ebene ab: Fotograf_innen nehmen etwas ,,ins Visier”, um dann darauf
zu ,schieBen” (Solomon-Godeau 2003: 71). Fotokritische Texte und Projekte
von Theoretiker_innen und Fotograf_innen tragen einen grofen Teil dazu bei,
dass die Fotografie von ihrer vermeintlichen Unschuld losgel6st betrachtet
werden kann (Sontag 1980, 2003; Burgin 1982; Tagg 1993; Silverman 1996;
Rosler und de Zegher 1998; Bate 2009 u.v.m.). Sie artikulieren Fragen der
Reprasentation, der Identitdtskonstruktion, der Evidenzméachtigkeit und der
asymmetrischen Machtverhidltnisse. Die Auseinandersetzung mit den Werken
fotokritischer Denker_innen hilft mir zu benennen, was ich im Umgang
mit der Fotografie als beklemmend empfinde: Durch die Fotografie werden
Zuschreibungen beziiglich der Anderen gemacht, in Fotos fixiert, Stereotype
werden durch das Zeigen und Reprasentieren solcher Fotos bestétigt und
immer wieder aufs Neue hervorgebracht. Nicht das Fotografieren an sich wird
dabei zum unterdriickenden Moment, sondern die Festschreibungen, die
durch die Fotografie ermé6glicht werden.

Die Umsetzung bzw. Auffiihrung meiner Choreografie fallt mir mit
jedem Mal schwerer. Die Hiirde, als Fremde in einem fremden Land eine mir
fremde Person oder gleich eine Gruppe von Menschen um ihr Foto zu bitten,

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NG vono 1
Thons

78182

a7 13

Abb.14 Am StraBenrand (2014)

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.

Dazwischen

Generative Bildarbeit


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

67

erscheint mir immer grofer. Die Befiirchtung, eine jener Fotograf_innen zu
sein, von denen Roland Barthes schreibt oder die von der postkolonialen
Kritik als Reproduzent_innen orientalistischer Stereotype betrachtet werden,
setzt sich immer wieder in meinem Kopf fest.

Die Fotografie und der Tod

»Jeder Akt der Lektiire eines Fotos, [...], jeder Akt des Einfangens und
Lesens eines Fotos ist implizit und in verdrangter Form ein Kontakt mit
dem, was nicht mehr ist, das heifSt mit dem Tod. [...] So jedenfalls erlebe
ich die Fotografie: als ein faszinierendes und trauervolles Rétsel.”
(Barthes 2002: 85)

Roland Barthes widmet sich auf seiner Suche nach dem Wesen der Fotografie
einer Kiste mit Fotos seiner Mutter. Sie war gerade gestorben, er voller Trauer.
Er beschreibt, wie er sich in den Fotos dieser Kiste verlor, teilweise in eine Zeit
eintauchend, an die er sich selbst nicht erinnern konnte. Er beschreibt einzelne
Fotos, die er in der Kiste fand, ohne sie jedoch als Abbildungen im Buch zu
zeigen. Und er beschreibt anhand dieser, fiir Lesende unsichtbaren Bilder
verschiedene Eigenschaften seiner Mutter, die er allesamt nicht in den Fotos
wiedererkennen kann. Ich stelle mir die Fotos vor. Er muss bedauernd feststel-
len, dass er in keinem der Fotos das Wesen seiner Mutter — so, wie sie sich
ihm gezeigt hatte — wiederfinden konnte, auch wenn ihm einige davon durch-
aus gefielen (Barthes 1985: 80-81). Barthes’ Ausfithrungen 16sen in mir ebenso
Unbehagen wie Bewunderung aus, wenn er wieder und wieder von der groen
Liebe zu seiner Mutter, seiner Verehrung fiir sie und der groen Trauer tiber
ihren Tod schreibt. In meiner Vorstellung entsteht ein immer konkreteres Bild
von Roland Barthes in seiner tiefen Trauer, der schreibt, wie sehr die Eigen-
schaft der Verginglichkeit der Fotografie anhafte und die Fotografie gleichzeitig
einen Versuch darstelle, die Vergdnglichkeit zu iiberwinden.

Barthes’ Ausfithrungen tiber den Zusammenhang von Fotografie und
Tod rufen mir Bilder in Erinnerung, die ich am Straenrand in Albanien vor-
fand. Hier fragte ich niemanden, ob ich fotografieren diirfe. Ich hatte lediglich
meinen Freund Erik gebeten, das Autofahren zu ibernehmen, damit ich vom
Auto aus mit unserer Urlaubskamera knipsen konnte. Meine Hasselblad hatte
ich absichtlich zu Hause gelassen. Ich wollte eigentlich nicht fotografieren.
Als wir jedoch am StraB8enrand so viele Bilder sahen, die wohl einerseits der
Erinnerung, anderseits aber als Mahnmale dienen sollten, musste ich doch ein
paar davon einsammeln. Beim Fotografieren fiithlte ich mich zugleich riick-
sichtslos und ehrfiirchtig gegeniiber den fremden Menschen, die hier verun-
fallt und auf den Gedenksteinen abgebildet waren.

Fotokritik und der liebvolle Blick

Die Auseinandersetzung mit fotokritischen und postkolonialen Ansétzen

halt mich von Zeit zu Zeit nicht nur davon ab, Menschen zu fotografieren —
ich bin vorerst auch fotografisch-visuellen Ansdtzen in der Wissenschaft aus-
gewichen. So habe ich beispielsweise Pierre Bourdieus fotografisches Werk
ignoriert und mich selbst in groBer Distanz zu fotografischen Verfahren in den

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sozialwissenschaften verortet. In den Algerienstudien von Pierre Bourdieu,
die fiir ihn jene Etappe seiner Laufbahn ausmachen, in der sich sein Selbst-
verstandnis als Philosoph hin zu jenem eines Ethnologen und Soziologen
entwickelt, spielt die Fotografie als Forschungsinstrument eine gro3e Rolle
(Schultheis/Frisinghelli 2003). Vorrangig dient sie ihm hier als Erkenntnis-
medium und Erinnerungswerkzeug, wie es in der Ethnologie und der Soziologie
methodisch etabliert ist. Ich stehe dieser Verwendungsweise der Fotografie
vor allem dann skeptisch gegeniiber, wenn dabei ausschlieBlich der Evidenz
erzeugende Charakter der Fotografie und das Fotoprodukt im Zentrum
stehen. Fotografie wird so in einer reduktionistischen Form zur Anwendung
gebracht; zu leicht wird dabei iibersehen, dass die Fotografie keine Abbilder
der Wirklichkeit produzieren kann. Zu oft wird im wissenschaftlichen Kon-
text aber gerade dieser Anspruch an sie gestellt. Das Beziehungsgeflecht, das
jedem fotografischen Akt zugrunde liegt, wird dabei meist gar nicht oder
nur in beildufiger Form als Analysekategorie beriicksichtigt. In der Annahme,
dass Pierre Bourdieu wohl auch als Ethnologe und Soziologe die Fotografie
hauptsdchlich als eine Art koloniales Beweismittel verwendet hitte, lehnte
ich lange Zeit ab, mich mit seinen Fotografien auseinanderzusetzen. Erst
nachdem die Kunsthistorikerin Monika Faber in der Er6ffnungsrede zu mei-
ner Ausstellung im Wiener Ragnarhof 2008 einen Bezug zwischen Pierre
Bourdieus und meinen Bildern herstellte und dariiber auch in einem Artikel
schrieb (Faber 2012), begann ich, mich mit Bourdieus Zugang zur Fotografie
zu befassen.

Zuerst konnte ich diesen Bezug nirgends einordnen, wollte ihn nicht
verstehen, war vielleicht etwas erniichtert dariiber, dass meine Fotografien
mit ethnografisch/soziologischen Herangehensweisen assoziiert wurden.

,Es war dieser ,liebevolle® Blick, den ich an den Arbeiten von Vera
Brandner sofort so faszinierend fand. Ohne ihr unterstellen zu wollen,
dass sie Bourdieus Arbeit oder gar seine Worte iiber das Fotografieren
in Algerien gekannt hat, bevor sie aufbrach und sich selbst in die
,Fremde’ begab, schien mir die Parallele in der Auffassung davon, was
mit der Kamera moglich sei, um Distanzen im ganz allgemeinen Sinn
zu vermindern, doch auBerordentlich.” (Faber 2012: 14)

Liebevoll? — Das klang fiir mich im ersten Hinhéren abwertend, vorerst
fithlte ich mich unverstanden. Ein liebevoller Blick schien mir nicht vereinbar
mit einer grundsatzlich kritischen Haltung. Erst mit mehr Distanz konnte
ich erkennen, dass es sich hierbei um eine notwendige Dialektik handelt. In
Algerien hat Pierre Bourdieu ein fotografisches Werk geschaffen, das — vor
allem unabhiéngig von seiner Feldforschung betrachtet — den eigenstindigen
Status des fotografischen Bildes nachvollziehbar macht und gleichzeitig auf
einen operator verweist, der einen hohen selbstreflexiven Anspruch an sich
als forschendes Subjekt stellt. Ich gehe dem Bezug nach, den Monika Faber
herstellte, schaue mir die Fotografien von Pierre Bourdieu an, bilde Paare mit
seinen und meinen Fotos (Schultheis/Frisinghelli 2003).

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

68


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 15 Links: In Algerien, Pierre Bourdieu 1956-1961 (in Schultheis/Frisinghelli 2003),
rechts: Das Bild der Anderen (4), eigene Aufnahmen

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Wesen der Fotografie

Roland Barthes beschreibt schlieBlich, wie er auf ein Foto seiner Mutter stoft,
das fiir ihn die Leerstelle auf der Suche nach ihrem Wesen und nach dem
Wesen der Fotografie fiillen kann. Das Foto entstand im Jahr 1898, lange vor
Barthes’ Geburt. Seine Mutter ist auf dem Foto funf Jahre alt und steht hinter
ihrem Bruder in einem Wintergarten (Barthes 1985: 77).

,Etwas wie der Hauch vom Wesen der PHOTOGRAPHIE lag in diesem
besonderen Photo. So beschloB ich, die ganze PHOTOGRAPHIE (ihre
,Natur‘) aus dem einzigen Photo ,hervorzuholen’, das fiir mich mit
Bestimmtheit existierte, und es in gewissem Sinn als Leitfaden fiir
meine jiingste Untersuchung zu verwenden.” (ebd.: 83)

Auch dieses Foto hat Barthes nicht in seinem Buch abbilden lassen. Damit
unterstreicht er, dass er auf seinem Erkenntnisweg zum Wesen der Fotografie
nicht mit beliebigen Fotos arbeiten kann. Wiirde er es zeigen, wire, so
Barthes, das Foto seiner Mutter im Wintergarten fir die Leser_innen lediglich
ein Foto unter vielen. Die Bedeutung, die es fiir ihn hat, kénne eine andere
Person ohnehin nicht erfassen. Doch tiber dieses eine Foto gelangt er schlieB-
lich an sein Ziel: Das Wesen der Fotografie, das er — mit dem Kinderbild
seiner Mutter in Hinden — erkennt, ist fiir ihn im Zwischenraum zwischen
Wahrnehmung und Vergdnglichkeit zu finden.

winterfuit’: das, was ich sehe, befand sich dort, an dem Ort, der zwi-
schen der Unendlichkeit und dem wahrnehmenden Subjekt (operator
oder spectator) liegt; es ist dagewesen und gleichwohl auf der Stelle
abgesondert worden; es war ganz und gar, unwiderlegbar gegenwirtig
und war doch bereits abgeschieden.” (ebd.: 87)

Solange operator und spectator und spectrum lediglich als einzelne Positionen
im fotografischen Geflecht betrachtet werden, lasst sich das Wesen der Foto-
grafie fiir Barthes nicht erkennen. Erst muss die Verbindung dieser einzelnen
Positionen in den Fokus gelangen. Es geht dabei um die Verwandlung der
Beteiligten, um das Bestehen und Vergehen gleichermaBen:

»Hier gibt es eine Verbindung aus zweierlei: aus Realitdt und Vergan-

genheit. Und da diese Einschrdnkung nur hier existiert, muf3 man sie

als das Wesen, den Sinngehalt (noema) der PHOTOGRAPHIE ansehen.*
(ebd.: 86)

Mit dem Wesen der Fotografie bezeichnet Barthes das Kontinuum, in dem
aus der Begegnung zwischen operator und spectrum ein Abbild wird, das als
Foto iiber die Begegnung hinaus Bestand hat und schlieBlich operator und
spectator in Bezug zueinander stellt.

»Der Name des Noemas der PHOTOGRAPHIE sei also: ,Es-ist-so-
gewesen’ oder auch: das UNVERANDERLICHE. (ebd.: 87)

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

70


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

71

Roland Barthes zeigt flir mich auf, dass die Fotografie als ambivalentes
Geflecht betrachtet werden muss. Sie gibt Evidenz von etwas, bringt Abbilder
hervor, die — losgelost von dem, was sich tatsichlich vor der Kamera befun-
den hat — eine gewisse Eigenlogik entwickeln und damit die Evidenz wieder
in Frage stellen. Sie ist immer an historische Gegebenheiten gebunden, wird
diesen entrissen und kann in unterschiedlichen Kontexten zu vollig verschie-
denen Lesarten fithren. Sie kann mich — in Form einzelner Bilder — bertihren,
und das vor allem dann, wenn ich in einem besonderen Verhéltnis zum Abge-
bildeten stehe.

2.2.3 IPSUM

»,Gewohnlich wird der Amateur als unausgereifter Kiinstler definiert:
als jemand, der zur Meisterschaft in seiner Profession nicht aufsteigen
kann — oder will. Auf dem Feld der photographischen Praxis dagegen
iiberfliigelt der Amateur den Professionellen: er kommt dem Noema
der PHOTOGRAPHIE am nachsten.” (Barthes 1985: 109)

Roland Barthes kommt zum Schluss, dass es nicht professionelle Fotos oder
Kunstfotografien sind, die ihm erlauben, die Oberfliche der Fotografie
reflektierend zu durchdringen. So gibt er zu bedenken, dass er wohl alle Foto-
graf_innen, die sich selbst als professionell betrachten, mit dem Buch ,,Die
helle Kammer* (1980) enttauschen wirde, weil sich fiir ihn das Wesen der
Fotografie erst tiber die private Fotografie, die Amateurfotografie erschlieBe
(ebd.: 109).

Angeregt von der Idee, das Beziehungshafte der Fotografie genauer zu
betrachten und auszuloten, konzipierte ich 2003 ein Fotografieprojekt, in dem
alle Beteiligten gleichermaBen als operator, spectator und spectrum agieren
kénnen. In der Folge habe ich mit Freund_innen eine Initiative gegriindet, in
der es nicht allein um den Standpunkt der Fotograf_innen geht, sondern
auch darum, durch einen Wechsel der Rollen (im fotografischen Feld) immer
wieder einen Wechsel der Perspektiven zu ermoglichen. Spater haben wir diese
Initiative ipsum genannt — woraus sich ein weiterer Arbeitsplatz im Dazwischen
entwickelt hat.

Abb. 16 ipsum-Dokufoto

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mission und Entwicklungskritik
Umsetzen konnte ich das ipsum-Konzept erstmalig im Rahmen eines Prakti-
kums bei ,initiativ Angola® in einer Missionsstation des ,,Don-Bosco-Ordens*
in Cacuaco, nicht weit von Angolas Hauptstadt Luanda. Mission und Ent-
wicklungskritik? Wie konnte ich mich auf dieses Spannungsfeld einlassen?
Ich nehme an, es war eine gewisse Unbedarftheit beiden Aspekten gegeniiber,
jedenfalls auch eine Neugier, verbunden mit dem dringenden Wunsch, Foto-
grafie und Entwicklungszusammenhinge in Bezug zueinander zu setzen und
praktisch zu hinterfragen. Ich war nicht alleine nach Angola aufgebrochen.
Johanna, mit der ich schon in Karnten zur Schule gegangen war, war meine
Reisegefahrtin. Die Missionsschwestern vor Ort hatten mir erlaubt, mein
Konzept ganz so umzusetzen, wie ich es fiir richtig hielt. Sie schenkten mir
ungemein viel Vertrauen, vielleicht ein wenig zu viel, in Anbetracht meiner
mangelnden Erfahrung. Im Laufe der Zeit fithrten wir allerdings auch das eine
oder andere Streitgesprach mit ihnen — so einmal, als in der Missionsstation
eine groBe Veranstaltung zur HIV-/Aids-Aufklarung fiir Jugendliche stattfand: Im
Schulhof war eine Bithne aufgebaut, ungefahr 200 Jugendliche waren gekom-
men, Johanna und ich waren im Publikum. Auf der Bithne hielt ein Mann mitt-
leren Alters einen Vortrag iiber die Gefahren des HI-Virus, die Ubertragungs-
risiken und die Méglichkeiten, diese Risiken zu vermeiden. Er erklarte, dass
HIV und Aids eine Strafe Gottes seien und die Verwendung von Kondomen
direkt in die Hoélle fithre. Wir dachten zuerst, wir wiirden ihn nicht richtig ver-
stehen. Dann waren wir bestiirzt. Zwar hatten wir bereits 6fter gehort, dass
Aids-Aufklarung im katholischen Missionszusammenhang genau so betrieben
werde — wir mussten es aber wohl erst mit eigenen Ohren horen, um es tatsich-
lich zu glauben. Dass wir tiber diese Art der Aufklarung schockiert waren, konn-
ten die Schwestern nicht nachvollziehen, und wir waren auch nicht in der Lage,
unsere Argumente sachlich darzulegen. In dieser Situation war uns die Missi-
onsstation eher ein Aufenthaltsraum im Dazwischen, weniger ein Arbeitsplatz.

Im Rahmen des Fotografieprojekts konnten wir jedoch einen kleinen
Arbeitsplatz im Dazwischen von Mission und Entwicklungskritik einrichten.
Die Teilnehmer_innen lieBen sich auf intensive Art und Weise auf ihr eigenes
Fotografieren und auf die Auseinandersetzung mit den Anderen in der Gruppe
ein. Von der Vergangenheit als Kindersoldat bis hin zu kulturellen Aspekten,
Glaubensfragen, Rassismus und HIV/Aids — es wurden Themen der Alltags-
welt aufgegriffen, diskutiert und kritisch hinterfragt.

Dabei entstanden nicht nur Bilder aus einer anderen Perspektive.
Durch den Prozess, in dem sich die Beteiligten beim Fotografieren, Auswéhlen
und vor allem in der Auseinandersetzung mit den Anderen in der Gruppe
befanden, wurde ein Raum fiir wechselseitiges Lernen geschaffen. Die Fotos
der Teilnehmer_innen begannen in diesem Raum zu zirkulieren und konnten
immer wieder neue Bilder von Eigen und Fremd evozieren. Die Ambivalenzen,
die mich selbst — in meinem Sein und Tun zwischen Mission und Entwick-
lungskritik — herausforderten, wurden in der Arbeit mit den Jugendlichen im
Fotografieprojekt auf einmal greif- und verhandelbar. Diese Erfahrung wurde
ftir mich zum entscheidenen Impuls, die Arbeit, die ich in Angola als Pilot-
projekt begann, anschlieBend mit Freund_innen und Kolleg_innen inhaltlich
weiterzuentwickeln und auch in Form des Vereins ipsum zu konstituieren.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

72


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb.17 Legio Mariae

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 18 ipsum-Fotografinnnen: Anténio Emiliano (2003), Mirwais Sanjeda (2006), Marwa Yousef
(20009), Sidra Hussain (2004), Zuhra Najwa (2006), Khadija Ghulam Mohammad (2005),
Rachel Laurie (2010), Afonso Jonas Azuedo (2003)

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

75

Das eigene Bild und das der Anderen

Auf das Projekt in Angola folgten weitere in Pakistan, Afghanistan, Israel,
Paldstina, Uganda und, dazwischen, auch immer wieder in Osterreich. Das
vordergriindige Ziel der ersten ipsum-Projekte war das Anlegen eines Bild-
pools, der eine Alternative zur Bildberichterstattung aus westlich/okzidentaler
Perspektive darstellte. Notwendige Pramisse fiir mich war damals, dass weder
ich noch andere Fotograf_innen aus Osterreich oder aus dem ,reichen Norden®
diesen Bildpool mit Bildern befiillten. Stattdessen sollten jene Menschen foto-
grafieren und ihre Geschichten erzédhlen, fiir die das Leben in Krisengebieten
Alltag ist, die die Krise mit allen Konsequenzen leben, dabei aber vollig abseits
des von den Medien kolportierten Weltgeschehens stehen. Im Laufe der Zeit
wurde bei den ipsum-Projekten die dialogische Arbeit innerhalb der Work-
shopgruppen immer wichtiger. Inzwischen ist das Konzept getragen von der
Idee der Perspektivenvielfalt durch das Wechselspiel von Subjekt- und Objekt-
positionen im fotografischen Geflecht. Die Menschen fotografieren selbst und
sprechen miteinander tiber ihre Bilder. Es entstehen Situationen, in denen

das eigene Bild und die Bilder der Anderen gegenseitig gelesen und hinterfragt
werden. Die Auseinandersetzung mit der eigenen Erfahrungswelt und jener
der Anderen — kulturelle Differenzen — riicken ins Zentrum. In den langfristig
angelegten ipsum-Projekten wird intensiv in Gruppen gearbeitet. Durch ver-
schiedene Methoden — vom Fotografieren mit Lochkameras iiber Theater-
padagogik, Fototechnik, Licht- und Schattenspiele bis hin zum gemeinsamen
Betrachten von Bildern und dem Sprechen {iber Bilder — werden die Teilneh-
mer_innen an die Fotografie als Medium herangefiihrt und erhalten Impulse
zum selbststandigen Fotografieren im eigenen Alltag. In der Gruppe werden
die Ergebnisse immer wieder prasentiert und diskutiert. Alltagliches erscheint
so in einem neuen Licht, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten im jeweiligen
Blick auf den Alltag werden sichtbar. In einem solchen Gruppenprozess wird
fiir den einzelnen Menschen Raum geschaffen, sich auszudriicken und dabei
gehort und gesehen zu werden. In der Verpflichtung zur Antwort, d. h. in der
Verantwortung, auf das Angesprochensein als Individuum zu reagieren,

und damit in der Differenzerfahrung, ist jeder und jede Einzelne unersetzbar,
seine_ihre Einmaligkeit entsteht gewissermafBen im Dazwischen von Selbst
und Fremd.

»Ich sein bedeutet von daher, sich der Verantwortung nicht entziehen
zu kdnnen, wie wenn das ganze Gebaude der Schopfung auf meinen
Schultern ruhte. [...] Die Einzigkeit des Ich, das ist die Tatsache, daf3
niemand an meiner Stelle antworten und verantwortlich sein kann.*
(Levinas 1989: 43)

Die Teilnehmer_innen (ipsum-Fotograf_innen) halten durch das Fotografieren
in ihrer eigenen Lebenswelt fest, was ihnen wichtig erscheint und entscheiden
selbst dartiber, ob und in welcher Form sie ihre Bilder auch auBerhalb ihrer
Workshop-Gruppe zeigen. In interaktiven Ausstellungen, im Internet und bei
Workshops werden Betrachter_innen eingeladen, mit den Bildern in Dialog zu
treten. Die Fotos erzeugen dabei in den Kopfen der Betrachter_innen weitere
Bilder. In der gemeinsamen Auseinandersetzung mit den Fotos kommen mit

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diesen assoziierten bzw. imaginierten Bildern auch diverse Vorurteile zum
Ausdruck. Stereotype kdnnen so thematisiert, hinterfragt, aufgebrochen und
zu neuen Bildern zusammengesetzt werden.

»Das Bild erinnert mich an Tom und Jerry.“ (T1)
SWas?“ (T2)
»~Tom und Jerry.“ (T1)
»Ja, da war diese Ente, namens Jack. Sie war sehr zornig auf die
Welt und hat versucht zu fliegen. Sie konnte nicht fliegen.“ (T3)
»Sie hat sich fir sich selbst geschamt.” (T1)
,und sie konnte nicht schwimmen.“ (T3)
»Mich erinnert das Bild an die Bilder, die wir von Gefangnissen im Irak
kennen. Es driickt fiir mich aus, dass diese Menschen sehr unterdriickt
sind, sie haben Siacke am Kopf und kénnen nichts sagen.” (T2)
»Ich habe den Sack am Kopf gar nicht so sehr beachtet wie die
Korperlinien und die Kérperhaltung, wihrend er das Bild
gemacht hat. Schau dir die Hand an, wie gespannt sie ist, es ist
als wire er gespannt und bereit, irgendetwas zu unternehmen.
Er ist bereit, etwas zu tun. Auch wenn da ein Sack am Kopf ist,
da steckt etwas drinnen, was gleich herauskommt.” (T3)
»Es war das erste Foto, das ich wihrend des Workshops
gemacht habe. Ich war in diesem Moment zornig iiber die
Gesellschaft, weil mir viele Dinge verboten sind, die ich
gerne tun wiirde, von denen ich denke, dass sie gut und
richtig sind, aber die Gesellschaft denkt da anders. Wenn
ich mir den Sack tiber den Kopf stiilpe, kann ich das alles,
die Gesellschaft und ihre Verbote, nicht sehen — die ganze
Welt umgibt mich dann, aber ich kann sie vergessen.“ (T4)
(ipsum-Bilddialog, Ramallah 2009)

Zwischen Struktur und Freiheit

Seit 2003 entwickeln wir das Gesamtkonzept und den Methodenpool von
ipsum, machen Projektskizzen, planen Abldufe und schreiben Reflexions-
protokolle, die aus Reflexionsgesprachen des ipsum-Teams und aus Gesprachen
mit den Teilnehmer_innen hervorgehen. Hieraus entstehen verschiedene For-
mate entwicklungspolitischer Bildungsarbeit. Als Workshopleiter_innen und
Moderator_innen befinden wir uns gemeinsam mit den Teilnehmer_innen in
einem intensiven Lernprozess. Grundsaitzlich gilt fiir uns ein Bildungsideal,
gemalB dem wir uns im Sinne Paulo Freires gleichermaBen als Lehrende und
Lernende verstehen.

»Der Lehrer ist nicht langer bloB der, der lehrt, sondern einer, der
selbst im Dialog mit den Schiilern belehrt wird, die ihrerseits, wiahrend
sie belehrt werden, auch lehren. So werden sie miteinander fiir einen
ProzeB3 verantwortlich, in dem alle wachsen.” (Freire 1978: 65)

Als besonders schwierig erweist sich dieser Balanceakt dann, wenn wir in
Zusammenhdngen arbeiten, in denen gemeinhin ein hierarchisches Verhiltnis

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

76


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb.19 ipsum-Fotograf: Sa’ed Nabil Ma’ayeh

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44, hittps://wwwlniibra.com/ds/agb - Open Access -|


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwischen Lehrer_innen und Schiiler_innen fest etabliert ist. Solche Situationen
finde ich vor allem in Schulen und an Universitdten vor, in denen Bildung

in ein umfassendes Bewertungssystem eingebettet ist. In solchen Zusammen-
hédngen dauert es entsprechend lange, einen wechselseitigen Lernraum zu
schaffen, da zuerst die hohe Relevanz, die dem Bewertungssystem meist zuge-
sprochen wird, durch den Aufbau von gegenseitigem Vertrauen ein Stiick weit
relativiert werden muss. Schwierig wird es auch im umgekehrten Fall, wenn
unter dem Konzept des wechselseitigen Lehrens und Lernens weniger eine
innere Haltung als ein permanenter Rollentausch ohne klare Ordnungs-
strukturen verstanden wird. Dann verschwimmen die Grenzen zwischen den
Rollen und Verantwortungsbereichen allzu leicht, was zur Verwirrung aller
Beteiligten fiihrt.

Einmal entschied ich mich in meiner Tatigkeit als ipsum-Moderatorin
spontan zum Mitmachen im Gruppenkontext und brachte dadurch das beste-
hende Geflige durcheinander. Das geschah zu Beginn einer Kleingruppen-
arbeit in Haifa/Israel, noch bevor die Teilnehmer_innen in die Phase des eige-
nen Fotografierens gekommen waren. Wir arbeiteten immer zu zweit als
Workshopleiter_innen in einer Gruppe und wechselten uns in der Anleitung
zu verschiedenen Methoden ab. Als meine Kollegin eine Methode zur Eigen-
und Fremdbildwahrnehmung erklérte, bei der sich jeweils zwei Personen
gegeniibersitzen und sich gegenseitig mit Pinsel und Farben portratieren,
machte ich auch mit, da an diesem Tag eine ungerade Zahl an Teilnehmer_
innen erschienen war. Mir gegeniiber saf3 Asaf, wir malten einander und spa-
ter erzdhlten wir uns, was wir von unseren gegenseitigen Ansichten hielten.
Asaf erkannte sich im von mir gemalten Bild als Soldat wieder — mit Helm
auf dem Kopf, eher klein und verzweifelt, wie er meinte. Es gab aus meiner
Sicht keine eindeutigen Kennzeichen dafiir. Sein von mir angefertigtes Portrat
hatte ihn emotional stark beriihrt. Erst, als er mir das Portrat aus seiner Sicht
erkldrte, wurde mir ganz bewusst, dass ich nicht einfach irgendein Bild meines
Gegeniibers gemalt hatte — es war darauf tatsdchlich ein Soldat zu erkennen.
In der Gruppendiskussion sahen auch die anderen Teilnehmer_innen Asaf
in meinem Bild als kleinen Soldaten unter einem groBen Helm dargestellt. In
der Folge kreiste die Auseinandersetzung in der Gruppendiskussion immer
wieder um mein Bild von Asaf.

Mein Versuch, die Situation aus verschiedenen Blickwinkeln zu
betrachten: Ich trat in diesem Moment einem Menschen sehr nahe, ohne ihn
zu kennen. Durch einen spontanen Rollenwechsel von der Moderatorin zur
Teilnehmerin iiberschritt ich meine Grenzen wie auch jene, die wir bei der
Arbeit von ipsum vorab festgelegt hatten. Und doch: Ich betrachte diese Grenz-
iiberschreitung auch als wertvolle Erfahrung in der Methodenentwicklung.
Ich erfuhr durch das Mitmachen bei dieser Ubung in dem speziellen Kontext
von Haifa einmal mehr, wie sehr sich die Wirkkraft dialogischer Bildmethoden
entfalten kann. Ohne es zu wollen, hatte ich meine Vorurteile in einer Situation
kultureller Differenz zum Ausdruck gebracht. Es handelte sich um ein Bild-
Entstehen, das von meinem Unterbewusstsein geleitet war. Den Soldaten hitte
ich selbst in meinem Bild nicht erkannt — erst durch die gemeinsame Ausein-
andersetzung in der Gruppe und mein darauffolgendes Nachdenken konnte
ich mein eigenes Bild begreifen. Mit der Frage im Kopf, wie es geschehen

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

78


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 20 Der Soldat

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

uayosImze(

J19qIep[Ig SATILIdUID)

leave to serve

Enter to learn —

Abb. 21

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

31

konnte, dass ich Asaf mit Helm, als Soldat, malte, kam mir ein Foto in Erinne-
rung, das ich ein halbes Jahr zuvor, als ich mit ipsum in Ramallah titig war,

an einem der Checkpoints von einem Soldaten gemacht hatte, der Asaf nicht
undhnlich war. Vielleicht beruhte mein Bild von Asaf auf einer Mischung

aus meinen Vorurteilen gegeniiber jungen Menschen in Israel (,,Sie sind alle
Soldaten®) und der Erfahrung, die ich ein halbes Jahr zuvor in den paldstinen-
sischen Gebieten gemacht hatte: dass, wenn man dort Israelis traf, diese tat-
sachlich meist Soldat_innen waren.

Anders betrachtet: Ich hatte in Israel als Osterreicherin — die noch
dazu, was alle in der Gruppe wussten, auch in den paldstinensischen Gebieten
tatig war — meine eher klar umrissene Rolle der Moderatorin gegen die weniger
sichere einer Teilnehmerin eingetauscht. Ich hatte mich beim Malen ein Stiick
weit entbl6Bt. Dadurch wurde ich angreifbar und griff — im Moment — selbst
an. Vielleicht war es jener Moment im Arbeiten mit meiner Kleingruppe, der
mein Tun und meinen von mir mitgebrachten Kontext fiir alle transparenter
machte. Vielleicht wollte oder konnte ich mich selbst in dieser Situation nicht
ganz aus dem Prozess heraushalten.

Und nochmals anders betrachtet: Es ergab sich speziell bei der Projekt-
tatigkeit in Haifa eine Situation, in der wir als Osterreicher_innen eine etwas
andere Rolle hatten als zum Beispiel bei den Projekten in Lahore oder in
Kabul. Die Menschen, mit denen wir arbeiteten, waren in Haifa ungefahr in
unserem Alter und die Geschichten unserer Eltern und GroBeltern waren und
sind durch den Holocaust auf grausame Art und Weise miteinander verwoben.
Das war in dieser ausgepragten Form in keinem anderen Projektzusammen-
hang der Fall. Hétten wir in dieser Konstellation das ipsum-Projekt darauf
ausgerichtet, dass junge Menschen aus Osterreich und Israel gemeinsam
in einen Bilddialog treten und ihre generativen Themen in Bezug auf die Ver-
gangenheit ihrer Familien erforschten, wire es ganz legitim gewesen, dass
einige Personen aus dem ipsum-Team auch an den Gruppenprozessen teil-
nehmen. Vielleicht wire es in dieser Konstellation auch sinnvoll gewesen,
die urspriingliche Ausrichtung auf einen Dialog zwischen Israelis und Palésti-
nenser_innen um einen Dialogprozess zwischen Osterreicher_innen und
Israelis zu erweitern.

Fazit: Das eigene Rollenverstandnis fiir sich selbst zu klaren und den
Anderen klar zu vermitteln, erweist sich in allen Bereichen, in denen ich
das Dazwischen als Arbeitsplatz erfahren habe, als zentrale Herausforderung,
die darin besteht, entsprechende Umgangsformen fiir Ambivalenzen zu
entwickeln. Es stellt sich immer wieder die Frage: Wie lassen sich Rahmen-
bedingungen schaffen, in denen Menschen in einer dynamischen Ordnung —
zwischen Struktur und Freiheit — miteinander arbeiten und sich entfalten
koénnen?

2.2.4 BILDUNG
Mein Bildungsverstandnis griindet auf der Bildungserfahrung in meiner
Schulzeit, meiner Studienzeit sowie auf Begegnungen mit vielen Menschen

und auf Erfahrungen an den Arbeitsplatzen im Dazwischen, von denen ich
bisher geschrieben habe.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Bildungskritik
Mein Schul- und Studienalltag war zum GroB8teil von einem Maxwell’schen
Ddmon (Bourdieu 1998:36) im Bankierssystem der Erzichung (Freire 1978: 57)
gepragt.!? Ich wurde, vor allem in meiner Gymnasialzeit, nur selten aufgefor-
dert, selbstindig zu denken, meiner Neugier nachzugehen und Freude an
Erkenntnisprozessen zu entwickeln. Es war jedenfalls eine bequeme Art, mit
Bildung zu verfahren — fiir die Lehrer_innen jedenfalls und fiir mich irgend-
wann auch — spitestens, als ich angemessene Praktiken fiir das Reproduzieren
von Vorgegebenem entwickelt hatte, um im vermeintlich fairen Wettbewerb
zu bestehen und durchzukommen.

Pierre Bourdieus Analyse des franzosischen Bildungssystems der 1970er
Jahre bildet ab, was ich in den spédten 1980er- und dann in den 1990er-Jahren
in Osterreich selbst erfahren habe. In seiner Analyse bezeichnet Bourdieu das
Bildungswesen als Maxwell’schen Ddmon und iibernimmt damit einen Begriff
aus der Physik (Bourdieu 1998: 36), der urspriinglich ein Gedankenexperiment
zur Thermodynamik bezeichnet: Durch das Offnen und SchlieBen einer Klappe,
die sich in der Trennwand in der Mitte eines mit Luft gefiillten Behilters
befindet, sollen die sich darin bewegenden Molekiile nach ihrer Geschwindig-
keit unterteilt werden, sodass am Ende die schnelleren Molekiile in der einen —
dann wirmeren — Hailfte des GefdBes sind und die langsameren Molekiile in
der anderen, dann kilteren. Nach diesem Modell werden, so Bourdieu, auch im
Bildungssystem Begabte von vermeintlich Unbegabten, wird Kultiviertes von
Banalem getrennt. Ungleichheitsverhéltnisse konne man im demokratisierten
Bildungsraum nicht offen erkennen, so Bourdieu weiter, doch sie entfalten
gerade in ihrer subtilen Auspragung eine zersetzende Wirkkraft. Die ,,Illusion
der Chancengleichheit” (Bourdieu et al. 1971) gebe vor, dass sich im schuli-
schen Wettbewerb die Talentierteren von den weniger Talentierten abheben
und auf diese Weise ihren ,natiirlichen®, d. h. meritokratisch angeeigneten
Platz in der gesellschaftlichen Hierarchie einnehmen. Dieses Ausleseprinzip,
das lediglich auf die Aspekte der individuellen Leistung und Begabung rekur-
riere, habe allerdings betrichtliche Liicken. Durch die institutionelle Fest-
schreibung gleicher Startbedingungen fiir alle Lernenden bei gleichzeitigem
Ausblenden soziotkonomischer Unterschiede schreibe sich die Illusion, dass
Lernende lediglich aufgrund geringerer Fahigkeit oder mangelnder Leistung
versagen, weiterhin in unser Gesellschaftsbild ein. Diverse horizontale Ungleich-
heiten, wie etwa Geschlecht oder Migrationshintergrund, sowie vertikale
Ungleichheiten, wie Einkommen und angeeignetes oder vererbtes kulturelles
und soziales Kapital, bleiben, so Bourdieu, dabei verborgen. So ist das gingige
Bildungsverstandnis auch von einer ,,Verinnerlichung des Bewusstseins des
Konkurrierens® gepragt (Huisken 2011). Bildung bedeutet gleichsam Wettbewerb
und erschwert weniger privilegierten Lernenden die Mobilitdt im sozialen
Raum und somit die Moglichkeit, diesen durch neue Positionierungen darin
aktiv mitzugestalten (Bourdieu/Passeron 1971: 225). Gefordert wird diese

12 Die theoretischen Ausarbeitungen basieren auf dem Aufsatz ,,Auf der Suche nach
Raumen generativer Bildung” (Brandner/Winter/Vilsmaier 2015), der im Sammelband »Bildung und
ungleiche Entwicklung®” (Faschingeder/Kolland 2015) verdffentlicht wurde.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

82


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

33

»Verinnerlichung des Konkurrierens“ noch durch internationale Leistungs-
tests und eine europdische Bildungspolitik, die Europa zum Bildungsstandort
Nummer eins im Sinne globaler Wettbewerbsfahigkeit machen méchte. Wer
am Ende gewinnt oder verliert, als wissend oder unwissend gilt, wird durch
eine nur vermeintlich faire, hohere Instanz entschieden.

Mit der Metapher vom Bankierssystem der Erziehung beschreibt und
kritisiert Paulo Freire gleichermaBen die Bildungssysteme in Brasilien wie auf
globaler Ebene (Freire 1978: 57ff.). Er vergleicht die Situation der Schiiler_in-
nen darin mit Bankkonten oder Containern, die ihre Einlagen und Inhalte von
den Lehrer_innen erhalten.

»Im Bankiers-Konzept der Erziehung ist Erkenntnis eine Gabe, die von
denen, die sich selbst als Wissende betrachten, an die ausgeteilt wird,
die sich als solche betrachten, die nichts wissen. Wo man anderen aber
absolute Unwissenheit anlastet — charakteristisch fiir die Ideologie
der Unterdriickung —, leugnet man, daf3 Erziehung und Erkenntnis
Forschungsprozesse sind.“ (ebd.: 58)

Auf der Basis eines solchen Verstandnisses von Bildung kann kein wechsel-
seitiges Lernen zwischen Lehrer_innen und Schiiler_innen stattfinden. Die
einzelnen Lernenden werden aufgefordert, als Manager_innen ihres eigenen
sunternehmerischen Selbst” (Brockling 2007) zu agieren, was ihnen einen
verwertbaren Vorteil gegeniiber der Konkurrenz verschaffen soll, mit dem
Ziel, vielleicht irgendwann selbst eine gewisse Machtposition innezuhaben.
Wihrend privilegierte Lernende tiber die notwendigen Kapitalformen
verfiigen, die ihnen einen relativen Vorteil gegeniiber weniger privilegierten
Lernenden im gesamten Bildungssystem verschaffen (Bourdieu 1998: 21),
haben es nicht privilegierte Lernende erheblich schwerer, ihre soziale Aus-
gangslage zu verlassen. Steigende Leistungsanforderungen fithren entweder
dazu, dass man in die eigene Ausbildung investiert oder dass man, sollten
etwa die notwendigen finanziellen Mittel fehlen, resigniert und dies womaog-
lich als selbstverschuldet wahrnimmt.

Wenn an die Stelle von Bildung ein einseitiges System der Wissensver-
mittlung in der Funktionsweise von Spareinlagen tritt, muss die Frage gestellt
werden, wer tiber den zu vermittelnden Wissenskanon bestimmt. Ein System
der Wissensvermittlung ist auf den ersten Blick nicht grundsétzlich zu verur-
teilen, wenn es darum geht, einen bestehenden Wissenskanon zu bedienen
und zu teilen, um ihn durch gemeinsames Lernen anzureichern und wachsen
zu lassen. Problematisch wird die Situation jedoch, wenn dies ein einseitiger
Prozess bleibt. Wird Bildung nicht von wechselseitigem Erkenntnisinteresse
getragen, konnen Menschen in ihrem eigenen Bildungsprozess nicht an der
Ausgestaltung und Weiterentwicklung dieses Wissenskanons mitwirken.
Dann verliert Bildung unweigerlich ihren forschenden Charakter und damit
ihr grundlegendes Ziel: es Menschen zu ermdéglichen, ein Verhiltnis zu sich,
zu anderen und zur Welt aufzubauen. Der generative Gehalt von Bildung geht
verloren, der Bildungsbegriff an sich 16st sich auf. Daraus wiederum ergibt
sich eine Reihe an Folgefragen, beispielsweise, ob Bildung und Entwicklung
tatsichlich zu einer Uberwindung von Armut und Ungleichheit beitragen

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wiirden, falls, wie vom Plan der Millenium Development Goals bis 2015 (!)
vorgesehen war, allen Kindern weltweit die Primdrschulbildung zugdnglich
ware (UN 2010: 15; UN 2013). Welche Ziele werden mit solchen Planen ver-
folgt? — Geht es darum, noch mehr ,,Konten" zu eréffnen? Oder soll das
Denken und Handeln der Menschen weltweit geférdert werden, damit sie als
kritische Subjekte in die Welt treten? Welche Ziele werden verfolgt, wenn
nationale Erwachsenenbildungsprogramme auf Alphabetisierung setzen —
wie sie mit Freires Alphabetisierungskampagnen einen Anfang nahmen und
beispielsweise durch das Kubanische Programm ,Yo si puedo® in weiten Tei-
len Lateinamerikas Verbreitung finden (Torres 2008: 552)7 Ist es Ziel solcher
Kampagnen, dass Menschen zur Ausbildung der eigenen, intellektuellen Selbst-
standigkeit lesen und schreiben lernen, oder soll mit ihrer Hilfe vornehmlich
erreicht werden, dass noch mehr Menschen lesen und schreiben konnen,

was ihnen vorgeschrieben wird? Letzteres, ndmlich einzelne Worte (ab-)lesen
und schreiben zu lernen, ohne ihren Gehalt dabei umfassend zu hinterfragen
und zu erforschen, wire eine Form der Alphabetisierung, die Paulo Freire dem
Bankierssystem zuordnet. Einzelne Worte werden so nur als Worthiilsen in
den Kopfen eingelagert. Auf diese Weise verkommen Alphabetisierungs-
bestrebungen allzu leicht zu einem sinnlosen Auswendiglernen ohne Lebens-
relevanz. Als solche sind sie gut geeignet, bestehende Herrschafts- und
Machtstrukturen zu reproduzieren.

Paulo Freire setzt sich auch intensiv mit Bildungssystemen auf3erhalb
Brasiliens auseinander. Er fragt in diesem Zusammenhang, wie es moglich
sein kénne, dass Kinder in industrialisierten Landern nicht gerne in die Schule
gehen (Freire 2007). Wie Schiiler_ innen iiber Schule denken, haben Studie-
rende in einem der Lehr-Lern-Forschungsprojekte zusammen mit Schiiler_in-
nen eines Wiener Gymnasiums im Sommersemester 2014 erforscht (Kraus
et al. 2014).13 Eine mogliche Antwort auf Freires Frage mag sich darin finden,
was die Schiiler_innen beim Nachdenken iiber ihre Fotos zum Thema Schule
feststellen:

,Fiir was braucht man das? Ich glaube nicht, dass ich [das] je in meinem
Leben [...] brauche.” (ebd.: 44)

»[D]as spiegelt unser Bildungssystem wider: die Schiiler sitzen nur da,
weil sie sitzen miissen.” (ebd.: Anhang)

Paulo Freire sieht eine zentrale Antwort auf die Frage, warum Kinder in
industrialisierten Landern nicht gerne zur Schule gehen, darin, dass Neugier
als Methode nicht zur Anwendung gebracht wird:

13 Den Rahmen zu diesem Projekt bildete das Forschungsseminar ,,Zwischen, quer und
jenseits. Kultur — Bildung — Migration in transdisziplinarer Forschungspraxis®, das ich im Studien-
jahr 2013/14 gemeinsam mit Gerald Faschingeder konzipiert und geleitet habe.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

34


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

85

wErstaunlich fiir mich ist der Aufwand und die mechanische Speiche-
rung von Inhalten und der Gebrauch von Wiederholungsiibungen, die
die Grenzen der Vernunft ibersteigen, wihrend eine kritische Bildung
zur Neugier zur Nebensache wird [...].“ (Freire 2007: 89)

Wird die Neugier der Schiiler_innen nicht methodisch genutzt, werden sie
nach Freire in der Schule zu Behiltern, die mit Dingen gefiillt werden, die

sie selbst nicht betreffen — was fiir Lehrer_innen und Schiiler_innen gleicher-
maBen nachteilig ist. Die Neugier wird nicht als Methode genutzt, wenn die
Lerninhalte von Lehrbtichern, Curricula und Lehrpersonen, fernab von den
tatsdachlichen Bedingungen der Schiiler_innen, vorgegeben werden.

»Die Folge ist: wir entwerfen immer wieder Antworten auf Fragen, die
uns nie gestellt worden sind, ohne den Schiiler auf die Bedeutung der
Neugier aufmerksam zu machen.” (ebd.: 89)

Bildungsalternativen
Im Museum hat mich das Vermitteln zwischen Kunstwerken und Betrachter_
innen zum Nachdenken iiber Bildungsalternativen angeregt. Es ging darum,
die Betrachter_innen ihre eigenen Bilder-Lesarten entdecken zu lassen, ihren
Ideen dabei nicht mit Faktenwissen zuvorzukommen. Das Arbeiten mit der
Fotografie hat mich dazu angeregt, Moglichkeit des Rollen- und Perspektiven-
wechsels in meiner eigenen Arbeit als Fotografin und in der Folge im Rahmen
der ipsum-Projekte auszuloten. Das Bildermachen, Bilderlesen, Geschichten-
erzdhlen bzw. das Zuhoren und Hinterfragen von Gesehenem, Gezeigtem
und Erzédhltem fiihrt dabei fortwahrend zu neuen Bildern, Perspektiven und
Geschichten.

Meine Idee von Bildungsalternativen steht dem Bildungsideal von
Paulo Freire sehr nahe. Freire stellt sozusagen dem Maxwell’schen Ddmon im
Bankiersystem der Erziehung die problemformulierende Bildung sowie den
Begriff conscientizacdo (dt.: Bewusstseinsbildung) entgegen. Bildung wird bei
ihm zu einem Arbeitsplatz im Dazwischen, mit dynamischer Ordnung durch
ein wechselseitiges Lernen der Beteiligten. Es sind dazu Lehrer_innen von-
noéten, die gewachsene Wissensbestinde vermitteln, diese jedoch nicht hierar-
chisch iber das generative Wissen der Schiiler_innen stellen. Ein Balanceakt
im eigenen Tun ist gefordert. Paulo Freire macht mit seinen Alphabetisie-
rungsprojekten einen methodologischen Vorschlag fiir diesen Balanceakt. Es
handelt sich, so Freire, dabei um eine ,utopistische® Form der Erwachsenen-
bildung, die iiber das Ablesen und Reproduzieren von Vorgegebenem hinaus-
geht. Dabei verbindet er die Vorstellung einer ,kritischen Utopie® mit der
Hoffnung, Menschen das Sich-Erlesen und Produzieren von Welt zu ermog-
lichen:

»,Nicht die naive Utopie, wohl aber die kritische Utopie verlangt, da3
Anklage und Verkiindigung historische Praxis sind. (Freire 1981: 83)

Dafiir ist allerdings eine Vorbedingung notwendig, die im Bildungskontext
sowohl Lernende als auch Lehrende betrifft: Das Prinzip der Neugier muss

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wieder in den Fokus der Bildung gelangen (Freire 2007). Um die Bedeutung
von Neugier nachvollziehbar zu machen, unterscheidet Freire drei Formen der
Neugier: die alltdgliche, die dsthetische und die epistemologische Neugier (ebd.:
90-91). Die alltdgliche und die dsthetische Neugier beschreibt er beide als
spontan und ohne methodische Sorgfalt. Die alltagliche Neugier sieht er dabei
als Voraussetzung jeglichen Lernens und als ,,Grundbestandteil des mensch-
lichen Lebens, der Existenz.” (ebd.: 90). Demgegentiber lenke die dsthetische
Neugier ab vom Treiben des Alltags, lasse innehalten und 16se Momente des
Staunens aus. Durch diese beiden Formen der Neugier, hier zusammengefasst
als spontane Neugier, erleben und entdecken wir Dinge in unserem Umfeld,
koénnen diese wahrnehmen und ihnen in unserer Wahrnehmung nahe sein,
jedoch durch diese Niahe noch keine kritische Reflexion iiber sie entwickeln.
Die spontane Neugier verortet Freire im konkreten Kontext. Im Gegensatz dazu
definiert er die epistemologische Neugier als Drang, zu hinterfragen, was

wir erleben und erfahren. Diese Form der Neugier konne, so Freire, nicht im
konkreten Kontext entwickelt werden, sondern brauche einen theoretischen
Kontext (ebd.: 91): die Abstraktion. Wahrend die spontane Neugier von der
Frage ,Was?“ geleitet werde und nach beschreibenden Antworten suche, werde
die epistemologische Neugier im theoretischen Kontext geweckt und von

den Fragen ,Warum?“, ,Woher?“ und ,Wie?” geleitet, die zum Hinterfragen
veranlassen. Das alltagliche Treiben verhindere in der Regel die Entstehung
eines theoretischen Kontexts: Es fehle hier an Zeit, Aufmerksamkeit und
meist auch an Dialogpartner_innen. Bildungs- und Forschungseinrichtungen
konnten sich jedoch als geeignete Orte fiir die Herstellung eines theoretischen
Kontexts erweisen — sie sollten als Bildungsrdume dienen, in denen der
epistemologischen Neugier nachgegangen werden kann.

Hieraus lassen sich zentrale Fragen fiir eine generative Bildungs-
und Forschungspraxis ableiten. Zunédchst: Wie kann die alltdgliche Neugier
beteiligter Menschen auf verschiedenen Ebenen zu epistemologischer Neugier
werden? Ein moglicher theoretischer Ansatz dazu kénnte vom Zusammen-
hang von Differenzerfahrung und Neugier ausgehen: Spontane Neugier kann
zu einer Differenzerfahrung fithren und diese kann wiederum dazu motivieren,
epistemologische Neugier zu entwickeln und in der Folge ein reflexives
Subjekt zu werden. In Freires Alphabetisierungsprojekten wurden konkrete
Methoden dazu entwickelt. Das Erforschen von und das Arbeiten mit genera-
tiven Wortern, Bildern und Themen kann auch als reichhaltiger Methoden-
pool abseits von Alphabetisierungsprojekten betrachtet werden und in der
aktuellen Bildungspraxis zur Anwendung kommen. Dazu schlage ich ein ,,re-
inventing® von Freires Ansatz auf der Ebene der Entwicklung von Lehr-
inhalten vor:

Was, wenn die Subjekte eines Bildungsprozesses von Anfang an die
Schiiler_innen waren und diese selbst als Forscher_innen in den eigenen
Alltag gingen und dabei beobachten, zuhéren und informelle Gesprache oder
auch Interviews flihren wiirden? Sie wiirden wichtige Aussagen und Beobach-
tungen sammeln und mithilfe der Lehrer_innen analysieren. Dabei wiirden
die Schiiler_innen ihre generativen Worter und Themen erschlieBen, um diese
in die verschiedenen Unterrichtsfacher einzubringen, wo sie im jeweiligen
theoretischen Kontext zu verhandeln waren. Die Lehrer_innen wiirden die

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

86


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

87

Schiiler_innen auf ihrem Weg von der spontanen zur epistemologischen
Neugier anleiten und begleiten. Die Neugier wiirde in einem solchen Prozess
als Methode dienen, um anhand des Generativen im Lernkontext den eigenen
Bezug zur Welt Stiick fiir Stiick zu erforschen und zu hinterfragen. Das
bewusste, auf den konkreten Gruppenkontext bezogene Recherchieren und
Erforschen der Dinge, Themen, Geschichten und Lerninhalte, die das Leben
der Schiiler_innen ausmachen, wire der Ausgangspunkt eines gemeinsamen
Erkenntnisweges. Im Dialog wiirden die Schiiler_innen auf die unterschied-
lichen Sichtweisen stofen, mit denen die generativen Themen betrachtet
werden kénnen. Diese Reibungsflichen, Selbst- und Differenzerfahrungen
missten im theoretischen Kontext, beispielsweise im Schulunterricht, ver-
handelt werden.

»Die dialogische Erfahrung ist grundlegend fiir die Entwicklung einer
epistemologischen Neugier. Konstitutiv dafiir sind: die dem Dialog
implizierte kritische Haltung und das Anliegen, den Grund der Dinge
zu erfassen, welche von den dialogischen Subjekten verhandelt wer-
den.” (Freire 2007: 95)

Die Verantwortung dafiir, dass eine solche Haltung von allen Beteiligten
eingenommen werden kann, ldge zu groBen Teilen bei jenen, die den Grup-
penprozess organisieren: den Lehrer_innen. Thre zentrale Herausforderung in
dem Prozess wiirde darin bestehen, vermittelnd — nicht eingreifend — zu
agieren, dafiir zu sorgen, dass die Grundregeln fiir einen gemeinsamen Dialog
eingehalten werden. Mit dieser ,utopistischen“ Idee wird vorgeschlagen,
einen Schritt weg von den vielerorts geforderten Bildungsstandards zu tun,
hin zum Generativen der Schiiler_innen, wie es mancherorts in forschenden
Lernprojekten auBerhalb des Regelunterrichts realisiert werden kann. An
einem dieser Projekte konnte ich durch meine Zusammenarbeit mit Martin
Jaggle mitwirken.!* Den Kern dieses Projekts mit dem Titel ,,Forschen wir
gemeinsam® beschreibt Martin Jaggle mit den Worten:

,Die jungen Menschen stehen im Mittelpunkt, erforschen thre Umwelt
und setzen sich mit Themen wie Diversitdt, Anerkennung und Miss-
achtung von Rechten auseinander — es geht um sie ganz personlich,
um ihr ganzes Menschsein, mit all dem, was sie mitbringen.*

(2014: 32)

In meiner utopistischen Vorstellung von Bildung sind Schiiler_innen auch im
Regelunterricht forschend tétig. Es konnten Bildungsprozesse angeregt wer-
den, die von Neugier geleitet an jenem Ort beginnen, den die Schiiler_innen
bewohnen und der durch den Bildungsprozess erst sichtbar gemacht wird.
Die generativen Themen der Schiiler_innen wiirden die Dimensionen eines
solchen generativen Bildungsraumes bestimmen.

14 Siehe auch Jaggle et al. 2013 und www.forschenwirgemeinsam.at

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studieren und Lehren — in Wien und Liineburg
Wiahrend meines Studiums der Internationalen Entwicklung in Wien lernte
ich, auf verschiedene Weisen, bestehende Ungleichheitsverhiltnisse wissen-
schaftlich reflektiert zu hinterfragen. Das Infragestellen, das Nachhaken, das
Lastig-Sein(-Diirfen), das Diskutieren und Reflektieren, die Grenzarbeit, die
Reibungsflachen, der Perspektivenwechsel, die Differenzen, das Dialogische,
das Schonungslose sind Qualititen und Prozesse, die ich dabei erfahren habe
und in meinem Alltag nicht mehr missen méchte. Hatte man die Ungleich-
heitsverhdltnisse in diversen entwicklungspolitischen Feldern einmal erortert,
erschien es unméglich, allein anhand von klassisch-empirischen Methoden
darin zu forschen bzw. aktiv zu handeln — man wiirde lediglich zur Repro-
duktion ungleicher Bedingungen beitragen. Das Ergriinden alternativer
Forschungswege wurde zu einer zentralen Herausforderung, wenn man sich
nicht einer lihmend-kulturpessimistischen Haltung hingeben wollte.

Neben Martin Jaggle machten vor allem auch Gerald Faschingeder und
Sarah Funk das Studium der Internationalen Entwicklung fiir mich zu einem
Ort, an dem ein freirianisches Bildungsverstindnis zur Entfaltung gebracht
werden konnte. Erst studierten Sarah und ich bei Gerald, spater konzipierten
und leiteten wir gemeinsam mit ihm Lehrveranstaltungen. Gemeinsam hiel-
ten wir Einfithrungskurse in entwicklungspolitische Theorien. Hierbei stellte
sich uns die Herausforderung, interaktive Lehre in Gruppen bis zu 80 Leuten
zu gestalten. Das Studienfach Internationale Entwicklung war damals noch
vollig tiberrannt. 700 Studienanféanger_innen pro Jahr wollten mehr iiber glo-
bale Ungleichheitsverhiltnisse erfahren und diese studieren. Dem Institut
der Internationalen Entwicklung stand jedoch zu wenig Geld zur Verfiigung,
um mit diesem Andrang angemessen umzugehen. Also waren unsere Arbeits-
gruppen viel gréBer als jene an anderen Instituten. Fiir uns bestand der
Schliissel guter Lehre darin, ein gutes MaB zwischen inhaltlichen Inputs und
interaktiven Methoden zu finden, um zum einen vom Wissen der Studieren-
den — ihrem Generativen — auszugehen und andererseits etabliertes Wissen
aus dem Kanon der entwicklungspolitischen Theorien zu vermitteln. Die
Fotografie konnte ich in der Folge in Lehrveranstaltungen zum Thema Inter-
kulturelle Kommunikation zur Anwendung bringen. Ich legte diese Lehr-
veranstaltungen im Sinne der ipsum-Projekte und des Forschenden Lernens
an (Bundesassistentenkonferenz 2009) und kombinierte die Lektiire und Dis-
kussion fototheoretischer Texte mit fotografischer Praxis. Diese Kombination
sollte es den Studierenden erlauben, die eigene Wahrnehmung im Feld der
Interkulturellen Kommunikation zu scharfen und ihre Reflexionen {iber das
eigene Tun theoretisch zu stiitzen. Der Einfluss von Bilderwelten auf die
eigene Weltwahrnehmung und deren kulturbezogene Interpretation konnte
dadurch erfahrbar und diskutierbar werden. Das individuelle Diplomstudium
Internationale Entwicklung gibt es inzwischen nicht mehr in dieser Form.
Es wurde im Rahmen des Bologna-Prozesses und durch die prekdren Rahmen-
bedingungen in der 6sterreichischen Hochschulfinanzierung aufgelost.
Inzwischen ist es als ,Masterlehrgang Internationale Entwicklung® mit tiber-
schaubaren Studierendenzahlen und entsprechenden Beschrankungen an
der Universitdit Wien eingerichtet.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

38


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

89

An der Leuphana bekam ich 2014/15 die Gelegenheit, am interfakultd-
ren Methodenzentrum mitzuarbeiten. Studierende und Forschende, die inter-
und transdisziplindre Phinomene und Problemfelder bearbeiteten, fanden
hier Beratung. Im Bereich inter-, trans- und undisziplinierter Methodenlehre
ergab sich fir mich ein Dazwischen als Arbeitsplatz, das scheinbar uniiber-
windliche Antagonismen bereithielt: die Unvereinbarkeit von subjektivisti-
schen und objektivistischen Erkenntnisweisen, die analytische Trennung von
Symbolischem und Materiellem, von Theorie und Empirie, von Struktur und
Akteur_in, von Mikro- und Makroebene (Bourdieu/Wacquant 2006: 19). Die
Mitarbeiter_innen am Methodenzentrum waren an jeweils verschiedenen
Fakultdten ihrem eigenen disziplindren Hintergrund entsprechend assoziiert
und hatten die Aufgabe, Methodenberatung fiir inter- und transdisziplindre
Forschungszusammenhinge anzubieten. Hierbei galt es, iiber die eigenen
erkenntnistheoretischen Grenzen hinauszublicken und diese auch zu tiber-
schreiten. Gemeinsam mit den Forschenden, die sich ans Methodenzentrum
wendeten, wurden dem jeweiligen Forschungskontext entsprechend Erkennt-
nistheorien und vorhandenes Methodenrepertoire verkniipft. Immer wieder
bestand die Herausforderung darin, einen methodologischen Rahmen zu
finden, der jenseits seiner disziplindren Verfasstheit bestehen konnte. Im Rah-
men meiner Tatigkeit am Methodenzentrum konnte ich bei diversen Lehrfor-
maten mitwirken, die sich der undisziplinierten Methodenlehre verschrieben
hatten. Es ging fiir die Studierenden in diesen forschenden Lehrformaten
weniger darum, ein umfassendes Methodenverstindnis zu erlangen, als eine
gewisse Vorstufe auf dem Weg dorthin zu erreichen. In ihrer Auseinander-
setzung mit fotografischer Praxis, den eigenen Bildern und jenen der Anderen,
erarbeiteten sie sich eine forschende Haltung, die sie zur Methodenreflexion
auf allgemeiner Ebene veranlasste, zu Fragen wie: Welche Rolle diirfen meine
Gefuihle fiir mich als Forscher_in spielen? Was sind Kriterien, um Nachvollzieh-
barkeit herzustellen? Was bewirkt meine Methode aufBerhalb des angestrebten
Erkenntnisgewinns? Welche ethischen Aspekte miissen beachtet werden?
Was sind Qualititsmerkmale einer Methode? Worin bestehen Grenzen?

Die Zwischenrdaume beim undisziplinierten Studieren und Lehren
sind vielfdltig und herausfordernd und stellen fiir mich einen interessanten
Arbeitsplatz dar. Es prallen verschiedene Wissenschaftstraditionen, Erkennt-
nistheorien — und damit auch widerspriichliche Narrative — aufeinander,
was diesen Arbeitsplatz zu einem politischen Terrain macht. Uber die vielfilti-
gen Herausforderungen in Hinblick auf die undisziplinierte Methodenlehre
konnte ich in einem der inter- und transdisziplindren Werkstattgesprache mit
anderen Lehrenden nachdenken und diskutieren. Dabei kristallisierten sich
einzelne Ideen, Elemente und Empfehlungen heraus, die meiner Ansicht nach
fiir die Konzeption und Umsetzung von inter- und transdisziplinierten Lehr-
formaten zentral sind. Es handelt sich hier um ein Erméglichen von Wechsel-
spielen auf mehreren Ebenen:

Zwischen Methode, Methodologie und Erkenntnistheorie: Ein iterati-
ves Wandern zwischen konkreten und abstrakten Ebenen, in wechseln-
der Auseinandersetzung mit Details und einem ganzheitlichen Blick
sollte einem linearen Fortschreiten gegeniiber bevorzugt werden.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen harten und weichen Qualititen: Ein ausdifferenzierter
Umgang mit wissenschaftlichen Qualitatskriterien im Sinne von Nach-
vollziehbarkeit, Legitimierbarkeit, wissenschaftlicher Anschluss-
fahigkeit, aber auch im Sinne von persénlichem Entfaltungspotential
und Selbstreflexion, sollte Beachtung finden.

Zwischen Gegenstands- und Subjektorientierung: Forschende und
Lernende sollten die Moglichkeit haben, ihre Forschung vom Gegenstand
her zu denken und tiber ihr subjektives Erkenntnisinteresse zu einer
passenden Verkniipfung von Methode und Erkenntnistheorie zu
gelangen.

Zwischen Disziplin und Undisziplin: Die Riickbindung an eine
bestimmte Disziplin sollte der Orientierung dienen, jedoch nicht ein-
schranken. Ein Miteinander von Studierenden verschiedener Diszi-
plinen kann fiir das Wechselspiel zwischen Disziplin und Undisziplin
gut nutzbar gemacht werden.

Zwischen Anfanger_innen und Fortgeschrittenen: Im Sinne von
Mehrstufenklassen in der Grundschule sollten vermehrt Studierende
verschiedener Semester im Studium die Gelegenheit haben,
miteinander und voneinander zu lernen. So kénnen sie einander

auf unterschiedlichen Erkenntnisebenen die Begeisterung fiir
Wissenschaft und Forschung vermitteln.

Zwischen Aktion, Reflexion und Dialog: Es sollte ausreichend Zeit
zur Methodenanwendung und Methodenreflexion in Lehre und For-
schung gegeben sein. Sowohl die Umsetzung von Methoden als auch
das Nachdenken dariiber miissen als notwendige Bestandteile auf dem
Weg zu neuer Erkenntnis und neuartigem Wissen betrachtet werden.

2.2.5 IN DER WISSENSCHAFT

Der praxeologische Selbstversuch fithrt mich tiber die Auseinandersetzung
mit meinem Bildungsbegriff weiter zu meiner Selbstverortung im wissen-
schaftlichen Feld und zu meinem Verstidndnis von Wissenschaft. Ich bin als
Forschende und Lehrende im universitiren Mittelbau in eher prekdren Ver-
haltnissen positioniert. Erst als Studentin, dann als Lehrende und Forschende
der Internationalen Entwicklung in Wien und am iiberfakultdren Methoden-
zentrum sowie an der Fakultat fiir Nachhaltigkeitswissenschaften der Leuphana
Liineburg nehme ich die Undisziplin mehr und mehr als meine akademische
Disziplin wahr. Darin stellt sich mir die Aufgabe, einen entsprechenden Umgang
mit Kritik- und Handlungsfihigkeit zu entwickeln.

Zwischen Kritik- und Handlungsfahigkeit

Beim Wandern zwischen den Wissenschaftskulturen in Wien und Liineburg
mochte ich weiter dem praxeologischen Dreischritt von Bourdieu folgen und
einen Versuch wagen, zumindest einige wenige der unbewussten Kategorien

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

90


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

91

akademischer Vernunft im Feld der Undisziplin, in dem ich mich bewege, zu
benennen (Bourdieu/Wacquant 2006: 68-69): Die ersten Jahre wihrend meiner
Doktorarbeit war ich am Institut fiir Internationale Entwicklung an der Uni-
versitdt in Wien eingeschrieben, mit meinem Wechsel an die Leuphana setzte
ich meine Doktorarbeit an der Fakultét fiir Nachhaltigkeitswissenschaften fort.
Sowohl am Institut fiir Internationale Entwicklung als auch an der Fakultat
fiir Nachhaltigkeitswissenschaften wird das Thema Entwicklung als Kern-
thema behandelt. Doch durch die unterschiedlichen Umgangsformen mit
diesem Kernthema in Wien und in Liineburg nahm ich jeweils verschiedene
Wissenschaftskulturen wahr.

Das thematische Feld im Studium der Internationalen Entwicklung war
sehr weit gefasst, eigentlich uniiberschaubar. Gemeinsamer Nenner der diver-
sen Themen war die kritische Auseinandersetzung mit dem Entwicklungs-
begriff. Diese fand, je nach Interesse und Schwerpunktsetzung der Studierenden
und Lehrenden, im Rahmen der Umwelt-, Politik-, Sozial-, Kultur- und/oder
Wirtschaftswissenschaften statt. Die kritische Auseinandersetzung mit dem
Entwicklungsbegriff auf globaler und lokaler Ebene fiihrte weiter zu diversen
Forschungsthemen wie Rassismus und Entwicklungszusammenarbeit,
Bildung und Entwicklung, Menschenrechte und Rechtsdiskurse, Kérperpoli-
tiken und Gender, Kultur- und Raumpolitiken, Staat und Staatlichkeit im glo-
balen Siiden etc. Erkenntnistheoretische Fragen wurden intensiv diskutiert,
wodurch man sich eine gewisse theoriegeleitete und reflektierte Kritikfahig-
keit aneignen konnte. Jedoch: Sobald es galt, Theorie, Empirie und Praxis mit-
einander zu verbinden, lief man Gefahr, am Balanceakt zwischen Kritik- und
Handlungsfahigkeit zu scheitern. Bei all dem Dekonstruieren am Institut fiir
Internationale Entwicklung ging mir auf Grund von gesteigertem Struktur-
und Kulturpessimismus irgendwann die Handlungs-, Phdnomen- und Problem-
orientierung verloren. Das Dekonstruieren lahmte teilweise und vermittelte
das Gefiihl, es sei egal, was wir im Rahmen von globaler Ungleichheit téten,
wir wiirden nur zur Aufrechterhaltung ungleicher Verhiltnisse beitragen.

Hatte ich am Institut fiir Internationale Entwicklung in Wien zuneh-
mend die Handlungsorientierung vermisst, so fand ich diese an der Fakultat
fir Nachhaltigkeitswissenschaften in Liineburg in ausgeprigter Weise vor.
Die Fakultdt umfasst ein breites Spektrum an unterschiedlichen Fachern und
Disziplinen — von Okologie, Chemie, Informatik, Kommunikation, Psycholo-
gie, Management, Technik, Wirtschaft bis hin zu Philosophie, Politik und
Recht. Forschung und Lehre waren in diesen Bereichen auf nachhaltige Ent-
wicklung ausgerichtet. Auf der Forschungsagenda befanden sich Problemfel-
der und Herausforderungen, die auch in den Medien sehr prasent waren (und
sind): Klimawandel, Ressourcenknappheit, Umweltkatastrophen und deren
Folgen ... Diese Problemfelder wurden inter- und transdisziplinér beforscht.
Dariiber hinaus bestand das Ziel, nicht nur zu neuen Erkenntnissen tiber diese
Problemfelder zu kommen, sondern mit der Forschung auch transformative
Prozesse auf verschiedenen Akteursebenen einzuleiten. Handlungs- und Prob-
lemorientierung wurden dementsprechend an der Fakultat fiir Nachhaltigkeit
auf sehr direkte Art vermittelt. Fiir Diskurskritik, Dekonstruieren, das Ein-
bringen geisteswissenschaftlicher Perspektiven sowie die Auseinandersetzung
mit dem weiten Bedeutungshorizont nachhaltiger Entwicklung blieb dabei

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht viel Raum. Solcherlei Zugédnge wurden eher von Randgruppen an der
Fakultat fiir Nachhaltigkeitswissenschaften erforscht. Methodenreflexion,
also das Nachdenken tiber die eigenen Methoden mit Blick auf bestimmte
Inhalte, fand generell wenig statt. Es gab entsprechende Angebote, beispiels-
weise am Methodenzentrum, jedoch wurden diese noch nicht umfassend in
Anspruch genommen.

Ich erkenne bei beiden wissenschaftlichen Feldern — der Internationalen
Entwicklung und den Nachhaltigkeitswissenschaften — eine gemeinsame,
normative Agenda: Lasst uns die Welt retten! Die Nachhaltigkeitswissen-
schaftler_innen in Liineburg verfolgten diese mit einem problem- und 16sungs-
orientierten, eher naturwissenschaftlichen Wissenschaftsverstandnis. Die
Wissenschaftler_innen am Universititsinstitut fiir Internationale Entwick-
lung in Wien orientierten sich — mit Diskurskritik und Dekonstruktion —
eher an einem kulturwissenschaftlichen Wissenschaftsverstindnis. Wahrend
die einen drauflos forschten, um moglichst schnell die Welt zum Besseren zu
verandern, machte sich bei den anderen Kulturpessimismus breit, der jegliches
Handeln obsolet erscheinen lieB. Nach meinen Erfahrungen in beiden Berei-
chen ergeben sich in meinem Feld der Undisziplin eine zentrale methodo-
logische und erkenntnistheoretische Frage: Wie kdnnen in undisziplinierten
Forschungsfeldern Bedingungen hergestellt werden, die Forschenden und
Studierenden ermdglichen, gleichermaBen Kritik- und Handlungsfahigkeit in
ihr forschendes Arbeiten zu integrieren?

Dazwischen

Im Feld der Undisziplin
Durch meine wissenschaftliche Sozialisierung habe ich mich meist zwischen
Kultur- und Sozialwissenschaften hin und her bewegt. Ich habe bisher keiner
expliziten Wissenschaftsdisziplin angehort, weshalb mir kein spezieller Theo-
riekanon vorgegeben war. Inzwischen nehme ich diese Eigenart meines wis-
senschaftlichen Feldes nicht mehr als Hindernis wahr. Die Undisziplin erlaubt
mir ein gewisses Wildern in den Theorien, durch das ich mir Einblicke in die
verschiedensten Schulen verschaffen kann. Dabei kehre ich jedoch immer
wieder zu einer bestimmten Gruppe von Autoren zuriick, deren Zentrum der-
zeit Pierre Bourdieu, Roland Barthes, Homi Bhabha und Paulo Freire bilden.1®
Das Wissenschaftsverstindnis, das ich bei Bourdieu vorfinde, vermittelt
mir fiir den Briickenschlag zwischen Methodenforschung und Forschender
Lehre eine gewisse transformative Dimension, die jedoch ohne normative
Uberfrachtung auskommt. Loic Wacquant weist darauf hin, dass fiir Bourdieu
die Soziologie an sich eine politische Wissenschaft ist, da eines ihrer zentralen
Erkenntnisinteressen darin bestehe, die Struktur und die Mechanismen von
Herrschaftsverhdltnissen zu erforschen (Bourdieu/Wacquant 2006: 82). Uber
das soziologische Feld hinaus macht Bourdieu die politische Verfasstheit jegli-
cher Erkenntnistheorie explizit:

Generative Bildarbeit

15 Ich muss bemerken und kritisch hinterfragen, dass meine theoretische Orientierung in
diesem Zusammenhang vordergriindig von mannlichen Autoren gepragt ist. 92

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

93

»~Theorie der Erkenntnis und politische Theorie sind nicht zu trennen.
Jede politische Theorie enthilt, zumindest latent, eine Theorie der
Wahrnehmung von sozialer Welt.” (ebd.: 82)

Ich finde bei Bourdieu die Moglichkeit, als Forscherin eine politische Haltung
einzunehmen, die sich als Aktivismus im wissenschaftlichen Feld lesen und
sich gut mit dem Wunsch vereinbaren lasst, die Welt durch gleichermaBen
kritisches Engagement und kritische Distanz (Elias 1983) zum Besseren zu
verandern. Was er als Praxeologie (ebd.: 29) oder als Objektivierung des objek-
tivierenden Subjekts (ebd.: 97) konzipiert, soll dazu dienen, feste Standpunkte
und Perspektiven wahrzunehmen, um diese zu wechseln und in weiterer
Folge die eigenen Wahrnehmungsprinzipien zu hinterfragen und zu veran-
dern (ebd.: 93).

Meiner Ndhe zur Phanomenologie entsprechend finde ich Anregungen
fiir meine Auseinandersetzung mit der Fotografie bei Roland Barthes. Er
beschreibt sein Werk ,,Die helle Kammer" (1985) in einem Interview mit
Guy Mandery als eine Phanomenologie der Fotografie, also gewissermaBen
als einen phdnomenologischen Text zur Erforschung des Wesens der Foto-
grafie (Barthes 2002: 85). Dies stellt er in klaren Kontrast zu z.B. einer sozio-
logischen oder dsthetischen oder historischen Arbeit {iber die Fotografie —
aus diesen Perspektiven heraus gébe es fiir ihn, so Barthes, keine geeigneten
begrifflichen Werkzeuge, um der Fotografie gerecht zu werden, die er in ihrer
Neuheit und in ihrer Differenz zu anderen bildgebenden Verfahren begreifen
wollte.

»~Was die PHOTOGRAPHIE anlangte, so hielt mich ein ,ontologischer*
Wunsch gefangen: ich wollte unbedingt wissen, was sie ,an sich’

war, durch welches Wesensmerkmal sie sich von der Gemeinschaft der
Bilder unterschied.” (Barthes 1985: 11)

Barthes erforscht seine Wahrnehmungen beim Lesen von Fotografien und
beschreibt sie. Er schreibt dabei — entgegen einem positivistischen Wissen-
schaftsverstindnis — nicht teleologisch auf ein Endergebnis hin. Sein Forschen
ist auf den Erkenntnisprozess im Schreiben gerichtet, er kommt immer wieder
auf dieselbe Frage zuriick, wobei die Wiederholung dabei zur Methode fiir
den Erkenntnisgewinn wird.

Vorerst erscheinen mir die Erkenntnisstrainge von Barthes und Bourdieu
unvereinbar, vor allem in Bezug auf ihr Methodenrepertoire und ihre Schreib-
weise. Beide Autoren schreiben jedoch immer wieder von einem subjektiven
Standpunkt aus, wodurch sie mich beim Lesen direkt ansprechen. Beide
beziehen die eigene Person durch ihre Selbstreflexivitiat unmittelbar in ihre
Forschung ein und verweisen darauf, dass sie dies nicht tun, um ihre Individu-
alitdt zu feiern, sondern um durch den Riickbezug auf sich selbst zu einem
groBeren Ganzen zu gelangen (Bourdieu/Wacquant 2006: 76-77; Barthes 1985:
26). Je mehr ich mich mit Barthes’ Suche nach dem Wesen der Fotografie und
Bourdieus fotografischem Blick auseinandersetze, desto mehr erkenne ich, was
fiir mich das Wesen der Fotografie ausmacht. Es geht um einen liebevollen
und gleichzeitig kritischen Blickwechsel, egal, welche Rolle ich im fotografischen

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geflecht einnehme. Bourdieu und Barthes vermitteln mir, als undisziplinierte
Wissenschaftler, in ihrer so unterschiedlichen Auseinandersetzung mit der
Fotografie den Mut, einen dhnlich gearteten Blickwechsel einzugehen, etab-
lierte Forschungsfelder und Wissensgrenzen auszudehnen, aus bestehenden
Kategorien immer wieder hinauszutreten. Die Fotografie bietet die notwen-
digen Ambivalenzen fiir ein solches Vorhaben.

Die Suche nach einer gemeinsamen Sprache der Kritik und des
Ausdrucks fithrt mich zu Homi Bhabha. Ihm folgend geht es mir darum, die
Sprache der Kritik mithilfe verschiedener Ausdrucksformen zu gestalten.
Gegensitze werden dabei nicht in vermeintlicher Harmonie aufgelost — sie
werden iibersetzt. Erst durch die Anerkennung und Ubersetzung von Gegen-
sdtzen kann Neues hervorgebracht werden.

“The language of critique is effective not because it keeps forever
separate the terms of the master and the slave, the mercantilist
and the Marxist, but to the extent to which it overcomes the given
grounds of opposition and opens up a space of translation.”
(Bhabha 2004: 37)

Homi Bhabha gibt mir in seinem Sammelwerk “The Location of Culture”
Begriffe, Konzepte und Metaphern zur Hand, mit denen ich meine eigene
Sozialisierung ein Stiick weit erfassen kann. Ich ziehe seine Begriffe und Kon-
zepte wie Faden aus den einzelnen Aufsitzen heraus und verwende sie im
Sinne der Foucault’schen Werkzeugkiste (Foucault 1976: 53). Homi Bhabha ist
weder operator, noch nutzt er die Fotografie als Forschungsmethode; er
forscht auch nicht explizit iiber sie. Wohl aber ist er spectator, da er die litera-
rischen und kunstlerischen Werke verschiedener Autor_innen betrachtet,
beschreibt und in gréBere Sinnzusammenhéange stellt. Seine Texte begleiten
mich ebenso wie jene von Barthes und Bourdieu seit einiger Zeit dabei, Theo-
rie und Praxis nicht als Gegensédtze, sondern vielmehr dialektisch zu begrei-
fen. Bhabhas Texte werden immer wieder als vollig fern jeder Lebenswelt,
theoretisierend und unverstandlich kritisiert — also fern von jeglicher Praxis
verortet. Interessanterweise erschlie3t mir aber gerade die Lektiire seiner
Aufsitze eine Perspektive auf das Sein und Tun in Grenzriumen, mit einem
hohen MaB an Lebensweltorientierung. Es ist besonders die bildhafte Spra-
che, mit der Bhabha mir seine Theoriegebiude auf lebendige Art vermittelt.
Seine Texte handeln von Menschen, von Begegnungen, von Machtverhélt-
nissen zwischen Menschen, die sich begegnen. Dabei bezieht er sich meist
auf koloniale und postkoloniale Zusammenhénge, in denen ein Teil der Men-
schen Macht und Autonomie besitzt, der andere Teil nicht. Die einen sehen,
konnen gesehen werden, haben Stimmen und werden gehort, verfiigen iiber
Wissen — die Anderen nicht. Im ersten Moment scheint es sich hier um klare
Unterscheidungen und eindeutige Grenzlinien zu handeln. Was sich diesseits
und jenseits dieser Grenzlinien befindet, ldsst sich mit wenigen Worten erfas-
sen — Schwarz/WeiB3, Arm/Reich, Nord/Siid, Mann/Frau, Macht/Ohnmacht.
Die Problematik von Gegensatzpaaren im kolonialen Diskurs besteht fiir
Homi Bhabha darin, dass Menschen auf der einen oder anderen Seite verortet
werden und keine Moglichkeit besteht, die Seite zu wechseln. Es geht dabei

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:

Dazwischen

Generative Bildarbeit

94


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

95

um eine Festschreibung und Fixierung von Identitit, die durch verschiedene
Reprisentationsmechanismen vollzogen wird.

Das Forschungsverstandnis bei Paulo Freire ist geprdgt von einer Praxis
im Sinne der Wechselwirkung von Aktion, Reflexion und Dialog (Freire 1978:
71). Dabei miissen vorhandenes Wissen und die existenziellen Bedingungen
der Menschen im Erkenntnisprozess gleichermaBen eine Rolle spielen. In
diesem Zusammenhang bezieht sich Freire auf Karl Marx und seine ,,3. These
iiber Feuerbach® (Mayo 1995: 367; Novy 2007: 39). Was als Wissen gelten kann
und was nicht, wird demnach nicht von einzelnen Akteur_innen des Uberbaus
einer Gesellschaft festgeschrieben, sondern durch das dialektische Verhaltnis
von Basis und Uberbau immer wieder neu generiert.

»,Das populare Wissen zu negieren, ist genauso anfechtbar, wie es aus
einer ,Basis-Bezogenheit' heraus zu mystifizieren, es zu tiberh6hen.”
(Freire 2007: 55)

Demnach ist die Orientierung an den Umstdnden, in denen die Menschen
leben, genauso ausschlaggebend fiir das Entfalten eines umfassenden For-
schungsverstindnisses wie die Arbeit mit und an gewachsenen Wissens-
bestdnden. In der Theorie und Praxis von Paulo Freire finde ich den intensiven
Bezug zur eigenen Erfahrungswelt wieder, durch den Roland Barthes fiir

sich das Wesen der Fotografie entschliisseln konnte (1985: 77ff). Ich stoBe auf
den Dialog als zentrales Element, das zwischen einzelnen Menschen und
Kollektiven vermittelt — wie ich es auch bei Pierre Bourdieu lese (Bourdieu/
Wacquant 2006: 69). Und ich finde Methoden und Ideen fiir das Entwickeln
von Umgangsformen in Situationen kultureller Differenz — wie sie Homi
Bhabha beschreibt (2004: 50). Paulo Freire begegnet der Fliichtigkeit in
diesen Situationen mit der Strategie, immer wieder Neugier anzuregen und
nach dem Generativen der Menschen in konkreten Situationen zu fragen.

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Abb. 22 Das Donauufer

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 06:41:44.

Dazwischen

Generative Bildarbeit


https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

o7

2.3 DAS DAZWISCHEN ALS WOHNORT

Dieser praxeologische Selbstversuch endet hier. Er soll zur Verstandlichkeit
und Verortung meiner Forschungsarbeit beitragen. Fiir mich ergibt sich daraus
die Notwendigkeit, beim Forschen Kritik- und Handlungsfahigkeit sowie
Theorie und Praxis nachhaltig in eine Balance zu bringen und in diesem Sinne
meine unterschiedlichen Wege als Fotografin, als Aktivistin und als Forscherin
immer wieder zusammenzufiihren. Vielleicht gelingt es mir auf diese Weise,
das Dazwischen nicht nur im Voriibergehen, wie einen Aufenthaltsraum, zu
besuchen und es auch nicht nur als Arbeitsplatz zu begreifen, an dem ich
gewissenhaft meine Pflicht erfiille, um danach nach Hause zuriickzukehren.
Vielleicht kann ich das Dazwischen irgendwann zur Gewohnheit werden
lassen, einen Wohnort im Dazwischen finden.

“Being in the ‘beyond’, then, is to inhabit an intervening space, as
any dictionary will tell you. But to dwell ‘in the beyond’ is also as

I have shown, to be part of a revisionary time, a return to the present
to redescribe our cultural contemporaneity; to reinscribe our human,
historic commonality; to touch the future on its hither side. In that
sense, then, the intervening space ‘beyond’, becomes a space of inter-
vention in the here and now.” (Bhabha 2004: 10)

https://dol.org/10:14361/9783839450086-005 - am 14.02.2026, 068:41:44. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839450086-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

