Rausch, Fest und Ekstase
Zur Lebenssoziologie von Georges Bataille
und Michel Maffesoli

Markus Schroer

»Intensiv leben kann man nur auf Kosten des Ichs.«
(Herman Hesse)

Die Soziologie zeichnet sich durch ein gespaltenes Verhiltnis zum Begriff des
Lebens aus. Auf der einen Seite finden sich in ihrem Begriffsarsenal eine Fiille
von in soziologischen Lexika verzeichneten Termini, die das Wort >Leben« be-
inhalten: Lebenslage, Lebenslauf, Lebensqualitit, Lebensalter, Lebensspanne,
Lebenszeit, Lebensplanung, Lebenschance, Lebensfithrung, Lebensstil. Auf
der anderen Seite existiert eine dort kaum jemals erwihnte Lebenssoziologie,
die — an die lebensphilosophischen Vorlagen Friedrich Nietzsches und Hen-
ri Bergsons anschliefend — mit Georg Simmel, Helmuth Plessner, Georges
Bataille, Georges Canguilhem, Michel Foucault, Gilbert Simondon, Edgar
Morin und Michel Maffesoli verbunden werden kann (Delitz/Nungesser/Sey-
fert in diesem Band). Wihrend im ersten Fall etwa die Planung, die Fithrung
und Optimierung des Lebens im Mittelpunkt steht und dabei ausschliefllich
auf das menschliche Leben Bezug genommen wird, geht es im zweiten Fall
weitaus grundsitzlicher um die Frage, was unter Leben iiberhaupt verstanden
werden kann, auf was es sich bezieht, wie es sich duflert und wovon es sich
unterscheidet. Dabei wird Leben gerade nicht auf menschliches Leben einge-
schrinkt, sondern nach den Formen des Lebens und des Lebendigen in der
Natur insgesamt gefragt. So heifdt es etwa bei Helmuth Plessner:

»Im Lebensbegriff wird vermieden die Vorrangstellung des Menschen in der Welt, als ob
der Mensch letzten Endes das Zentrum wére und alles andere nun sekundar. Es ist so,
daf wir im Lebensbegriff eine urspriingliche Gemeinsamkeit auch mit Aufermensch-
lichem feststellen und herausheben; denn nicht nur ich, die anderen Menschen sind
belebt, sondern auch die Tiere und die Pflanzen leben« (Plessner 2002: 89).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Markus Schroer

Lebenssoziologische Ansitze lassen sich daran erkennen, dass sie sich um
eine begriffliche Klirung der Kategorie >Leben< bemiihen, die bei der Erfor-
schung von Lebensstilen, Lebenslagen und Lebensqualititen allenfalls eine
untergeordnete Rolle spielt. Hier wird »Leben< zumeist als nicht weiter erldute-
rungsbediirftige Konstante behandelt. Die wissenschaftliche Aufmerksambkeit
in den mit >Leben« gebildeten Wortkombinationen gilt dann mehr dem zweiten
als dem ersten Teil, also nicht dem Leben, sondern etwa der Fithrung, dem
Ablauf und der Qualitit des menschlichen Lebens. In diesen Fillen lief3e sich
von einer allenfalls impliziten Thematisierung des Lebens sprechen, der eine
explizite Lebenssoziologie gegeniibersteht, die sich dem Leben in all seinen
Daseins- und Ausdrucksformen widmen mochte. Wihrend sich etwa die Le-
benslagen- und Lebensstilforschung eines Vokabulars bedient, das die Steue-
rung, Kontrolle und Planung des Lebens in den Vordergrund riickt, geht es der
expliziten Lebenssoziologie gerade darum, zu zeigen, dass das Leben etwas ist,
was sich diesen vielfiltigen Domestizierungsversuchen immer wieder erfolg-
reich entzieht. Sie ist dabei um den Nachweis bemtiht, dass der Mensch nicht
ausschliefRlich als vernunftbegabtes Wesen angesehen werden kann, das stets
nach rationalen Gesichtspunkten handelt und sein Leben anhand bestimm-
ter Werte ausrichtet und fithrt. Lebenssoziologische Ansitze argumentieren
vielmehr, dass sich der Mensch nicht allein durch Geist, Intellekt und Ver-
stand auszeichnet, sondern auch ein von Trieben, Leidenschaften und Affek-
ten geleitetes Wesen ist, das sich mit der modernen Orientierung an Leistung,
Niitzlichkeit und Effektivitit nicht zufrieden gibt, sondern auf der Suche nach
aufergewshnlichen Erfahrungen und Erlebnissen ist. Im Vordergrund vieler
lebenssoziologischer Autoren stehen deshalb menschliche Aktivititen und Zu-
stinde, die den auf Selbstkontrolle getrimmten Subjekten der modernen Ge-
sellschaft gerade ausgetrieben werden sollen: Rausch, Ekstase, Gewalt, Trance,
Lust, Begierden, das Animalische und Orgiastische. Dabei handelt es sich
nicht nur um individuelle, sondern vor allem auch um kollektive Erfahrungen,
die mit einer zumindest voriibergehenden Ausschaltung des eigenen Ichs im
Sinne eines Aufier-sich-Seins einhergehen, was die Lebenssoziologie in eine
bis heute kaum niher ausgeleuchtete Nihe zur Soziologie der Masse bringt,
die sich insbesondere fiir den Kontrollverlust des Individuums in Menschen-
ansammlungen interessiert und das iiber Ansteckung und Nachahmung er-
folgende Mitgerissen-Werden des Individuums in den Strom gemeinsam aus-
gelibter Aktionen thematisiert (Tarde 2015, Canetti 1980).

Ihre den Menschen nicht in die Noosphire einsperrende theoretische Aus-
richtung bringt lebenssoziologische Perspektiven ebenso unweigerlich in Kon-
takt mit der Biologie wie die Beriicksichtigung des nicht nur menschlichen,
sondern auch tierischen und pflanzlichen Lebens. Die Vorbehalte gegen le-
bensphilosophische und -soziologische Ansitze ergeben sich nicht zuletzt aus
dieser nicht vorhandenen Scheu vor dem Kontakt mit der Biologie, die in sozio-

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

logischen Zusammenhingen sonst so weit verbreitet ist und regelmiflig den
Verdacht des »Biologismus« auf sich zieht (Efbach 2011: 9). Daneben sorgt der
gegeniiber lebensphilosophischen wie -soziologischen Ansitzen regelmiflig
erhobene Vorwurf des Irrationalismus (vgl. bereits Rickert 1920, oder Schni-
delbach 1983: 172ff)) aufgrund der von ihnen vorgebrachten Rationalitits-,
Vernunft- und Wissenschaftskritik fiir ein bis heute anhaltendes Unbehagen
gegeniiber dieser Theorierichtung, das sie mit Ansitzen teilen, die man sich
postmodern zu nennen angewdhnt hat. Die Anzahl der zu beiden Lagern ge-
rechneten Autoren ist entsprechend hoch: Friedrich Nietzsche, Georg Simmel,
Georges Bataille, Michel Foucault, Gilles Deleuze, Michel Maffesoli. Bei allen
durchaus gravierenden Unterschieden im Einzelnen werden die Schriften all
dieser Autoren doch durch eine Einsicht zusammengehalten, die Foucault so
auf den Punkt bringt:

»Es ist falsch, mit jenem beriihmten Nach-Hegelianer« zu sagen, daf die konkrete Exis-
tenz des Menschen die Arbeit ist. Denn das Leben und die Zeit des Menschen sind nicht
von Natur aus Arbeit, sie sind: Lust, Unstetigkeit, Fest, Ruhe, Bediirfnisse, Zufélle, Be-
gierden, Gewalttatigkeiten, Rdubereien etc.« (Foucault 1976: 117).

Lebenssoziologische wie postmoderne Positionen diagnostizieren iiberein-
stimmend die Bedeutung des Irrationalen bzw. Nichtrationalen, des Archai-
schen und Imaginiren bei gleichzeitiger Erschopfung des Produktions-Mo-
dells, das allein auf die Arbeit und ihre Ertrige ausgerichtet ist. Sie sehen
dabei gemeinsam der kaum zu leugnenden Tatsache ins Auge, dass sich die
brodelnden Leidenschaften der menschlichen Spezies, ihre Bediirfnisse nach
Rausch, Spiel und Ekstase nicht dauerhaft unterdriicken lassen, selbst wenn
Rationalitit und Vernunft vortibergehend die Oberhand gewinnen und zur
einzig legitimen Grundlage menschlichen Zusammenlebens erklirt werden.
Entweder wird auf ihr hartnickiges Uberleben gesetzt oder ihr erneutes Wie-
derauftauchen angekiindigt. Insofern geht es in lebenssoziologischen Zusam-
menhingen immer auch um eine Entpathologisierung und Rehabilitierung
der von der Logik der Moderne verdringten Leidenschaften, Energien und
Instinkte, deren hemmungsloses Ausleben allein dem archaischen Menschen
zugestanden wird. Tauchen sie dagegen — in welcher Form auch immer — in
sich als zivilisiert verstehenden Gesellschaften auf, wird dies sowohl in Teilen
der Soziologie als auch in der 6ffentlichen Wahrnehmung nach einem sich
regelmiflig wiederholenden Muster als Riickfall in die Barbarei bewertet. Eine
weitere Gemeinsambkeit haben lebenssoziologische wie postmoderne Ansitze
auch darin, dass sie iiber die etablierten wissenschaftlichen Verfahren hinaus
auf der Suche nach alternativen Erkenntnisweisen und Ausdrucksmoglichkei-
ten sind und sich deshalb in den Augen strenger Szientisten regelmiflig der

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

93


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Markus Schroer

»Einebnung des Gattungsunterschiedes zwischen Philosophie und Literatur«
(Habermas 1985: 219ff.) schuldig machen.

Die folgenden Uberlegungen stellen mit Georges Bataille und Michel Maf-
fesoli zwei zentrale Autoren in den Mittelpunkt, die, wie gezeigt werden soll,
einen lebenssoziologischen Ansatz vertreten (Keller 2004, Moebius 2000).
Dabei erweist sich, dass Batailles Schriften einen wichtigen Bezugspunkt fiir
die vitalistische Lebenssoziologie von Michel Maffesoli bilden. Trotz dieser An-
leihen wird im Durchgang durch beide Ansitze deutlich werden, dass sie in
unterschiedlichen historischen Kontexten schreiben, die ihre Diagnosen ent-
scheidend beeinflussen. Wihrend Bataille vor dem Hintergrund des Faschis-
mus, des Zweiten Weltkriegs und der Nachkriegszeit schreibt, bewegen sich
Maffesolis Schriften im Umfeld der Postmoderne, zu deren Hauptvertretern
er avanciert. Trotz dieser verschiedenen Erfahrungsriume geht es in beiden
lebenssoziologischen Ansitzen im Kern nicht etwa um die rationale Fithrung
und Gestaltung des Lebens, sondern um das intensive Leben des Lebens im
emphatischen Sinne, das Ausleben der Lebensenergien, um die Verweige-
rung der Domestizierung der menschlichen Leidenschaften. Doch wihrend
fir Bataille die Chancen dazu zu seiner Zeit im Schwinden begriffen sind,
erkennt Maffesoli eine Wiederkehr der von der Moderne mit ihrer einseitigen
Ausrichtung auf Vernunft und Rationalitit unterdriickten Seiten des Lebens.

GEORGES BATAILLE - Vom VERSCHWINDEN
DES LEBENS AUS DER MODERNE

»Es ist niedertrachtig und gemein, anders in das Leben
eindringen zu wollen als mit jener inneren Glut, die das
Leben ist.« (Georges Bataille)

Im Jahre 1929 scheint Karl Mannheim die bereits von Max Weber formulier-
te Befiirchtung zu bestitigen, dass eine restlos durchrationalisierte Welt das
Schicksal des Menschheitsgeschlechts sein wird: » Unsere Welt ist dadurch cha-
rakterisiert, dafi sie die Tendenz hat, womdglich alles zu rationalisieren, verwal-
tungsmdflig gestaltbar zu machen und den irrationalen Spielraum verschwinden
zu lassen« (Mannheim 198s: 99, Herv. im Original). Schon Weber sah diese
Tendenz bekanntlich als so tibermichtig an, dass er angesichts des nicht mehr
riickgingig zu machenden Siegeszugs des modernen Kapitalismus und der
damit einhergehenden »Entzauberung der Welt« fiir heroisches Aus- und
Standhalten plidierte und dieses auch selbst praktizierte — unter den damit
verbundenen Entbehrungen erkennbar leidend (Radkau 2o0o05). Fiir Karl
Mannheim handelt es sich dagegen bei niherer Betrachtung um eine zwei-
felsfrei wirkmaichtige Tendenz, nicht aber um einen bereits abgeschlossenen

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

Prozess: »So weitgehend unser Leben rationalisiert ist, so sind dennoch diese
Rationalisierungen nur Teilrationalisierungen, denn die allerwichtigsten Ge-
biete unserer Gesellschaftssphire sind auch im heutigen Stadium noch irratio-
nal fundiert« (Mannheim 1985: 100).! Nimmt man die These Vilfredo Paretos
hinzu, dass der Mensch seine Handlungen zwar gerne als logisch bzw. rational
ausgibt, sich aber eigentlich sehr viel mehr von Gefithlen und Glaubensvor-
stellungen leiten 14sst und damit zumeist nicht-logisch handelt (Pareto 2006)?,
dann wird deutlich, dass die These von der zunehmenden Rationalisierung
und das Interesse am Nichtrationalen in den ersten Jahrzehnte des 20. Jahr-
hunderts ein elementares Thema der Soziologie ist.? Es ist vor allem die gegen
die Vorherrschaft des Rationalen und Verniinftigen opponierende Haltung,
die zur Konstituierung lebenssoziologischer Ansitze fithrt, welche sich auf
seit der Romantik bestehende Gedankenmotive der Lebensphilosophie (Kritik
an den Absolutheitsanspriichen der Vernunft und des Intellekts zugunsten der
Erfahrung und des Gefiihls, Eintreten fiir das Ausleben der Leidenschaften,
der Kreativitit und des Schopferischen usw.) stiitzen kann (Fellmann 1993:
27f,; Joas 1992: 172ff)).

Auch fiir Georges Bataille, der sich in seinen religionssoziologischen
Schriften explizit auf Weber bezieht (Bataille 2001: 148ff.), kann von einem
bereits errungenen Sieg der rationalen tiber die irrationale Welt keine Rede
sein. Vielmehr steht der Welt der Rationalitit, Produktivitit und Niitzlichkeit
eine Welt der Verausgabung, Verschwendung und Zweckfreiheit gegeniiber.
Sein gesamtes Werk lebt von der bis zur Obsession gesteigerten Suche nach
Erfahrungen jenseits der zweckrationalen Ordnung, nach Moglichkeiten der
Verbotsiibertretung und Grenziiberschreitung, die er vor allem in der Erotik,
exzessiven Festen und rauschhaften Gewalterlebnissen ausmacht. Sexuelle
ebenso wie gewalttitige Handlungen konnen den Menschen in ekstatische Zu-
stinde versetzen. In diesen dem Alltagsleben enthobenen Momenten seines
Daseins entzieht er sich erfolgreich dem Zugriff der rationalen Welt und er-
langt Souverinitit iiber sein eigenes Leben: »Souverinitit kommt allein dem-
jenigen zu, der prinzipiell alles negiert, was die Autonomie seiner Entschei-
dungen einschrinkt« (1978: 48). In der industrialisierten Moderne lisst sich
diese Form der Souverinitit Bataille zufolge kaum noch antreffen.

1 | Fiir Mannheim ergibt sich aus dem Bestehen nicht rationalisierter und nicht regu-
lierter Situationen die Notwendigkeit zum Handeln und zur Politik.

2 | Pareto ist auch insofern fiir die Lebenssoziologie interessant, weil er ein auch von
Maffesoli wahrgenommenes Buch vorgelegt hat, in dem er sich mit der von den Tugend-
wéchtern verfolgten und als pornographisch etikettierten Literatur auseinandersetzt
und sich dabei gegen staatliche Zensur ausspricht (Pareto 1968).

3 | Ein weiterer Kandidat, der sich der nicht-logischen Bereiche des Handelns annimmt,
ist Gabriel Tarde (2003).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

95


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Markus Schroer

Im Rahmen seiner Faschismusanalyse aus den 1930er Jahren entwickelt er
eine Gesellschaftstheorie, die grundsitzlich zwischen einer homogenen und
einer heterogenen Gesellschaft unterscheidet: »Die homogene Gesellschaft ist
die produktive, das heifdt die niitzliche Gesellschaft. Jedes unniitze Element
wird ausgeschlossen, nicht aus der Gesellschaft {iberhaupt, sondern aus ihrem
homogenen Teil« (ebd.: 10). Die homogene Gesellschaft wird zusammengehalten
durch die gemeinsame Orientierung am Geld, mit dem die fiir den Produk-
tionsprozess notwendigen Produktionsmittel erworben und eingesetzt wer-
den konnen. Sozialstrukturell wird sie getragen von der biirgerlichen Klasse,
den Arbeitgebern und Beamten, wihrend die Proletarier durch ihre Funktion
als Lohnarbeiter an dieser zwar partizipieren, ihr als Menschen jedoch nicht
unterworfen sind. Die heterogene Gesellschaft setzt sich dagegen aus all dem
zusammen, was die homogene Gesellschaft von sich abstoft und ausschlief3t:

»Es sind dies die Ausscheidungen des menschlichen Kérpers oder analoge Stoffe (Ab-
fall, Gewirm etc.): Korperteile, Personen, Worte oder Handlungen, die einen anstecken-
den erotischen Wert haben; diverse unbewufite Prozesse wie Traume und Neurosen; die
zahlreichen sozialen Elemente oder Formen, die von der homogenen Seite nicht assimi-
liert werden kdnnen: die Masse, das Militar, bestehend aus Aristokraten und Lumpen-
proletariern, alle Arten von gewalttatigen oder renitenten Individuen (Verriickte, Auf-
rithrer, Dichter etc.)« (ebd.: 17).

Gesellschaftstheoretisch zentral ist, dass alles von der homogenen Gesellschaft
Ausgeschlossene nicht etwa auflerhalb der Gesellschaft steht, sondern einen
eigenen Teilbereich der Gesellschaft ausmacht, der parallel zum homogenen
Teilbereich der Gesellschaft existiert. Obwohl Bataille die Begrifflichkeit spiter
nicht mehr aufnimmt, bleibt die Dichotomie einer mit der biirgerlichen Gesell-
schaft identifizierten sozialen Ordnung, die sich ganz und gar der Vernunft,
dem Wert der Niitzlichkeit und der Herstellung von Dingen unterworfen hat
auf der einen, und einer dieser entgegengesetzten Welt der Zweckfreiheit auf
der anderen Seite bestehen. Beide Bereiche werden im Anschluss an Emile
Durkheim auch als profane und sakrale Welt gegeniibergestellt (ebd.: 16).* Die

4 | Das Ziel des von 1937-39 bestehenden College de Sociologie, gegriindet von
Georges Bataille, Roger Caillois und Michel Leiris, bestand darin, eine an die Durk-
heim-Schule ankniipfende Sakralsoziologie zu entwerfen, die auch als Waffe gegen den
Faschismus eingesetzt werden sollte. Bataille konzipiert sie wie folgt: »Die Sakralso-
ziologie 188t sich als Untersuchung nicht nur der religiosen Institutionen, sondern der
Gesamtheit der kommuniellen Bewegung der Gesellschaft auffassen: So betrachtet sie
unter anderem die Macht und die Armee als Gegensténde, die in ihren Bereich fallen,
sowie liberhaupt s&mtliche menschlichen Aktivitdten - Wissenschaften, Kiinste und
Techniken -, insofern die einen vergemeinschaftenden Wert im aktiven Sinne des Wor-

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

damit betonte Spaltung der Gesellschaft ist weder eine nur analytische noch
ist sie eine von Anbeginn bestehende. Sie hat vielmehr einen historischen Ur-
sprung. Batailles Geschichtsrekonstruktion beruht auf der These einer einst-
mals vorhandenen Einheit alles Lebendigen, aus dem der Mensch im Zuge
seiner Entwicklung zum homo sapiens zunehmend ausgeschlossen wird.
Nach Bataille ist der Mensch seither auf der Suche nach dieser Einheit, seiner
verlorenen Intimitit, die sich mit Gerd Bergfleth definieren lisst: »Intimitit ist
das Innesein der Welt, nimlich die Weise, in der der Mensch seines Einsseins
mit allem Leben und so auch mit der Animalitit inne wird« (Bergfleth 1997:
227). In den Anfingen also ist der Mensch noch Teil der lebendigen Welt, ohne
einen Sonderstatus zu genieflen. Die ihn mit dem Tierreich verbindenden Ins-
tinkte und Leidenschaften werden dem Menschen im Laufe der gesellschaft-
lichen Evolution jedoch griindlich ausgetrieben. Damit nimmt Bataille eine
Perspektive ein, die deutlich in der Tradition Friedrich Nietzsches steht:

»Das Leiden der Menschen am Menschen an sich: als die Folge einer gewaltsamen Ab-
trennung von der thierischen Vergangenheit; eines Sprunges und Sturzes gleichsam in
neue Lagen und Daseins-Bedingungen, einer Kriegserklarung gegen die eigenen Ins-
tinkte, auf denen bis dahin seine Kraft, Lust und Furchtbarkeit beruhte« (Nietzsche
1993: 323).

Im Zuge des Zivilisationsprozesses schimt sich der Mensch zunehmend sei-
ner Instinkte, die er verleugnet und zu unterdriicken versucht. Die Austrei-
bung alles Animalischen aus dem Verhaltensrepertoire des Menschen ist fiir
Nietzsche wie Bataille fester Bestandteil des von der westlichen Welt verfolgten
Zivilisationsprogramms. Batailles ganzes Bestreben richtet sich darauf, nicht
nur wissenschaftlich nachzuweisen, sondern auch fiir den Leser erfahrbar zu
machen’®, dass das menschliche Dasein mit den ihm gewaltsam entrissenen

tes haben, das heift, insofern sie einheitsstiftend sind« (Bataille 2012a: 43). Zum Col-
lége insgesamt vgl. Denis Hollier (2012) und Stephan Moebius (2006).

5 | Es gehdrt zu den Besonderheiten der batailleschen Schriften, dass sie sich von der
Schulphilosophie vor allem darin unterscheiden, dass sie nicht rein wissenschaftlich
argumentierten wollen, sondern mit Hilfe der »inneren Erfahrung« (Bataille 2017): »Zwei
Redeformen, die zugleich Denkformen sind, stofien [bei Bataille, M.S.] aufeinander: die
philosophische Argumentation, die Begriffsdistinktionen vornimmt, Ableitungen erwar-
tet, und SchluBfolgerungen verlangt, und ein Denken, das sich weigert, die Trennung
zwischen individueller Erfahrung und verallgemeinerbarer Aussage vorzunehmen. W&h-
rend an der philosophischen Argumentation nur teilnehmen kann, wer sich ihrer Diszi-
plin unterworfen, und d.h. die lllusion preisgegeben hat, seine unmittelbare Erfahrung
konne von philosophischer Relevanz sein, lebt bei Bataille das Vertrauen darauf fort, es
miifte ein Denken geben, das Denken des Lebens wére« (Biirger 1992: 43).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

97


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Markus Schroer

animalischen Anteilen noch immer in Verbindung steht: »Durch das Tier 6ft-
net sich vor mir eine Tiefe, die mich anzieht und die mir vertraut ist. In ge-
wissem Sinne ist diese Tiefe mir bekannt: Es ist die meine« (Bataille 1997:
23). Reste animalischen Lebens sind also im Menschen noch immer lebendig
und konnen sich wieder Geltung verschaffen — allein schon aufgrund der bio-
logischen Ausstattung des Menschen, durch die die Nihe zum Tier bewahrt
bleibt.® Der von Nietzsche konstatierte Sprung oder Sturz in neue Daseins-
formen lésst sich jedoch auch in Batailles Perspektive nicht riickgingig ma-
chen. Spitestens seit der Erfindung der ersten Werkzeuge entfernt sich der
Mensch unaufhaltsam von seinen tierischen Wurzeln und tiberantwortet sich
immer mehr der Welt der Arbeit, Wissenschaft und Technik zum Zwecke der
Erhaltung und Reproduktion des Lebens. Doch andererseits sorgt die ebenso
erschreckende wie faszinierende »ewige Animalitit in uns« (Bataille 1955: 219)”
dafiir, dass die Welt der Arbeit und der Vernunft iiber die Welt der Leiden-
schaften und Instinkte nicht endgiiltig zu triumphieren vermag. Dies schon
deshalb nicht, weil beide Bereiche Bestandteil des Menschen sind, der Kampf
zwischen Begierden und Vernunft sich im Inneren des Menschen fortsetzt, da
selbst die einzelnen Organe des Korpers nicht nur einer der beiden Welten an-
gehoren, sondern sich auf beide verteilen (Bataille 19778: 55): »Das Geschlecht
ist kurz und gut genauso eine Sache wie ein Fuf. (Bestenfalls ist eine Hand

6 | Hermann Hesse hat mit dem 1929 erschienenen Steppenwolf einen Roman ver-
fasst, der sich Uber weite Strecken wie eine Programmschrift der Lebensphilosophie
liest. Im Kern geht es um den Zwiespalt zwischen den natirlich-tierischen und den
kultiviert-geistigen Anteilen des Menschen, der die Titelfigur Harry Haller innerlich zu
zerreiflen droht. Die von der Lebensphilosophie betonte Intensitat des Lebens ist eine
im Kiinstlermilieu generell auf breite Zustimmung stofende Perspektive, die sich unter
Schriftstellern ebenso nachweisen I&sst wie unter Musikern und bildenden Kiinstlern.
Die gesamte Popgeschichte hindurch - in der eine Rockgruppe sich Steppenwolf nen-
nend direkt auf Hesse bezieht - st6Rt man auf diese Bejahung des intensiv gefiihrten
Lebens ohne Riicksicht auf den Erhalt des Kérpers im Sinne der Gesundheitsékonomie.
Eine systematische Aufarbeitung der Verbindung von Lebensphilosophie und Populér-
kultur wére sicher lohnend, steht aber noch aus.

7 | An anderer Stelle heifit es: »Wir sind auf jeden Fall Tiere. Zweifellos sind wir Men-
schen und haben Geist: Doch kénnen wir nicht verhindern, daf das Animalische in uns
weiterlebt und uns oft iberwaltigt« (Bataille 1974: 146). Die Faszination des Animali-
schen in uns bezieht sich bei Bataille immer wieder vor allem auch auf »die Gewaltsam-
keit, die erschreckt, aber fasziniert« (ebd.: 47). Eine aufschlussreiche Beschreibung
dieses widerstreitenden Gefiihls liefert Bill Buford in seiner Reportage »Geil auf Gewalt«
(Buford 1992); vgl. dazu auch Wiechens (1995: 81ff.). Inzwischen hat die Gewaltsozio-
logie Batailles auch sozialwissenschaftliches Interesse auf sich gezogen (Riekenberg
2012).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

menschlich, und das Auge driickt das geistige Leben aus; aber Geschlecht und
Fiille haben wir genau wie die Tiere)« (Bataille 1974: 147). Nur Teile des Kor-
pers partizipieren also an der geistigen Welt, wihrend andere auf dem Stand
des Tieres verharren. Derart somatisch verankert, lasst sich die Dichotomie
von Geistes- und Vernunftwesen versus Tier- und Instinktwesen nicht zu
einer der beiden Seiten hin auflésen. Bataille bezeichnet es als »das sich un-
aufloslich stellende Problem: nimlich die Unmoglichkeit, ein menschliches
Wesen zu sein, ohne ein Ding zu sein, und die Grenzen der Dingwelt zu ent-
fliehen, ohne in den animalischen Schlaf zuriickzufallen« (Bataille 1997: 47).
Der Mensch kann sich demnach also weder der einen noch der anderen Welt
komplett iiberlassen, weil er damit auf zentrale Elemente seines Menschseins
verzichten wiirde. Der Mensch also besteht aus, ja ist dieser Zwiespalt, der sich
nicht auflésen, sondern nur einigermaflen ertriglich gestalten lisst, indem
beiden im Menschen verankerten Kriften bzw. Bediirfnissen voriibergehend
Gentige getan wird. Das Problem dabei ist allerdings, dass die moderne biir-
gerliche Gesellschaft — im Gegensatz zu ihren Vorldufern — das Produktive,
Verniinftige und Niitzliche verabsolutiert und die sich diesen Prinzipien nicht
figenden Verhaltensformen des Menschen mit Verboten belegt. Somit wird al-
len als unniitz, unverniinftig oder unproduktiv geltenden Praktiken kein Platz
in der sozialen Ordnung mehr zugestanden. Thre Ausgliederung aber >bezahli«
die Gesellschaft gewissermaflen damit, dass ihr diese nicht linger integrierten
Bestandteile des Sozialen zur Bedrohung werden:

»Im Prinzip ist die soziale Homogenitét eine labile, durch Gewaltakte und liberhaupt
durch innere Konflikte jederzeit storbare Form. Sie entsteht spontan aus dem Zusam-
menspiel der Produktionsablaufe, aber sie mufl ununterbrochen gegen alle Elemente
der sozialen Unruhe geschiitzt werden« (Bataille 1978: 12).

Fiir diesen Zweck erlisst sie Verbote. Was dem Menschen unmissverstindlich
klar macht, dass er kein Tier (mehr) ist, ist seine stindige Konfrontation mit
Verboten, die die moderne Gesellschaft ausspricht, um die sie bedrohenden
leidenschaftlichen Triebe der Menschen auf Abstand zu halten (ebd.: siff.).
Rausch, Sex, Lust, Ekstase, Spiel, Kunst, Taumel, Tod, Gewalt, Mord und Krieg
gelten allesamt als unerwiinschte Titigkeiten oder Zustinde, weil sie nicht
dem Gesetz der Akkumulation und der Niitzlichkeit gehorchen, sondern dem
der nutzenfreien Verausgabung, die Bataille — entgegen der herkémmlichen
Okonomie — zur Grundlage seiner »Allgemeinen Okonomie« erhebt, die »eine
methodische Beschreibung aller Aspekte des Lebens« (Bataille 2001: 39) zur
Aufgabe hat:

»Ich gehe von einer elementaren Tatsache aus: der lebendige Organismus erhélt, dank
des Kréftespiels der Energie auf der Erdoberflache, grundsatzlich mehr Energie, als zur

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

99


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Markus Schroer

Erhaltung des Lebens notwendig ist. Die liberschiissige Energie (der Reichtum) kann
zum Wachstum eines Systems (zum Beispiel eines Organismus) verwendet werden.
Wenn das System jedoch nicht mehr wachsen und der Energieliberschuf3 nicht ganz-
lich vom Wachstum absorbiert werden kann, muf er notwendig verlorengehen und ver-
schwendet werden, willentlich oder nicht, in glorioser oder in katastrophischer Forme«
(ebd.: 45).

Fiir Bataille stellen deshalb nicht der Mangel und die Notwendigkeit, sondern
der Luxus und der Uberschuss die grundlegenden Probleme einer jeden Oko-
nomie dar. Er unterscheidet die verschiedenen Gesellschaftsformen danach,
wie sie mit ihrer tiberschiissigen Energie verfahren (ebd.: 72ff., Wiechens 1995:
42ff).

Batailles uniibersehbare Sympathie fiir diesen »verfemten Teil« (Bataille
2001 33ff) folgt keiner willkiirlichen Laune oder der schieren Lust am Ver-
botenen, sondern verdankt sich seiner tiefen Uberzeugung, dass nicht Maf-
halten und Zuriickhaltung, sondern Verausgabung und Verschwendung die
Prinzipien des Lebens sind, wir es bei der Leugnung der animalischen Triebe
und Leidenschaften zugunsten der Arbeitswelt, Produktivitit und Effizienz
deshalb mit einem zutiefst lebensfeindlichen Vorgehen zu tun haben, da das
Leben »seinem Wesen nach ein Exzef, [...] die Verschwendung von Leben«
ist (Bataille 1974: 83).% Bataille hat nichts iibrig fiir die vor allem um ihre Si-
cherheit besorgten Biirger, die durch ihre wohltemperierte, gedimpfte und
risikoscheue Lebensweise alle Extreme vermeiden wollen - dngstlich darauf
bedacht, ihr Leben zu erhalten, statt es zu verschwenden. Entgegen solcher

8 | Uber diese Bestimmung hinaus wird Leben von Bataille grundsatzlich als Expansion
gedacht: »Die Erdoberflache wird, soweit es méglich ist, vom Leben eingenommen. Die
Vielfalt der Lebensformen entspricht insgesamt den vorhandenen Energiequellen, so
daf letztlich nur der Raum die Grenze fiir das Leben ist. [...] Unter der Voraussetzung
eines konstanten Verhéltnisses zwischen dem Volumen der lebenden Masse und den
lokalen, klimatischen und geologischen Gegebenheiten nimmt das Leben den gesam-
ten verfiigharen Raum ein. Diese lokalen Gegebenheiten bestimmen die Intensitat des
Drucks, den das Leben nach allen Richtungen hin ausiibt. Das heifit, wenn der vorhan-
dene Lebensraum auf irgendeine Weise erweitert wird, so wird er sofort ebenso vom
Leben eingenommen, wie der benachbarte Raum. Das geschieht auch jedes Mal, wenn
anirgendeinem Ort der Erde, durch einen Waldbrand, einen Vulkanausbruch oder durch
Menschenhand, Leben zerstért wird. Das deutlichste Beispiel ist eine von einem Gart-
ner angelegte und freigehalten Allee: sobald sie aufgegeben wird, wird der Druck des
umgebenden Lebens sie sofort wieder mit Gras und Biischen {iberziehen, in denen es
dann auch rasch von tierischem Leben wimmelt« (Bataille 2001: 55). In diesem Sinne
definiert auch Hans Blumenberg (1997: 79): »Leben ist Expansion - welche Raumferne
sollte es aufhalten? «

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

durch stindige Sorge und Vorsicht geprigten Leben, die ohne Ausschlige nach
oben und unten bleiben, weil sie auf einem immer gleichen Level nur mehr
existieren, pladiert Bataille vehement dafiir, das Leben in all seinen Facetten
anzunehmen und sich seinen sich bietenden Méglichkeiten hemmungslos zu
tiberlassen. Nicht die Erhaltung, sondern die Intensivierung des Lebens muss
demnach das Ziel sein. Statt um Aufschub und Verzicht, geht es um das Leben
im Hier und Jetzt. Die Erotik spielt bei Bataille deshalb eine so grofe Rolle,
weil sie weder einen Zweck hat noch niitzlich ist:

»Ich glaube, dass der grofite Teil der menschlichen Tétigkeit darin besteht, Dinge zu tun,
die spéater niitzlich sein werden, wahrend die Erotik [...] zu nichts fiihrt. Sie ist reine Ver-
schwendung, Verausgabung von Energie um ihrer selbst willen, ein Fieber, bei dem es
nur um das unmittelbare und nicht um das spatere Ergebnis geht, wie in dem Falle, wo
ein Arbeiter arbeitet« (Bataille 2012b: 124).°

Mit der Einrichtung der auf Leistung, Effizienz und Nutzen beruhenden
Arbeitswelt geht die einseitige Orientierung an der Zukunft einher, wihrend
die Verausgabung und Verzehrung sich ganz dem Augenblick tiberlisst, un-
belastet von Gedanken an mégliche Folgen der Handlungen in der Zukunft
(Bataille 2001: 89). Sich auf den zukiinftigen Ertrag heutiger Handlungen zu
fixieren, wiirde die ungebremste Entladung der Energien nur unnétig lihmen:
»Und wenn ich so ohne jedes Mafl verzehre, offenbare ich meinesgleichen, was
ich intimerweise bin: die Verzehrung ist der Weg, auf dem die getrennten Wesen
miteinander kommunizieren« (ebd.: 89). Allein die mafllose Hingabe und Ver-
zehrung vermag die Wunde, die der Ausschluss aus dem Einssein mit allem
Lebendigen im Menschen hinterlassen hat, zumindest fiir wenige Momente
zu schlieffen. Fiir Bataille ist der Mensch grundsitzlich ein isoliertes, von al-
len anderen getrenntes Wesen, das unter diesem Zustand der »Diskontinuitit
des Seins« (Bataille 1974: 15) leidet und deshalb bestindig auf der »Suche nach
einer Kontinuitit des Seins« (ebd.) ist — nach Méglichkeiten, den Abgrund zu
tiberwinden, der ihn von den anderen Wesen radikal trennt (ebd.: u1). Nicht
mit Hilfe der Sprache, sondern durch kérperliche Ekstasen ist fiir ihn eine
Kommunikation zwischen den Menschen méglich, die ihre Vereinzelung zu-
mindest fiir Augenblicke zu tiberwinden vermag.

Bataille nimmt in seinen Schriften zweifellos eine verfallstheoretische Per-
spektive ein. Zwar ist fiir ihn auch der Mensch fritherer Zeiten und in den
auflereuropiischen Zonen der Welt »nicht der ganze Mensch. Aber er 1aft

9 | Vgl.: »Luxus, Trauerzeremonien, Kriege, Kulte, die Einrichtung von Prachtbauten,
Spiele, Theater, Kiinste, die perverse (d.h. von der Genitalitat losgeldste) Sexualitét
stellen [...] Tatigkeiten dar, die zumindest urspriinglich ihren Zweck in sich selbst haben«
(Bataille 2001: 12).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

101


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Markus Schroer

uns ermessen, was uns fehlt« (Bataille 2001: 73). Das heift nicht, dass Batail-
le fiir eine wie immer geartete Riickkehr zu archaischen Gesellschafsformen
pladieren wiirde. Aber es heifdt durchaus, dass sich die moderne industriali-
sierte Gesellschaft im Vergleich zu ihren Vorldufern vor allem durch Verluste
auszeichnet. Der »tiefgreifende Verfall, der mit der biirgerlichen Gesellschaft
begann, duflert sich Bataille zufolge vor allem darin, dass sie »keine Gesell-
schaft der Personen« mehr ist wie noch die feudale Gesellschaft, sondern eine
»Gesellschaft der Objekte« (Bataille 1978: 57): »Das in Geld umsetzbare Objekt
gilt dort mehr als das Subjekt, das, seit es in Abhingigkeit von den Objekten ist
(d.h. insofern es sie besitzt), nicht mehr wirklich fiir sich selbst existiert und
keine wirkliche Wiirde mehr besitzt« (ebd.). Eine in den allgemeinen Verwer-
tungsprozess eingespeiste Existenz — egal ob Tier oder Mensch — wird damit
selbst zur Sache, denn »Sache ist, was fiir sich selbst nichts ist« (Bataille 1974:
153). Auch Tiere sind dies fiir Bataille keineswegs von Haus aus, werden aber
durch ihre Behandlung durch den Menschen — etwa durch ihre Verwendung
als Last- oder Zugtiere — zu einer solchen gemacht. Die Einsicht in die ani-
malische Seite des Menschen fithrt ihn zu einer schonungslos realistischen
Anthropologie, die auch die Schattenseiten der menschlichen Existenz riick-
sichtslos beim Namen nennt:

»Wir kdnnen nicht menschlich sein, ohne in uns die F&higkeit zum Schmerz, auch die
zur Gemeinheit wahrgenommen zu haben. Aber wir sind nicht nur die mdéglichen Opfer
der Henker: die Henker sind unseresgleichen. Wir miissen uns auch noch fragen: Gibt
es nichts in unserem Wesen, das so viel Entsetzliches unméglich macht? Und wir miis-
sen wohl zur Antwort geben: Tatsachlich, es gibt nichts. [...] Wir sind nicht blof zum
Schmerz, wir sind auch zur Raserei des Folterns fahig« (Bataille 2008: 17).

Trotz der vielfach belegten Richtigkeit dieser pessimistischen These erfolgt der
Umgang mit den dunklen Seiten der menschlichen Existenz doch noch immer
nach dem Motto: Die Folterer, die Gewalttitigen, die Vergewaltiger — das sind
immer die anderen. Bataille mutet seinen Lesern dagegen zu, den Folterer, den
Gewalttitigen und Vergewaltiger in sich selbst zu entdecken. Insbesondere in
seinen Romanen konfrontiert er den Leser mit den in jedem Menschen vor-
handenen Abgriinden des menschlichen Daseins. Wer Bataille gelesen hat, der
kann sich deshalb iber die Kriegsgriuel, Gemetzel und Terroranschlige, von
denen die Massenmedien tagtiglich berichten, kaum mehr linger wundern.
Denn Bataille macht uns unmissverstindlich klar, dass die Taten unaufléslich
zum Menschsein hinzugehoren, keine unerklirlichen Verrohungen einiger
weniger Gruppen darstellen und sich auch nicht als Ruickfille in die Barbarei
verharmlosen lassen, vielmehr purer Ausdruck der in allen Menschen schlum-
mernden Moglichkeiten sind. Da das dem Menschen Mégliche »nach allen
Seiten tiber die Grenzen der Vernunfi« (Bataille 2008: 18) hinausragt, beschert

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

uns der Gang der Geschichte immer wieder sowohl gloriose als auch katastro-
phische Formen der Energieentladung. Die Botschaft Batailles (1974: 38) lautet:
Die animalischen Triebe leben in den Menschen fort — sie lassen sich niemals
ganzlich domestizieren. Das Leben widersetzt sich allen Bestrebungen, es auf
bestimmte Aspekte zu reduzieren, andere aber zu unterdriicken. Dies ist auch
der Ausgangspunkt Maffesolis.

MicHEL MAFFESOLI - VON DER RUCKKEHR
DES LEBENS IN DER POSTMODERNE

»Das Leben ist kein langer ruhiger Fluss. Man hat es zu
bandigen versucht, es geht nicht mehr.«
(Michel Maffesoli)

Michel Maffesoli gehort zu einer ganzen Reihe von Autoren, die von Bataille
zweifellos beeinflusst worden sind. Er teilt mit diesem das intensive Interes-
se an den aus der rational-verniinftigen Welt ausgegliederten Bereichen des
Lebens (Rausch, Ekstase, Erotik), die er im Anschluss an Nietzsche als das
Dionysische bezeichnet (Maffesoli 1986). Anders als bei Bataille stehen bei
ihm jedoch nicht die Verluste im Vordergrund seiner Analyse, sondern die
Riickkehr des ehemals aus der modernen Arbeits- und Industriegesellschaft
Verdringten. Er spricht von der »Riickkehr der Affekte« (Maffesoli 2015: 22),
der »Riickkehr des Wilden/Heiligen« (ebd.: 27), der »Riickkehr der Gefiihle«
(ebd.), der »Riickkehr des Festes« (ebd.: 34), der »Riickkehr der Orgie« (ebd.:
39) und der »Riickkehr des >Didmonischen« (ebd.: 42)." In der Gegenwarts-
gesellschaft ist im Gegensatz zu ihrem unmittelbaren Vorliufer damit wie-
der Platz fiir die Feste, den Rausch und die Ekstasen. Die Wiederkehr von
Begriffen wie >spielerischs, »dsthetisch< und >imagindr< in den Medien, der

10 | Weitere Autoren, auf die Maffesoli sich oft bezieht, sind Friedrich Nietzsche, Henri
Bergson, Georg Simmel, Emile Durkheim, Gilbert Durand, Edgar Morin. Uber diese und
andere Einflisse informiert ausfiihrlich Reiner Keller (2006) in seiner informativen Ein-
fihrung in das Gesamtwerk.

11 | Anldsslich einer Auseinandersetzung mit Georg Simmels Philosophie des Geldes
spricht er auch von einer »Riickkehr des Objekts« (Maffesoli 1993a: 358) und erldu-
tert seine grundsatzliche methodische Herangehensweise: »Getreu meiner Methode,
die sich bemiiht zu betonen, daf es nichts neues unter der Sonne gibt und daf im all-
gemeinen das, was man vergessen hatte, dazu neigt, aus dem Hintergrund der Biihne
wiederaufzutauchen, nachdem es verkleinert oder verleugnet wurde, méchte ich zuerst
hervorheben, daf das Objekt, das es in einem umfassenden Sinn zu verstehen gilt, auf
weit zuriickreichende Zeichen seiner Erhabenheit blicken kann« (ebd.: 360).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

103


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Markus Schroer

Offentlichkeit und dem privaten Leben nimmt er als zusitzliche Indizien fiir
die »Krise einer rein rationalistischen Konzeption des sozialen Bandes« (Maf-
fesoli 2015: 42). Zusammengenommen ldutet die Riickkehr all dieser von der
Moderne marginalisierten Ebenen des menschlichen Daseins das postmoder-
ne Zeitalter ein. Maffesoli diagnostiziert das Ende der von Prometheus (dem
Gott der Produktivitit und Leistung) geprigten Moderne und den Ubergang
zu einer von Dionysos (dem Gott der Orgie und des Hedonismus) bestimm-
ten Postmoderne.” Die fiir Bataille noch dominante Welt der Produktion und
Arbeit, der Vernunft und der Rationalitit gerdt nach Maffesoli aktuell in die
Defensive durch eine Renaissance der unproduktiven Lebens im Batailleschen
Sinne (Maffesoli 1986: 28ft.), die er im Anschluss an Martin Heidegger auch
als das » Unnétige« (Maffesoli 2015: 36) bezeichnet. Fiir Maffesoli sind die Feste,
die Feiern und der Rausch — als Manifestationen dieses Unnétigen — iiberall
auf dem Vormarsch. Sie brechen aus den ihnen von der biirgerlichen Gesell-
schaftsordnung zugewiesenen Nischen zunehmend aus und tiberschwemmen
alle Lebensbereiche. Selbst Politik und Religion scheinen ohne von Gesang,
Musik und Ritualen unterstiitzte >Happenings< nicht mehr auszukommen:
Ob nun Wahlkampagnen, Meetings und Protestversammlungen, der »Welt-
jugendtag« der Kirchen oder die zahlreichen Schwulen- und Technoparaden
— Uberall wird lirmend gefeiert, getanzt und getrunken (ebd.: 36f.), steigern
sich die Zusammenkiinfte zu einem rauschhaften Zusammen-Sein. Statt all
diese Erscheinungen fiir Randphinomene zu halten, haben sie fiir Maffesoli
eine gravierende Bedeutung fiir das gesellschaftliche Miteinander bzw. das ge-
meinschaftliche Zusammenleben. Feste und Feiern spielen »eine entscheiden-
de Rolle bei der Strukturierung des sozialen Bandes« (ebd.: 36):

»Was man »Festlichkeitc nennen kann (Quintessenz des Feste, des Festlichen, der Lust
am Sein), erlaubt uns zu verstehen, dass wir dabei sind, uns von einer Seite zur anderen
zu drehen. Insofern sie auf der Seite des Lebens steht, die Lebendigkeit feiert und die
Lebensphilosophie betont, ist die Festlichkeit eine entscheidende Schopfung: Sie ver-
einigt die vier Himmelsrichtungen und symbolisiert dadurch die Gesamtheit des Seins«
(ebd.).

12 | Stephan Moebius macht in seiner materialreichen Untersuchung iiber das Collége
de Sociologie auf die Bedeutung von Dionysos schon fiir Bataille aufmerksam: »Diony-
so0s spielte in den Schriften Batailles und anderer Mitglieder der Gruppe Acéphale eine
herausragende Rolle, er galt als Referenzpunkt und Sinnbild der unproduktiven Veraus-
gabung, des Wahnsinns und der kollektiven Ekstase, als die andere Seite des Prome-
theus, des planenden und vorausdenkenden Gottes des Handwerks« (Moebius 2006:
261). Zum antiken Mythos des Dionysos vgl. insgesamt Karl Kerényi (1994).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

Statt die vielfiltigen Festivititen, die unser aller Alltag durchziehen, konven-
tionell als Freizeitverhalten bereits bestehender Gemeinschaften zu verste-
hen, konstituieren sich diese bei Maffesoli vielmehr erst durch die regelmifig
wiederholten Kollektiverlebnisse. Wahrend fiir die Moderne das Individuum
und seine kontraktuellen Beziehungen charakteristisch sind, zeichnet sich
die Postmoderne vor allem durch die »Wiederkehr der Stimme« (Maffesoli
1988) aus. Mit dem provokativ gewihlten Ausdruck der »Stimmex, der in den
Theorien der Modernisierung allein fiir archaische Gesellschaften reserviert
ist, signalisiert Maffesoli eine Nihe der Postmoderne zur Vormoderne, von
der sich zu unterscheiden stets zum Selbstverstindnis der Modernen gehorte.
Bei den Stimmen der postmodernen Gesellschaft handelt es sich um »Ge-
fuhlsgemeinschaften«, die nicht durch rationale Erwigungen, sondern durch
Emotionen zusammengehalten werden. Nicht in Abgrenzung, sondern in
Ankntipfung an die Rituale von Stammesgesellschaften beschreibt Maffeso-
li die vielfiltigen Formen dionysisch geprigter Zusammenkiinfte, die allen
teilnehmenden Personen das Gefiithl der Zusammengehérigkeit vermitteln.
Bestindiger Bezugspunkt ist bei diesen Ubetlegungen immer wieder Emile
Durkheims Religionssoziologie, insbesondere der Begriff der »Efferveszenz«
(kollektive Aufwallung, Erregung), den er immer wieder zitiert (Maffesoli
19806). Bei Durkheim heifit es dazu:

»Es gibt historische Perioden, in denen die sozialen Interaktionen haufiger und aktiver
werden. Die Individuen streben zueinander und sammeln sich mehr als jemals. Daraus
entsteht eine allgemeine Garung, die fiir revolutiondre oder schopferische Epochen
kennzeichnend ist. Aus dieser Uberaktivitat folgt eine allgemeine Stimulation indivi-
dueller Krafte. Man lebt mehr und anders als in normalen Zeiten. Die Verédnderungen
sind nicht mehr nur Gradunterschiede; der Mensch wird anders. Die Leidenschaften,
die ihn erschiittern, sind derart heftig, dafd ihnen nur mit gewalttatigen und unméagigen
Handlungen Geniige getan werden kann: mit Heldentaten oder blutriinstiger Barbarei«
(Durkheim 1981: 290).13

Maffesoli liefert mit seiner Soziologie des Alltagslebens, an der er seit den
1970er Jahren kontinuierlich arbeitet, nicht weniger als eine Kontrastbeschrei-
bung zu den gingigen Vorstellungen einer kapitalistischen Arbeitsgesell-
schaft, die ihre Mitglieder auf bestindige Einsatzbereitschaft, Effizienz und
Leistung trimmt. So wenig er diese Diagnosen als falsch zuriickweist, so sehr
geht es ihm jedoch darum, die enorme Prisenz von Festen und Feierlichkei-
ten zu betonen, die den von Arbeit gepragten Alltag regelmifig unterbrechen:

13 | Auch die Bezugnahme auf Durkheims Religionssoziologie verbindet die Perspek-
tiven Batailles und Maffesolis. Zum Einfluss Durkheims auf Bataille und das Collége de
Sociologie vgl. Stephan Moebius (2013).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

105


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Markus Schroer

Geburtsfeste, Tauffeste, Verlobungsfeste, Hochzeitsfeste, Erntedankfeste, Ok-
toberfeste, Richtfeste, Sommerfeste, Grillfeste, Volksfeste, Straflenfeste, Kar-
neval, Empfinge, Vernissagen, Geburtstagsfeiern, Silvesterfeiern, Abi-Feiern,
Trauerfeiern, Einstinde, Ausstinde, Jubilien, Tanzabende, Partys, Raves, Fes-
tivals usw. Bei all diesen Anlissen kommt es zu rauschhaften Ausschweifun-
gen und orgiastischen Vergniigungen, die Maffesoli optimistisch stimmen,
dass sich die vitalen Impulse der Menschen — »trotz des sterilen gesellschaftli-
chen Lebens, das im Westen {iberhand genommen hat« (Maffesoli 1986: 158) —
nicht dauerhaft unterdriicken lassen. Der Mensch ist als »Homo sapiens« nur
unzureichend bestimmt, da er mindestens ebenso sehr ein »Homo eroticus«
(Maffesoli 2012) und »Homo festivus« (Maffesoli 2015: 42) ist.* In einem der
Erotik und dem Vergniigen gewidmeten Leben geht es ersichtlich nicht um
Schonung der korperlichen Ressourcen zugunsten eines gesunden Lebens,
sondern um die Steigerung der Intensitit des Lebens durch unproduktive Ver-
ausgabungen:

»Was kénnte in der Tat schadlicher sein, als sich dem Suff zu ergeben, schlaflose Nachte
zu verbringen, sich sexuell zu verausgaben, und sich zu tberfressen; und doch, sind
nichtall diese Dinge, die dem engherzigen Philister ein Dorn im Auge sind, die Anzeichen
einer unbéndigen Vitalitdt?« (Maffesoli 1986: 95)

Entgegen des auf Abstinenz setzenden Gesundheitsregimes unserer Zeit singt
Maffesoli geradezu ein Loblied auf die gemeinschaftsstiftende Wirkung des
Alkohols, insbesondere des Weins:

»Vom heidnischen Altertum bis in unsere Welt hat der Wein immer das Gemeinschafts-
leben und die Kommunikation gepredigt. Er lockert die Zungen und bindet die Kdrper.
[...] Wahrend andere Drogen in die Einsamkeit fiihren, bleibt der Alkohol selbst in der
schlimmsten Verlassenheit ein soziales Element« (ebd.: 144).1%

14 | Derebenfalls lebenssoziologisch argumentierende Kulturanthropologe und Sozio-
loge Edgar Morin pladiert ebenfalls fiir eine Ausweitung des bisherigen Menschenbil-
des: »Zunachst kann der Mensch nicht auf seinen technischen Aspekt als homo faber
oder auf seinen rationalistischen Aspekt als homo sapiens reduziert werden. Im Men-
schen miissen auch der Mythos, das Fest, der Tanz, der Gesang, die Ekstase, die Liebe,
der Tod, die MaBlosigkeit, der Krieg gesehen werden. Affektivitat, Neurose, Unordnung
und Zufall diirfen nichts als »Rauschens, Riickstand oder Abfall zuriickgewiesen werden.
Der wirkliche Mensch besteht in der Dialektik von sapiens-demens« (Morin 1974: 239).
Zu Edgar Morin vgl. Stephan Moebius (2004).

15 | Auf die zentrale Rolle des Alkohols verweist auch Max Weber in seiner Beschrei-
bung religioser Ekstasen: »Dem Laien ist die Ekstase nur als Gelegenheitserfahrung zu-
ganglich. Die soziale Form, in der dies geschieht, die Orgie, als die urwiichsige Form

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

Trotz dieser klaren Parteinahme fiir den Alkoholkonsum ist Maffesoli weit
entfernt davon, die »Biuindnisse, die Bacchus stiftet« (ebd.: 136) zu idyllisieren.
Vielmehr ist er sich vollig dartiber im Klaren, dass Alkohol nicht nur die Zunge
lockert und den Sexualtrieb anheizt, sondern auch zum »Triger der Gewalt«
(ebd.: 141) werden kann. Doch dhnlich wie fiir Bataille lasst sich Gewalt auch fiir
ihn nicht einfach aus der Gesellschaft ausschlieflen, indem man sie als Riick-
fall in die Barbarei verteufelt und scheinheilig fiir ihre Abschaffung plidiert
(ebd.: 113). Vielmehr gilt es zunichst einmal — »im Namen der axiomatischen
Neutralitit der Soziologie« (ebd.: 115) — schlicht zur Kenntnis zu nehmen, dass
es sie gibt: »Vergewaltigung und Gewalt sind durchaus Strukturelemente jeder
Gesellschaft; ob sie von Frauen oder Minnern ausgehen, sie zeugen von einer
Schattenseite, die zum Leben gehort« (ebd.: 116). Ahnlich unerschrocken und
vor Denkverboten der political correctness nicht Halt machend wie Bataille ist
auch fiir Maffesoli mit der moralischen Verteufelung von Gewalt und sexuel-
len Ausschweifungen nichts gewonnen. Ganz im Gegenteil kommt es gerade
dann zu den schlimmsten Exzessen, »wenn die Vernunft ihre Herrschaft tiber
eine ganze Periode ungeteilt ausiibte« (ebd.: 129). Deshalb muss es darum ge-
hen, die Gewalt im Alltag zu integrieren, zu kanalisieren und einzuhegen —
statt sie zu verdammen, zu verurteilen und auszuschliefien, was sie nur gréfler
werden lisst. Deutlich wird an Maffesolis Einlassungen zum Fest, zur Sexuali-
tit und zur Gewalt, dass er sie mit Bataille als Ausdrucksformen des Lebens
auffasst, die sich dauerhaft nicht unterdriicken lassen. Auch wenn sie noch so
harmlos, banal und unbedeutend erscheinen mégen: Fiir ihn driickt sich darin
ein unbezihmbarer »Wille[n] zum Leben« (Maffesoli 2014: 30), »ein kollektives
Leben-Wollen« (Maffesoli 1990: 94) aus.

BATAILLE UND MAFFESOLI: DIE DUNKLE UND
DIE HELLE SEITE DER LEBENSS0ZIOLOGIE?

Lisst man die Vorstellung und den Vergleich der Schriften Batailles und Maf-
fesolis noch einmal Revue passieren, so dringt sich vor allem das lebensphilo-
sophisch bzw. -soziologisch inspirierte Interesse beider an kollektiven Prakti-
ken und Erregungszustinden (Feiern, Riusche, orgiastische Verausgabungen

religioser Vergemeinschaftung, im Gegensatz zum rationalen Zaubern, ist ein Gele-
genheitshandeln gegeniiber dem kontinuierlichen »Betrieb« des Zauberers, der fiir ihre
Leitung unentbehrlich ist. Der Laie kennt die Ekstase nur als einen, gegenliber den
Bediirfnissen des Alltagslebens notwendig nur gelegentlichen Rausch, zu dessen Er-
zeugung alle alkoholischen Getradnke, ebenso der Tabak und ahnliche Narkotika, die alle
urspriinglich Orgienzwecken dienten, daneben vor allem die Musik, verwendet werden«
(Weber 1980: 246).

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

107


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Markus Schroer

usw.) auf, die jenseits rationalistischer Nutzlichkeitsprinzipien angesiedelt
sind. In beiden Theorieperspektiven wird dabei sowohl auf die lebensphiloso-
phischen Schriften Nietzsches als auch auf Durkheims Religionssoziologie re-
kurriert. Die sich aus diesen Quellen speisende Orientierung an Dionysos und
den kollektiven Erregungszustinden ist fiir beide Autoren von elementarer
Bedeutung. Sowohl Bataille als auch Maffesoli pladieren vehement dafiir, den
Menschen nicht auf ein Vernunft- und Verstandeswesen zu reduzieren, son-
dern als ein ebenso auch von seinen Leidenschaften und Affekten bestimmtes
Wesen aufzufassen.

Uber diese profunden Gemeinsamkeiten hinaus gibt es allerdings auch
Unterschiede zwischen beiden Perspektiven zu benennen. Wihrend Batailles
Perspektive auf der Diagnose eines tiefen Verlusts einer einstmals vorhande-
nen Einheit alles Lebendigen beruht, die fiir das Leiden des modernen Men-
schen verantwortlich ist, erweist sich Maffesoli als ungemein lebensbejahen-
der Zeitdiagnostiker, der fiir die Tugend eintritt, »sich in der Lebensfreude zu
verausgaben, die Schonheit der Welt zu feiern und deren Korrelat, die Lust am
Sein« (Maffesoli 2015: 41). Lautet Batailles Ausgangspunkt: »Alles Generdse,
Orgiastische, Maflose ist verschwunden« (Bataille 2001: 22), feiert Maffeso-
li gerade umgekehrt die Wiederkehr des Orgiastischen. Preist Maffesoli die
sozialen Netzwerke im Internet als neue Vergemeinschaftungsmaoglichkeiten,
wiirde sich Bataille heute womdglich mehr fiir das so genannte »Darknet« in-
teressieren, das dem lingst gezihmten Internet eine Welt des Verbotenen ent-
gegenhilt. Batailles Schriften auf der einen und Maffesolis Arbeiten auf der
anderen Seite stehen insofern fiir eine eher dunkle und eine eher helle Seite
der Lebenssoziologie.

Thre verschiedenen Diagnosen ergeben sich nicht zuletzt aus einem gravie-
renden Unterschied ihrer Perspektiven, den Maffesoli auch selbst benennt: »Es
handelt sich hier nicht mehr um die Thematik der Uberschreitung, die sich
gegen die offiziell erlaubten Werte richtet: Es ist vielmehr so, dass das offizielle
Festliche seinen Zauber neben diesen Werten ausiibt: luxurids, unziichtig, d.h.
nicht-funktional, unniitz und dennoch so notwendigl« (Maffesoli 2015: 39).
Demnach miissten die rauschhaften Feste und orgiastischen Praktiken nicht
mehr linger gegen die herrschende Ordnung in Stellung gebracht werden, da
sie lingst zum akzeptierten Teil des Alltags geworden sind. Die von Maffesoli
nicht thematisierte Kehrseite dieser Eingliederung der Feste in den norma-
len Gang des Alltags ist jedoch, dass sie dadurch ihren subversiven Stachel
entbehren, der ihnen einstmals zugesprochen werden konnte. Entgegen dem
immer nah am Skandal6sen balancierenden Bataille, der, die Moglichkeiten
der Uberschreitung obsessiv suchend, auch vor Obszénititen aller Art nie zu-
riickschreckte, haftet Maffesolis Beobachtungen und Beispielen etwas gerade-
zu Harmloses an. Diese Harmlosigkeit resultiert nicht zuletzt aus seiner grof3-
zligigen Bewertung von Festen und Feiern, die durchweg fiir die These von

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

der Wiederkehr des Rausches herhalten miissen. Ob organisierte Schunkel-
veranstaltungen wie die des deutschen Karnevals oder manch von steifen Kon-
ventionen erdriickte Familienfeiern als Beispiele fiir die Wiederkehr des Dio-
nysos jedoch wirklich taugen, scheint durchaus fraglich. Eher liefRe sich davon
sprechen, dass Prometheus hier heftig hineindirigiert in die Geschifte seines
Antipoden Dionysos. Betrachten wir heute ein beliebiges Fest. Statt ekstatisch
sich windender Leiber: steif umherschreitende Korper. Statt ausgelassener
Ausschweifungen: wohldosierte Geniisse. Statt grenzenloser Gaben: niichtern
kalkulierte Zuwendungen. Wohl nur in dieser domestizierten Form werden
sie als Teil des Alltagslebens akzeptiert. Maffesolis zur Apotheose gesteigerte
Begriilung des Festes kiitmmern solche Einwinde wohl deshalb nicht, weil
ihm allein die Ausbreitung — und nicht die jeweilige Ausfithrung — von Festivi-
titen im Alltag als willkommenes Indiz dafiir gilt, dass dieser nicht allein von
Arbeit, Vernunft und Rationalitit bestimmt wird, sondern auch von Riuschen,
Orgien und Ekstasen. Nicht um ihre qualitativen Unterscheidungen geht es
ihm, sondern um deren additive Auflistung zur Unterstiitzung seiner These.
Uber die regelrechte Sammelwut, mit der er seine These zu stiitzen versucht,
vernachlissigt er jedoch die gegensitzlichen Entwicklungen, die bei ihm allen-
falls als nicht niher beleuchtete Kontrastfolie seiner Uberlegungen fungieren.
Statt allein die Rausch- und Ekstaseaktivititen in den Blick zu nehmen, wire
der aktuelle Gesundheits- und Fitnesswahn (Bauman 2005: 198ff.), durch den
die Gegenwartsgesellschaft sicher dhnlich stark geprigt ist, ebenfalls zu the-
matisieren, wenn ein einseitiges Bild der Postmoderne vermieden werden soll.
Das postmoderne Zeitalter lisst sich wohl weder durch eine dominierende pro-
fane Welt der Arbeit, gegen die Eros und Dionysos tapfer opponieren (Bataille),
noch durch eine bloRe Wiederkehr des Dionysos, der seinerseits die profane
Welt der Arbeit aus den Angeln hebt (Maffesoli), ausreichend charakterisieren.
Beide Perspektiven verdanken sich letztlich der Gegentiberstellung getrennter
Welten, die sich jedoch langst bis zur Unkenntlichkeit vermischt haben. Statt
Prometheus iiber Dionysos oder diesen iiber jenen siegen zu lassen, wire ihr
zihes Ringen zum eigentlichen Charakteristikum der Postmoderne zu erhe-
ben. Der Sieg des einen iiber den anderen ist nur das Resultat einer Moment-
aufnahme, die der Dynamik des Lebens kiinstlich abgerungen wurde.

LITERATUR

Bataille, Georges (1955 [1955]): Lascaux oder die Geburt der Kunst, Stuttgart: Ski-
ra.

— (1974 [1957]): Der heilige Eros, Frankfurt a.M./Berlin/Wien: Ullstein.

— (1978 [1970]): Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souverdnitit,
Miinchen: Matthes & Seitz.

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

109


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Markus Schroer

— (1997 [1974]): Theorie der Religion, Miinchen: Matthes & Seitz.

— (2001 [1967]): Die Aufhebung der Okonomie, Miinchen: Matthes & Seitz.

— (2008): Henker und Opfer, Berlin: Matthes & Seitz.

— (2012a): »Die Sakralsoziologie und die Beziehungen zwischen >Gesellschafts,
»Organismus< und >Wesen«, in: Denis Hollier (Hg.), Das Collége des Sociol-
ogie 1937-1939, Berlin: Suhrkamp, S. 43-62.

— (2012b): Die Aufgaben des Geistes. Gespriche und Interviews 1948-1961, hg.
von Rita Bischof, Berlin: Matthes & Seitz.

Bauman, Zygmunt (2005): »Politische Kérper und Staatskorper in der fliissig-
modernen Konsumentengesellschaft«, in: Markus Schroer (Hg.), Soziolo-
gie des Korpers, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S.189-214.

Bergfleth, Gerd (198s): Theorie der Verschwendung, Miinchen: Matthes und
Seitz.

— (1997): »Die Religion der Weltimmanenz«, in: Bataille, Georges (1997),
Theorie der Religion, Miinchen: Matthes und Seitz, S. 205-245.

Blumenberg, Hans (1997): »Lebensexpansion, in: Ders.: Die Vollzdhligkeit der
Sterne. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 79-90.

Biirger, Peter (1992): Das Denken des Herrn. Bataille zwischen Hegel und dem
Surrealismus. Essay, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Buford, Bill (1992): Geil auf Gewalt. Unter Hooligans, Miinchen: Hanser.

Canetti, Elias (1980): Masse und Macht, Frankfurt a.M.: Fischer.

Durkheim, Emile (1981 [1912]): Die elementaren Formen des religiosen Lebens,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Effbach, Wolfgang (2011): Die Gesellschaft der Dinge, Menschen, Gotter, Wies-
baden: VS.

Foucault, Michel (1976): Mikrophysik der Macht, Berlin: Merve.

Habermas, Jirgen (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwdlf Vor-
lesungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hesse, Hermann (1981): Der Steppenwolf, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hollier, Denis (2012) (Hg.): Das Collége des Sociologie 1937-1939, Berlin: Suhr-
kamp.

Joas, Hans (1992): Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Keller, Thomas (2004): »Ein franzésischer Lebenssoziologe: Michel Maffe-
soli«, in: Stephan Moebius/Lothar Peter (Hg.): Franzdsische Soziologie der
Gegenwart, Konstanz: UVK, S. 355-378.

Keller, Reiner (2006): Michel Maffesoli. Eine Einfiihrung, Konstanz: UVK.

Kerényi, Karl (1994): Dionysos: Urbild des unzerstérbaren Lebens, Stuttgart: Klett-
Cotta.

Maffesoli, Michel (1986 [1982]): Der Schatten des Dionysos. Zu einer Soziologie
des Orgiasmus, Frankfurt a.M.: Syndikat.

— (1988): Le temps des tribus. Le décline de lindividualisme dans les sociétés de
masse, Paris: Meridiens Klincksieck.

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Rausch, Fest und Ekstase

— (1990): »Macht und Sozietit in der Postmoderne, in: John Pattillo-Hess
(Hg.): Tod und Verwandlung in Canettis Masse und Macht, Wien: Locker,
S.90-99.

— (1993a): »Das Objekt — kristallisiertes Geld, in: Jeft Kintzelé/Peter Schnei-
der (Hg.): Georg Simmels Philosophie des Geldes. Frankfurt a.M.: Hain Ver-
lag, S. 358-376.

— (1993b): »Vitalismus und Naturalismus als Episteme einer Soziologie des
Alltags«, in: Thomas Jung/Stefan Miiller-Doohm (Hg.): >Wirklichkeit< im
Deutungsprozefs. Verstehen und Methoden in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 482-494.

— (2012): Homo eroticus: Des communions émotionnelles, Paris: CNRS.

— (2014 [2010]): Die Zeit kehrt wieder. Lob der Postmoderne, Berlin: Matthes &
Seitz.

— (2015): »Wer gewinnt, verliert! Die >Verausgabung« — von Georges Batail-
le zur Postmoderne«, in: Artur R. Boelderl (Hg.): Welt der Abgriinde. Zu
Georges Bataille, Wien/Berlin: Turia + Kant, S. 22-46.

Mannheim, Karl (1985): Ideologie und Utopie, Frankfurt a.M.: Klostermann.

Moebius, Stephan (2004): »Bio-Anthropo-Soziologie: Edgar Moring, in: Ste-
phan Moebius/Lothar Peter (Hg.), Franzdsische Soziologie der Gegenwart,
Konstanz: UVK, S. 237-265.

— (2000): Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Collége de Sociologie
(1937-1939), Konstanz: UVK.

— (2013): »Das Collége de Sociologie und die Religionssoziologie der Durk-
heim-Schule, in: Tanja Bogusz/Heike Delitz (Hg.): Emile Durkheim. Sozio-
logie — Ethnologie — Philosophie, Frankfurt a.M./New York: Campus, S. 473-
501.

Morin, Edgar (1974 [1973]): Das Rdtsel des Humanen. Grundfragen einer neuen
Anthropologie. Vorwort zu deutschen Ausgabe von Adolf Portmann, Miinchen/
Zurich: Pieper.

Nietzsche, Friedrich (1988a): Jenseits von Gut und Bése. Zur Genealogie der Mo-
ral, KSA Band 5, hg. von Giorgio Colli/Mazzino Montinari. Miinchen: dtv.

— (1988Db): Die Geburt der Tragédie, KSA Band 1, hg. von Giorgio Colli/Mazzino
Montinari, Miinchen: dtv.

Pareto, Vilfredo (1968 [1911]): Der Tugend-Mythos und die unmoralische Literatur,
Neuwied/Berlin: Luchterhand.

— (20006 [1016]): Allgemeine Soziologie, Miinchen: FinanzBuch-Verl.

Plessner, Helmuth (2002): Elemente der Metaphysik. Eine Vorlesung aus dem
Wintersemester 1931/32, hg. von Hans-Ulrich Lessing, Berlin: Akademie
Verlag.

Radkau, Joachim (2005): Max Weber: Die Leidenschaft des Denkens, Miinchen/
Wien: Hanser.

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24

11


https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12

Markus Schroer

Rickert, Heinrich (1922): Die Philosophie des Lebens. Darstellung und Kritik der
lebensphilosophischen Modestrémungen unserer Zeit, Tiibingen: Mohr.

Riekenberg, Michael (2012) (Hg.): Zur Gewaltsoziologie von Georges Bataille,
Leipzig: Leipziger Univ.-Verl.

Schnidelbach, Herbert (1983): Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Tarde, Gabriel (2015 [1901]): Masse und Meinung, Konstanz: Konstanz Univ.
Press.

Weber, Max (1980 [1922]): Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen: Mohr.

Wiechens, Peter (1995): Georges Bataille zur Einfithrung, Hamburg: Junius.

hitps://dol.org/1014361/9783839445567-004 - am 14.02.2026, 20:53:24



https://doi.org/10.14361/9783839445587-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

