Zusammenfassung

Georg Friedrich Puchta gilt in der aktuellen rechtshistorischen und methoden-
geschichtlichen Literatur gleichermaffen wie in der Methodenlehre und
Rechtstheorie als »Begriffsjurist«. So wie er Rechtswissenschaft betrieb, will
man es heute auf keinen Fall mehr tun. Puchtas Rechtswissenschaft steht fir
»rechtswissenschaftlichen Positivismus«, »Formalismus«, »Entethisierung«,
fur »blof$ logisch«, »formallogisch« und dhnliche Pejorativa. Dieses auch
emotional besetzte Bild ist zentraler Baustein im fast einhelligen Blick auf ein
»positivistisches« 19.Jahrhundert, das mit der Linie Kant — Savigny — Puchta —
Windscheid in »blutleeres« Recht, die »Krise« der Jahrhundertwende und die
unvermeidliche Reaktion qua richterlicher Materialisierung und staatlicher
Intervention fiihrte.

I. Die am Anfang von Teil 1 der Untersuchung stehende Auseinandersetzung
mit diesem Bild (Kap. 1) zeigte schnell eine Fille von Unklarheiten und
Widerspriichen. War Puchta »Naturrechtler« und damit »Vollender« der
Methode Wolffs oder war er »Wegbereiter« vom gemafSigten Savigny zum
»formalistisch-individualistischen« Windscheid? Wie funktionierte seine »Be-
griffsjurisprudenz «? Blickte seine »Begriffspyramide« induktiv oder deduktiv?
Bestimmte der »Freiheitsbegriff« Kants diese Pyramide? Folgten hieraus
»formallogisch« neue Rechtssitze?

Die Unklarheiten machten deutlich: »Begriffsjurisprudenz« bei Puchta
fungierte in verschiedenen Theoriegebduden als bedarfsgerecht zugeschnitte-
nes Gegenbild, ausgerichtet an Stellungnahmen zur ethischen Aufgabe des
Rechts oder zur Leistungsfihigkeit von Dogmatik. Der »Begriffsjurist Puchta«
als polemisches Bild bedurfte damit selbst der Historisierung, um als Argu-
ment innerhalb verschiedener Diskursumfelder verstehbar zu sein. In histori-
schen Vorstudien (Kap.2) wurden daher verschiedene »Puchtabilder« re-
konstruiert.

(1) Als Urheber des Vorwurfs erwies sich Jhering (I). Seit den 1860er
Jahren kritisierte er Puchta, zu dem er sich zuvor noch als seinem Lehrmeister
bekannt hatte. Jhering bemingelte Puchtas zu enge Befolgung der romischen
Quellen (»Mumiencultus«) und zugleich ein Kleben an den hieraus ent-
wickelten Begriffen (»ewige Begriffe«). Sein Blick war dabei nicht auf Puchtas
Methodenprogramm gerichtet, sondern auf Puchtas konkrete Dogmatik, mit
der sich Jhering, der in den fiinfziger Jahren nach Puchtas Pandekten las,
detailliert auseinandersetzte. Jherings Ruf nach »Lebensnihe« blieb Kritik
dogmatischer Engstirnigkeit.

Zusammenfassung 463

- am 24.01.2026, 10:55:18. e )


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

464

(2) Jherings Puchtakritik konnte in den 1860er und 1870er Jahren jeden-
falls hinsichtlich seiner Beispielsfille auf die Zustimmung seiner Zeitgenossen
hoffen. Die Ablehnung einer direkten Stellvertretung mit dem von Puchta
vorgebrachten Argument, die antiken Quellen stiinden entgegen, war nicht
mehr konsensfihig (I 2). Die grundsitzlich positive Einstellung gegeniiber
Puchtas Begriffsarbeit und seiner systematischen Kraft stand dadurch aber fiir
Jherings Kollegen nicht in Frage. Erst 1884, als Jhering seine Kritik an Puchta
wiederholte, hatte sich das Umfeld verindert und sein Spott fand breite
Zustimmung (II 3). Nun wurde iiber einzelne dogmatische Entgleisungen
hinaus erstmals Puchtas Methodenprogramm grundsitzlicher Kritik ausge-
setzt (IT 3 c). In Anlehnung an Debatten in den philosophischen und histori-
schen Nachbarwissenschaften geriet Puchtas Begriffsbildung, seine Quellen-
arbeit und sein Systemverstindnis unter Metaphysikverdacht.

(3) Mit dem Inkrafttreten des BGB verschoben sich die Perspektiven (III).
Die Puchtakritik der 188oer Jahre wurde nach 1900 neuen Problemlagen
nutzbar gemacht. Nun suchte man nicht mehr vorkodifikatorisch nach einem
wissenschaftlichen Verfahren der Begriffsbildung, sondern thematisierte im
Zeichen der Gesetzesbindung richterliche Rechtsfortbildung. Landsberg tiber-
trug diese Methodendebatten auf sein Puchtabild. Im Blick war damit Puchtas
Rechtsquellenlehre, insbesondere sein Juristenrecht bzw. sein Recht der Wis-
senschaft. Landsberg warf Puchta vor (IIl 3), neue Rechtssitze nach dem
Schema: »Rechtssatz — Induktion — Begriff — Deduktion — neuer Rechtssatz«
aus dem System abzuleiten (»Inversionsmethode«). Dies fithre angesichts der
logischen Zusammenhinge zwischen den Komponenten zur Verschleierung
von Wertungen.

(4) Nach 1918 wurde der »Begriffsjurist« Puchta Teil antiliberaler, ethisie-
render Bestrebungen in der Rechtswissenschaft. Binder (III 4 b) kritisierte
Puchtas System aus der Perspektive seines obersten Begriffs, dem des (sub-
jektiven) Rechts als Willensmacht. Verkannt werde, dass das Recht mit seiner
Freiheitsgewahrung nicht »freie Willkiir«, sondern »soziale Ausiibung« ver-
binde. Dies fiihre infolge der logischen Ableitung des Rechtssystems aus einem
falschen Rechtsbegriff zur Verkiimmerung der ethisch-sittlichen Bindung des
Rechts. Larenz modifizierte dieses Bild der »Begriffspyramide«: Puchta setze
zwar erfreulicher Weise am ethisch aufgeladenen »kantischen Freiheitsbe-
griff« an. Dessen ethische Steuerung gehe jedoch infolge der logischen Ab-
leitung auf dem Weg zur Basis der Pyramide verloren.

In wenigstens diesen vier Diskussionskreisen besetzte Puchta damit sehr
zeitgenossische polemische Gegenbilder. Abseits dieser Diskussionszusam-
menhinge brachte die Analyse der verschiedenen Puchtabilder (Kap.3) finf
Typen (I): Den »lebensfremden«, den »naturrechtlichen«, den »productiven«,
den »formalen« und den »autonomen« Puchta. Ein anschlieffend gebildetes

Zusammenfassung

- am 24.01.2026, 10:55:18. e )


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Raster (IT), welches als analytisches Instrumentarium fiir die Uberpriifung von
Puchtas Rechtslehre aus dem Blickwinkel der verschiedenen »Begriffsjuris-
prudenzen« dienen sollte, brachte Perspektiven auf Puchtas Jurisprudenz:
Welches Systemverstindnis hatte Puchta? Wie gestaltete sich insbesondere
sein Rechtsbegriff und inwiefern steuerte dieser die weiteren systematischen
Zusammenhinge? Wie loste Puchta die Frage der Rechtsfortbildung durch
Rechtswissenschaft, einerseits mit Blick auf das anzuwendende Verfahren,
andererseits auf die notwendige Flexibilitit? Zuletzt: Stand tber Puchtas
Recht eine materiale Substanz oder regierte nur Methode und Macht?

II. Unter Nutzung seiner greifbaren gedruckten und ungedruckten Schriften
wurde in Teil 2 der Arbeit der Zugang zu »Puchtas Jurisprudenz im Kontext«
gesucht. Ziel war es, nicht vorschnell das in Teil 1 erarbeitete, ihr zeitfremde
Analyseraster in Puchtas Jurisprudenz zu tragen, sondern zunichst Puchtas
eigene Perspektive in ihrem zeitlichen Horizont zu rekonstruieren. Als An-
haltspunkt bot sich (Kap.1) eine briefliche AufSerung Puchtas gegeniiber Hugo
an, in der jener 1827 eine Neuausrichtung seines Forschungsprogramms
ankundigte (I):

»Was sagen Sie dazu, dafl ich mich des heutigen Rechts und der Praxis
annehme? «

Puchta vollzog zu diesem Zeitpunkt eine Schwerpunktverschiebung im von
Savigny 1814 vorgegebenen (vgl. III) Aufgabenfeld. In Auseinandersetzung
insbesondere mit der Kritik von Gans an den Anhingern Savignys (IV), deren
Angriffe gegen die einseitig »antiquarische« Forschung in diesem Personen-
kreis er teilte (V), wandte sich Puchta von seinem urspriinglichen Plan ab, eine
romische Rechtsgeschichte zu schreiben (IV. 3), und riickte — bereits hier
kontrar zum Bild des »lebensfremden« Puchta (II) — das geltende romische
Recht und den Gerichtsgebrauch ins Zentrum seiner Interessen. Es ergab sich
ein dreifacher Forschungsplan Puchtas:

(1) Mit seinem Juristenrecht zielte er auf eine Verwissenschaftlichung des
Gerichtsgebrauchs und seine Anerkennung als (mittelbare) Rechtsquelle.

(2) Seit 1827 arbeitete er an einem eigenen Pandektensystem.

(3) In einzelnen Abhandlungen versuchte er, sein Methodenprogramm in
ganz konkreter Dogmatik umzusetzen.

Puchtas Forschungsplan wurde nachfolgend (Kap.2) in seiner Entfaltung
verfolgt.

1. Seit 1822 (Kap. 2 Einl.) beschiftigte sich Puchta mit Savignys besonde-
rer Form des Gewohnheitsrechts »in den Hinden der Juristen«. Puchta
bezeichnete diese Rechtsform, in Abweichung von Savignys Sprachgebrauch
von 1814, als Juristenrecht. Damit richtete er sich gegen »Savignys Ver-

Zusammenfassung

- am 24.01.2026, 10:55:18. e )

465


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

466

mischung von Gewohnbheitsrecht und Juristenrecht« (Il 2), und dies war, so
stellte er gegeniiber Hugo brieflich klar, sein gedanklicher Ausgangspunkt fir
seine erste grofSe Monographie, den ersten Band des Gewohnbheitsrechts von
1828.

Entgegen haufiger Missverstindnisse schon bei Zeitgenossen ging es also
nur ganz am Rande um die auch nach Puchtas Ansicht weitgehend obsolete
Form des im Bewusstsein des Volkes lebenden Gewohnbheitsrechts (I 1).
Puchta thematisierte als Gewohnbheitsrecht vielmehr die juristische Titigkeit,
sei es in Urteilen, Gutachten oder wissenschaftlicher Literatur, und deren
Bedeutung in der Rechtsquellenlehre. Konkret ging es um drei damals hoch-
aktuelle Problemfelder.

(1) War Gerichtsgebrauch Gewohnbheits- oder Juristenrecht? (I 3)

(2) Galt er bereits kraft richterlicher Autoritit oder bediirfte es eines
materiellen Richtigkeitskriteriums? (II 3)

(3) Auswirkungen hatte diese Begriffsbestimmung auf sein neues Arbeits-
gebiet, das gemeine Recht der 1820er Jahre, denn: Worauf stiitzte sich die
Geltung des gemeinen Rechts, wenn mit dem Untergang des Reiches 1806 die
gesetzliche Legitimation weggefallen war? War das gemeine Recht Gewohn-
heitsrecht oder Juristenrecht? (I §)

Puchta forderte 1828, die juristische Tatigkeit an ein doppeltes Richtig-
keitskriterium zu binden: Einerseits die Ubereinstimmung mit dem Volksgeist
und andererseits die wissenschaftliche »Wahrheit« eines Satzes, also seine
Ubereinstimmung mit dem System und den Prinzipien des bestehenden
Rechts. Kein Richtigkeitskriterium war damit einerseits die blofle Gewohnheit
richterlicher Entscheidung (Autorititen), andererseits die formelle Zustandig-
keit eines Juristen zum Entscheid, wie etwa Maurenbrecher meinte (II 3). War
nur eines der von Puchta statt dessen benannten Richtigkeitskriterien erfiillt,
war gleichfalls die Geltung des Rechtssatzes nicht nachgewiesen. In der
»Begriffsjurisprudenz«-Perspektive bedeutete dies insbesondere: Die »wissen-
schaftliche Wahrheit« eines Satzes, also seine begrifflich-systematische Ein-
bindung in den Gesamtzusammenhang, gentigte nicht fiir die Behauptung
eines glltigen Rechtssatzes. Erfiillt sein musste ein zweites Kriterium: Die
Ubereinstimmung mit dem Volksgeist, der Jurist musste sich als Reprisentant
zu ihm verhalten (IT s).

Was das fiir die Methode des Rechtswissenschaftlers bedeutete, machte
Puchta in zwei dogmatischen Einzelstudien 1828/29 deutlich (IV 3). Hier
buchstabierte er seine neue Methode konkret aus. Neben Savigny diente dabei
vor allem Johann Christian Hasse als methodisches Vorbild (IV 1). Konkret
wurde der Volksgeist in diesen Studien zum vom Rechtswissenschaftler
empfundenen »Bediirfnis«. Da der Volksgeist fiir die Vernunft intransparent
war, konnten die einzelnen Rechtssitze nicht konstruiert, sondern nur im

Zusammenfassung

- am 24.01.2026, 10:55:18. e )


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sinne Savignys »herausgefiihlt« werden. Der Jurist war damit neben seiner
rational wissenschaftlichen Tatigkeit auf sein »nationelles« Geftihl verwiesen.
Dieses zeigte ihm ein »wirkliches«, »natiirliches«, »unabweisliches«, »prakti-
sches« Bediirfnis anhand der konkreten Fallkonstellation auf. Das Bediirfnis
musste »aus dem Leben gegriffen« sein und »einem natiirlichen Gefihl der
Billigkeit« folgen, zugleich aber keineswegs »willkiihrlich« sein (IV 4 ¢ aa).

SolchermafSen in doppeltem Blickwinkel entstanden Rechtssitze, die in der
Lage waren, das antike Recht, welches fiir Puchta und Savigny infolge der
Rezeption selbst Juristenrecht war (I 5), zu derogieren. Juristenrecht war also
lediglich der modernen Gesetzgebung untergeordnet — ein unabdingbares
politisches Zugestandnis (II 1). Die Unsicherheit des Volksgeistkriteriums
sorgte dabei fiir Entwicklungsfahigkeit (IT 4). Da der Volksgeist gleichermaflen
intransparent wie in stindiger Wandlung war, gab es auch im dadurch eben
geschichtlichen Recht ein »zufilliges Daseyn« (Kap.2 V 2 a). Recht war also
nicht einfach ableitbar, sondern mufSte erkannt werden. Dies blieb ein
unsicherer Prozef3, bei dem der suchende Jurist auf Indizien verwiesen war,
so dafd immer galt: »nur das ldf3t sich sagen, daf§ der Satz in der Uberzeugung
des Juristenstandes dieses Volkes begriindet seyn miisse«. Rechtssicherheit
und Wandlungsfahigkeit des Rechts blieben aufeinander bezogen.

2. Wihrend Puchta fiir den Volksgeist als undurchschaubaren Urgrund des
Rechts 1828 eine auch spiter beibehaltene Funktionsbestimmung (I 4)
gefunden hatte, riickte das zweite Kriterium seines Juristenrechts, die »wissen-
schaftliche Wahrheit«, erst in den Folgejahren praziser in seinen Blick
(Kap.3). Vor allem in Auseinandersetzung mit dem Rechtssystem des Gaius
(I 1) und unter dem Einflufs der Besitzrechtsdebatte zwischen Gans und
Savigny (II 4) legte Puchta 1829 sein System der Rechte vor, mit dem es ihm
gelang, das gesamte Privatrecht unter einem Rechtsbegriff zu biindeln (IT 3).
Schon Zeitgenossen empfanden Puchtas hier zutage tretenden Systemwillen
als tberzogen (II 6). Die nun aufkommenden Debatten machten Besonder-
heiten des systematischen Zugriffs Puchtas deutlich. Stahls Vorwurf, Puchta
sei einem »Rationalismus« Wolffscher Pragung verfallen (II 2), griff ins Leere.
Puchta lief§ keinen Zweifel daran, dafS auch er seinem Erkenntnisgegenstand
eine organische Eigenstruktur zusprach. Der Streit ging vielmehr darum, ob
diese organische Eigenstruktur abbildbar war, so Stahl, oder ob die allseitige
Vernetzung der Rechtssitze im Organismus eine Abbildung verhinderte (IT 7).
Puchta folgte hier Kant und vielen Zeitgenossen (II §) insoweit, als er auf der
Ableitung aus einem obersten Prinzip fiir ein wissenschaftliches System
beharrte. Um den Rechtsorganismus als wissenschaftliches System darzu-
stellen, bedurfte es einer gewusst gewihlten Perspektive. Puchtas System der
Rechte war nicht Abbild, sondern Darstellungsform, blofSes »Medium«. Aus
der organischen Eigenstruktur folgte zugleich, dass das Recht nicht einfach

Zusammenfassung

- am 24.01.2026, 10:55:18. e )

467


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

468

aus einem obersten Begriff ableitbar, ein vollstandig hierarchisch geordnetes
System also unméglich war. Puchta suchte den unabdingbaren Kompromif3
durch ein Zusammenspiel zwischen » Grundverschiedenheiten«, die aus dem
obersten Begriff ableitbar waren, und »sonstigen Verschiedenheiten«, die an
das System angegliedert, aber nicht bis zum Rechtsbegriff verkniipft werden
konnten (II 7). Diesem Zusammenspiel blieb er auch in spiteren Werken treu.

3. 1833 machte der zweite Band von Stahls Rechtsphilosophie und die dort
gegen Puchta vorgebrachte Kritik jedoch deutlich, dass Puchtas bis dato
vorgebrachte Begriindungsversuche den mit Stahl gestiegenen philosophi-
schen Anforderungen an ein Rechtssystem nicht mehr geniigten. Puchta
begann nun, sein Rechtssystem mit einem philosophischen Fundament aus-
zustatten (Kap. 4). Stahl griff durch die Rechtssitze hindurch auf die gottliche
Ordnung zuriick, um das Recht zu begriinden (V 1). Puchta ging entgegen-
gesetzt von der menschlichen Freiheit als Ausgangspunkt seines Volksgeistes
aus.

Stahl hatte fiir seine Systembegriindung auf Schellings Miinchener Vor-
lesungen verwiesen (II). Puchtas Hinweis auf Savigny geniigte in den dreifSiger
Jahren als Letztbegriindung nicht mehr. Auch Puchta bekannte sich nun offen
zur Philosophie als Grundlage seiner Jurisprudenz (I). Bemerkenswerter Weise
behauptete nun auch er, in Schellings Miinchener Vorlesungen das philoso-
phische Fundament seiner Jurisprudenz gehort zu haben.

Die bisherige Forschung hat sich in diesem Disput um Schelling durchweg
auf die Seite Stahls geschlagen (III). Dessen Riickgriff auf die Mystik in
Schellings Spitphilosophie entsprach bis in die achtziger Jahre nahezu unwi-
dersprochen der modernen Schellinginterpretation. Fiir den Zusammenhang
zwischen dem »logischen« Puchta und dem »irrationalen Schelling« war dies
ein Zugangshindernis. Erst die Edition von Nachschriften und Manuskripten
Schellings aus dessen Miinchener Periode ermoglichte in der neueren Schel-
ling-Forschung eine Revision der traditionellen Schelling-Deutung, bei der
vom »Mystiker« Schelling kaum etwas blieb. Auf dieser Folie wurden nach-
folgend Puchtas auf Schelling gestiitzte philosophische Begrindungen seines
Systems neu interpretiert.

Der Einfluf§ von Schellings Miinchener Vorlesungen auf Puchta wurde
insbesondere in dessen Enzyklopidie von 1841 deutlich. Gegen Stahl und im
Riickgriff auf Schellings parallele Deutung der Mythologie als theogonischen
ProzefS prazisierte Puchta das Recht als frei-notwendig (V 2).

Die »freie oder historische Seite des Rechts« (VI 1) betonte »Freiheit als
Keim des Rechts«. Das Recht entsprang freiem, undeterminiertem menschli-
chen Tun, fiir oder wider Gott. Damit war das Recht weder gottlichem Willen
noch der menschlichen Vernunft unterworfen: »Sichtbar ist nur das Ent-
standene selbst«, der Volksgeist blieb unergriindbar »dunkle Werkstitte«.

Zusammenfassung

- am 24.01.2026, 10:55:18. e )


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Recht war nur a posteriori erkennbar, im Sinne Schellings durch positive
Philosophie, also im Nachvollzug seines historischen Werdegangs.

Die »logische oder verniinftige Seite des Rechts« (VI 2) verhinderte, dafs
das Recht in Willkiir aufging. Der menschliche »Sinn des Rechts« dringte
dazu, die Ungleichheit der rechtlichen Verhiltnisse durch Gleichheit zu
beherrschen. Fiir den Systematiker bedeutete dies die Herausarbeitung glei-
cher Merkmale im zunachst zufalligen Stoff. Die wissenschaftlich geschaffe-
nen hierarchischen Zusammenhinge bildeten das Rechtssystem. Recht mufSte
wie jeder wissenschaftlich behandelte Stoff verniinftig bearbeitet werden. Dies
war die fiir Schelling eben unverzichtbare negative Philosophie.

Als historischer Prozef§ bekam das Recht damit eine »Bildungsgeschichte«.
Der auf Gleichheit gerichtete, zur creatiirlich von Gott mitgegebenen Aus-
stattung gehorende »Sinn des Rechts« wirkte auf die »Freiheit als Keim des
Rechts« mit dem Ansteigen der Kultur stirker ein. Das Recht lief damit auf
Gott zu — in Systemperspektive: es sollte systematischer werden (V 2 e).

Mit Schelling blieb im Konflikt zwischen Freiheit und Notwendigkeit aber
ein »Vorrang des (freien) Seins«, der Blick des Juristen war auf das Positive,
die Rechtssitze gerichtet. Der Volksgeist wurde nicht im logischen Rechts-
system begraben.

4. Was diese philosophischen Begriindungsstrategien konkret juristisch
absicherten, machten in Kap. 5§ Studien zu Puchtas Pandekten deutlich.

Der »Vorrang des Seins« (Schelling) als erkenntnistheoretischer Aspekt von
Puchtas Freiheit als »Keim des Rechts« wies darauf hin, daf$ Puchta in den
dreifSiger Jahren stirker als zuvor um eine sichere, »positive« Grundlage
bemiiht war (I). Dies war nicht nur philosophische Einsicht, sondern auch
rechtspolitische Stellungnahme. Puchta wandte sich gegen zunehmend speku-
lative Tendenzen bei seinen Zeitgenossen. Gegen die hier gefundenen irra-
tionalen Anfliige von »reiner Willkithr« durch Riickgriff auf die » Triebe« und
»Ordnungen« (Stahl), das »wirkliche Recht« (Kierulff), das » Wirkliche und
Wahre« (Beseler), das »Natiirliche« (Savigny) setzte Puchta im gemeinen
Recht starker als in den zwanziger Jahren auf die antiken romischen Rechts-
quellen als sichere wissenschaftliche Grundlage (I 1). Dies fithrte zu Ver-
schiebungen in seinem gesamten Rechtsgebiude.

a) In der Auslegungslehre (I 2) hielt Puchta Savignys Argumentation mit
der inneren Einheit des romischen Rechts, der Puchta in den zwanziger Jahren
noch selbst gefolgt war (vgl. Kap. 1 IIl 2 u. V 2 b cc), den freien Willen des
historischen Gesetzgebers entgegen. Dieser durfte nicht durch einheitsstiftende
Auslegung hinweginterpretiert werden.

b) In der Rechtsfortbildungslehre (III) nahm Puchta von dem »Bediirfnis«
als gleichfalls irrationalem Aspekt der Reprisentantenstellung beim Juristen-
recht Abschied. Rechtssitze galten nun kraft ordnungsgemifSer Entstehung,

Zusammenfassung 469

- am 24.01.2026, 10:55:18. i)


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht nur allein durch den dazu legitimierten Gesetzgeber, der weiterhin
Vorrang genofS, sondern auch bei Rechtssitzen, »die ihrer Natur nach etwas
willkithrliches haben«, durch sog. Juristengewohnheitsrecht (Il 4 ¢ u. IIT 2 b).
Der Volksgeist blieb zugrundeliegende Rechtssubstanz, ohne daf§ der Jurist
dies jedoch zur Korrektur nutzen konnte. In ihrer wissenschaftlichen Tatigkeit
waren die Juristen nun nur noch zu Gast beim Volksgeist. Thre Rechtssatze
waren als Recht der Wissenschaft 1837, anders als das Juristenrecht von
1828, nicht mehr in der Lage, Gesetzes- oder Gewohnheitsrecht zu derogieren
(I 4). Recht der Wissenschaft diente nun anstelle des Naturrechts als sub-
sididre Rechtsquelle des unter Entscheidungszwang stehenden Juristen und
damit lediglich zur Schlieffung von Liicken des Gesetzes- und Gewohnbheits-
rechts. Heranzuziehen war dabei das ganze Arsenal wissenschaftlicher Be-
grindungsformen, Rechtsfindung durch Wissenschaft blieb damit »Kunst«,
nicht blofle logische Ableitung (III).

¢) Auch die systematische Struktur seines Pandektenlehrbuchs reflektierte
Puchtas Uberlegungen zum Zusammenspiel von Freiheit und Notwendigkeit
im System. In Parallele zu Schellings methodischen Uberlegungen im erstmals
1827/28 vorgetragenen »System der Weltalter« (Il 5) verkniipfte Puchta die
zufilligen Erkenntnisgegenstinde durch Kausalzusammenhinge. Setzungen
fithrten also zu Konsequenzen, die durch neue Setzungen wiederum beliebig
unterbrochen werden konnten. Puchtas Suche nach dem Verniinftigen im
Wirklichen lief§ die 1829 vorgestellte Systemstruktur auch in den dreifSiger
Jahren im Ausgangspunkt unverindert. Die »Grundverschiedenheiten« von
1829 bildeten weiterhin die Grundstruktur, »sonstige Verschiedenheiten«
wurden angegliedert (IV a u. b). Starker als zuvor betonte Puchta nun aber
auch systemfremdes Ausnahmerecht, ius singulare (Il 4 d), und freie Rechts-
satze (II 4 c), welche freilich, waren sie einmal gesetzt, wiederum zur » Mutter
von logischen Nothwendigkeiten« werden konnten.

Puchtas Pandekten waren damit gleichermafSen quellentreuer und logischer
als vergleichbare Werke von Zeitgenossen (I 3: Vergleich am Beispiel der
Servitutenlehre).

II. Von den aus dem Bild der »Begriffsjurisprudenz« herausgearbeiteten
Vorwiirfen gegen Puchtas Jurisprudenz blieb im abschlieflenden dritten Teil
der Arbeit damit nicht viel. Puchtas Rechtsbegriff war nicht der »kantische
Freiheitsbegriff« (I 1), die logische Darstellung des Rechts liefS die organische
Eigenstruktur unberthrt (Il 2). Weder sein Juristenrecht noch sein Recht der
Wissenschaft behaupteten, rein logische Ableitungen seien rechtsbegriindend
(I 1 a). Der Volksgeist blieb »dunkle Werkstitte«, wurde nicht logische
Pyramide (IT 1 b). Einen offenen Zugriff auf materiale Wertungen wollte er,
sicht man von einem »ethischen Minimum« (vgl. Teil 2 Kap.5 I 5) ab,
gleichwohl nicht (I 2), hier fiirchtete er »Willkiihr«.

470 Zusammenfassung

- am 24.01.2026, 10:55:18. e )


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die hieraus sich moglicherweise ergebenden Probleme sahen wohl am
klarsten seine unmittelbaren Nachfolger, indem sie, wie Bruns oder Jhering,
vor einem » Mumiencultus« warnten. Puchta mifStraute der Leistungsfahigkeit
des zeitgenossischen Gesetzgebers und setzte auf das gemeine, insbesondere
romische Recht. Den dieses verwaltenden Spezialisten wollte er den antiken
Rechtscorpus in den dreiffiger Jahren aber nicht zur freien Verdnderung
tiberlassen. Um zu verhindern, daf§ der in der Antike erreichte Gerechtigkeits-
wert und die Wertungskonsistenz des organischen Rechtszusammenhangs
durch freien Zugriff auf das »Leben«, wie es der jeweilige Jurist sah, zer-
schlagen wurde, gab Puchta nur vorsichtig-annihernde, rational-wissen-
schaftliche Fortbildung frei. Dies konnte zu einem Verharren in antiken
Regelungen fiihren, was, wie die Frage der Stellvertretung in den funfziger
Jahren zeigte, von Puchtas Nachfolgern als nicht mehr problemadiquat
empfunden wurde. Zur damit schrittweise einsetzenden Entfremdung von
Puchtas Jurisprudenz trug zusitzlich bei, daff Puchtas Primissen in der
Miinchener Sprache Schellings vorgetragen wurden, die schon Zeitgenossen
— wie allen voran das Beispiel Stahls zeigte — weitgehend unverstandlich blieb
und spitestens im »Zurilick zu Kant« der sechziger Jahre jeglichen Kredit
verlor. Angefeindet und zugleich unverstanden blieb von Puchtas Jurisprudenz
kaum mehr als ein Popanz, der seit den 188oer Jahren in nahezu beliebigem
Zuschnitt zur Abschreckung und damit zur Fundierung eigener rechtspoliti-
scher und wissenschaftlicher Forderungen herangezogen werden konnte.

Zusammenfassung 471

- am 24.01.2026, 10:55:18. i)


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - TITEEIEEE


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

