
Zusammenfassung

Georg Friedrich Puchta gilt in der aktuellen rechtshistorischen und methoden-
geschichtlichen Literatur gleichermaßen wie in der Methodenlehre und
Rechtstheorie als »Begriffsjurist«. So wie er Rechtswissenschaft betrieb, will
man es heute auf keinen Fall mehr tun. Puchtas Rechtswissenschaft steht für
»rechtswissenschaftlichen Positivismus«, »Formalismus«, »Entethisierung«,
für »bloß logisch«, »formallogisch« und ähnliche Pejorativa. Dieses auch
emotional besetzte Bild ist zentraler Baustein im fast einhelligen Blick auf ein
»positivistisches« 19.Jahrhundert, das mit der Linie Kant – Savigny – Puchta –
Windscheid in »blutleeres« Recht, die »Krise« der Jahrhundertwende und die
unvermeidliche Reaktion qua richterlicher Materialisierung und staatlicher
Intervention führte.

I. Die am Anfang von Teil 1 der Untersuchung stehende Auseinandersetzung
mit diesem Bild (Kap. 1) zeigte schnell eine Fülle von Unklarheiten und
Widersprüchen. War Puchta »Naturrechtler« und damit »Vollender« der
Methode Wolffs oder war er »Wegbereiter« vom gemäßigten Savigny zum
»formalistisch-individualistischen« Windscheid? Wie funktionierte seine »Be-
griffsjurisprudenz«? Blickte seine »Begriffspyramide« induktiv oder deduktiv?
Bestimmte der »Freiheitsbegriff« Kants diese Pyramide? Folgten hieraus
»formallogisch« neue Rechtssätze?

Die Unklarheiten machten deutlich: »Begriffsjurisprudenz« bei Puchta
fungierte in verschiedenen Theoriegebäuden als bedarfsgerecht zugeschnitte-
nes Gegenbild, ausgerichtet an Stellungnahmen zur ethischen Aufgabe des
Rechts oder zur Leistungsfähigkeit von Dogmatik. Der »Begriffsjurist Puchta«
als polemisches Bild bedurfte damit selbst der Historisierung, um als Argu-
ment innerhalb verschiedener Diskursumfelder verstehbar zu sein. In histori-
schen Vorstudien (Kap.2) wurden daher verschiedene »Puchtabilder« re-
konstruiert.

(1) Als Urheber des Vorwurfs erwies sich Jhering (I). Seit den 1860er
Jahren kritisierte er Puchta, zu dem er sich zuvor noch als seinem Lehrmeister
bekannt hatte. Jhering bemängelte Puchtas zu enge Befolgung der römischen
Quellen (»Mumiencultus«) und zugleich ein Kleben an den hieraus ent-
wickelten Begriffen (»ewige Begriffe«). Sein Blick war dabei nicht auf Puchtas
Methodenprogramm gerichtet, sondern auf Puchtas konkrete Dogmatik, mit
der sich Jhering, der in den fünfziger Jahren nach Puchtas Pandekten las,
detailliert auseinandersetzte. Jherings Ruf nach »Lebensnähe« blieb Kritik
dogmatischer Engstirnigkeit.

Zusammenfassung 463

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


(2) Jherings Puchtakritik konnte in den 1860er und 1870er Jahren jeden-
falls hinsichtlich seiner Beispielsfälle auf die Zustimmung seiner Zeitgenossen
hoffen. Die Ablehnung einer direkten Stellvertretung mit dem von Puchta
vorgebrachten Argument, die antiken Quellen stünden entgegen, war nicht
mehr konsensfähig (II 2). Die grundsätzlich positive Einstellung gegenüber
Puchtas Begriffsarbeit und seiner systematischen Kraft stand dadurch aber für
Jherings Kollegen nicht in Frage. Erst 1884, als Jhering seine Kritik an Puchta
wiederholte, hatte sich das Umfeld verändert und sein Spott fand breite
Zustimmung (II 3). Nun wurde über einzelne dogmatische Entgleisungen
hinaus erstmals Puchtas Methodenprogramm grundsätzlicher Kritik ausge-
setzt (II 3 c). In Anlehnung an Debatten in den philosophischen und histori-
schen Nachbarwissenschaften geriet Puchtas Begriffsbildung, seine Quellen-
arbeit und sein Systemverständnis unter Metaphysikverdacht.

(3) Mit dem Inkrafttreten des BGB verschoben sich die Perspektiven (III).
Die Puchtakritik der 1880er Jahre wurde nach 1900 neuen Problemlagen
nutzbar gemacht. Nun suchte man nicht mehr vorkodifikatorisch nach einem
wissenschaftlichen Verfahren der Begriffsbildung, sondern thematisierte im
Zeichen der Gesetzesbindung richterliche Rechtsfortbildung. Landsberg über-
trug diese Methodendebatten auf sein Puchtabild. Im Blick war damit Puchtas
Rechtsquellenlehre, insbesondere sein Juristenrecht bzw. sein Recht der Wis-
senschaft. Landsberg warf Puchta vor (III 3), neue Rechtssätze nach dem
Schema: »Rechtssatz – Induktion – Begriff – Deduktion – neuer Rechtssatz«
aus dem System abzuleiten (»Inversionsmethode«). Dies führe angesichts der
logischen Zusammenhänge zwischen den Komponenten zur Verschleierung
von Wertungen.

(4) Nach 1918 wurde der »Begriffsjurist« Puchta Teil antiliberaler, ethisie-
render Bestrebungen in der Rechtswissenschaft. Binder (III 4 b) kritisierte
Puchtas System aus der Perspektive seines obersten Begriffs, dem des (sub-
jektiven) Rechts als Willensmacht. Verkannt werde, dass das Recht mit seiner
Freiheitsgewährung nicht »freie Willkür«, sondern »soziale Ausübung« ver-
binde. Dies führe infolge der logischen Ableitung des Rechtssystems aus einem
falschen Rechtsbegriff zur Verkümmerung der ethisch-sittlichen Bindung des
Rechts. Larenz modifizierte dieses Bild der »Begriffspyramide«: Puchta setze
zwar erfreulicher Weise am ethisch aufgeladenen »kantischen Freiheitsbe-
griff« an. Dessen ethische Steuerung gehe jedoch infolge der logischen Ab-
leitung auf dem Weg zur Basis der Pyramide verloren.

In wenigstens diesen vier Diskussionskreisen besetzte Puchta damit sehr
zeitgenössische polemische Gegenbilder. Abseits dieser Diskussionszusam-
menhänge brachte die Analyse der verschiedenen Puchtabilder (Kap.3) fünf
Typen (I): Den »lebensfremden«, den »naturrechtlichen«, den »productiven«,
den »formalen« und den »autonomen« Puchta. Ein anschließend gebildetes

464 Zusammenfassung

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Raster (II), welches als analytisches Instrumentarium für die Überprüfung von
Puchtas Rechtslehre aus dem Blickwinkel der verschiedenen »Begriffsjuris-
prudenzen« dienen sollte, brachte Perspektiven auf Puchtas Jurisprudenz:
Welches Systemverständnis hatte Puchta? Wie gestaltete sich insbesondere
sein Rechtsbegriff und inwiefern steuerte dieser die weiteren systematischen
Zusammenhänge? Wie löste Puchta die Frage der Rechtsfortbildung durch
Rechtswissenschaft, einerseits mit Blick auf das anzuwendende Verfahren,
andererseits auf die notwendige Flexibilität? Zuletzt: Stand über Puchtas
Recht eine materiale Substanz oder regierte nur Methode und Macht?

II. Unter Nutzung seiner greifbaren gedruckten und ungedruckten Schriften
wurde in Teil 2 der Arbeit der Zugang zu »Puchtas Jurisprudenz im Kontext«
gesucht. Ziel war es, nicht vorschnell das in Teil 1 erarbeitete, ihr zeitfremde
Analyseraster in Puchtas Jurisprudenz zu tragen, sondern zunächst Puchtas
eigene Perspektive in ihrem zeitlichen Horizont zu rekonstruieren. Als An-
haltspunkt bot sich (Kap.1) eine briefliche Äußerung Puchtas gegenüber Hugo
an, in der jener 1827 eine Neuausrichtung seines Forschungsprogramms
ankündigte (I):

»Was sagen Sie dazu, daß ich mich des heutigen Rechts und der Praxis
annehme?«

Puchta vollzog zu diesem Zeitpunkt eine Schwerpunktverschiebung im von
Savigny 1814 vorgegebenen (vgl. III) Aufgabenfeld. In Auseinandersetzung
insbesondere mit der Kritik von Gans an den Anhängern Savignys (IV), deren
Angriffe gegen die einseitig »antiquarische« Forschung in diesem Personen-
kreis er teilte (V), wandte sich Puchta von seinem ursprünglichen Plan ab, eine
römische Rechtsgeschichte zu schreiben (IV. 3), und rückte – bereits hier
konträr zum Bild des »lebensfremden« Puchta (II) – das geltende römische
Recht und den Gerichtsgebrauch ins Zentrum seiner Interessen. Es ergab sich
ein dreifacher Forschungsplan Puchtas:

(1) Mit seinem Juristenrecht zielte er auf eine Verwissenschaftlichung des
Gerichtsgebrauchs und seine Anerkennung als (mittelbare) Rechtsquelle.

(2) Seit 1827 arbeitete er an einem eigenen Pandektensystem.
(3) In einzelnen Abhandlungen versuchte er, sein Methodenprogramm in

ganz konkreter Dogmatik umzusetzen.

Puchtas Forschungsplan wurde nachfolgend (Kap.2) in seiner Entfaltung
verfolgt.

1. Seit 1822 (Kap. 2 Einl.) beschäftigte sich Puchta mit Savignys besonde-
rer Form des Gewohnheitsrechts »in den Händen der Juristen«. Puchta
bezeichnete diese Rechtsform, in Abweichung von Savignys Sprachgebrauch
von 1814, als Juristenrecht. Damit richtete er sich gegen »Savignys Ver-

Zusammenfassung 465

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mischung von Gewohnheitsrecht und Juristenrecht« (II 2), und dies war, so
stellte er gegenüber Hugo brieflich klar, sein gedanklicher Ausgangspunkt für
seine erste große Monographie, den ersten Band des Gewohnheitsrechts von
1828.

Entgegen häufiger Missverständnisse schon bei Zeitgenossen ging es also
nur ganz am Rande um die auch nach Puchtas Ansicht weitgehend obsolete
Form des im Bewusstsein des Volkes lebenden Gewohnheitsrechts (I 1).
Puchta thematisierte als Gewohnheitsrecht vielmehr die juristische Tätigkeit,
sei es in Urteilen, Gutachten oder wissenschaftlicher Literatur, und deren
Bedeutung in der Rechtsquellenlehre. Konkret ging es um drei damals hoch-
aktuelle Problemfelder.

(1) War Gerichtsgebrauch Gewohnheits- oder Juristenrecht? (I 3)
(2) Galt er bereits kraft richterlicher Autorität oder bedürfte es eines

materiellen Richtigkeitskriteriums? (II 3)
(3) Auswirkungen hatte diese Begriffsbestimmung auf sein neues Arbeits-

gebiet, das gemeine Recht der 1820er Jahre, denn: Worauf stützte sich die
Geltung des gemeinen Rechts, wenn mit dem Untergang des Reiches 1806 die
gesetzliche Legitimation weggefallen war? War das gemeine Recht Gewohn-
heitsrecht oder Juristenrecht? (I 5)

Puchta forderte 1828, die juristische Tätigkeit an ein doppeltes Richtig-
keitskriterium zu binden: Einerseits die Übereinstimmung mit dem Volksgeist
und andererseits die wissenschaftliche »Wahrheit« eines Satzes, also seine
Übereinstimmung mit dem System und den Prinzipien des bestehenden
Rechts. Kein Richtigkeitskriterium war damit einerseits die bloße Gewohnheit
richterlicher Entscheidung (Autoritäten), andererseits die formelle Zuständig-
keit eines Juristen zum Entscheid, wie etwa Maurenbrecher meinte (II 3). War
nur eines der von Puchta statt dessen benannten Richtigkeitskriterien erfüllt,
war gleichfalls die Geltung des Rechtssatzes nicht nachgewiesen. In der
»Begriffsjurisprudenz«-Perspektive bedeutete dies insbesondere: Die »wissen-
schaftliche Wahrheit« eines Satzes, also seine begrifflich-systematische Ein-
bindung in den Gesamtzusammenhang, genügte nicht für die Behauptung
eines gültigen Rechtssatzes. Erfüllt sein musste ein zweites Kriterium: Die
Übereinstimmung mit dem Volksgeist, der Jurist musste sich als Repräsentant
zu ihm verhalten (II 5).

Was das für die Methode des Rechtswissenschaftlers bedeutete, machte
Puchta in zwei dogmatischen Einzelstudien 1828/29 deutlich (IV 3). Hier
buchstabierte er seine neue Methode konkret aus. Neben Savigny diente dabei
vor allem Johann Christian Hasse als methodisches Vorbild (IV 1). Konkret
wurde der Volksgeist in diesen Studien zum vom Rechtswissenschaftler
empfundenen »Bedürfnis«. Da der Volksgeist für die Vernunft intransparent
war, konnten die einzelnen Rechtssätze nicht konstruiert, sondern nur im

466 Zusammenfassung

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sinne Savignys »herausgefühlt« werden. Der Jurist war damit neben seiner
rational wissenschaftlichen Tätigkeit auf sein »nationelles« Gefühl verwiesen.
Dieses zeigte ihm ein »wirkliches«, »natürliches«, »unabweisliches«, »prakti-
sches« Bedürfnis anhand der konkreten Fallkonstellation auf. Das Bedürfnis
musste »aus dem Leben gegriffen« sein und »einem natürlichen Gefühl der
Billigkeit« folgen, zugleich aber keineswegs »willkührlich« sein (IV 4 c aa).

Solchermaßen in doppeltem Blickwinkel entstanden Rechtssätze, die in der
Lage waren, das antike Recht, welches für Puchta und Savigny infolge der
Rezeption selbst Juristenrecht war (I 5), zu derogieren. Juristenrecht war also
lediglich der modernen Gesetzgebung untergeordnet – ein unabdingbares
politisches Zugeständnis (II 1). Die Unsicherheit des Volksgeistkriteriums
sorgte dabei für Entwicklungsfähigkeit (II 4). Da der Volksgeist gleichermaßen
intransparent wie in ständiger Wandlung war, gab es auch im dadurch eben
geschichtlichen Recht ein »zufälliges Daseyn« (Kap.2 V 2 a). Recht war also
nicht einfach ableitbar, sondern mußte erkannt werden. Dies blieb ein
unsicherer Prozeß, bei dem der suchende Jurist auf Indizien verwiesen war,
so daß immer galt: »nur das läßt sich sagen, daß der Satz in der Überzeugung
des Juristenstandes dieses Volkes begründet seyn müsse«. Rechtssicherheit
und Wandlungsfähigkeit des Rechts blieben aufeinander bezogen.

2. Während Puchta für den Volksgeist als undurchschaubaren Urgrund des
Rechts 1828 eine auch später beibehaltene Funktionsbestimmung (II 4)
gefunden hatte, rückte das zweite Kriterium seines Juristenrechts, die »wissen-
schaftliche Wahrheit«, erst in den Folgejahren präziser in seinen Blick
(Kap.3). Vor allem in Auseinandersetzung mit dem Rechtssystem des Gaius
(II 1) und unter dem Einfluß der Besitzrechtsdebatte zwischen Gans und
Savigny (II 4) legte Puchta 1829 sein System der Rechte vor, mit dem es ihm
gelang, das gesamte Privatrecht unter einem Rechtsbegriff zu bündeln (II 3).
Schon Zeitgenossen empfanden Puchtas hier zutage tretenden Systemwillen
als überzogen (II 6). Die nun aufkommenden Debatten machten Besonder-
heiten des systematischen Zugriffs Puchtas deutlich. Stahls Vorwurf, Puchta
sei einem »Rationalismus« Wolffscher Prägung verfallen (II 2), griff ins Leere.
Puchta ließ keinen Zweifel daran, daß auch er seinem Erkenntnisgegenstand
eine organische Eigenstruktur zusprach. Der Streit ging vielmehr darum, ob
diese organische Eigenstruktur abbildbar war, so Stahl, oder ob die allseitige
Vernetzung der Rechtssätze im Organismus eine Abbildung verhinderte (II 7).
Puchta folgte hier Kant und vielen Zeitgenossen (II 5) insoweit, als er auf der
Ableitung aus einem obersten Prinzip für ein wissenschaftliches System
beharrte. Um den Rechtsorganismus als wissenschaftliches System darzu-
stellen, bedurfte es einer gewusst gewählten Perspektive. Puchtas System der
Rechte war nicht Abbild, sondern Darstellungsform, bloßes »Medium«. Aus
der organischen Eigenstruktur folgte zugleich, dass das Recht nicht einfach

Zusammenfassung 467

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aus einem obersten Begriff ableitbar, ein vollständig hierarchisch geordnetes
System also unmöglich war. Puchta suchte den unabdingbaren Kompromiß
durch ein Zusammenspiel zwischen »Grundverschiedenheiten«, die aus dem
obersten Begriff ableitbar waren, und »sonstigen Verschiedenheiten«, die an
das System angegliedert, aber nicht bis zum Rechtsbegriff verknüpft werden
konnten (II 7). Diesem Zusammenspiel blieb er auch in späteren Werken treu.

3. 1833 machte der zweite Band von Stahls Rechtsphilosophie und die dort
gegen Puchta vorgebrachte Kritik jedoch deutlich, dass Puchtas bis dato
vorgebrachte Begründungsversuche den mit Stahl gestiegenen philosophi-
schen Anforderungen an ein Rechtssystem nicht mehr genügten. Puchta
begann nun, sein Rechtssystem mit einem philosophischen Fundament aus-
zustatten (Kap. 4). Stahl griff durch die Rechtssätze hindurch auf die göttliche
Ordnung zurück, um das Recht zu begründen (V 1). Puchta ging entgegen-
gesetzt von der menschlichen Freiheit als Ausgangspunkt seines Volksgeistes
aus.

Stahl hatte für seine Systembegründung auf Schellings Münchener Vor-
lesungen verwiesen (II). Puchtas Hinweis auf Savigny genügte in den dreißiger
Jahren als Letztbegründung nicht mehr. Auch Puchta bekannte sich nun offen
zur Philosophie als Grundlage seiner Jurisprudenz (I). Bemerkenswerter Weise
behauptete nun auch er, in Schellings Münchener Vorlesungen das philoso-
phische Fundament seiner Jurisprudenz gehört zu haben.

Die bisherige Forschung hat sich in diesem Disput um Schelling durchweg
auf die Seite Stahls geschlagen (III). Dessen Rückgriff auf die Mystik in
Schellings Spätphilosophie entsprach bis in die achtziger Jahre nahezu unwi-
dersprochen der modernen Schellinginterpretation. Für den Zusammenhang
zwischen dem »logischen« Puchta und dem »irrationalen Schelling« war dies
ein Zugangshindernis. Erst die Edition von Nachschriften und Manuskripten
Schellings aus dessen Münchener Periode ermöglichte in der neueren Schel-
ling-Forschung eine Revision der traditionellen Schelling-Deutung, bei der
vom »Mystiker« Schelling kaum etwas blieb. Auf dieser Folie wurden nach-
folgend Puchtas auf Schelling gestützte philosophische Begründungen seines
Systems neu interpretiert.

Der Einfluß von Schellings Münchener Vorlesungen auf Puchta wurde
insbesondere in dessen Enzyklopädie von 1841 deutlich. Gegen Stahl und im
Rückgriff auf Schellings parallele Deutung der Mythologie als theogonischen
Prozeß präzisierte Puchta das Recht als frei-notwendig (V 2).

Die »freie oder historische Seite des Rechts« (VI 1) betonte »Freiheit als
Keim des Rechts«. Das Recht entsprang freiem, undeterminiertem menschli-
chen Tun, für oder wider Gott. Damit war das Recht weder göttlichem Willen
noch der menschlichen Vernunft unterworfen: »Sichtbar ist nur das Ent-
standene selbst«, der Volksgeist blieb unergründbar »dunkle Werkstätte«.

468 Zusammenfassung

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Recht war nur a posteriori erkennbar, im Sinne Schellings durch positive
Philosophie, also im Nachvollzug seines historischen Werdegangs.

Die »logische oder vernünftige Seite des Rechts« (VI 2) verhinderte, daß
das Recht in Willkür aufging. Der menschliche »Sinn des Rechts« drängte
dazu, die Ungleichheit der rechtlichen Verhältnisse durch Gleichheit zu
beherrschen. Für den Systematiker bedeutete dies die Herausarbeitung glei-
cher Merkmale im zunächst zufälligen Stoff. Die wissenschaftlich geschaffe-
nen hierarchischen Zusammenhänge bildeten das Rechtssystem. Recht mußte
wie jeder wissenschaftlich behandelte Stoff vernünftig bearbeitet werden. Dies
war die für Schelling eben unverzichtbare negative Philosophie.

Als historischer Prozeß bekam das Recht damit eine »Bildungsgeschichte«.
Der auf Gleichheit gerichtete, zur creatürlich von Gott mitgegebenen Aus-
stattung gehörende »Sinn des Rechts« wirkte auf die »Freiheit als Keim des
Rechts« mit dem Ansteigen der Kultur stärker ein. Das Recht lief damit auf
Gott zu – in Systemperspektive: es sollte systematischer werden (V 2 e).

Mit Schelling blieb im Konflikt zwischen Freiheit und Notwendigkeit aber
ein »Vorrang des (freien) Seins«, der Blick des Juristen war auf das Positive,
die Rechtssätze gerichtet. Der Volksgeist wurde nicht im logischen Rechts-
system begraben.

4. Was diese philosophischen Begründungsstrategien konkret juristisch
absicherten, machten in Kap. 5 Studien zu Puchtas Pandekten deutlich.

Der »Vorrang des Seins« (Schelling) als erkenntnistheoretischer Aspekt von
Puchtas Freiheit als »Keim des Rechts« wies darauf hin, daß Puchta in den
dreißiger Jahren stärker als zuvor um eine sichere, »positive« Grundlage
bemüht war (I). Dies war nicht nur philosophische Einsicht, sondern auch
rechtspolitische Stellungnahme. Puchta wandte sich gegen zunehmend speku-
lative Tendenzen bei seinen Zeitgenossen. Gegen die hier gefundenen irra-
tionalen Anflüge von »reiner Willkühr« durch Rückgriff auf die »Triebe« und
»Ordnungen« (Stahl), das »wirkliche Recht« (Kierulff), das »Wirkliche und
Wahre« (Beseler), das »Natürliche« (Savigny) setzte Puchta im gemeinen
Recht stärker als in den zwanziger Jahren auf die antiken römischen Rechts-
quellen als sichere wissenschaftliche Grundlage (I 1). Dies führte zu Ver-
schiebungen in seinem gesamten Rechtsgebäude.

a) In der Auslegungslehre (I 2) hielt Puchta Savignys Argumentation mit
der inneren Einheit des römischen Rechts, der Puchta in den zwanziger Jahren
noch selbst gefolgt war (vgl. Kap. 1 III 2 u. V 2 b cc), den freien Willen des
historischen Gesetzgebers entgegen. Dieser durfte nicht durch einheitsstiftende
Auslegung hinweginterpretiert werden.

b) In der Rechtsfortbildungslehre (III) nahm Puchta von dem »Bedürfnis«
als gleichfalls irrationalem Aspekt der Repräsentantenstellung beim Juristen-
recht Abschied. Rechtssätze galten nun kraft ordnungsgemäßer Entstehung,

Zusammenfassung 469

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht nur allein durch den dazu legitimierten Gesetzgeber, der weiterhin
Vorrang genoß, sondern auch bei Rechtssätzen, »die ihrer Natur nach etwas
willkührliches haben«, durch sog. Juristengewohnheitsrecht (II 4 c u. III 2 b).
Der Volksgeist blieb zugrundeliegende Rechtssubstanz, ohne daß der Jurist
dies jedoch zur Korrektur nutzen konnte. In ihrer wissenschaftlichen Tätigkeit
waren die Juristen nun nur noch zu Gast beim Volksgeist. Ihre Rechtssätze
waren als Recht der Wissenschaft 1837, anders als das Juristenrecht von
1828, nicht mehr in der Lage, Gesetzes- oder Gewohnheitsrecht zu derogieren
(I 4). Recht der Wissenschaft diente nun anstelle des Naturrechts als sub-
sidiäre Rechtsquelle des unter Entscheidungszwang stehenden Juristen und
damit lediglich zur Schließung von Lücken des Gesetzes- und Gewohnheits-
rechts. Heranzuziehen war dabei das ganze Arsenal wissenschaftlicher Be-
gründungsformen, Rechtsfindung durch Wissenschaft blieb damit »Kunst«,
nicht bloße logische Ableitung (III).

c) Auch die systematische Struktur seines Pandektenlehrbuchs reflektierte
Puchtas Überlegungen zum Zusammenspiel von Freiheit und Notwendigkeit
im System. In Parallele zu Schellings methodischen Überlegungen im erstmals
1827/28 vorgetragenen »System der Weltalter« (II 5) verknüpfte Puchta die
zufälligen Erkenntnisgegenstände durch Kausalzusammenhänge. Setzungen
führten also zu Konsequenzen, die durch neue Setzungen wiederum beliebig
unterbrochen werden konnten. Puchtas Suche nach dem Vernünftigen im
Wirklichen ließ die 1829 vorgestellte Systemstruktur auch in den dreißiger
Jahren im Ausgangspunkt unverändert. Die »Grundverschiedenheiten« von
1829 bildeten weiterhin die Grundstruktur, »sonstige Verschiedenheiten«
wurden angegliedert (IV a u. b). Stärker als zuvor betonte Puchta nun aber
auch systemfremdes Ausnahmerecht, ius singulare (II 4 d), und freie Rechts-
sätze (II 4 c), welche freilich, waren sie einmal gesetzt, wiederum zur »Mutter
von logischen Nothwendigkeiten« werden konnten.

Puchtas Pandekten waren damit gleichermaßen quellentreuer und logischer
als vergleichbare Werke von Zeitgenossen (II 3: Vergleich am Beispiel der
Servitutenlehre).

III. Von den aus dem Bild der »Begriffsjurisprudenz« herausgearbeiteten
Vorwürfen gegen Puchtas Jurisprudenz blieb im abschließenden dritten Teil
der Arbeit damit nicht viel. Puchtas Rechtsbegriff war nicht der »kantische
Freiheitsbegriff« (I 1), die logische Darstellung des Rechts ließ die organische
Eigenstruktur unberührt (II 2). Weder sein Juristenrecht noch sein Recht der
Wissenschaft behaupteten, rein logische Ableitungen seien rechtsbegründend
(I 1 a). Der Volksgeist blieb »dunkle Werkstätte«, wurde nicht logische
Pyramide (II 1 b). Einen offenen Zugriff auf materiale Wertungen wollte er,
sieht man von einem »ethischen Minimum« (vgl. Teil 2 Kap.5 I 5) ab,
gleichwohl nicht (II 2), hier fürchtete er »Willkühr«.

470 Zusammenfassung

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die hieraus sich möglicherweise ergebenden Probleme sahen wohl am
klarsten seine unmittelbaren Nachfolger, indem sie, wie Bruns oder Jhering,
vor einem »Mumiencultus« warnten. Puchta mißtraute der Leistungsfähigkeit
des zeitgenössischen Gesetzgebers und setzte auf das gemeine, insbesondere
römische Recht. Den dieses verwaltenden Spezialisten wollte er den antiken
Rechtscorpus in den dreißiger Jahren aber nicht zur freien Veränderung
überlassen. Um zu verhindern, daß der in der Antike erreichte Gerechtigkeits-
wert und die Wertungskonsistenz des organischen Rechtszusammenhangs
durch freien Zugriff auf das »Leben«, wie es der jeweilige Jurist sah, zer-
schlagen wurde, gab Puchta nur vorsichtig-annähernde, rational-wissen-
schaftliche Fortbildung frei. Dies konnte zu einem Verharren in antiken
Regelungen führen, was, wie die Frage der Stellvertretung in den fünfziger
Jahren zeigte, von Puchtas Nachfolgern als nicht mehr problemadäquat
empfunden wurde. Zur damit schrittweise einsetzenden Entfremdung von
Puchtas Jurisprudenz trug zusätzlich bei, daß Puchtas Prämissen in der
Münchener Sprache Schellings vorgetragen wurden, die schon Zeitgenossen
– wie allen voran das Beispiel Stahls zeigte – weitgehend unverständlich blieb
und spätestens im »Zurück zu Kant« der sechziger Jahre jeglichen Kredit
verlor. Angefeindet und zugleich unverstanden blieb von Puchtas Jurisprudenz
kaum mehr als ein Popanz, der seit den 1880er Jahren in nahezu beliebigem
Zuschnitt zur Abschreckung und damit zur Fundierung eigener rechtspoliti-
scher und wissenschaftlicher Forderungen herangezogen werden konnte.

Zusammenfassung 471

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783465133278-463 - am 24.01.2026, 10:55:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465133278-463
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

