Sprache und Anerkennung. Zur Rationalitidt des
Politischen im Anschluss an Jirgen Habermas’
Diskurstheorie des demokratischen Rechtsstaats

und Jacques Ranciéres Unvernehmen

JENS KERTSCHER

1. Politik der Anerkennung zwischen Konflikt und
Konsens: Zwei sprachphilosophische Perspektiven

Das Medium der Sprache spielt im Zusammenhang mit dem seit einigen Jahren
in der politischen Philosophie wie auch Sozialphilosophie wieder aktualisierten
Themas des Kampfes um Anerkennung eine zentrale Rolle, weil Konzepte der
Anerkennung immer auch eine Antwort auf die Frage nach den Bedingungen be-
reithalten miissen, unter denen ein Begehren nach Anerkennung artikuliert wer-
den kann.' Keineswegs bloB empirisch, beriihrt diese Frage, indem sie die Auf-
merksamkeit darauf lenkt, wie nicht gehorte oder vernommene Teile des sozialen
Ganzen wahrgenommen werden konnen, den Schnittpunkt, an dem sich die nor-
mativen Aspekte sprachphilosophischer, sozialphilosophischer und politischer
Diskurse kreuzen. Angesichts des fiir spatmoderne Gesellschaften charakteristi-
schen Pluralismus sowie der damit einhergehenden Verschiarfung von normati-
ven Gegensitzen riickt mit dieser Thematik dariiber hinaus die weiter gehende
Fragestellung nach dem politischen Eigensinn von Konflikt und Dissens sowohl
hinsichtlich seiner reproduktiven als auch hinsichtlich seiner strukturbildenden
Wirkung im demokratischen Selbstinstituierungsprozess der Gesellschaft in den
Blick.

1 Zur Aktualitit des Themas der Anerkennung in der Sozialphilosophie vgl. Honneth
1994 und Fraser/Honneth 2003.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | JENS KERTSCHER

Eine von der Sprache her entwickelte Reaktion auf das so verstandene Thema
der Anerkennung findet sich einerseits in der Diskurstheorie von Jiirgen Haber-
mas, andererseits in der politischen Philosophie von Jacques Ranciére, der mit
der Denkfigur des Unvernehmens eine weitreichende Rekonfiguration des politi-
schen Denkens eingeleitet hat, welche zugleich die normativen Fundamente
sprachlicher Kommunikation betrifft. Wie bei Habermas verschrianken sich bei
Ranciére politische mit sprachphilosophischen bzw. -pragmatischen Gedanken.
Man konnte seine Philosophie der Politik insgesamt als einen Versuch lesen, die
aristotelische Begriindung der Politik in der Sprachfihigkeit des Menschen mit
Mitteln des Poststrukturalismus zu reformulieren (vgl. Ranciere 2002: 14-32). In-
sofern liegt es nahe, vom Zusammenhang von Sprache und Anerkennung als ge-
meinsamem systematischen Horizont auszugehen, wenn untersucht werden soll,
wie im Rahmen dieser beiden Ansétze der konflikthafte Prozess der Selbstinsti-
tuierung der Gesellschaft konzipiert wird.

Zunichst sollen durch einige vertiefende Uberlegungen zum Thema Sprache
und Anerkennung zwei Ebenen unterschieden werden, auf denen dieses Thema
im kommunikativen Handeln relevant wird (2). Ausgehend von diesem systema-
tischen Problemauftriss soll zundchst Habermas’ diskurstheoretische Lésung dar-
gestellt und im Hinblick auf Ranciére kritisch beleuchtet werden (3). Sodann ist
die Figur des Unvernehmens zu erértern, wobei es insbesondere zu verdeutlichen
gilt, dass mit dem Unvernehmen eine Gestalt von Dissens erfasst wird, die im
Rahmen einer sprachpragmatischen Diskurstheorie aus begrifflichen Griinden
nicht eingeholt, geschweige denn konsenstheoretisch aufgeldst werden kann (4).
Zwei weitere Abschnitte sollen abschlieBend beide Positionen unter den Ge-
sichtspunkten des Verhiltnisses von Politik und Gesellschaft (5) sowie der Rolle
von Anerkennungskdmpfen im Spannungsfeld von etablierter Ordnung, Exklu-
sion und politischer Transformation (6) erdrtern.

2. Sprache und Anerkennung — einige systematische
Bemerkungen

Der Zusammenhang von Sprache und Anerkennung ist auf zwei Ebenen der
sprachlichen Kommunikation relevant, die auch von beiden hier diskutierten Au-
toren vorausgesetzt werden. Es wird sich jedoch zeigen, dass diese beiden Ebe-
nen von ihnen je unterschiedlich in Beziehung zueinander gesetzt werden. Haber-
mas versucht, beide miteinander zu verschrinken, wihrend fiir Ranciére aus ihrer
Unterscheidung ein institutionell nicht still zu stellender Konflikt resultiert.

Die erste Ebene, auf der dieser Zusammenhang virulent wird, ist die der
grundlegenden normativen Verfasstheit kommunikativer Praktiken. Dabei bleibt
es zundchst irrelevant, wie man die Geltungsbasis der Sprache genauer fasst, also
beispielsweise wie Habermas als Bindungskraft illokutionédrer Akte oder neuer-
dings wie Robert Brandom als aus dem impliziten Regelwissen der Sprecher re-

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 59

sultierende soziale Verpflichtungsverhiltnisse (vgl. Brandom 2002). Entschei-
dend ist, dass jeder Sprechakt eine normative, also eine Geltungsdimension be-
sitzt, insofern als mit jeder Sprechhandlung Geltungsanspriiche formuliert wer-
den, die auf intersubjektive Anerkennung angelegt sind. Die unterstellte Verknii-
pfung von Bedeutung und Geltung findet sich nach Habermas in den mit dem
Ausfithren von Sprechakten verbundenen Akzeptabilititsbedingungen, die sich
aus Bindungseffekten ergeben, welche die illokutionire Rolle einer AuBerung fiir
die an einer Sprechhandlung Beteiligten hervorruft, wobei diese Bindungseffekte
auf den mit dem AuBern von Sprechakten implizit gestellten Geltungsanspriichen
beruhen. In dieser, dem Sprechen inhdrenten Normativitit soll zugleich die Ra-
tionalitit des kommunikativen Handelns bestehen. So schreibt Habermas, dass es
,»das sprachliche Medium [ist], durch das sich Interaktionen vernetzen und Le-
bensformen strukturieren, welches kommunikative Vernunft ermdglicht. Diese
Rationalitét ist dem sprachlichen Telos der Verstindigung eingeschrieben und
bildet ein Ensemble zugleich ermdglichender und beschriankender Bedingungen.*
(Habermas 1992: 171.)

Die eingangs bereits erwéhnte Heterogenitdt von Diskursgemeinschaften so-
wie von nicht nur nebeneinander bestehenden, sondern sich auch wechselseitig
tiberlappenden und ineinander iibergreifenden gesellschaftlichen Subsystemen
sowie die damit einhergehende Vielfalt von widerstreitenden Geltungsansprii-
chen, lisst es jedoch fragwiirdig erscheinen, ob diese Heterogenitit unter ein ein-
heitliches rationales Schema zusammen gefiihrt werden kann. Die Frage nach
dem Zusammenhang von Sprache und Anerkennung erhilt, wenn man sich an
dieser Beobachtung und der daraus resultierenden skeptischen Vermutung orien-
tiert, eine weitere Verschirfung, die die Ebene der Selbstinstituierung der Gesell-
schaft beriihrt. Das Thema bekommt damit eine politische Wendung, die sich in
der Frage nach den lebensweltlichen und institutionellen Bedingungen dafiir arti-
kuliert, was es tiberhaupt heifit, einen anerkennungsfihigen Geltungsanspruch zu
erheben. Die Frage beriihrt keineswegs nur die hermeneutische Problematik der
Grenzen des Verstehens bzw. radikal unvereinbarer Diskurse, wie sie ausfiihrlich
von Jean-Frangois Lyotard diskutiert wurde (vgl. Lyotard 1989), sondern sie
verweist auf die Bedingungen der Anerkennung von Diskursen, also auch ganz
konkret von Stimmen, die aus der kommunikativen Konstitution des Sozialen
herausgefallen sind, die um eine Positionierung ringen, von der aus sie sich {iber-
haupt erst artikulieren kénnen.

Stellte sich also auf der ersten Ebene die Frage, wie es gelingt, durch inter-
subjektive Anerkennung von Geltungsanspriichen {iber das Medium der Sprache
Interaktionen zu vernetzen und damit auch Lebensformen rational zu strukturie-
ren, so stellt sich auf dieser fundamentaleren Ebene die Frage, welche Geltungs-
anspriiche tiberhaupt als Kandidaten fiir den Kampf um intersubjektive Anerken-
nung in Frage kommen. Das ist, wie noch zu zeigen sein wird, vor allem das
Thema von Jacques Ranciére. Es ist allerdings offensichtlich, dass gerade auch
eine Diskurstheorie, die auf Verstindigungsrationalitit und Konsens setzt, sich

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | JENS KERTSCHER

durch diese verschirfte Fragestellung herausgefordert sieht.” Im folgenden soll
Habermas® Ansatz als ein Versuch dargestellt werden, die beiden soeben unter-
schiedenen Ebenen im Vertrauen auf das der Sprache inhdrente normative Poten-
zial miteinander im Rahmen einer Diskurstheorie des demokratischen Rechts-
staats zu verbinden.

3. Habermas: Anerkennung als Rechtsverwirklichung

Jurgen Habermas greift die soeben entwickelte Fragestellung vor dem Hinter-
grund neuerer Debatten um eine Politik der Anerkennung auf, bei der die identi-
tatspolitischen Forderungen, sich gegen die Missachtung ihrer Wiirde zur Wehr
setzender, meistens kollektiver Akteure im Vordergrund stehen. Hier geht es um
die Begriindung eines Rechts auf Differenz. Habermas kann dabei einerseits auf
seine in der Theorie des Kommunikativen Handelns (Habermas 1995a) ent-
wickelte sprachpragmatische Theorie kommunikativer Rationalitit zuriickgrei-
fen, andererseits auf deren rechtstheoretische Ergédnzung in Faktizitdt und Gel-
tung (Habermas 1992). Dabei stellt sich fiir ihn die Frage nach einer Politik der
Anerkennung als Konflikt, wie sich im Rahmen einer universalistischen Rechts-
theorie, die auf als Rechtspersonen begriffenen Individuen zugeschnitten ist, uni-
verselle Rechte mit den partikularistischen, gleichwohl aber ethisch berechtigten
identitdtspolitischen Forderungen kollektiver Akteure vereinbaren lassen. Deren
Kampf um die Interpretation historisch uneingeldster Gleichberechtigungsan-
spriiche ist nach Habermas deshalb legitim, weil sich in ihm kollektive Erfahrun-
gen verletzter Integritdt artikulieren: ,,Es handelt sich um Emanzipationsbewe-
gungen, deren kollektive politische Ziele in erster Linie kulturell definiert sind,
obgleich immer auch soziale und 6konomische Ungleichheiten sowie politische
Abhiingigkeiten im Spiel sind.“ (Habermas 1997: 246)’ Habermas vertritt nun die
These, dass eine richtig verstandene Politik der Anerkennung als fortschreitender
Prozess der Verwirklichung des Systems demokratischer Rechte verstanden wer-
den muss. Das impliziert, so Habermas weiter, ,,dafl die demokratische Ausge-
staltung des Systems der Rechte nicht nur allgemein politische Zielsetzungen,
sondern auch solche kollektiven Ziele aufnimmt, die sich in Anerkennungskamp-
fen artikulieren” (Habermas 1997: 253). An die Stelle der Forderung nach Son-
derrechten in Gestalt eines Rechts auf Differenz soll ein demokratisches, d.h. bei
Habermas prozedurales Verstindnis der Verwirklichung von Rechten treten. Die-
se Dynamik von Anerkennungskdmpfen und Rechtsverwirklichung versucht er
sodann als Dialektik zwischen rechtlicher und faktischer Gleichheit néher zu be-

2 Vgl. Habermas 1992, wo er explizit von der ,,Primisse eines in modernen Gesell-
schaften verstetigten Dissenses (S. 44, Fn. 18) spricht.

3 Er exemplifiziert seinen Ansatz am Beispiel der Frauenbewegung. Davon unter-
scheidet er allerdings nochmals nationalistische, religiose und ethnische Min-
derheiten und deren Kampf um Anerkennung eines Rechts auf Differenz.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 61

schreiben. Inklusionsanspriiche resultieren demnach aus Rechtsanspriichen, die
ihrerseits wiederum aus durch ein demokratisches Verfahren legitimierten Indi-
vidualrechten hervorgehen. Das dabei unterstellte Legitimitétskriterium verlangt,
dass die Adressaten des Rechts sich zugleich als seine Autoren verstehen konnen
miissen, da nur unter dieser Bedingung vorausgesetzt werden kann, dass das
Recht zugleich die Autonomie der Biirger sichert. Als Autoren des Rechts kon-
nen sich seine Adressaten aber nur verstehen, wenn sich die Gesetzgebungspro-
zesse in Kommunikationsformen vollziehen, bei denen ,,alle unterstellen diirfen,
die derart beschlossenen Regelungen verdienten allgemeine und rational moti-
vierte Zustimmung* (Habermas 1997: 251).

An dieser Stelle wird der Zusammenhang mit der Anerkennung partikularer
Anspriiche gegeniiber dem nach liberalen Verstdndnis neutralen universellen
Recht relevant. Die Grundrechte erscheinen ndmlich als Institutionalisierung der
Kommunikationsvoraussetzungen eines demokratischen Verfahrens.* Der sich
aus dieser Argumentation ergebende normative Konnex zwischen Rechtsstaat
und Demokratie soll sichern, dass sich alle normativen bzw. politischen Forde-
rungen im prinzipiell allen Akteuren offen stehenden 6ffentlichen Prozess delibe-
rativer Politik artikulieren konnen, der nach Habermas neben ethischen Selbst-
verstdndigungsdiskursen auch Kompromisse durch zweckrationale Mittelwahl,
oder Verfahren der moralischen Begriindung und der rechtlichen Kohérenzprii-
fung beinhalten kann: Es kommt allerdings ,,alles auf die Kommunikationsbedin-
gungen und Verfahren an, die der institutionalisierten Meinungs- und Willensbil-
dung ihre legitimierende Kraft verleihen” (Habermas 1997: 285). Welche An-
spriiche und Forderungen dabei Anerkennung finden, unter Umsténden in das po-
sitive Recht eingehen und so zu einer Ergdnzung bzw. Revision bestehender
rechtlicher Normierungen fiihren, ist eine Frage des grundsétzlich offenen Dis-
kurses. Diese Ebene eines ergebnisoffenen, in je spezifische lebensweltliche und
historische Kontexte eingelassenen politischen Streits und Willensbildungspro-
zesses bringt es mit sich, dass jede historisch gewachsene Gestalt der Realisie-
rung universeller Rechte nicht einfach nur als eine abstrakte Spiegelung des uni-
versellen Gehalts dieser Rechte erscheint, sondern immer auch Ausdruck einer
partikularen Lebensform ist. Der Kampf um Anerkennung erfordert demnach
auch kein besonderes Recht auf die Anerkennung von Differenz, so Habermas’
Folgerung, sondern kann als ein Prozess zunehmender Universalisierung von
Biirgerrechten begriffen werden: ,,.Die Universalisierung der Biirgerrechte ist
nach wie vor der Motor einer fortschreitenden Differenzierung des Rechtssy-
stems, das die Integritit der Rechtssubjekte nicht ohne eine strikte, von den Biir-
gern selbst gesteuerte Gleichbehandlung ihrer identitétssichernden Lebenskon-
texte sicherstellen kann.” (Habermas 1997: 245f.) Die Ebene des Dissenses so-

4 Vgl. Habermas 1997: 298: ,,Das Prinzip der Volkssouverénitét driickt sich in den
Kommunikations- und Teilnahmerechten aus, die die 6ffentliche Autonomie der

Staatsbiirger sichern. Vgl. dazu auch die instruktive Darstellung von McCarthy
1993: 314ff.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | JENS KERTSCHER

wie des politischen Kampfes um Anerkennung seitens exkludierter Akteure und
ihrer Geltungsanspriiche wird riickgebunden an den zivilgesellschaftlich veran-
kerten und innerhalb rechtlich geschiitzter liberaler Offentlichkeiten sich entfal-
tenden Prozesses kommunikativen Handelns. Dem Dissens auf der stets offenen
Ebene der politischen Willensbildung steht so ein verfahrensméBiger Konsens
gegeniiber, in dem sich die Universalitét der Rechtsprinzipien niederschlégt:

Die politisch integrierten Biirger teilen die rational motivierte Uberzeugung, daB die
Entfesselung kommunikativer Freiheiten in der politischen Offentlichkeit, das demo-
kratische Verfahren der Austragung von Konflikten und die rechtsstaatliche Kanalisie-
rung der Herrschaft eine Aussicht auf die Bandigung illegitimer Macht und auf die
Verwendung administrativer Macht im gleichméBigen Interesse aller begriinden. (Ha-
bermas 1997: 263f.)

Bevor nun in einem nichsten Schritt auf Jacques Ranciéres Ansatz eingegangen
werden kann, sollen einige Ergebnisse und problematische Aspekte des Haber-
masschen Konzepts festgehalten werden. Habermas setzt — so sollte deutlich ge-
worden sein — auf die legitimierende Kraft eines 6ffentlichen Meinungsstreits,
der sich auf die Kommunikationsbedingungen stiitzen soll, ,,unter denen der po-
litische Prozel die Vermutung fiir sich hat, verniinftige Resultate zu erzeugen,
weil er sich dann auf ganzer Breite in einem deliberativen Modus vollzieht™ (Ha-
bermas 1997: 285). Diese Kommunikationsbedingungen sind mit anderen Wor-
ten insofern fiir den demokratischen Selbstorganisationsprozess der Gesellschaft
grundlegend, als letzterer im Modus der Anerkennung von Geltungsanspriichen
besteht, die ihren normativen Gehalt einzig den universellen Strukturen sprachli-
cher Kommunikation entlehnen. Als problematisch erweist sich an dieser Verbin-
dung der zwei eingangs beschriebenen Ebenen des Verhiltnisses von Sprache
und Anerkennung weniger der universalistische Zugriff, sondern vielmehr der
sprachphilosophische Preis, den Habermas fiir das Festhalten an einem herme-
neutischen Paradigma mit seinem Primat von Verstehen und Verstdndigung und
seinen leitenden Dichotomien zahlen muss. Leitend fiir den diskurstheoretischen
Verfahrensbegriff politischer Willensbildung sind namlich die Opposition von
Verstehen und Missverstehen, der die Opposition der Handlungsmodi von
Kommunikation und strategischer Manipulation korreliert. Einem radikalen Dis-
sens vermag Habermas vor diesem Hintergrund nur als Umstellung vom Modus
der Kommunikation auf den der strategischen Manipulation bzw. in letzter Kon-
sequenz als Kommunikationsabbruch zu konzipieren.” Das bedeutet, dass Dis-
sense nur als defiziente, transitorische Erscheinungen denkbar sind. Soll ndmlich
das angedeutete Ausweichen in strategisches Handeln oder ein Kommunikati-
onsabbruch vermieden werden, bietet sich als Ausweg nur noch die normative

5 Vgl. dazu auch die Kritik an diesen Dichotomien bei McCarthy 1993: 324. Mc-
Carthy unternimmt dort zugleich eine Korrektur an Habermas® Modell, ohne dabei
allerdings den konsenstheoretischen Grundrahmen zu verlassen.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 63

Regelung strategischer Interaktionen an (vgl. Habermas 1992: 44). Dies soll in
Gesellschaften mit erhohtem Dissensrisiko, also solchen, die nicht mehr auf die
Bindungskrifte von Autoritdten, Traditionen oder Grundkonsensen in Gestalt ei-
nes geteilten Diskursuniversums vertrauen konnen, vom Recht geleistet werden,
das — wie gesehen — selbst wiederum aus verstdndigungsorientierten Diskursen
hervorgeht. Habermas plddiert daher auch konsequenterweise fiir die Entschrén-
kung kommunikativen Handelns, indem Diskurse auf Dauer gestellt werden:
»Aus eigenen Ressourcen kann es [das kommunikative Handeln, Verf.] das in
ihm angelegte Dissensrisiko allein durch Risikosteigerung zéhmen, ndmlich da-
durch, da3 Diskurse auf Dauer gestellt werden.“ (Habermas 1992: 56)

Indem Habermas aber das diskursive, verstindigungsorientierte Sprechen pri-
vilegiert, muss er eine weitere, scheinbar unproblematische Voraussetzung ma-
chen, nimlich die der Gleichheit aller Sprecher als potenzielle Diskursteilneh-
mer. Faktisch wird die Gleichheit durch das Recht geschiitzt, das ist aber insofern
nicht ausreichend, als die historisch gewachsenen Biirgerrechte normativ als Re-
sultat eines Prozesses ihrer zunehmenden Universalisierung begriffen werden
sollen. Daher ergibt sich die Gleichheit der Sprecher bei Habermas bekanntlich
aus den von ihnen in der performativen Perspektive zu machenden kontrafakti-
schen, transzendentalen Voraussetzungen des Diskurses. Nun lédsst sich aller-
dings zeigen, dass die Bedingungen der idealen Sprechsituation keineswegs zu-
sdtzliche, kontextunabhingige Kriterien der Wahrheit, Gerechtigkeit und Ratio-
nalitdt liefern. Vielmehr konnen die unterstellten Diskursbedingungen immer nur
im Rekurs auf die in bestehenden Kontexten verfligbaren Kriterien wie zum Bei-
spiel der Rationalitit angewendet werden (vgl. Wellmer 1992: 28f.). Es handelt
sich also durchaus nicht um transzendentale Bedingungen, sondern um solche,
die ihren Ort in partikularen Kontexten und Praktiken haben. Uber deren Kon-
stitutionsbedingungen ist aber, anders als die vermeintlich transzendentale Be-
dingung von den idealen und kontrafaktischen Diskursvoraussetzungen sugge-
riert, noch nicht entschieden. Es liegt jedoch in der Logik der Habermasschen
Argumentation, dass er diese performativen Konstitutionsbedingungen aus dem
Blick verliert, da sie den Sprechern in Gestalt jener idealen Diskursbedingungen
in der Teilnehmerperspektive vermeintlich immer schon zur Verfiigung stehen.

Sowohl auf der Ebene alltdglicher kommunikativer Praxis, sofern sie auf
Verstindigung angelegt ist, als auch auf der Ebene der politischen Willensbil-
dung, geht das diskurstheoretische Modell also von einer immer schon konstitu-
ierten Diskurs-Sphire aus, in der die Akteure zumindest im Prinzip die Chance
haben, mit ihren kommunikativen Handlungen Anschluss zu finden. Damit setzt
Habermas eine spezifische politische Sphire innerhalb der Gesellschaft und eine
konstitutive Anbindung der Politik an das Recht, das als Institutionalisierung je-
ner kommunikativen Voraussetzungen begriffen wird, voraus: ,,Diese subjektlo-
sen Kommunikationen, innerhalb und aufBlerhalb der politischen, auf Beschluf3-
fassung programmierten Korperschaften, bilden Arenen, in denen eine mehr oder
weniger rationale Meinungs- und Willensbildung iiber gesamtgesellschaftlich re-

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | JENS KERTSCHER

levante Themen und regelungsbediirftige Materien stattfinden kann.“ (Habermas
1997: 288) Daran lieBe sich mit Blick auf Ranciére die Frage anschlieBen, ob
diese diskurstheoretische Verkniipfung der beiden Ebenen des Verhiltnisses von
Sprache und Anerkennung nicht letztlich dem Ideal der Anerkennung zuwi-
derlauft, weil es aufgrund des Primats der Inklusion in eine bestehende Ordnung
asymmetrische soziale Verhiltnisse tendenziell eher affirmiert, als dass es sie in
Frage zu stellen erlaubt. Denn diejenigen, die Anerkennung begehren, miissen
sich im Rahmen des Habermasschen Modells der Sprache und der Rationalitit
derjenigen bedienen, die Anerkennung gewéhren, um sich mit ihrem Anliegen
tiberhaupt Gehor zu schaffen. Doch auch abgesehen von diesen anerkennungs-
theoretischen Aspekten sind die genannten Voraussetzungen einer immer schon
konstituierten und rechtlich geschiitzten Sphire keineswegs so selbstverstindlich
wie Habermas suggeriert. Sie sind es weder auf der Ebene faktischer Anerken-
nungskédmpfe noch — was hier entscheidend ist — auf der normativen Ebene
sprachlich-performativer Praktiken.

4. Ranciére: La mésentente — Anerkennung als
Artikulation von Gleichheit zwischen Beliebigen

Es mag vielleicht tiberraschen, das politische Denken von Jacques Ranciére aus-
gerechnet im Zusammenhang mit der Anerkennungsthematik diskutieren zu wol-
len. Richtet sich doch Ranciéres Entwurf gerade gegen jeden Versuch, politische
Prozesse durch eine grundlegende normative Struktur, und sei es die der Aner-
kennung, zu fundieren. Der Bezug zum Thema ergibt sich allerdings, wenn man
sich vergegenwirtigt, dass es bei Ranciére um eine spezifische Form politischer
Anerkennung geht, namlich — sehr vorldufig gesagt — um den Kampf zwischen
denen, die eine symbolische Einschreibung im Gemeinwesen haben, also sinn-
voll und verstandlich reden und handeln kénnen, und denen, deren Stimme nur
als Gerdusch gilt. Bevor es darum geht zu entscheiden, ob eine Gruppe anerkannt
werden kann oder nicht und die Kriterien dafiir gepriift werden kénnen, geht es
darum, ins Gesprich zu bringen, was tiberhaupt gemeinsamer Gegenstand eines
Streits werden soll, im Gegensatz zu dem, wortiber es keinen Streit gibt, und was
somit auch als gemeinsamer Gegenstand gar nicht erst in den Blick riickt.®

Stellt man die Frage auf diese Weise, ist zwar klar geworden, wie sich ein
Bezug zum Anerkennungsthema ergibt — es ist bei Ranci¢ére der Kampf der Un-
gehorten um das Recht, mit ihrer Stimme Gehor zu finden —, doch ist mit dieser
Beschreibung noch offen, worin dann die Besonderheit von Ranciéres Ansatz be-
steht. Man konnte nédmlich mit Habermas gegen diese Uberlegung einwenden,

6 Wie Deranty 2003 vorgeschlagen hat, kann man Ranciéres Ansatz daher durchaus
als einen Beitrag zur Ethik der Anerkennung interpretieren. Zur allgemeinen Ver-
ortung von Rancieres politischer Philosophie vgl. Hetzel 2004, Niederberger 2004
sowie Bedorf 2005: 95-101.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 65

dass der politische Streit als Streit darum, wer tiberhaupt zum Streit zugelassen
wird, ein geradezu typischer Fall fiir einen rationalen Diskurs darstellt. Nichts
scheint dagegen zu sprechen, dass im Rahmen eines rationalen Diskurses auch
die Rahmenbedingungen und die Kriterien des Streits bzw. unterschiedliche Si-
tuationsdefinitionen verhandelt werden. Damit deutlicher wird, an welcher Stelle
Ranciere vom Kommunikationsmodell abweicht, und damit den Zusammenhang
von Konsens und Dissens sowie das Verhiltnis von universellen Geltungsan-
spriichen und partikularen historischen Kontexten in eine andere Perspektive
riickt, sind zwei Grundmotive seines politischen Denkens néher zu erldutern: Das
Unvernehmen als eine in der sprachlichen Interaktion angelegte spezifische Ge-
stalt des Dissenses sowie seine Deutung des Prinzips von der Gleichheit der
sprechenden Wesen.

Unter einem Unvernehmen (mésentente) versteht Ranciére eine bestimmte
Sprechsituation, ndmlich eine solche, ,,bei der einer der Gespréchspartner gleich-
zeitig vernimmt und auch nicht vernimmt, was der andere sagt” (Ranciére 2002:
9). Er grenzt diese Situation sogleich ab von anderen Formen von Fehlkommuni-
kation, dem Missverstindnis oder dem Verkennen. Situationen asymmetrischer
Wissensverteilung wie das Verkennen konnen, nicht anders als Missverstind-
nisse, behoben werden. Man setzt in beiden Fillen voraus, dass einer der Ge-
sprachspartner schlicht nicht versteht, was der andere sagt, oder es einfach nicht
weil}. Man setzt eine bestehende Ordnung des Wissens voraus, iiber die einer der
Gesprichspartner erst aufgeklart werden miisste, damit er in die Lage versetzt
wird zu verstehen, was der andere sagt. Die zu behebende Asymmetrie wird auf
diese Weise immer schon unterstellt und damit letztlich, so Rancieres Folgerung,
reproduziert: Einer der Gesprichspartner ist immer der Lernende, der andere
wiederum, der Lehrende, weill ganz genau, was es heiflt zu sprechen. Jede Situa-
tion préjudiziert dann, was eigentlich offen ist, nimlich, dass der andere verkannt
hat, wovon die Rede ist, oder einfach nicht in der Lage ist zu verstehen. Situatio-
nen des Unvernehmens sind dagegen solche, bei denen einer der Gesprachspart-
ner ein X vernimmt und zugleich nicht vernimmt. Ranciere vertritt hier die The-
se, dass es nicht nur kein Interpretationsprivileg beispielsweise seitens der Philo-
sophie zur Festlegung der Referenz von Ausdriicken gibt, sondern vielmehr, dass
die Semantik tiberhaupt nicht in der Sprache vorgingig festgelegt ist. Sie ist
durch einen bestimmten Diskurs und die damit verflochtene Praxis vorgegeben,
denen eine bestimmte Verteilung der Sprecherpositionen entspricht. Sie ist damit
potenziell immer strittig. Das liegt nach Ranciére daran, dass jede Gesellschaft
durch ein konstitutives Unrecht aufgebaut ist, welches sich als Verrechnung im
Verhiltnis von Teil und Ganzem darstellt: Sie beruht darauf, dass das Ganze der
Gemeinschaft einen seiner Teile nicht als einen seiner Teile zdhlt. Das Ganze
zahlt diesen Teil fiir nichts. Es behauptet sich durch den Ausschluss eines Teils:
der Anteilslosen. Die Anteilslosen stehen dabei fiir die aus den Bahnen der so-
zialen Kémpfe um Anerkennung ausgeschlossenen, und gerade nicht fiir die im
Ganzen repréisentierten Angehdrigen einer Partei oder einer Klasse. Eine solche

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | JENS KERTSCHER

Logik, die Anteil und Abwesenheit des Anteils der Teile dieses Ganzen be-
stimmt, indem sie es gestaltet und in Form einer bestimmten Anordnung zum Er-
scheinen bringt, also 6ffentlich wahrnehmbar macht, nennt Ranciére Polizei:

Die Polizei ist somit zuerst eine Ordnung der Korper, die die Aufteilung unter den Wei-
sen des Machens, den Weisen des Sagens bestimmt, die dafiir zustindig ist, dass diese
Korper durch ihre Namen diesem Platz und jener Aufgabe zugewiesen sind; sie ist eine
Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren, die dafiir zusténdig ist, dass diese Tatigkeit
sichtbar und jene andere es nicht ist, dass dieses Wort als Rede verstanden wird, und je-
nes andere als Larm. (Ranciere 2002: 41)7

Dabher entspricht jeder gegebenen Verteilung von Funktionen, Positionen, Rollen
innerhalb der Gesellschaft eine Verteilung, oder wie Ranci¢re formuliert, eine
Zahlung der Sprecherpositionen. Das bedeutet aber, dass die polizeiliche Logik,
indem sie als 6ffentlich wahrnehmbare Aufteilung immer schon das Nicht-Beste-
hen einer gemeinsamen Welt gesetzt, auch die Gemeinsamkeit der Sprache als
unproblematisches Medium des politischen Streits negiert hat. Die Referenz ist
selbst ein Politikum, und keine von gegebenen Diskursen und dem, was sie
sichtbar machen oder auch verbergen, unabhingige, rein semantische Kategorie.
Die Frage lautet immer: Gibt es diesen gemeinsamen Gegenstand? Der Kampf
um Anerkennung ist im Lichte des Unvernehmens also ein Kampf um das, was
als gemeinsamer Gegenstand eines Gespréchs in Frage kommt:

Es betrifft die sinnliche Darstellung dieses Gemeinsamen, die Eigenschaft der Ge-
sprachspartner selbst, es darzustellen. Die Extremsituation des Unvernehmens ist jene,
bei der X nicht den gemeinsamen Gegenstand sicht, den ihm Y présentiert, weil er nicht
vernimmt, dass die von Y ausgesendeten Tone Worter bilden und Verkniipfungen von
Wortern, die den seinen dhnlich wiren. (Ranciére 2002: 11)

Das Unvernehmen betrifft aber nicht nur die semantische Ebene der Sprechsitua-
tion und die Darstellungs-Funktion der Sprache, sondern verweist auch auf deren
pragmatisch-performative Struktur: ,,Die Strukturen des Unvernehmens sind je-
ne, bei denen die Diskussion eines Arguments auf den Streit verweist, der {iber
den Gegenstand der Diskussion und {iber die Eigenschaft derer, die daraus einen
Gegenstand machen, besteht™ (Rancieére 2002: 12f.). Das Unvernehmen bezeich-
net demnach einen Dissens, der auch das Verhiltnis der Sprecher zum Gegen-

7 Zum besseren Verstdndnis muss man sich klar machen, dass der Polizeibegriff hier
nicht nach heutigem Verstindnis ein (repressives) staatliches Exekutivorgan be-
zeichnen soll, sondern im Sinne der in der frithen Neuzeit entstandenen Polizeiwis-
senschaften — wir wiirden heute von Verwaltungswissenschaften sprechen — zu ver-
stehen ist. Zu den Polizeiwissenschaften vgl. die einschlagigen Abschnitte bei He-
gel 1955: 195-203. Das franzosische Wort ,,police erlaubt zudem aufgrund von
Homophonie die Assoziation mit dem griechischen ,,polis“. Vgl. dazu Badiou 2003:
127.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 67

stand macht. In diesem Zusammenhang wird auch deutlich, an welchem Punkt
Ranciéres Position gegeniiber der Habermasschen Kommunikationstheorie ihr
eigenes Profil gewinnt.

Habermas hatte einen Vorrang der performativen, an Geltung orientierten
teilnehmenden Einstellung vor der deskriptiven, objektivierenden Einstellung
damit begriindet, dass die performative Einstellung zur zweiten Person und die
objektivierende Einstellung zur dritten Person in einem Komplementaritits-
verhiltnis zueinander stehen. Dementsprechend verstehe ich mich als der Andere
eines Anderen in einem doppelten Sinne: Als das ,,Du“ und als das ,,Er eines
anderen ,,Ich“. In der performativen Einstellung zur zweiten Person nehme ich
den anderen als ein rationales, anerkennungstihiges Wesen, als kompetenten
Sprecher wahr. Diese Moglichkeit ist konstitutiv fiir die Objektivierung sprach-
lich vermittelter Zusammenhinge, weil der Zugang zu sprachlich vermitteltem
Sinn nur aus einer an Geltung orientierten Teilnehmerperspektive moglich ist.
Umgekehrt bezeichnet das performative Sein der Sprache eine Struktur der Le-
benswelt. Nach Habermas hieBe es, dieses performative Sein der Sprache ver-
kennen, wenn man es nicht im Lichte des immer moglichen Wechsels von der
zweiten zur dritten Person deutete. Daraus folgt auch, dass der Sprecher mehr als
nur eine Entitdt in der Welt ist, wenn er sich in der ersten Person selbst themati-
siert.®

Gegen diese Auslegung der Grammatik der Personalpronomina macht Ranci-
¢ére eine Funktion der dritten Person geltend, die bei Habermas verdeckt bleibt.
Gemeint ist die Funktion des objektivierenden Kommentars, in der der Sprecher
in der dritten Person zu seinem eigenen Sprechen eine Beobachterperspektive
einnehmen kann, um fiir einen anderen Sprecher das Objektive und Gemeinsame
der Situation sichtbar werden zu lassen, das beide Gesprichspartner eigentlich
teilen, das aber aus deren performativem Ich-Du-Selbstverstdndnis von einem der
Gesprichspartner geleugnet wird oder zumindest strittig ist. Von der dritten Per-
son machen Sprecher vor allem aber auch dann Gebrauch, wenn sie das Verhilt-
nis der Sprecher thematisieren wollen. Ranciére macht gegen Habermas darauf
aufmerksam, dass die dritte Person genauso eine direkte und indirekte Ge-
sprachsperson ist wie eine Person der Beobachtung und der Objektivierung. Der
Gebrauch der dritten Person holt die Aussagen der Gesprachspartner aus ihrem
Funktionszusammenhang, um sie auf eine Biihne zu bringen, auf der die Aussa-
gen nicht mehr funktionieren, die Ordnung des gegebenen Diskurses un-
terbrechen und die Sprecherrollen nicht bereits von den Verhiltnissen vorgege-
ben sind, aufgrund derer immer schon entschieden ist, wer als ein Wesen mit
symbolischer Einschreibung im Gemeinwesen gilt. Paradoxerweise wird die
funktionelle Sprache des Diskurses durch diese Objektivierung und Universali-

8 Vgl. dazu die konzise Darstellung in Wellmer 1992 sowie Habermas 1995b und
1988: 346f., wo er mit Rekurs auf den Primat sprachlich erzeugter Intersubjektivitit
gegen Foucault argumentiert. Ranciére bezieht sich in seiner Kritik an Habermas
ausdriicklich auf diesen Aspekt seiner Theorie. Vgl. Ranciére 2002: 59 und 67.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | JENS KERTSCHER

sierung der Aussagen erst zu einer gemeinsamen Sprache, in der sich die Spre-
cher als Gleiche begegnen konnen, um ihre Geltungsanspriiche auf die Probe zu
stellen. Diese objektivierende Form des Situationskommentars lédsst sich nicht
einfach als Verdinglichung abweisen oder auf eine dialogische Relation zurtick-
fuhren, sondern eréffnet die Moglichkeit einer grundsétzlichen Rekonfiguration
der Gesamtsituation.’

Wenn man wie Habermas mit den Dichotomien Verstdndigung oder strategi-
sches Handeln, Verstandigung oder Objektivierung operiert, dann bleibt nur noch
der Konsens als Telos des Gesprichs. Der politische Diskurs ist aber, wie Ranci-
¢ére betont, stets mehr und zugleich weniger als ein Dialog: Weniger, insofern als
sich im Kommentar monologisch der Dissens zwischen den Sprechern, ihren
Geltungsanspriichen und Positionen selbst artikuliert; mehr, da der Kommentar
die Personen, wie Ranciére es nennt, vervielfiltigt. Nach Ranciére ist diese Mog-
lichkeit eines polemischen Abstands zwischen einer ersten und einer dritten Per-
son von der dialogischen, verstindigungsorientierten Kommunikation zwischen
einer ersten und zweiten Person nicht prinzipiell trennbar. Sie ist fiir politische
Diskurse charakteristisch und kennzeichnet nach Ranciére geradezu die Struktur
der 6ffentlichen Meinung. Die die Pragmatik des Unvernehmens kennzeichnende
Notwendigkeit, sich nicht nur iiber den Inhalt einer Situation zu verstdndigen,
sondern immer auch tiber das Verhiltnis der Sprecher zueinander, folgt aus die-
sem immer moglichen und im Unvernehmen inszenierten Spiel der Personen.
Das Unvernehmen ist eine Inszenierung, in der Performativitét als Setzung sowie
Praxis als kommunikative Handlung zusammenfallen.'’ Das hier ausgeldste Spiel
der Personen ist demnach ein an der Pragmatik der Sprecherrollen festzuma-
chendes Indiz dafiir, dass die in der von Habermas privilegierten dialogischen Si-
tuation angenommene bzw. antizipierte Identitit des sich gegenseitigen Ver-
stehens, nicht einfach unterstellt werden kann. Jede Gesprichssituation wird
vielmehr von der Frage gespalten, was sich aus dem Vernehmen der Sprache ab-
leitet.

So wie jede dialogische Situation seitens der Sprecher die Moglichkeit impli-
ziert, einen polemischen Abstand zwischen einer ersten und einer dritten Person
zu inszenieren, so ermoglicht die Frage nach dem Verstehen der Sprache immer
die Feststellung, dass diese Frage performativ zwischen denen trennt, die verste-
hen und wissen, und denen, die nicht wissen und daher auch nicht verstehen.
Hinter der wohlmeinenden Frage ,,Haben Sie mich verstanden?* verbirgt sich so
eine Leugnung der urspriinglichen Gleichheit der Sprecher. Das Verstehen er-

9 Charakteristische Beispiele fiir diese Art von Sprechsituationen sind nach Ranciére
die Dienstbotenkonflikte in Komddien des 17. und 18. Jahrhunderts. Die dritte Per-
son des objektivierenden Kommentars kennzeichnet typischerweise auch die Prag-
matik von politischen Manifesten bzw. 6ftentlichen Verlautbarungen von Streiken-
den, wie Ranciére anhand von Beispielen u.a. aus der Geschichte der Arbeiterbewe-
gung zeigt. Vgl. dazu Ranciére 2002, 58ff. und 65ft.

10 Zum Begriff der Performativitit als Setzung vgl. Mersch 2003.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 69

scheint vor diesem Hintergrund immer auch als ein Indikator einer bestimmten,
kontingenten Aufteilung der sinnlich wahrnehmbaren Welt, einer Verrechnung
von Teil und Ganzem. Rancicre spielt hier den Mythos von der Gemeinschaft der
miteinander sprechenden, deliberierenden Biirger gegen die Bestimmung des
Menschen als zoon logon échon aus, indem er ihr ein egalitaristisches Moment
einschreibt: ,,Es gibt Ordnung, weil die einen befehlen und die anderen gehor-
chen. Aber um einem Befehl zu gehorchen, bedarf es mindestens zweier Dinge:
man muss den Befehl verstehen, und man muss verstehen, dass man ihm gehor-
chen muss. Und um das zu tun, muss man bereits dem gleich sein, der einen be-
fehligt.” (Ranciére 2002: 28) Die vermeintliche natiirliche Ungleichheit zwischen
den Sprechern, die das Gliicken dieses Sprechakts, ndmlich des Befehls, erst er-
moglichen soll, verdankt sich einzig und allein der Gleichheit der sprechenden
Wesen. Der anfiingliche Logos, nach dem sich die Chance bemisst , fiir einen Be-
fehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden™ (Weber
1975: 28), ist mit dem anfinglichen Widerspruch behaftet, die Ungleichheit der
Sprecherpositionen nur um den Preis der Negation der urspriinglichen Gleichheit
von Befehlendem und Gehorchendem als sprechende Wesen setzen zu konnen.
Im paradoxen Phédnomen, dass die Gleichheit der sprechenden Wesen, das Ver-
nehmen im Einvernechmen, nur als Konflikt, als Unvernehmen, artikuliert und
geltend gemacht werden kann, besteht die spezifisch politische Rationalitét einer
Gespréchssituation.

Der politische Streit bringt die Voraussetzung der Gleichheit aller sprechen-
den Wesen im Modus des Dissenses und des Konflikts zur Geltung. Sein Sinn ist
es, dem Konflikt eine Szene zu schaffen, auf der sich die Gleichheit oder Un-
gleichheit der Gesprichspartner erst ins Spiel bringt. Er behauptet gleichsam das
von einem hegemonialen Diskurs verdeckte Bestehen der gemeinsamen Welt in
der Form des Unvernehmens. Deshalb miissen die Sprecher, noch bevor sie iiber
die beste oder gerechteste Aufteilung der Anteile des Ganzen streiten, einen
Streit tiber die beste Offenlegung dieser Anteile einrichten. Sie tun es, indem sie
das Prinzip der Gleichheit als Bedingung der Méglichkeit von Ungleichheit arti-
kulieren.

Gleichheit als Bedingung der Moglichkeit von Ungleichheit in den Blick zu
holen, ist also, generell gesprochen, Ranciéres paradoxe Antwort auf die Frage,
was es denn heif3t, Politik im Gegensatz zur einer bloBen Logik der Herrschaft zu
denken. Es heif3t, das Verhiltnis der Gleichheit zwischen Beliebigen — so Ranci-
éres Bestimmung von Demokratie — als reine Kontingenz jeder sozialen Ordnung
ins Spiel zu bringen. Die Gleichheit ist dabei durchaus nicht eine transzendentale
Voraussetzung, die in der Teilnehmerperspektive eines verstindigungsorientier-
ten Diskurses verniinftigerweise anzuerkennen ist, sondern sie ist ein immer erst
zu aktualisierendes Prinzip, das nur in der Form des Unvernehmens als spezifi-
sche Form des Dissenses zur Geltung gebracht werden kann. Gleichheit ist also
eine rein negative Norm, die weder gegeben noch als Ziel gesetzt wird, sondern
immer nur in actu gegen eine bestimmte Formation vorgebracht werden kann.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | JENS KERTSCHER

Aus diesem Grund fungiert fiir Ranciére, wie auch fiir Habermas, die Kom-
munikation als Paradigma: Im kommunikativen Handeln soll ein anderer, von
etwas, was er bis zu einem bestimmten Zeitpunkt so nicht sah, tiberzeugt werden.
Diese Uberzeugung kann aber nur in Form der Anerkennung des Anderen als ei-
nes Gleichen im Zugang zur Situation, deren Deutung Ziel des Austauschs ist,
und zur Sprache, die das Medium des Austauschs ist, vollzogen werden. Dieser
Akt der Anerkennung kann bei Ranciére allerdings nur im Modus eines Dissen-
ses eingefordert werden, im Sinne einer performativen Setzung, die kontextuell
das Allgemeine — das universelle Prinzip der Gleichheit — im Besonderen — der
kontingenten Ordnung der polis/police — artikuliert. Die performative Setzung in
Gestalt des Unvernehmens und die damit verbundene Artikulation der Gleichheit
schafft eine neue Sprechsituation, indem sie einen Raum der Unbestimmtheit
offnet, in welchem das auf Ungleichheit basierende Prinzip der Herrschaft dem
universellen Prinzip der Gleichheit in einer besonderen Szene entgegengestellt
wird. Die Geltungsanspriiche der Gesprachspartner werden dabei insofern grund-
sétzlich in Frage gestellt, als der Gleichheitsanspruch aller Wesen als sprechende
Wesen ernst genommen wird durch die Einrichtung eines Streites, der sichtbar
und horbar werden lésst, dass eine gegebene Verteilung von Sprecherpositionen
keinen anderen Grund als die Zufilligkeit jeder gesellschaftlichen Ordnung hat.
Die Forderung nach Anerkennung ist die Forderung, die Verrechnung sichtbar
und horbar werden zu lassen, auf der eine jede gegebene Ordnung kontingenter-
weise ruht.

5. Befehlen oder Uberzeugen: Politik und Herrschaft

Die vorangehenden Uberlegungen zielten darauf ab, mit Jacques Ranciéres
Denkfigur des Unvernehmens eine irreduzible und fiir politische Prozesse — fiir
die hier paradigmatisch Anerkennungskdmpfe stehen — konstitutive Gestalt des
Dissenses gegen Habermas’ diskurstheoretisches Programm zur Geltung zu brin-
gen. Irreduzibel ist sie, weil sie nicht hermeneutisch auflosbar ist, sondern jeden
in geordneten Bahnen verlaufenden Verstéindigungsprozess potenziell durch-
kreuzt, rekonfiguriert, oder ihm zuvorkommt. Die von Ranciére anvisierte Form
des Dissenses meint also weder eine grundsdtzliche Unabschliebarkeit aller
Diskurse noch geht es um Unvereinbarkeit im Sinne Lyotards, also um wider-
streitende Anspriiche, fiir deren Versshnung es keine universelle Regel gibt.!
Konstitutiv fiir politische Prozesse ist sie, weil sie eine Szene schafft, durch die
Sprecher sich iiberhaupt erst als Gleiche begegnen konnen und damit eine seit

11 Man muss allerdings mit Bedorf 2005: 97f. konzedieren, dass die Nahe zu Lyotard
grofer ist als Ranciere eingesteht. Mir scheint es gleichwohl unbestreitbar, dass
Ranciére mit der Figur des Unvernchmens eine auch dem Widerstreit gegeniiber
genuine Form des Dissenses thematisiert. Insofern ist es wohl zutreffender zu be-
haupten, dass sich beide Positionen ergénzen.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 71

Aristoteles bekannte Bedingung des Politischen erfiillt, dass ndmlich Politik nur
dort stattfindet, wo sprechende Wesen iiber die das Allgemeinwohl betreffenden
Angelegenheiten verhandeln. Das ,,Anliegen des Miteinandersprechens” — wie
Hannah Arendt es formuliert hat — konstituiert die Sphire des Politischen im Ge-
gensatz zur vorpolitischen Sphére, die der Pragmatik von Befehl und Gehorsam
unterworfen ist: ,,Andere durch Gewalt zu zwingen, zu befehlen statt zu tiberzeu-
gen, galt den Griechen als eine gleichsam prépolitische Art des Menschenum-
gangs, wie er liblich war in dem Leben auBlerhalb der Polis.” (Arendt 1981: 30)
Bei Ranciére liest sich das ganz dhnlich: ,,Vor dem Logos, der tiber das Niitzliche
und Schidliche diskutiert, gibt es den Logos, der befiehlt und Recht gibt zu be-
fehlen. Aber dieser anféngliche Logos ist mit einem anfinglichen Widerspruch
behaftet. (Ranciére 2002: 28) Der Logos ist immer beides: Verrechnung von
Teil und Ganzem als kontingenter Grund jeder sozialen Ordnung (Ratio) und
gemeinsames Vermodgen des Sprechens (Sprache). Aufgrund dieser Doppel-
struktur, immer Verrechnung von Teil und Ganzem, also Rationalitdt einer be-
stimmten Verteilung, und gemeinsames Vermogen aller sprechenden Wesen, al-
so Sprache, zu sein, ist er von einem Abstand zu sich selbst durchkreuzt, der im
Unvernehmen als Dissens artikuliert wird. Der Unterschied zur Arendtschen
Entgegensetzung von Befehlen und Uberzeugen, und man kénnte auch sagen: zur
Habermasschen Entgegensetzung von verstindigungsorientiertem und von stra-
tegischem Handeln, besteht demnach darin, dass bei Ranciére der von der Politik
als Unvernehmen vollzogene konflikthafte Bruch zugleich eine Verschiebung
des Verhiltnisses von Politik und Gesellschaft impliziert. Politik konstituiert sich
im Gegensatz zur Logik der Herrschaft (arché), die die Sphire des Sozialen
strukturiert: ,,[K]ein Ding [ist] an sich politisch aufgrund der alleinigen Tatsache,
dass an ihm Machtverhéltnisse ausgeiibt werden.” (Ranciere 2002: 44) Auler-
dem verkniipft Ranciére diese Entgegensetzung von Politik und Gesellschaft mit
einer Verschiarfung des auf Aristoteles zuriickgehenden Gedankens von der
Sprachlichkeit des Menschen als Grund seiner Politikfihigkeit. Ranciére fragt,
was es politisch fiir ein sprachbegabtes Wesen heif3t, zu sprechen, die Sprache
eines anderen zu verstehen und ihn als sprechendes Wesen anzuerkennen.
Ranciére hegt demnach auch nicht einfach einen schlichten antiuniversalisti-
schen Affekt, denn die negative, konstitutiv auf eine bestehende Ordnung bezo-
gene und gegen sie im Modus des Dissens in Anschlag gebrachte Norm der
Gleichheit der sprechenden Wesen als zu aktualisierende Voraussetzung des Po-
litischen erlaubt es ihm, die Bewegung der Anerkennung aus dem sterilen Ge-
gensatz von Universalismus und Partikularismus herauszuholen. An dieser Stelle
bietet es sich an, abschlieBend noch einmal die Eingangsfrage nach dem trans-
formativen Potenzial des Anerkennungskampfes hinsichtlich des demokratischen
Selbstinstituierungsprozesses der Gesellschaft aufzunehmen.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | JENS KERTSCHER

6. Vermittlung oder Unterbrechung: Zur normativen
Bestimmtheit von Anerkennungskdmpfen

Jirgen Habermas hat in seinem Beitrag zur Politik der Anerkennung den Aner-
kennungskampf an seinen Diskursbegriff des demokratischen Rechtsstaats und
der Politik gebunden. Das ist bei ihm deshalb méglich, weil die Theorie des
Kommunikativen Handelns von vornherein so gelesen werden kann, dass sie Mo-
tive des Anerkennungsparadigmas aufgenommen und integriert hat. Aufgrund
der engen Verkniipfung von Geltung, Rationalitit und Handeln muss kommuni-
katives Handeln immer aus der performativen Perspektive der beteiligten Ak-
teure betrachtet werden, die in der Lage sind, wechselseitig ihre Geltungsansprii-
che zu akzeptieren oder zu verwerfen. Diese Fédhigkeit von Personen, Geltungs-
anspriichen gegeniiber eine ablehnende oder zustimmende Haltung einzunehmen,
ist nach Habermas ein normativer Status, den sich diese Akteure im Rahmen ge-
gebener sozialer Praktiken wechselseitig zuschreiben. Die Intersubjektivitit
kommunikativen Handelns manifestiert sich gerade auch darin, dass es sich um
eine Féhigkeit handelt, die nicht ohne Bezug auf einen umfassenderen sozialen
Kontext ausgetibt werden kann:

Handeln, oder die Bewiltigung von Situationen, stellt sich als KreisprozeB dar, in dem
der Aktor beides zugleich ist — der Initiator zurechenbarer Handlungen und das Produkt
von Uberlieferungen, in denen er steht, von solidarischen Gruppen, denen er angehdrt,
von Sozialisations- und Lernprozessen, denen er unterworfen ist. (Habermas 1995a:
204f.)

Dafiir steht bei Habermas die Kategorie der Lebenswelt. Sie dient den Akteuren
einerseits als Ressource und als implizites Hintergrundwissen im Kommunikati-
onsprozess. Andererseits kann die Lebenswelt selbst zum Diskursgegenstand er-
hoben werden, dort ndmlich, wo jener Hintergrund problematisch wird: ,,W&h-
rend sich a fronte dem Handelnden der situationsrelevante Abschnitt der Lebens-
welt als Problem aufdréngt, das er in eigener Regie 16sen muf}, wird er a tergo
vom Hintergrund seiner Lebenswelt getragen, die keineswegs nur aus kulturellen
GewiBheiten besteht.” (Habermas 1995a: 204) Das ist jedoch gerade nicht so zu
verstehen, dass die Akteure einfach durch ihren lebensweltlichen Hintergrund
konstituiert werden, sondern sie konnen sich davon distanzieren und im Rahmen
von Diskursen dariiber verhandeln, ob sie einen Geltungsanspruch anerkennen
wollen oder nicht:

Die Lebenswelt ist gleichsam der transzendentale Ort, an dem sich Sprecher und Horer
begegnen; wo sie reziprok den Anspruch erheben kénnen, daB ihre AuBerungen mit der
Welt [...] zusammenpassen; und wo sie diese Geltungsanspriiche kritisieren und bestéti-
gen, ihren Dissens austragen und Einverstidndnis erzielen kénnen. (Habermas 1995a:
192)

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 73

Weil also diese Féahigkeit zu kommunikativer Rationalitidt ein normativer Status
ist, den sich Akteure wechselseitig in sozialer Praxis zuschreiben, der also mit
anderen Worten in einer Anerkennungspraxis verwurzelt ist, kann Habermas ver-
schiedene Formen der Anerkennung unterscheiden, namlich ethische, moralische
und politische, die die Lebenswelt normativ strukturieren. Dariiber hinaus wird
die politische Sphére von Institutionen stabilisiert, die als diskursiv legitimierte
Vermittlungsinstanzen fiir einen Prozess zunehmender Universalisierung von
Biirgerrechten fungieren konnen. Habermas gelingt es daher, Institutionen zu
denken, die als Resultat diskursiver Prozesse von den unter ihnen befassten Ak-
teuren anerkannt werden konnen. Anders gesagt: Sie stehen normativ betrachtet
den Akteuren nicht abstrakt als Obrigkeit gegentiber.

Die Verschrinkung von Ordnung und transformierendem Anerkennungs-
kampf erscheint bei Ranci¢re dagegen unvermittelter. Politik im Gegensatz zum
Gesellschaftlichen oder Polizeilichen zu denken, heif3t ndmlich, sie als Zusam-
menprall zwischen zwei Logiken des menschlichen Zusammenseins zu begrei-
fen.'? Als vermittelnder Terminus fungiert allenfalls das Politische (le politique)
selbst, allerdings als der unbestimmte, immer erst einzusetzende Raum, in dem
beide Logiken konflikthaft aufeinandertreffen konnen. Politik und Polizei stehen
fur zwei aufeinander bezogene Pole, die erkldren sollen, warum sich im demo-
kratischen Konflikt irreduzibler Dissens und wechselseitige Bezugnahme mitein-
ander so verbinden konnen, dass geteilte Ordnungen ermoglicht, sie aber immer
auch fiir Revisionen offen stehen (vgl. Niederberger 2004: 143ff.). Ranciére
tiberformt dieses konflikthafte Verhiltnis allerdings nicht wie Habermas durch
eine prozessuale Logik zunehmender Universalisierung. Der gemeinsame kom-
munikative Boden wird bei Habermas am Ende eines Kampfes um Anerkennung
stets auf einer hoheren Universalisierungsstufe wiederhergestellt. Der Konflikt
erscheint demnach nur noch als voriibergehende Phase und besitzt keine struktu-
relle Autonomie im Rahmen der Logik kommunikativer Integration. Die befrie-
dete Vision der Konfliktfelder bleibt dem Konflikt als solchen iibergeordnet. Bei
Ranciere bleibt dieser Prozess offen. Die politische Stoérung der Polizei im Na-
men der Gleichheit zwischen Beliebigen kann diese Ordnung nachhaltig verédn-
dern und zu neuen Aufteilungen fiihren, sie kann aber auch eine Integration und
Neueinschreibung des politischen Subjekts in diese Ordnung nach sich ziehen.
Das Politische ist demnach stets vom Scheitern bedroht und seine Ausrichtung
offen. Aus dieser Offenheit folgt nun nicht einfach eine vollige normative Unbe-
stimmtheit. Unbestimmt ist die Norm der Gleichheit zwar insofern, als es sich

12 Vgl. Ranciere 2002: 38: ,,Es gibt Politik, weil diejenigen, die kein Recht dazu ha-
ben, als sprechende Wesen gezihlt zu werden, sich dazuzdhlen und eine Gemein-
schaft dadurch einrichten, dass sie das Unrecht vergemeinschaften, das nichts ande-
res ist als der Zusammenprall selbst, der Widerspruch der zwei Welten, die in einer
einzigen beherbergt sind: die Welt, wo sie sind, und jene, wo sie nicht sind, die
Welt, wo es etwas gibt ,zwischen® ihnen und jenen, die sie nicht als sprechende und
zdhlbare Wesen kennen, und die Welt, wo es nichts gibt.*

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | JENS KERTSCHER

um ein formales Prinzip handelt, das zudem nicht weiter, beispielsweise durch
uiberhistorische Regeln kommunikativer Rationalitdt, fundiert ist. Material kon-
kretisiert sich dieses Prinzip jedoch immer in bestimmten historischen Situatio-
nen und im Rahmen bestehender Ordnungen, da, wenn es aktualisiert wird, seine
Einforderung immer nur im Namen bereits materialisierter Gleichheit geschehen
kann.

Die Figur des Unvernehmens hat — neben den bereits erwdhnten Aspekten —
ganz offensichtlich eine Reihe von Vorziigen. Die aus den Bahnen etablierter
Diskurse Herausgefallenen werden nicht einfach wie bei Habermas als potenzi-
elle Subjekte der Inklusion gedacht, sondern als differente Andere, deren Alteri-
tit nicht ohne weiteres einholbar ist, und auch nicht essentialistisch oder identitir
konzipiert wird, wie es bei separatistischen differenzpolitischen Projekten typi-
scherweise der Fall ist. Die Bedingungen der Einholung und Inklusion miissen
nach Ranciére selbst immer zur Disposition stehen kénnen. Vor diesem Hinter-
grund konnen neue Formen der Exklusion inmitten der alles einschlieBenden
zeitgenossischen Konsensdemokratie diagnostiziert und kritisiert werden. Auf-
grund ihres Selbstverstindnisses, prinzipiell jeden zum Diskurs zuzulassen und
somit als Gleichen zu betrachten, miissen moderne Demokratien die Existenz von
ungezihlten Individuen negieren. Habermas’ Diskursbegriff des Rechtsstaats und
sein Konzept der Lebenswelt erlauben es dem gemif auch nicht, die konstitutive
Verrechnung, also das, was in jeder Ordnung unsichtbar bleibt, sichtbar werden
zu lassen. An den Réndern und sogar inmitten der Konsensdemokratien erschei-
nen — so Ranci¢res Beobachtung — als Pendant zu einer Politik, welche die Arti-
kulation eines fundamentalen, instituierenden Dissenses gar nicht zu denken er-
laubt, Ausgeschlossene, die als unassimilierbare Gestalten identifiziert und als
Objekte populistischer Rhetorik diffamiert werden: Wer sich nicht hinreichend
anpasst, ist selbst Schuld, wenn er ausgeschlossen bleibt. Den so ausgeschlosse-
nen bleibt, wenn sie nicht mit Gewalt reagieren wollen, entweder nur die Mog-
lichkeit zu schweigen, oder die Sprache der Herrschenden zu iibernehmen. Die
Konsensdemokratie stabilisiert so eine polizeiliche Ordnung und propagiert zu-
gleich deren vollendete Uberwindung und deren Nicht-Bestehen (vgl. Labelle
2001: 93ff.). Nach Ranciére ist unter diesen flir heutige Demokratien charakteri-
stischen Umstidnden eine radikaldemokratische Transformation der polizeilichen
Ordnung nicht moglich. Damit wird auch deutlich, dass Rancieres Denkfigur ein
kaum zu unterschitzendes diagnostisches Potenzial besitzt.

Allerdings ergibt sich bei Rancicre auch ein Problem hinsichtlich der norma-
tiven Struktur der von ihm als Polizei bezeichneten Sphire. Sie folgt, wie er im-
mer wieder betont, einer eigenen Logik und Rationalitit, von der aber recht un-
klar bleibt, woran sie sich bemisst. Folgt man Ranciéres verschiedenen Darle-
gungen, erscheint sie als eine Mischung aus ideologischen Staatsapparaten im
Sinne Althussers, Foucault’scher Disziplinargesellschaft, Biirokratie im Sinne
Max Webers und durchaus auch als symbolisch strukturierte Lebenswelt, wie sie
von Habermas beschrieben wird, ohne jedoch auf ein Moment dieses Spektrums

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SPRACHE UND ANERKENNUNG | 75

reduzierbar zu sein. Eine aus seinem eigenen Begriff des Politischen sich erge-
bende Moglichkeit einer normativen Auszeichnung gibt es bei Ranciere nicht.
Das ist die Kehrseite seines Versuchs, das Politische radikal offen als ein Ereig-
nis zu denken, das sich ebenso wie das Normative in Gestalt des Prinzips der
Gleichheit immer nur im Gegensatz zur Polizei rein negativ bestimmt und sich
daher stets neu instituieren muss. Das ist insofern problematisch, als die einiger-
maflen unvermittelte Entgegensetzung beider Prinzipien es dann weder erlaubt,
die vielfiltigen, mikrologischen Transformationen innerhalb polizeilicher Ord-
nungen zu erfassen und in ein Verhéltnis zu den durch das Politische bewirkten
zu setzen, noch dasjenige, was an diesen Ordnungen, abgesehen von ihrer fakti-
schen Funktionalitit, seitens der in ihnen befassten Akteure anerkennenswert ist.
Die Inszenierung des Unvernehmens lduft dann Gefahr, in den Sog beliebiger
Selbsterméchtigung zu geraten.

Literatur

Arendt, Hannah (1981): Vita activa oder Vom tétigen Leben, Miinchen: Piper (2.
Auflage).

Badiou, Alain (2003): Uber Metapolitik, Ziirich/Berlin: Diaphanes.

Bedorf, Thomas (2005): ,,Antinomien gesellschaftlicher Ordnung. Philosophie
der Politik nach dem Poststrukturalismus®. Philosophische Rundschau 52/2,
S. 95-123.

Brandom, Robert B. (2002): Expressive Vernunft. Begriindung, Reprisentation
und diskursive Festlegung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Deranty, Jean-Philippe (2003): ,,Jacques Ranciére’s Contribution to the Ethics of
Recognition®. Political Theory 31/1, 136-156.

Fraser, Nancy/Honneth, Axel (2003): Umverteilung oder Anerkennung? Eine po-
litisch-philosophische Kontroverse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1988): Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vor-
lesungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

—(1992): Faktizitat und Geltung. Beitrdge zur Theorie des Rechts und des demo-
kratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1995a): Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der funk-
tionalistischen Vernunft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

— (1995b): Vorstudien und Ergédnzungen zur Theorie des kommunikativen Han-
delns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

—(1997): Die Einbeziechung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1955) [1821]: Grundlinien der Philosophie des
Rechts, Hamburg: Meiner (4. Auflage).

Hetzel, Andreas (2004): ,,.Der Anteil der Anteilslosen. Uber: Jacques Ranciére:
Das Unvernehmen®. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 2/2004, S. 322-326.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | JENS KERTSCHER

Honneth, Axel (1994): Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik
sozialer Konflikte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Labelle, Gilles (2001): ,,Two refoundation projects of democracy in contempo-
rary French philosophy. Cornelius Castoriadis and Jacques Ranciére®, Phi-
losophy & Social Criticism 27/4, S. 75-103.

Lyotard, Jean-Francois (1989): Der Widerstreit, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag.

McCarthy, Thomas (1993): Ideale und Illusionen. Dekonstruktion und Rekon-
struktion in der kritischen Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mersch, Dieter (2003): ,,Das Ereignis der Setzung®“. In: Erika Fischer Lich-
te/Christian Horn/Sandra Umathum/Matthias Warstat (Hg.), Performativitét
und Ereignis, Tiibingen/Basel: A. Francke Verlag, 41-56.

Niederberger, Andreas (2004): ,,Aufteilung(en) unter Gleichen. Zur Theorie der
demokratischen Konstitution der Welt bei Jacques Ranci¢re®. In: Oliver Flii-
gel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politischen. De-
mokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S.
129-145.

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Weber, Max (1975): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden
Soziologie, Tiibingen: Mohr Siebeck (5. Auflage).

Wellmer, Albrecht (1992): ,Konsens als Telos der sprachlichen Kommunika-
tion?*. In: Hans-Joachim Giegel (Hg.), Kommunikation und Konsens in mo-
dernen Gesellschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 18-30.

https:/idol. 14,02.2026, 14:27:23. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=)


https://doi.org/10.14361/9783839403327-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

