
Ulrich Sieg*

Liberalismus und westliches Christentum.
Einige Gedanken zu einer folgenreichen Verbindung

Das Thema „Liberalismus und westliches Christentum“ besitzt gewaltige
Ausmaße. Um es auch nur skizzieren zu können, sind zwingend Einschrän‐
kungen erforderlich. Der Essay konzentriert sich auf das „lange 19. Jahrhun‐
dert“,1 in dem der Liberalismus die bestimmende politische Kraft und das
Christentum eine lebensprägende Wirklichkeit waren. Dabei soll es nicht um
die bloße Rezeption liberaler Vorstellungen im Christentum, sondern um die
Interdependenzen, ja die Durchdringung von zwei Ideenfeldern gehen. Da‐
hinter steckt nicht nur die Annahme, dass das Syntagma „westliches Chris‐
tentum“ eine Fülle sozialer, kultureller und religiöser Phänomene umfasst
und angesichts seiner semantischen Unschärfe zu verdecken droht. Hinter
der Entscheidung steckt auch die Überzeugung von der Fragilität der libera‐
len Meistererzählung.

Die übliche Deutung des Liberalismus geht auf das 19. Jahrhundert selbst
zurück, als das städtische Bürgertum an die eigene Zukunft glaubte und sich
zum Gegner jedweder restaurativen Ordnung stilisierte. Allein, so ausge‐
prägt antiständische und antikatholische Affekte im protestantisch geprägten
Bürgertum Zentraleuropas auch waren, so spricht doch wenig für die
schlichte Heroisierung liberaler Vergangenheit. Selbst die Industrielle Revo‐
lution erscheint der jüngeren Forschung weniger als die heroische Verände‐
rung vormoderner Beschränkungen, denn als das Ergebnis „langfristig ku‐
mulativ wirkender Wachstumsraten“.2 Statt die gängige Lesart der Liberalis‐
mus-Geschichte ein weiteres Mal zu wiederholen,3 möchte ich mich deshalb

* Für vielfältige Unterstützung, kritische Einwürfe und sorgfältige Korrektur danke ich Anne
C. Nagel, Ewald Grothe und Benedikt Stuchtey.

1 Zum Begriff und zur Sache vgl. Jürgen Kocka: Das lange 19. Jahrhundert. Gebhardt. Hand‐
buch der deutschen Geschichte. 10. völlig neu bearb. Aufl. Stuttgart 2014; im deutschen
Sprachraum zu wenig debattiert: David Blackbourn: The Long Nineteenth Century. A Histo‐
ry of Germany, 1780–1918. 2. Aufl. Oxford 2002.

2 Dazu prononciert Andreas Fahrmeir: Sozialer Wandel und politische Restauration in der Ära
Metternich. In: Ewald Grothe/Ulrich Sieg (Hrsg.): Liberalismus als Feindbild. Göttingen
2014, S. 41–52, hier S. 48.

3 Zum Kontext dieses Phänomens vgl. Ewald Grothe/Wolther von Kieseritzky: Liberalismus
als historisches Forschungsthema. Eine Einführung. In: Dies./Jürgen Frölich (Hrsg.): Libera‐
lismus-Forschung nach 25 Jahren. Bilanz und Perspektiven. Baden-Baden 2016, S. 9–30.

251

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


auf die eigentümliche Verknüpfung der beiden „weltanschaulichen Groß‐
mächte“ des 19. Jahrhunderts konzentrieren.

Auch wenn eine Vielzahl von Studien zur christlichen Grundierung des
bürgerlich-liberalen Zeitalters vorliegen, selbstverständlich ist diese Sicht‐
weise nicht mehr. So besitzt in unserer Ära der Globalisierung der Eurozen‐
trismus-Vorwurf einiges Gewicht. Zudem lädt die gern beschworene „Krise
des Liberalismus“ zur Verkleinerung seiner historischen Bedeutung ein.
Gleichwohl sollte es zu denken geben, dass der maßgebliche deutsche Glo‐
balisierungshistoriker den Liberalismus als „weltweit einflussreichste politi‐
sche Lehre“ des 19. Jahrhunderts ansieht.4 Die Geschichte des Christentums
folgt ohnehin nicht mehr einfachen Säkularisierungsvorstellungen. So weiß
man um die Ähnlichkeit sozialistischer und christlicher Endzeiterwartungen
oder um die religiöse Dimension des Fin de Siècle, als ganz unterschiedliche
geistige Strömungen im Zeichen des „Erlebnisses“ standen.5

Bei der Begegnung von Liberalismus und Christentum handelt es sich um
einen komplexen Vorgang, der notwendig deskriptive Genauigkeit verlangt.
Im Rahmen einer kurzen problemorientierten Darstellung führt dies zur
Konzentration auf nur wenige Punkte. Zuerst erörtere ich, welche Bedeutung
das Verhältnis von Liberalismus und Christentum für die Abschaffung der
Sklaverei hatte (I). Alsdann wird das ehrgeizige Programm einer „Ethisie‐
rung der Politik“ betrachtet, das in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts
viele Christen mit liberalen Überzeugungen bewegte (II). Schließlich geht es
um die ideengeschichtliche Bedeutung des Ersten Weltkrieges, als der Libe‐
ralismus unter massiven weltanschaulichen Druck geriet und der Kulturpro‐
testantismus ein Gutteil seiner intellektuellen Strahlkraft verlor (III). Der
knappe Ausblick auf die 1920er Jahre wird mit der Frage verknüpft, wie sich
die Nähe von Liberalismus und „westlichem Christentum“ im ideell doch
recht robusten 19. Jahrhundert eigentlich erklären lässt (IV).6

4 Jürgen Osterhammel: Die Verwandlung der Welt. Eine Geschichte des 19. Jahrhunderts.
München 2009, S. 823.

5 Vgl. für die inhaltliche Breite und Vielgestaltigkeit dieses Phänomens J[ohn] W. Burrow:
The Crisis of Reason. European Thought, 1848–1914. New Haven/London 2000; Friedrich
Wilhelm Graf: „Die Wiederkehr der Götter“. Religion in der modernen Kultur. München
2004. Die Ähnlichkeit christlicher und sozialistischer Endzeitvisionen betont Lucian Höl‐
scher: Weltgericht oder Revolution. Protestantische und sozialistische Zukunftsvorstellungen
im deutschen Kaiserreich. Stuttgart 1989.

6 Sprechende Beispiele für den ausgeprägten Realitätssinn des 19. Jahrhunderts, in dem welt‐
anschaulich zentrale Probleme mit beträchtlicher Gelassenheit erörtert werden konnten, bie‐
tet Peter Gay: Das Zeitalter des Doktor Arthur Schnitzler. Innenansichten des 19. Jahrhun‐
derts. Frankfurt a. M. 2002.

252

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


I.

Für das westeuropäische Bürgertum war das 19. Jahrhundert eine Ära des
Friedens und des wachsenden Wohlstands. Dies begünstigte die Diskussion
der großen politischen Fragen, zu denen gewiss die Bewertung der Sklaverei
gehörte, die zwischen 1780 und 1880 jahrzehntelang die Gemüter erhitzte.
Nach heftigen Debatten rang man sich in England 1807 zur Abschaffung des
Sklavenhandels im gesamten Empire durch. Ökonomisches Kalkül war hier‐
für nicht ausschlaggebend, und das gilt auch für das 1833 beschlossene Ver‐
bot in den britischen Kolonien. Denn die Sklaverei war eine wirtschaftlich
erfolgreiche Institution und warf beträchtliche Gewinne ab. Das heißt jedoch
nicht, dass man die britische Politik ausschließlich unter ethischen Gesichts‐
punkten sehen sollte, wie dies einst William Lecky tat.7 Der anglo-irische
Historiker verfocht ein positives Geschichtsbild und setzte auf das Verant‐
wortungsgefühl des aufstrebenden Bürgertums. Mit großer Selbstverständ‐
lichkeit verherrlichte er den Aufstieg des Protestantismus im 18. Jahrhundert
und glaubte an die Unumkehrbarkeit des Zivilisationsprozesses. Wie so viele
liberal eingestellte Intellektuelle setzte er darauf, dass sich in der öffentli‐
chen Debatte auf die Dauer das bessere Argument und ethische Maßstäbe
durchsetzen würden. Mit dem Christentum brachte Lecky seine Geschichts‐
sicht nicht in Konflikt. Vielmehr betonte er in seiner viel gelesenen History
of Rationalism von 1865, dass das Christentum unerlässlich für den Gang
der Geschichte gewesen sei, weil es mit seiner heilsgeschichtlichen Perspek‐
tive die Herrschaft der Furcht über den Menschen gebrochen habe.8

Leckys Fortschrittsgeschichte maß der Auseinandersetzung um die Skla‐
verei eine Schlüsselrolle zu. In seiner 1869 erschienenen History of Euro‐
pean Morals betrachtete er den britischen „Kreuzzug“ gegen die Sklaverei
als eine der „drei oder vier vollkommenen tugendhaften Handlungen [...],
welche in der Geschichte der Völker verzeichnet sind“.9 Leckys optimisti‐
sche Geschichtsdeutung stieß nicht nur auf beachtliches öffentliches Interes‐
se, auch herausragende Philosophen und Politiker wie Herbert Spencer oder

7 Eingehend zu seinem Geschichtsbild Benedikt Stuchtey: W. E. H. Lecky (1838–1903). His‐
torisches Denken und politisches Urteilen eines anglo-irischen Gelehrten. Göttingen/Zürich
1997. Zum ideengeschichtlichen Kontext vgl. Stefan Collini: Public Moralists. Political
Thought and Intellectual Life in Britain, 1850–1930. Oxford 1991.

8 Vgl. William Edward Hartpole Lecky: History of the Rise and the Spirit of Rationalism in
Europe. 2 Bde. London/Bombay/Kalkutta 1910 [zuerst London 1865], hier Bd. 2, S. 140:
„For the first condition of liberty is the establishment of some higher principle of action than
fear.“ Zur Wirkungsgeschichte der „History of Rationalism“ siehe Stuchtey: Lecky (wie
Anm. 7), S. 81–88.

9 William Edward Hartpole Lecky: Sittengeschichte Europas von Augustus bis auf Karl den
Großen. 3. Aufl. Leipzig 1904 [zuerst engl.: History of European Morals from Augustus to
Charlemagne. London 1869], S. 158.

253

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


William Gladstone zählten zu seinen Lesern. Gleichwohl sollte man seiner
idealistischen Herleitung britischer Politik mit einiger Skepsis begegnen. So
vernachlässigen Leckys häufig zitierte Worte zur Abschaffung der Sklaverei,
wie wichtig gerade die Mischung aus ethischen und ökonomischen Überzeu‐
gungen für den Erfolg der britischen Abolitionisten war.10

Es geht zum einen um den von Adam Smith verfochtenen Gedanken, dass
freie Lohnarbeit für den Unternehmer stets mehr Gewinn abwirft als Sklave‐
rei.11 Akzeptierte man diese Vorstellung vom „Wohlstand der Nationen“ als
richtig, so musste man auch die Sklavenwirtschaft als rückwärtsgewandt ab‐
lehnen, ganz gleich wie es um ihren aktuellen Erfolg bestellt war. Zum ande‐
ren war den liberalen Überzeugungen von „Freiheit“ und „selbstbestimmter
Arbeit“ eine starke Universalisierungstendenz eigen. Vor allem in der briti‐
schen Arbeiterklasse wurde die rechtlose Lage der Sklaven als Verletzung
der eigenen Menschenwürde begriffen. So kam es, dass im Jahre 1833 über
zwanzig Prozent der männlichen Bevölkerung in Großbritannien Petitionen
gegen die Sklaverei unterschrieben.12 Sie dürften vor allem die erhoffte Hu‐
manisierung des Wirtschaftslebens mit den Gedanken des klassischen Libe‐
ralismus verbunden haben. Aber auch britische Kaufleute maßen der Devise
„Free Labor“ ethische Relevanz zu. Anders ließe sich kaum erklären, warum
sie mehrheitlich das Ende einer Institution begrüßten, die ihnen erhebliche
Gewinne eintrug.13 Gerade deshalb ist es wichtig, einen Sinn dafür zu be‐
wahren, wie stark die liberale Utopie im 19. Jahrhundert wirkte. Weil Zu‐
kunftsgewissheit die verschiedenen Sphären gesellschaftlichen Lebens
durchdrang, konnten so viele Reformer die Idee der Menschenwürde ener‐
gisch in den Mittelpunkt rücken. Bezeichnenderweise fand der Appell für
eine vernunftgeleitete Politik sowohl in maßgeblichen Wirtschaftskreisen als
auch bei der Arbeiterschaft Gehör.14

10 Zur Resonanz der „History of European Morals“ vgl. Stuchtey: Lecky (wie Anm. 7), S. 94–
97.

11 Er findet sich in Adam Smith: An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of the
Nations. Ed. by R. H. Campbell, A. S. Skinner and W. B. Todd. Bd. 1. Oxford 1976,
S. 98 f. Zur anhaltenden Bedeutung dieses Gedankens vgl. Benjamin Steiner: Wohlstand
durch Sklaverei? Die Bedeutung der atlantischen Sklavenökonomie in der gegenwärtigen
Historiographie. In: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 66 (2015), S. 245–261, hier
S. 246.

12 Angabe nach der ungemein anregenden Studie von Kwame Anthony Appiah: Eine Frage
der Ehre oder Wie es zu moralischen Revolutionen kommt. München 2011, S. 147. Gene‐
rell zum ideenpolitischen Kampf um die Sklaverei vgl. Seymour Drescher: The Mighty Ex‐
periment. Free Labor versus Slavery in British Emancipation. Oxford 2002.

13 Benedikt Stuchtey: Die europäische Expansion und ihre Feinde. Kolonialismuskritik vom
18. bis in das 20. Jahrhundert. München 2010, S. 134.

14 Aus diesem Grund spricht wenig dafür, die ökonomischen Argumente beim Kampf gegen
die Sklaverei allzu sehr in den Hintergrund zu rücken, wie dies Jörg Lauster: Die Verzaube‐
rung der Welt. Eine Kulturgeschichte des Christentums. München 2014, S. 549–554, tut,

254

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Allerdings sollte man die Bedeutung liberalen Gedankenguts bei der Ab‐
schaffung der Sklaverei auch nicht überschätzen. So spielten liberale Argu‐
mente für die Abolitionsbewegung in den USA nur eine nachgeordnete Rol‐
le. Dies lag schlicht daran, dass der europäische Liberalismus zum Thema
„Demokratie“ nur wenig zu sagen hatte. Die Gegenprobe macht dies deut‐
lich. Der einzige Denker, bei dem dies anders war, Alexis de Tocqueville,
wurde umgehend und intensiv in den USA rezipiert. Doch für seine 1835
erstmals veröffentlichten Überlegungen zur Funktionsweise der Demokratie
in Flächenstaaten war die Sklaverei nicht sonderlich wichtig. Tocqueville
nahm an, dass sich das Problem von allein lösen werde, weil die Sklaverei
eine in jeder Hinsicht antiquierte Einrichtung sei.15

Energischer Protest gegen die Sklaverei kam hingegen aus evangelikalen
Kreisen. Hier betrachtete man es schlicht als Sünde, einem Menschen wegen
seiner Hautfarbe die Würde abzusprechen. Im Unterschied zum Calvinismus
glaubte man nicht an die Vorbestimmung des menschlichen Schicksals, son‐
dern an die Bedeutung der „Umkehr“ und an einen persönlichen Weg zur Er‐
lösung. Aus diesem Milieu stammte Harriet Beecher Stowe, die mit Uncle
Tom’s Cabin ein Buch veröffentlichte, dessen Erfolg nach zeitgenössischer
Einschätzung „nur von der Bibel übertroffen“ wurde. Die melodramatische
Handlung, die direkt auf die Anteilnahme der Leser zielt, hat bisweilen die
harte Politizität des Romans übersehen lassen. Im Kern ging es darum, die
Unmenschlichkeit des im Herbst 1850 erlassenen „Fugitive Slave Act“ anzu‐
prangern, der für jede Unterstützung geflohener Sklaven hohe Geldstrafen
vorsah.16 Ganz unstrittig ist jedoch, dass es Beecher Stowe gelang, ihr Anlie‐
gen erfolgreich in die Welt zu tragen. Allein im ersten Dreivierteljahr nach
Erscheinen fand das Buch in den USA 300.000, im britischen Empire sogar
um die anderthalb Millionen Käufer.17 Und so besitzt die Erzählung von der
„kleinen Lady“, die entscheidenden Anteil am Ausbruch des amerikanischen
Bürgerkriegs hat, bis heute gewaltige Popularität. Doch wie immer es um

der ansonsten sehr wohl um die Bedeutung des Fortschrittsgedankens für das 19. Jahrhun‐
dert weiß.

15 Vgl. Alexis de Tocqueville: Über die Demokratie in Amerika. Erster Teil. Aus dem Franzö‐
sischen neu übertragen von Hans Zbinda. Stuttgart 1959, S. 394–421. Die methodischen
Probleme transatlantischer Verfassungsgeschichtsschreibung umreißt Michael Dreyer: Die
Verfassung der USA. Ein Modell für deutsche Verfassungsentwürfe des 19. Jahrhunderts?
In: Jürgen Elvert/Michael Salewski (Hrsg.): Deutschland und der Westen im
19. und 20. Jahrhundert. Bd. 1: Transatlantische Beziehungen. Stuttgart 1993, S. 225–246,
besonders S. 243–246.

16 Allgemein zum historischen Hintergrund vgl. James McPherson: Battle Cry of Freedom.
The Civil War Era. New York 2003. Das vorige Zitat findet sich in Friedrich Lenger: Im
Vorfeld des Bürgerkriegs. „Uncle Tom’s Cabin“ von Harriet Beecher Stowe (1851/52). In:
Dirk van Laak (Hrsg.): Literatur, die Geschichte schrieb. Göttingen 2011, S. 43–60, hier
S. 43.

17 Lenger: Im Vorfeld (wie Anm. 16), S. 46.

255

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ihre Begegnung mit Abraham Lincoln gestanden haben mag, zwei Grundtat‐
sachen gilt es nicht aus dem Blick zu verlieren: Die Sklavenwirtschaft war
zur Zeit ihrer Abschaffung hochgradig lukrativ, und die Devise „Free Labor“
gehörte im Bürgerkrieg zu den erfolgreichsten Slogans der Nordstaaten.18

Offenkundig bestand ein Bedürfnis, zugleich für eine gerechte Sache und
den „Fortschritt“ zu kämpfen.

Im Frühjahr 1865 war der Sezessionskrieg entschieden. Die größeren
ökonomischen und militärischen Ressourcen hatten sich als ausschlaggebend
für den Sieg der Nordstaaten erwiesen. Immer wieder ist seitdem der umfas‐
sende und in mancher Hinsicht hochmoderne Charakter des amerikanischen
Bürgerkriegs herausgestellt worden. Doch sollte dies nicht vergessen lassen,
dass er wegen eines grundsätzlichen Problems geführt wurde. Es ging um
die Abschaffung der Sklaverei, deren Existenz die universale Gültigkeit der
Menschenrechte prinzipiell in Frage stellte.19

II.

Die Forderung nach einer tiefgreifenden „Ethisierung der Politik“, die in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts immer wieder erhoben wurde, verwies
gleichfalls auf die Wichtigkeit grundsätzlicher Überlegungen. Mehr als mit
jedem anderen Staatsmann waren sie mit William Gladstone verbunden, der
der britischen Außenpolitik über Jahrzehnte ein liberales Gesicht gab. 1876
führte seine Streitschrift über die „Bulgarian Horrors“ zu einem Richtungs‐
wechsel in der britischen Außenpolitik.20 Hatte man bis dahin das Osmani‐
sche Reich gestützt, setzte man nun auf den Nationalismus der Balkanvölker.
Dies war riskant und bedeutete in letzter Konsequenz die Unterstützung der
panslawistischen Bewegung und damit des Zarenreiches. Zudem sollte nicht
marginalisiert werden, dass Gladstone die öffentliche Meinung mit einer ein‐
seitigen Darstellung mobilisiert hatte. Neben nationalen Frühlingsgefühlen
und der Orientierung an der russisch-orthodoxen Kirche hatten handfeste
ökonomische Interessen beim Aufstand der Bulgaren eine wichtige Rolle ge‐
spielt. Und seine Niederschlagung, bei der es allein in Philippoli, dem heuti‐

18 Jürgen Osterhammel: Sklaverei und die Zivilisation des Westens. München 2000, S. 54.
19 Dies hebt nachdrücklich hervor Egon Flaig: Weltgeschichte der Sklaverei. 2. Aufl.

München 2011, S. 209.
20 William E. Gladstone: The Bulgarian Horrors and the Question of the East. London 1876.

Zum politischen Hintergrund: H. C. G. Matthew: Gladstone, 1875–1898. Oxford 1995,
S. 27–33.

256

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gen Plovdiv, zu 15.000 Toten gekommen sein soll, stand im Zeichen der kal‐
ten Professionalität regulärer Truppen und nicht des Dschihad.21

Auf dem Berliner Kongress zeigte sich 1878, dass Gladstones Haltung zu
neuen außenpolitischen Problemen führte. Bismarck fürchtete die Folgen ei‐
nes Machtvakuums auf dem Balkan für das Habsburgerreich und war sich
nicht sicher, wie er das erstarkende Russland auf Dauer zähmen sollte. Über‐
dies passte Gladstones „idealistische Vision eines konföderierten Europas“
nur schlecht zu Bismarcks realpolitischem Kurs in der Außenpolitik.22 Den‐
noch konnte Gladstone mit dem Ergebnis des Kongresses zufrieden sein.
Schließlich war es ihm gelungen, die europäischen Staatsmänner davon zu
überzeugen, dass das Osmanische Reich die Verpflichtungen des Berliner
Vertrags „vollständig zu erfüllen“ habe. Dazu zählte nicht zuletzt der Schutz
religiös-nationaler Minderheiten wie der Armenier. Allerdings wurde die
Lage im Osmanischen Reich zunehmend instabil, und Gladstones christlich-
liberale Rhetorik weckte Hoffnungen, die sich kaum erfüllen ließen.

Angesichts der Vielfalt innenpolitischer Probleme setzte man im Osmani‐
schen Reich auf rigide Unterdrückung der erstarkenden Nationalbewegun‐
gen. In hohem Maße galt dies für die Armenier, die eigentlich unter dem
Schutz von Artikel 61 des Berliner Vertrags standen. Anfangs richteten sich
die Verfolgungen primär gegen armenische Nationalisten, doch schon bald
wurde der Faktor Religion ausschlaggebend. Abdul Hamid II. hatte nämlich
entdeckt, dass sich der Islam als „kulturelles Schutzschild“ und „Waffe ge‐
gen den Westen“ einsetzen ließ.23 Gleichzeitig setzte der Sultan auf die Mo‐
bilisierung der Kurden in Ostanatolien, denen die Armenier als Erzfeind vor
Augen gestellt wurden. Von 1894 bis 1896 kam es zu Massakern gegen die
christliche Bevölkerung Anatoliens, der jede Art von Waffenbesitz untersagt
war. Neben wirtschaftlichem Neid auf die erfolgreicheren Armenier spielten
Konflikte um das wenige fruchtbare Land und religiöse Vorurteile eine zen‐
trale Rolle. Zum Fanal wurden die Ereignisse in Urfa unweit der persischen
Grenze, als am 29. Dezember 1895 mehr als zweitausend Armenier verge‐
bens vor dem Mob in der Kathedrale Zuflucht gesucht hatten und dort bei
lebendigem Leib verbrannten.24

21 Hierzu bietet der Wikipedia Artikel „April Uprising of 1876“ eine Fülle von Fakten: https:/
/en.wikipedia.orgt/wiki/April_Uprising_of_1876 (Zugriff am 26. August 2020). Zu den
Begleitumständen von Gladstones berühmter Darstellung der „bulgarischen Massaker“, mit
der er Außenpolitik- und Journalismusgeschichte schrieb, vgl. Roy Jenkins: Gladstone.
London u.a. 1995, S. 399–405.

22 Otto Pflanze: Bismarck der Reichskanzler. München 1998, S. 344; das folgende Zitat ebd.,
S. 345.

23 So Rolf Hosfeld: Operation Nemesis. Die Türkei, Deutschland und der Völkermord an den
Armeniern. 2. Aufl. Köln 2009, S. 38.

24 Vgl. Ronald Grigor Suny: „They can Live in the Desert but Nowhere Else“. A History of
the Armenian Genocide. Princeton/Oxford 2015, S. 105–123.

257

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die europäische Diplomatie überbot sich derweil an Lippenbekenntnissen
für die Armenier, doch ein ernsthaftes Eingreifen betrachtete man als zu ris‐
kant. Nur wenige Intellektuelle äußerten sich so entschieden wie der Mar‐
burger Theologe Martin Rade. Empört kritisierte er die Indolenz der europä‐
ischen Politik, die eine Christenverfolgung mit bald hunderttausend Opfern
geschehen lasse.25 Gladstone aber stand vor den Scherben seiner moralisch
motivierten Außenpolitik im Vorderen Orient. Am 12. Juli 1897 schrieb er
an Johannes Lepsius, der in seinem Werk Armenien und Europa das ganze
Ausmaß der Verfolgungen offengelegt hatte, und beklagte, wie sehr das Bild
der armenischen Ereignisse von aktuellen Großmachtinteressen bestimmt
werde.26 Deutlich weniger dramatisch verliefen die Bemühungen für eine
„Ethisierung der Politik“ in den europäischen Staaten selbst.

Hier galt es um die Jahrhundertwende als ausgemacht, dass die Soziale
Frage zu den drängenden innenpolitischen Problemen zählte. Als dement‐
sprechend wichtig betrachtete man die Suche nach friedlichen Lösungen für
die Missstände, die aus den schroffen Klassenunterschieden erwuchsen. Her‐
ausragende Intellektuelle in Großbritannien und Deutschland setzten sich
energisch für gesellschaftliche Reformen ein. Auf der Insel legten die Fabi‐
ans um das Ehepaar Webb beträchtliche Sympathien für sozialistische Ideen
an den Tag. Doch wenn es in Interessenkonflikten hart auf hart zu kommen
drohte, setzten sie auf Kompromissbereitschaft, wie H. G. Wells mehr als
einmal grimmig bemerkte.27

Die Mehrzahl der tonangebenden Gesellschaftskritiker im deutschen Kai‐
serreich stand dem Linksliberalismus nahe. Ihre akademischen Verfechter
legten den Akzent auf ethische Überlegungen und standen einem reformbe‐
reiten Protestantismus positiv gegenüber. Ab und zu unternahm die Sozialde‐
mokratie zwar Versuche, die bekanntesten Vertreter des „ethischen Sozialis‐
mus“ für sich zu gewinnen, doch blieb dies ein glückloses Unterfangen. All‐
zu sehr identifizierten sich die Gelehrten mit der bürgerlichen Welt, als dass
die sozialdemokratische Klassenkampfrhetorik hätte verfangen können.28

Charakteristisch für das Engagement vieler Reformer ist die Einstellung
Paul Natorps, der die Gedanken des Marburger Neukantianismus um die

25 Hierzu sachkundig und einfühlsam Axel Meißner: Martin Rades „Christliche Welt“ und
Armenien. Bausteine für eine internationale Ethik des Protestantismus. Münster 2010,
S. 69–80.

26 Rolf Hosfeld: Johannes Lepsius. Eine deutsche Ausnahme. In: Ders. (Hrsg.): Johannes
Lepsius – Eine deutsche Ausnahme. Der Völkermord an den Armeniern, Humanitarismus
und Menschenrechte. Göttingen 2013, S. 9–26, hier S. 13.

27 Ausgesprochen humorvoll zur ideologischen Prinzipientreue der Fabians und ihrer eher
vorsichtigen politischen Praxis, die H. G. Wells gänzlich inakzeptabel fand David Lodge:
Ein ganzer Mann. Berlin 2012.

28 Vgl. Helmut Holzhey: Ethischer Sozialismus. Zur politischen Philosophie des Neukantia‐
nismus. Frankfurt a. M. 1994.

258

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Jahrhundertwende in weite Kreise trug.29 Der Philosoph setzte sich für links‐
liberale Ziele von der Frauenemanzipation bis zur Abschaffung der Todes‐
strafe ein und kritisierte scharf das preußische Dreiklassenwahlrecht. Zudem
betrachtete er es als ebenso wünschenswert wie geboten, die soziale Lage
der Arbeiterklasse zu verbessern. Doch damit hatte es auch sein Bewenden.
Eine direkte Unterstützung der Sozialdemokratie, die deren Vorsitzender Au‐
gust Bebel auf das Dogma der „Weltrevolution“ eingeschworen hatte, kam
für Natorp nicht in Frage. Insbesondere lehnte er die marxistische Auffas‐
sung von historischer Zwangsläufigkeit ab, weil sie mit seiner Hochschät‐
zung der menschlichen Freiheit unvereinbar sei. Gleichzeitig plädierte Na‐
torp für eine „Religion innerhalb der Grenzen der Humanität“ und vertraute
auf die Macht von Bildung und Erziehung.30 Letztlich glaubte der Neukan‐
tianer, dass die friedliche Reform des Kaiserreichs gute Argumente und die
bewegenden geschichtlichen Kräfte auf ihrer Seite habe. Nach Ausbruch des
Ersten Weltkrieges war von diesem Zukunftsvertrauen bald nicht mehr viel
zu spüren.

III.

Für Europa war der Krieg eine einzige Katastrophe. Er zerstörte das interna‐
tionale Ordnungsgefüge, brachte unsagbares Elend über die Menschen und
vergiftete das Klima zwischen den Nationen auf Jahrzehnte. Kulturhistorisch
wird der Weltkrieg zumeist als radikaler Bruch mit den Sekuritätsgefühlen
der Vorkriegszeit oder als Katalysator der Moderne angesehen.31 Für unser
Thema ist jedoch etwas anderes entscheidend. Der „Große Krieg“ führte zu
einer Entmischung von Weltanschauungen, die vor 1914 eng verbunden wa‐
ren. Dies wird in der Literatur über den Weltkrieg selten deutlich gesehen,
die bis auf den heutigen Tag im Bann des „Augusterlebnisses“ steht. Immer‐
hin hat eine umsichtige Mentalitäts- und Ideengeschichte mittlerweile her‐
ausgearbeitet, wie brüchig und heterogen die „Kriegsbegeisterung“ im Au‐
gust 1914 tatsächlich war. Gleichwohl sind in unserem Bild vom „Krieg der

29 Vgl. allgemein Norbert Jegelka: Paul Natorp. Philosophie, Pädagogik, Politik. Würzburg
1992; speziell zu Natorps linksliberalem Engagement im Kaiserreich vgl. Ulrich Sieg: Auf‐
stieg und Niedergang des Marburger Neukantianismus. Die Geschichte einer philosophi‐
schen Schulgemeinschaft. Würzburg 1994, S. 274–302.

30 Paul Natorp: Religion innerhalb der Grenzen der Humanität. Ein Kapitel zur Grundlegung
der Sozialpädagogik. 2. Aufl. Tübingen 1908.

31 Vgl. als Fallstudie Ulrich Sieg: Jüdische Intellektuelle im Ersten Weltkrieg. Kriegserfah‐
rungen, weltanschauliche Debatten und kulturelle Neuentwürfe. Berlin 2001; zuletzt Ernst
Piper: Nacht über Europa. Kulturgeschichte des Ersten Weltkriegs. Berlin 2013, S. 291–
315; sowie Philipp Blom: Die zerrissenen Jahre 1918–1938. München 2014, S. 31–54 und
passim.

259

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Geister“ die ersten Kriegsmonate immer noch viel zu dominant.32 Dies ver‐
nachlässigt den raschen Verschleiß nationalistischer Semantik, der in priva‐
ten Quellen reich dokumentiert ist. Gerade weil die Kontingenz und Sinnlo‐
sigkeit des Geschehens verborgen werden musste, kam der professoralen
Kriegsrechtfertigung eine Schlüsselrolle zu.33 In hochtönender Diktion ver‐
liehen Gelehrte aller Nationen den Ereignissen gleichsam eine eigene Weihe.
Die salbungsvollen Texte wurden, wie es scheint, von der Bevölkerung er‐
staunlich positiv aufgenommen. Doch belegt die öffentliche Reaktion nicht
nur den Respekt, den man der Universitätswelt entgegenbrachte, sie illus‐
triert auch, wie groß das Bedürfnis nach sinnstiftenden Ordnungsmustern
war. Auf die Dauer reichte das Beschwören nationaler Größe jedoch schwer‐
lich zur Rechtfertigung eines Krieges, der die Menschen in vielerlei Hinsicht
überforderte.

Der Liberalismus hatte seit 1914 mit erheblichen Vorbehalten zu kämp‐
fen. Zwar setzten die bürgerlichen Mittelschichten nicht nur in Deutschland
auf die Karte „Nation“ und brachten erhebliche Opfer für das Vaterland.
Doch schon bald wurde deutlich, dass der umfassende Charakter des Krieges
der liberalen Agenda keineswegs förderlich war. In allen kriegführenden
Staaten wurden die Kontrollen intensiviert und die Bürgerrechte zum Teil
empfindlich eingeschränkt.34 Die liberalen Parteien schickten sich in diese
Situation, ja unterstützten den Staat nach Kräften und mussten doch erleben,
wie rasch ihr politischer Einfluss schwand. Ein zentraler Grund hierfür lag in
der Unvereinbarkeit des optimistischen liberalen Geschichtsbilds mit der
desillusionierenden Kriegsrealität. Kaum jemand, der das mechanisierte und
anonyme Massensterben an der Westfront erlebt hatte, wollte vom „Fort‐
schritt“, den die Liberalen im „langen 19. Jahrhundert“ so lautstark propa‐
giert hatten, noch etwas hören.

32 Dies gilt in hohem Maße für Kurt Flasch: Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intel‐
lektuellen und der Erste Weltkrieg. Berlin 2000; aber auch die mentalitätsgeschichtlich ver‐
dienstvolle Studie von Jeffrey Verhey: Der „Geist von 1914” und die Erfindung der Volks‐
gemeinschaft. Hamburg 2000 schlägt einen allzu einfachen Bogen von der Verherrlichung
des Kriegserlebnisses bei Beginn des Ersten Weltkrieges zur nationalsozialistischen Propa‐
ganda. Eine gute Einführung in die Komplexität der Kontinuitätsproblematik bieten die
Beiträge in: Abschied von einer Legende. Die Debatte um die Ursachen des Ersten Welt‐
kriegs und das Ende der Lehre vom „deutschen Sonderweg“. In: Rotary Magazin, Jg. 2014,
H. 3, S. 38–59.

33 So eine Zentralthese bei Ulrich Sieg: Geist und Gewalt. Deutsche Philosophen zwischen
Kaiserreich und Nationalsozialismus. München 2013. Die ausgesprochen unübersichtliche,
von Ängsten geprägte Lage im Juli 1914 sollte eigentlich nicht mehr strittig sein, obwohl
das Meisterwerk von Christopher Clark: Die Schlafwandler. Wie Europa in den Ersten
Weltkrieg zog. München 2013 in Deutschland nicht nur euphorischen Zuspruch durch eine
breite Leserschaft, sondern auch Ablehnung durch einige Fachhistoriker gefunden hat.

34 Vgl. Jörn Leonhard: Die Büchse der Pandora. Geschichte des Ersten Weltkriegs. München
2014, S. 758–767.

260

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die christlichen Kirchen predigten hingegen Geschichtsvertrauen und
setzten ihre Hoffnungen je nach Nation auf den „Gott der Engländer“, den
„Gott der Franzosen“ oder den „Gott der Deutschen“. Der hierzulande
staatstragende Protestantismus identifizierte sich mit dem Schicksal der Na‐
tion und verlieh der eigenen militärischen Stärke eine quasi-religiöse Weihe.
Nur wenige Stimmen warnten laut vor den verhängnisvollen Folgen nationa‐
listischer Hybris. Was dies heißt, scheint freilich noch nicht ausgemacht. So
könnte erst die intensive Auswertung ungedruckter Quellen belegen, wie
sich der massive Druck der öffentlichen Meinung im Privatleben frommer
Christen niederschlug.35

Auch die führenden Vertreter des liberalen Protestantismus setzten sich
seit Kriegsausbruch für die „deutsche Sache“ ein. Sie waren von der Bedeu‐
tung der eigenen Kultur durchdrungen und zweifelten nicht daran, dass sich
die deutsche Nation gegen eine „Welt von Feinden“ behaupten müsse. Dies
ist zu Recht häufig kritisiert worden, doch sollte man es sich mit den Angrif‐
fen auf den staatsbejahenden und angeblich hegemonialen Kulturprotestan‐
tismus nicht zu einfach machen. So verdient es festgehalten zu werden, dass
Ernst Troeltsch den Blick auf eine friedliche Nachkriegsordnung nie verlor.
Insbesondere schien es ihm unabweisbar, dass den Menschen, die sich mit
all‘ ihrer Kraft für das Vaterland einsetzten, nach Kriegsende demokratische
Teilhabe nicht verwehrt werden könne.36

Eine eigentümliche Position nahm Martin Rade ein, der in den ersten
Kriegswochen leidenschaftlich die deutsche Mobilisierung propagierte. Den‐
noch wussten die Leser der „Christlichen Welt“, dass Rade kein Hurrapatriot
war. Bereits Mitte September 1914 beurteilte er den Krieg als „Bankerott der
Christenheit“, weil ihr die Kraft zu einem „völkerverbindenden Ganzen“ ge‐
fehlt habe.37 So war es schwerlich Zufall, dass Rade zu den wenigen Protes‐
tanten gehörte, die sich aktiv gegen den Völkermord an den Armeniern

35 Offenkundig hat der prima vista eindeutige Charakter protestantischer Kriegsbegeisterung
die intellektuelle Neugier nicht beflügelt. Jedenfalls steht eine umfassende und nuancierte
Gesamtdarstellung des Protestantismus im Weltkrieg noch aus. Ausgesprochen einseitig et‐
wa Manfred Gailus: „Ein Feld weiß und reif zu einer Geistesernte liegt vor uns!“ Deutsche
Protestanten im Ersten Weltkrieg. In: Hosfeld: Johannes Lepsius (wie Anm. 26), S. 95–109.
Zur Haltung der katholischen Kirche seit 1914 ansatzweise weiterführend Martin Latzel:
Die katholische Kirche im Ersten Weltkrieg. Zwischen Nationalismus und Friedenswillen.
Regensburg 2014.

36 Jörn Leonhard: Über Nacht sind wir zur radikalsten Demokratie Europas geworden – Ernst
Troeltsch und die geschichtspolitische Überwindung der Ideen von 1914. In: Friedrich Wil‐
helm Graf (Hrsg.): „Geschichte durch Geschichte überwinden“. Ernst Troeltsch in Berlin.
Gütersloh 2006, S. 205–230.

37 Vgl. den programmatischen Artikel Martin Rade: „Der Bankerott der Christenheit“. In: Die
Christliche Welt, Nr. 38 vom 17. September 1914, Sp. 849 f., hier Sp. 850. Generell zu sei‐
ner Haltung im Weltkrieg Anne Chr. Nagel: Martin Rade – Theologe und Politiker des so‐
zialen Liberalismus. Eine politische Biographie. Gütersloh 1996, S. 141–160.

261

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


wandten. Die politisch Verantwortlichen hüllten sich hingegen in Schweigen,
weil sie das Bündnis mit der Türkei nicht gefährden wollten.38

Mit den Massenschlachten vor Verdun und an der Somme begann eine
neue Phase des Krieges. Die Nutzung letzter Ressourcen wurde auf beiden
Seiten zum obersten Gebot. Es dürfte symptomatisch sein, wie selbstver‐
ständlich der Begriff „Menschenmaterial“ seit 1916 in die „militärische Ver‐
waltungssprache“ einzog, deren Auffassung von „Tötungseffizienz“ sich zu‐
nehmend an ökonomischen Parametern ausrichtete.39 Aber auch ideenge‐
schichtlich bedeutete der Herbst 1916 eine Zäsur. Der extrem national einge‐
stellte Redakteur der Kant-Studien Bruno Bauch hatte Juden jedes tiefere
Verständnis Fichtes abgesprochen, weil sie sich nur oberflächlich an die
deutsche Kultur angepasst hätten. In der Folge kam es zu heftigen Verwer‐
fungen in der Kant-Gesellschaft, an deren Ende die Spaltung der Organisati‐
on stand. Die neu ins Leben gerufene Deutsche Philosophische Gesellschaft
sollte primär der geistigen Aufrüstung und nationalen Traditionspflege die‐
nen. Die Erinnerung an den Dreißigjährigen Krieg galt dort mehr als jede
Form von Fortschrittsglauben, und der „Westen“ wurde zur Chiffre für alle
möglichen Fehlentwicklungen. Im Liberalismus aber erblickte man die tiefe‐
re Ursache für das Heraufziehen der verhassten Moderne und eine große Ge‐
fahr für die ersehnte Wiedergeburt eines nationalen Christentums.40

Hinzu trat der „totalitäre“ Charakter des Krieges, der seit Herbst 1916
keinen gesellschaftlichen Bereich unberührt ließ. Nur wirklichkeitsfremde
Träumer konnten angesichts der gewaltigen menschlichen und ökonomi‐
schen Belastungen noch daran zweifeln, dass einzig der Sieg den Bestand
des eigenen Gemeinwesens garantieren konnte. Und je deutlicher vor Augen
stand, dass es ums pure Überleben ging, desto erbitterter wurde um den mili‐
tärischen Erfolg gerungen. Dem Deutschen Kaiserreich gelang eine bemer‐
kenswerte Nutzung seiner militärischen Ressourcen, und trotz aller innenpo‐
litischen Verwerfungen blieb der Glaube an einen erfolgreichen Kriegsaus‐
gang stark.41 Doch auf die Dauer hatten die Mittelmächte der überlegenen
Wirtschaftskraft der Alliierten wenig entgegenzustellen. Seit der gescheiter‐
ten Frühjahrsoffensive 1918 wussten die militärisch Verantwortlichen, dass

38 Hierzu: Ulrich Sieg: Deutsche Intellektuelle und ihre Haltung zu Armenien im Ersten Welt‐
krieg. In: Hosfeld: Johannes Lepsius (wie Anm. 26), S. 110–125, hier S. 120 ff.; sowie um‐
fassend Meißner: Martin Rades „Christliche Welt“ (wie Anm. 25).

39 Leonhard: Büchse der Pandora (wie Anm. 34), S. 549.
40 Zum Streit um die Kant-Studien und seinen ideengeschichtlichen Konsequenzen vgl. Mat‐

thias Schöning: Bruno Bauchs kulturphilosophische Radikalisierung des Kriegsnationalis‐
mus. Ein Bruchstück zum Verständnis der Ideenwende 1916. In: Kant-Studien 98 (2008),
S. 200–219, sowie Sieg: Geist und Gewalt (wie Anm. 33), S. 127–149.

41 Vgl. hierzu die umstrittenen, aber keineswegs gänzlich abwegigen Ausführungen in Niall
Ferguson: The Pity of War. New York 1999, S. 282–317; sowie Holger Afflerbach: Auf
Messers Schneide. Wie das Deutsche Reich den Ersten Weltkrieg verlor. München 2018.

262

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die deutschen Soldaten für eine verlorene Sache kämpften, aber sie versäum‐
ten, die politische Führung rechtzeitig davon in Kenntnis zu setzen. Es dau‐
erte bis zum Oktober, ehe es zur Aufnahme von Waffenstillstandsverhand‐
lungen kam.

IV.

Erstaunlich rasch etablierte sich nach dem Krieg, auf dessen Ausgang die
deutsche Bevölkerung in keiner Weise vorbereitet war, die Demokratie. Vie‐
le Menschen, die vor 1914 Liberalismus und westlichem Christentum etwas
abgewinnen konnten, nutzten die Gelegenheit und setzten sich mit aller
Energie für das neue Gemeinwesen ein. Doch so ehrenwert ihr Engagement
für die Weimarer Republik auch war, sie stießen auf gewaltige Gegenkräfte.
Viele lassen sich einfach benennen und haben mit den drastischen Konse‐
quenzen der Niederlage zu tun. Andere treten erst langsam ins Bewusstsein,
obwohl sie allenthalben in Europa wirksam waren. Zu ihnen zählt die gewal‐
tige Ernüchterung der Menschen nach einem maschinell betriebenen Krieg,
in dem ca. siebzig Prozent der Soldaten durch Artillerieeinwirkung aus der
Ferne starben. Ähnliches trifft auf die Erosion bürgerlicher „Leitwerte“ zu,
die dem 19. Jahrhundert einst seine Signatur gegeben hatten.42 Fleiß und
Disziplin hatten nach 1918 ausgedient, und angesichts der horrenden Staats‐
schulden bestanden kaum Anreize für Sparsamkeit. Stattdessen prägte eine
eigentümliche Mischung aus überbordendem Sendungsbewusstsein und un‐
gebremster Vergnügungssucht die Zwanziger Jahre.

Neue Ideologien wie der italienische Faschismus oder der sowjetische
Kommunismus teilten die schroffe Ablehnung der bürgerlichen Welt und er‐
hoben kategorisch ihren politischen Führungsanspruch. Ihre Unduldsamkeit
und Intoleranz hatten dem 19. Jahrhundert noch ferngelegen. Im bürgerli‐
chen Zeitalter wusste man um die Wichtigkeit des Kompromisses und ließ
aus heutiger Perspektive weit Entferntes friedlich miteinander auskommen.
Nationale und universale Werte waren noch nicht durch eine Kluft voneinan‐
der getrennt, und die Religionen strebten danach, miteinander ins Gespräch
zu kommen.43 Auch die Verbindung von Liberalismus und westlichem
Christentum erschien vielen ganz natürlich. Das Geheimnis bestand im

42 Dies betont eindringlich Blom: Die zerrissenen Jahre (wie Anm. 31), S. 502; die vorige An‐
gabe bei Leonhard: Büchse der Pandora (wie Anm. 34), S. 152.

43 Den Höhepunkt bildete vielleicht der fünfte „Weltkongreß für freies Christentum und reli‐
giösen Fortschritt“, der im August 1910 mehr als 2.000 Teilnehmer nach Berlin lockte, vgl.
Gangolf Hübinger: Kulturprotestantismus und Politik. Zum Verhältnis von Liberalismus
und Protestantismus im wilhelminischen Deutschland. Tübingen 1994, S. 251–262.

263

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sanft-beharrlichen Zukunftsvertrauen der Menschen, das die anstehenden
Aufgaben lösbar erscheinen ließ.

Mit dem Ersten Weltkrieg wurde die Erzählung von der tiefen Gemein‐
samkeit zwischen Liberalismus und Christentum unglaubwürdig. Angesichts
der grauenhaften Verwüstungen und der Effizienz der militärischen Tötungs‐
maschinerie schien die Vorstellung individueller Menschenwürde ebenso an‐
tiquiert wie der kulturprotestantische Versuch, „Christentum und Moderne
miteinander zu versöhnen“.44 Was dies für die Zivilität der Gesellschaft be‐
deuten sollte, erkannten die wenigsten. Denn ohne eine Bejahung der Zu‐
kunft und Vertrauen in die eigenen Traditionen war ein zerklüftetes Gemein‐
wesen auf die Dauer kaum zu regieren.

Aus diesem Grund sollte man mit Verdammungsurteilen gegenüber Libe‐
ralismus und Christentum vorsichtig sein. Gewiss ist es richtig, dass die
Fortschrittsgewissheit im 19. Jahrhundert stark ideologische Züge trug und
primär die großen westlichen Nationen begünstigte. Doch sollte nicht ver‐
gessen werden, dass auch der erfolgreiche Kampf gegen die Sklaverei und
die vielfältigen Versuche zur „Ethisierung der Politik“ aus den christlichen
Vorstellungen von Menschenwürde und einem beträchtlichen Zukunftsver‐
trauen erwuchsen. Erst als dieses durch den „Großen Krieg“ zerstört war, ge‐
wannen utopische Versuche, die Welt zu verbessern, ihre entscheidende
menschenverachtende Qualität.45 Sie spiegelt sich in den zynischen Äuße‐
rungen selbstherrlicher Politiker wie Lenin, Hitler, Stalin oder Mao, die zwar
öffentlich massive gesellschaftliche Veränderungen propagierten, primär
aber vor allem am Erhalt und am Ausbau der eigenen Macht interessiert wa‐
ren.

In Deutschland jedenfalls erinnerte zu Beginn der Zwanziger Jahre nur
das Beschwören von Bildungswerten noch an das goldene Zeitalter des Bür‐
gertums. Doch ohne Fortschrittsoptimismus fehlte es den Liberalen an At‐
traktivität und politischem Durchsetzungsvermögen. Ernst Troeltsch gab
sich keinen Illusionen hin, wie irritierend liberale Ideen in einem Zeitalter
des Staatsinterventionismus und der drängenden sozialen Not wirken muss‐
ten. Gerade der Liberalismus litt nach Auffassung Troeltschs darunter, dass
seine „mühsam errungene Lebenseinheitlichkeit“ nur individueller Natur

44 Zum positiven Zukunftsverständnis des Kulturprotestantismus vgl. Lauster: Verzauberung
der Welt (wie Anm. 14), S. 526–530, Zitat S. 530.

45 Dies vernachlässigt John Gray in seiner durchaus bedenkenswerten Kritik am Liberalis‐
mus, vgl. John Gray: Von Menschen und anderen Tieren. Abschied vom Humanismus.
3. Aufl. Stuttgart 2010; ders.: Politik der Apokalypse. Wie Religion die Welt in die Krise
stürzt. 3. Aufl. Stuttgart 2010. Jedenfalls spricht manches dafür, dass neben Sexualität,
Spieltrieb, Aggressionsbereitschaft und Religiosität auch Zukunftsvertrauen zur Conditio
humana gehört und für stabile Gemeinwesen unverzichtbar ist.

264

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sei.46 Es scheint, als ob die in dieser Aussage umrissenen Probleme bis heute
ungelöst sind.

46 Ernst Troeltsch: Die Revolution in der Wissenschaft [...]. In: Friedemann Voigt (Hrsg.):
Ernst Troeltsch Lesebuch. Ausgewählte Texte. Tübingen 2003 (zuerst 1921), S. 315–346,
hier S. 316.

265

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748927747-251 - am 19.01.2026, 16:47:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748927747-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

