
3 LEID

Zwischen der Darstellung von Leid im Werk von Domin und anderen Auto-

rinnen und Autoren der Exilliteratur einerseits und in der Literatur über 

Auschwitz andererseits lassen sich Übereinstimmungen finden. Sven Kra-

mers Habilitationsschrift arbeitet drei Merkmale der Holocaust-Literatur 

heraus: Sie greife erstens die Überlebensschuld auf, zweitens werde auf die 

Darstellung der Vergasungen verzichtet, drittens herrsche wegen der Ge-

genwärtigkeit von Folter, Gefolterten und ihren Texten eine Moralisierung 

des Diskurses, „[...] in dem die Verpflichtung gegenüber den Toten sich als 

Aufruf zur Erinnerung artikuliert.“1 Überlebensschuld, Darstellungsverzicht 

und der moralisierende Charakter des Diskurses kennzeichnen auch die Li-

teratur nach Auschwitz, insofern sie die Vergangenheit reflektiert. Daneben 

bestehen aber Abweichungen zur Holocaust-Literatur, die v.a. aus dem Un-

terschied zwischen den Erfahrungen der Exilanten und der Überlebenden re-

sultieren, den beide Gruppen reflektieren. 

Kramer reiht das ästhetisch-moralische Dilemma von Kunst nach 

Auschwitz, das die Frage nach der Artikulation der Leiderfahrung enthält, in 

die Diskussionen um die Darstellung von Folter in der Kunst ein. Er hebt 

zwei Debatten hervor, die „[...] die diskursprägende Funktion ästhetischer 

Prämissen für die Darstellung der Folter erschließen. Die Laokoon-Debatte

lotete die historischen Möglichkeiten und Grenzen der Schmerzdarstellung 

aus. Die Debatte um das Erhabene thematisierte den ästhetischen Umgang 

mit Überwältigungsphantasien.“2

Kramer hat beide Debatten ausführlich nachgezeichnet, so dass an die-

ser Stelle darauf verwiesen werden kann. Der Schmerz sowie die Erfahrung 

von absoluter Macht bzw. Machtlosigkeit bilden auch zentrale Elemente des 

Diskurses um Lyrik nach Auschwitz. Dadurch besitzen die zweihundertjäh-

rigen Argumente der Debatten bis heute eine gewisse Aktualität: Die Dar-

stellung von Leid kann Mitleid evozieren. Die Distanz der Erfahrung durch 

die ästhetische Vermittlung kann auch eine tröstende Wirkung besitzen und 

positive Gefühle vermitteln. Problematisch wird dieser Effekt jedoch, wenn 

er zu Voyeurismus verkommt. 

1  Sven Kramer: Die Folter in der Literatur. Ihre Darstellung in der deutschspra-

chigen Erzählprosa von 1740 bis ‚nach Auschwitz‘. München 2004. S. 448. 

2  Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Darüber hinaus entziehen sich manche Phänomene der Imaginations-

kraft und der Darstellbarkeit, so dass sie nur ex negativo zu betrachten sind.3

Für den ästhetischen Diskurs im 18. Jahrhundert gilt, dass die Darstellungen 

des Schmerzes mit einer Grenze arbeiten: „[...] wie zerstörerisch die äußeren 

Einwirkungen auf den einzelnen auch sein mögen, immer bleibt für ihn ein 

Rückzugsraum reserviert, immer soll er die – mitunter nur als potentielle 

konzipierte – Autonomie in sich finden können.“4

Domin hat nur wenige Texte mit direktem Bezug auf den Massenmord 

an den Juden geschrieben. Offensichtliche und eindeutige Verweise darauf 

sind Domins Poetologie entsprechend in ihren Texten eher selten. In ihren 

Gedichten fallen die Begriffe „Holocaust“ oder „Auschwitz“ nicht. An aus-

gewählten Gedichten Domins, die sich mit Leiderfahrungen auseinanderset-

zen, soll nun zum einen untersucht werden, welchen Bedingungen diese un-

terliegen, und zum anderen, welche Möglichkeiten die Texte im lyrischen 

Sprechen anbieten und inwieweit sie dabei an einem geschützten Raum des 

autonomen Kunstwerks festhalten. 

3.1 Physische und psychische Verletzungen: 
Wen es trifft, Schale im Ofen

Ein Beispiel für die Auseinandersetzung mit dem eigenen Leid sowie dem 

Leid der Überlebenden liefert das 1953 in Vinalhaven (USA) geschriebene 

Gedicht Wen es trifft (GG 103-109). Es war das letzte Gedicht, das Domin 

1953 vor der Rückkehr nach Europa 1954 schrieb.5 Wen es trifft sticht ers-

tens wegen seiner vielfältigen Bildlichkeit des Leids hervor. Zweitens 

schätzte Domin selbst es sehr, was wiederum die Rezeption der Verse be-

einflusst hat. Die Dichterin hat 1976 betont, dass es lange ihr wichtigstes 

Gedicht war, bis es vom 1969 geschriebenen Abel steh auf6 abgelöst wurde: 

„Beide handeln [...] vom Überleben und Neu-Anfangen und von der Liebe, 

die das Eine und das Andere möglich macht.“7

In der erstmals 1957 veröffentlichten Fassung8 beginnt das Gedicht mit 

einer zweistrophigen Reflexion des Zusammenlebens der Menschen, das als 

3  Vgl. Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 132. 

4  Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 128f. 

5  Vgl. Hilde Domin: Leben als Sprachodyssee (Selbstvorstellung bei der Auf-

nahme in die Deutsche Akademie für Sprache und Dichtung, 1979). In: GS, S. 

32-40. S. 39. 

6  Vgl. VE, S. 240. 

7  Hilde Domin: Was einem mit seinen Gedichten passieren kann. Lese-

Erfahrungen VIII (1976). In: GS, S. 204-209. S. 204. 

8  Neue Rundschau 68 (1957). S. 462. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|145

von Angst geprägt dargestellt wird: „der Mensch/ist des Menschen/bangste 

Begegnung.“ (II, 3-5) In dem Gedichtband Nur eine Rose als Stütze fehlen 

die ersten beiden Strophen der ersten Fassung, und sie wurden auch nicht in 

die Gesammelten Gedichte aufgenommen.9 Diese Änderung schwächt die 

Brutalität des Dargestellten nicht ab, hat aber Auswirkungen für die Spre-

cherposition, die dadurch zurückgenommen wird. Die mit einer eindeutig 

negativen Wertung versehene Frage in der ersten Strophe enthält den Vor-

wurf und die Selbstanklage des Sprechers, dass Menschen sich einander ge-

genüber rücksichtslos verhielten: „Welch perverse/Mode der Angst/

schneidert uns Kleider/aus der Haut eines Du/als sei es ein Tierfell im

Winter?“ (I, 1-5) Inwieweit dies metaphorisch zu lesen ist, ob also das 

Ausmaß der Gewalt wörtlich und die Aneignung von fremdem Besitz auf 

Kosten „eines Du“ (I, 4) im übertragenen Sinn angesprochen wird, bleibt of-

fen. Vor dem Hintergrund der zeitlichen Nähe der nationalsozialistischen 

Verbrechen, insbesondere der brutalen Enteignungen der jüdischen Bevöl-

kerung sowie der perversen „Ausschlachtung“ der Leichen in den Konzent-

rationslagern – das Herausbrechen von Zahngold, die Produktion von Seife 

aus dem Fett in den Verbrennungsöfen oder von Lampenschirmen aus Haut 

–, ist sowohl eine konkrete als auch eine metaphorische Lesart begründbar. 

In den Versen der ersten Strophe klingt die Redewendung „Ich möchte 

nicht in deiner Haut stecken“ an, die der Aussage „Ich möchte nicht an dei-

ner Stelle sein“ entspricht. Damit weisen sie schon die in dem Bild evozierte 

grausame Vorstellung zurück, die aus der eigenen Angst entsteht und aus 

der erst die Möglichkeit einer Distanzierung vom Gegenüber erwächst. In 

biblischem Ton sowie in Abwandlung des Zitats von Thomas Hobbes („der 

Mensch ist dem Menschen ein Wolf“) und der Redewendung „eine Krähe 

hackt der anderen kein Auge aus“ hebt die zweite Strophe die mangelnde 

Solidarität von Menschen im Unterschied zu den Tieren hervor: „Die Krä-

he/fürchtet die Krähe nicht“ (II, 1-2). Das menschliche Verhalten dagegen 

verstößt gegen die Gesetze der Natur zur Bewahrung der Gattung und ein 

Klima der Angst verursacht, das die menschliche Gesellschaft prägt. 

Die Bezeichnung der herrschenden Stimmung als „Mode“ (I, 2) impli-

ziert zwei Lesarten: Zum einen weist sie durch den verharmlosenden Aus-

druck auf die Fehleinschätzung bezüglich der Bedeutung dieser Bewegung 

hin. Zum anderen entlarvt sie, dass hinter dieser „Mode“ bestimmte Akteure 

und Interessenträger stehen, dass die „Mode“ also verändert werden kann. 

Die „Mode der Angst“ von Menschen entspringt der Sehnsucht nach Identi-

9  Mit den Versen II, 3-5 beginnt das Gedicht Magie, das ebenfalls 1953 in Vi-

nalhaven entstand und in Domins letzten Gedichtband neben dem Titel in 

Klammern die Anmerkung „Wen es trifft – Erster Teil“ trägt. Hilde Domin: 

Der Baum blüht trotzdem. A.a.O., S. 63f. In den Gesammelten Gedichten fehlt 

diese Angabe (vgl. GG, 91f). 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fikation über äußere Zeichen, doch verletzt sie dabei die Integrität anderer. 

Sie macht Angst und entsteht aus der Furcht, nicht zu einer bestimmten 

Gruppe dazuzugehören. Mit Bezug auf den Nationalsozialismus deutet sich 

darin die Ausgrenzung der jüdischen Bevölkerung an, die sich in Verfol-

gung und Ermordung radikalisierte. Das eindeutig pejorative Adjektiv (I, 1) 

und die Frageform kennzeichnen die Verse als einen Einspruch, als Aufruf, 

diese Situation zu beenden. Die Strophen korrespondieren dadurch mit den 

nach dem Asterisk stehenden Versen. 

Die Streichung gegenüber dem Erstdruck verschärft den Bruch zwi-

schen den verbleibenden Abschnitten, so dass aus der unbestimmten Situa-

tion dessen, „den es trifft“, durch die Anrede ein Schock der Erkenntnis der 

eigenen Betroffenheit auftritt. Zudem werden damit zwei eindeutige Wer-

tungen entfernt, die der Leserin bzw. dem Leser Raum geben, das Gesche-

hen selbst einzuordnen. 

Wen es trifft 

Wen es trifft, 

der wird aufgehoben 

wie von einem riesigen Kran 

und abgesetzt 

wo nichts mehr gilt, 

wo keine Straße 

von Gestern nach Morgen führt. 

Die Knöpfe, der Schmuck und die Farbe 

werden wie mit Besen 

von seinen Kleidern gekehrt. 

Dann wird er entblößt 

und ausgestellt. 

Feindliche Hände 

betasten die Hüften. 

Er wird unter Druck 

in Tränen gekocht 

bis das Fleisch 

auf den Knochen weich wird 

wie in den langsamen Küchen der Zeit. 

Er wird durch die feinsten 

Siebe des Schmerzes gepreßt 

und durch die unbarmherzigen 

Tücher geseiht, 

die nichts durchlassen 

und auf denen das letzte Korn 

Selbstgefühl

zurückbleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|147

So wird er ausgesucht 

und bestraft 

und muß den Staub essen 

auf allen Landstraßen des Betrugs 

von den Sohlen aller Enttäuschten, 

und weil Herbst ist 

soll sein Blut 

die großen Weinreben düngen 

und gegen den Frost feien. 

Manchmal jedoch 

wenn er Glück hat, 

aber durch kein kennbares 

Verdienst,

so wie er nicht ausgesetzt ist 

für eine wißbare Schuld, 

sondern ganz einfach weil er zur Hand war, 

wird er 

von der unbekannten 

allmächtigen Instanz 

begnadigt

solange noch Zeit ist. 

Dann wird er wiederentdeckt 

wie ein verlorener Kontinent 

oder ein Kruzifix 

nach dem Luftangriff 

im verschütteten Keller. 

Es ist als würde eine Weiche gestellt: 

sein Nirgendwo 

wird angekoppelt 

an die alte Landschaft, 

wie man einen Wagen 

von einem toten Geleis 

an einen Zug schiebt. 

Unter dem regenbogenen Tor 

erkennt ihn und öffnet die Arme 

zu seinem Empfang 

ein zärtliches Gestern 

an einem bestimmbaren Tag des Kalenders, 

der dick ist mit Zukunft. 

Keine Katze mit sieben Leben, 

keine Eidechse und kein Seestern, 

denen das verlorene Glied 

nachwächst,

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

kein zerschnittener Wurm 

ist so zäh wie der Mensch, 

den man in die Sonne 

von Liebe und Hoffnung legt. 

Mit den Brandmalen auf seinem Körper 

und den Narben der Wunden 

verblaßt ihm die Angst. 

Sein entlaubter 

Freudenbaum

treibt neue Knospen, 

selbst die Rinde des Vertrauens 

wächst langsam nach. 

Er gewöhnt sich an das veränderte 

gepflügte Bild 

in den Spiegeln, 

er ölt seine Haut 

und bezieht den vorwitzigen 

Knochenmann

mit einer neuen Lage von Fett, 

bis er für alle 

nicht mehr fremd riecht. 

Und ganz unmerklich, 

vielleicht an einem Feiertag 

oder an einem Geburtstag, 

sitzt er nicht mehr 

nur auf dem Rande 

des gebotenen Stuhls, 

als sei es zur Flucht 

oder als habe das Möbel 

wurmstichige Beine, 

sondern er sitzt 

mit den Seinen am Tisch 

und ist zuhause 

und beinah 

sicher

und freut sich 

der Geschenke 

und liebt das Geliehene 

mehr als einen Besitz 

und jeder Tag 

ist für ihn 

überraschendes Hier, 

so leuchtend leicht 

und klar begrenzt 

wie die Spanne 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|149

zwischen den ausgebreiteten 

Schwungfedern

eines gleitenden Vogels. 

Die furchtbare Pause 

der Prüfung 

sinkt ein. 

Die Schlagbäume 

an allen Grenzen 

werden wieder ins Helle verrückt. 

Aber die Substanz 

des Ich 

ist so anders 

wie das Metall, das aus dem Hochofen kommt. 

Oder als wär er 

aus dem zehnten oder zwanzigsten Stock 

– der Unterschied ist gering 

beim Salto mortale 

ohne Netz – 

auf seine Füße gefallen 

mitten auf Times Square 

und mit knapper Not 

vor dem Wechsel des roten Lichts 

den Schnauzen der Autos entkommen. 

Doch eine gewisse Leichtigkeit 

ist ihm 

wie einem Vogel 

geblieben.

*

Du aber 

der Du ihm 

auf jeder Straße begegnest, 

der Du mit ihm 

das Brot brichst, 

bücke Dich und streichle, 

ohne es zu knicken, 

das zarte Moos am Boden 

oder ein kleines Tier, 

ohne daß es zuckt 

vor Deiner Hand. 

Lege sie schützend 

auf den Kopf eines Kinds, 

lasse sie küssen 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

von dem zärtlichen Mund 

der Geliebten, 

oder halte sie 

wie unter einen Kranen 

unter das fließende Gold 

der Nachmittagssonne, 

damit sie transparent wird 

und gänzlich untauglich 

zu jedem Handgriff 

beim Bau 

von Stacheldrahthöllen, 

öffentlichen

oder intimen, 

und damit sie nie 

wenn die Panik 

ihre schlimmen Waffen verteilt, 

„Hier“ ruft, 

und nie 

die große eiserne 

Rute zu halten bekommt, 

die durch die andere Form 

hindurchfährt 

wie durch Schaum. 

Und daß sie Dir nie, 

an keinem Abend, 

nach Hause kommt 

wie ein Jagdhund 

mit einem Fasan 

oder einem kleinen Hasen 

als Beute seines Instinkts 

und Dir die Haut 

eines Du 

auf den Tisch legt. 

Damit, 

wenn am letzten Tag 

sie vor Dir 

auf der Bettdecke liegt, 

wie eine blasse Blume 

so matt 

aber nicht ganz so leicht 

und nicht ganz so rein, 

sondern wie eine Menschenhand, 

die befleckt 

und gewaschen wird 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|151

und wieder befleckt, 

Du ihr dankst 

und sagst 

Lebe wohl, 

meine Hand. 

Du warst ein liebendes 

Glied

zwischen mir und der Welt. 

Das Gedicht gliedert sich in zwei durch einen Asterisk getrennte Abschnitte. 

Im ersten wird von einer dritten Person – „Wen es trifft“ (I, 1) – gesprochen, 

im zweiten Abschnitt wird ein direktes Gegenüber in der zweiten Person 

Singular angeredet. Der Sprecher bezieht sich auf erlittene Qualen, deren 

Bezug zu Auschwitz nahe liegt, und nähert sich ihnen durch sprachliche 

Bilder. Damit schafft er gleichzeitig eine erneute Distanz zum Leid. 

Der erste Abschnitt von Wen es trifft beschreibt die willkürliche Aus-

wahl des Schicksals, die einen Menschen aus seinem alltäglichen Leben he-

rausreißt, ihn leiden lässt und ihn „manchmal“ (II, 1), ebenso zufällig, über-

leben lässt, wenn auch zutiefst verändert. Im zweiten Abschnitt wird ein 

„Du“ (II, 1) direkt angesprochen und ermahnt, seine Hand sorgfältig und 

bewusst zu gebrauchen, d.h. mit der Hand Gutes zu tun, um ruhig sterben zu 

können. Das Gedicht besteht aus vollständigen Sätzen, die sich jedoch 

durchgängig jeweils über mehrere Verse erstrecken. Es sind freie Verse mit 

unregelmäßigen Rhythmen. Durch Enjambements werden einzelne Wörter 

oder Wortgruppen hervorgehoben sowie die Sätze zerteilt. Der Atemfluss, 

der bei Domin eine besondere Rolle spielt (vgl. Kapitel 2.3), stockt. So ü-

berträgt sich die Verstörtheit des Sprechers, seine Trauer über das, was 

möglich war und ist, was er vielleicht sogar selbst am eigenen Leib erfahren 

hat, auf die Leserinnen und Leser. 

In ihren Poetik-Vorlesungen Das Gedicht als Augenblick von Freiheit 

hat Domin 1987/88 darauf hingewiesen, dass in Wen es trifft „auch der Ko-

reakrieg gegenwärtig“10 sei. Sie nennt das Gedicht einen „[...] Aufruf an 

den, der dem Überlebenden von Verfolgung begegnet: also ein Aufruf an 

alle.“ Es ist ein sehr langes Gedicht, von dem Domin sagt, es sei die „letzte 

große Summe meiner Erfahrungen [...], die, von heute her gesehen, viel-

leicht fast ebenso sehr als Vorwegnahme der Rückkehr zu lesen ist“11, und 

zwar „in ihrer ganzen Ambivalenz“12. An dieser Stelle weist Domin ihre ei-

gene Erfahrung der Verfolgung als Quelle des Gedichts aus und stellt 

10  GAF, S. 33. Siehe das folgende Zitat ebd. 

11  GAF, S. 35. 

12  Hilde Domin: Meine Wohnungen – „Mis moradas“ (1973). In: GS, S. 71-138. 

A.a.O., S. 121. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gleichzeitig eine nachträgliche Lesart vor, die sich auf ihre spätere Erfah-

rung der Remigration bezieht. Sie führt damit ihre lyriktheoretischen Positi-

onen selbst vor: In ihren Vorlesungen stellt sie zum einen die Notwendigkeit 

von Erfahrungen als Bedingung des Gedichts vor, zum anderen die Mög-

lichkeit des Bedeutungswandels bzw. die Vielfalt der Lesarten, die der „Er-

fahrungskern“ zulässt. 

„Wen es trifft“ (Hervorhebung M.K.) bleibt offen – es trifft einfach ei-

nen Menschen. Die erste Strophe beschreibt genau, welche Martern ihm zu-

gefügt werden, die zweite seine Begnadigung, die dritte und vierte charakte-

risieren den Menschen als Gattungswesen und zeichnen seine langsame und 

nicht gänzliche Wiederherstellung nach. Der Titel Wen es trifft steigert in 

seiner Unvollständigkeit die Spannung, wie es weitergeht. Ein „Treffer“ be-

zeichnet auch einen Schuss oder Schlag, der sein vorgesehenes Ziel erreicht 

und impliziert damit etwas Gewaltsames. Das durch die Formulierung imp-

lizierte Ereignis kann auch ein „Zufallstreffer“ sein. Die Folgen des Tref-

fers, des Geschehens, gehen in jedem Fall an die „Substanz“ (IV, 7) des 

Menschen. Die Sätze des Gedichts werden von Enjambements unterbro-

chen, gewaltsam zerhackt, was die Wirkung der grausamen Bilder erhöht. 

Der Titel wird im ersten Vers wiederholt und unterstreicht so die Be-

deutung dieses Ereignisses. Der Rest der Strophe führt aus, was ihm ge-

schieht: Der erste Satz vergleicht das Übermächtige, Technizistische und 

Systematische des Geschehens mit „einem riesigen Kran“ (I, 3), der den Be-

troffenen, von selbst oder von einer unbekannten Macht – deus ex machina 

– geführt, wie einen Gegenstand anhebt und im rechtsfreien Raum absetzt, 

ohne Schutz und Hilfe, „wo nichts mehr gilt“ (I, 5), im Nirgendwo, außer-

halb der Zeit, ohne Hoffnung auf eine Zukunft (I, 7). Das „o“ bildet den 

dominanten Vokal in diesem Satz, so dass er umso dumpfer, dunkler, hoff-

nungsloser klingt. Die Alliterationen der Fragewörter betonen zusätzlich die 

Haltlosigkeit und Einsamkeit. 

Zunächst ist in Wen es trifft nur das Äußere des Menschen betroffen, die 

Kleidung, „[d]ie Knöpfe, der Schmuck und die Farbe“ (I, 8). Diese indivi-

duellen Kennzeichnen werden ihm durch eine grobe hygienische Maßnahme 

„wie mit Besen“ (I, 9) genommen, als sei es Schmutz, der beseitigt werden 

müsse. Als nächstes wird auch seine Hülle entfernt, er wird den Blicken 

preisgegeben, „ausgestellt“ (I, 12) wie ein Kuriosum oder eine Ware, nun 

vollends ein Objekt. Die Verse beschreiben äußerst knapp die Vorgänge, 

entsprechend ist die Situation kaum auszuhalten für den „Betroffenen“. Im 

Bild des Ausziehens schimmert bereits durch, wie die Nationalsozialisten 

mit ihren Opfern in den Lagern umgingen, wenn sie prüften, ob diese be-

schnitten, also jüdisch, gesund und arbeitstauglich waren. Immer mehr spitzt 

sich die Bedrängnis zu, und mit der körperlichen Integrität wird die Würde 

versehrt.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|153

Das erste in dem Gedicht verwendete und deshalb umso eindrücklichere 

Adjektiv ist stark wertend und steht in Verbindung mit Taten, die folgen: 

„Feindliche Hände“ bilden das Subjekt, als seien es die Hände allein, die 

nach eigenem Willen agierten. Diese Metonymie verweist neben den passi-

ven Formen auf die Unmöglichkeit, die Verantwortlichen zu identifizieren 

und zur Rechenschaft zu ziehen, sowie auf das Fehlen von einem Gewissen, 

das als Instanz traditionell im Kopf angesiedelt wird. Die „Hüften“ (I, 14), 

mit den „Händen“ durch die Alliteration und den jeweiligen Umlaut ver-

bunden, werden betastet. Damit wird zugleich das stereotype Bild einer zärt-

lichen Berührung der Hüften des bzw. der Geliebten, wie es in Domins 1956 

in Madrid geschriebenen Gedicht Aussaat (GG 19)13 vorkommt, umgekehrt 

in einen unerwünschten sexuellen Übergriff oder auch in eine berechnende 

Geste von jemandem, der prüfen möchte, ob genug Fleisch auf den Hüften 

ist, damit sich die Schlachtung auch lohnt. In diese Richtung deutet der fol-

gende Satz, der von dem Drucktopf nur noch den „Druck“ (I, 15) nennt, 

wobei statt Wasser vermutlich eigene „Tränen“ (I, 16) die Flüssigkeit bil-

den. Das Bild verweist auf die Redewendung „jemanden weich kochen“. In 

Anspielung auf die langsam mahlenden Mühlen Gottes, die manchmal erst 

spät für Gerechtigkeit sorgen, die es aber offensichtlich nicht gibt, wird die-

ser Vorgang in das Bild der „langsamen Küchen der Zeit“ (I, 19) gefasst, die 

hier aber nicht Wunden heilt, sondern jeden mürbe macht. 

Im Bild der Küche bleibend, beginnt der folgende Satz mit einer Ana-

pher, mit dem, was „ihm“ zugefügt wird, erneut gesteigert, sogar im Super-

lativ, „durch die feinsten/Siebe des Schmerzes gepresst“ (I, 20f), gewaltsam 

klein gemacht. Und selbst danach findet sich noch eine Steigerung, wenn er 

weiter „durch die unbarmherzigen/Tücher geseiht“ (I, 22f) wird, „die nichts 

durchlassen“ (I, 24), ihn völlig auflösen und ihm sogar das „Selbstgefühl“ 

(I, 26), eine neologistische, verstümmelte Form des Selbstwertgefühls und 

zugleich die konkrete eigene Körpererfahrung nehmen, von der nach der 

Prozedur nur noch ein „Korn“ (I, 25) übrig war. In den Genitivverbindungen 

„Küchen der Zeit“ und „Siebe des Schmerzes“ werden Konkretum und Abs-

traktum zueinander in Beziehung gesetzt, so dass abstrakte Erfahrungen 

konkret erfahrbar werden. 

Die Bilder deuten auf eine biblische „Prüfung“ (IV, 2) hin, etwa die 

Prüfung Hiobs.14 Die hier vollzogene Prüfung bleibt sinnlos. Sie ist nicht 

einmal ein grausames Spiel Gottes, sondern geht automatisch vor sich, ohne 

metaphysischen Hintergrund wird „er ausgesucht/und bestraft“ (I, 27f), oh-

ne dass er etwas getan hat. Teil der Strafe ist seine Vertreibung, das Exil: 

Sein Essen ist der Staub – ein verbreitetes Motiv deutsch-jüdischer Litera-

13  Vgl. VE, S. 242. 

14  Vgl. Hiob, 1-42. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tur15 – der „Landstraßen des Betrugs“ (I, 31), die nirgendwohin führen. Der 

Staub steht für das, was die vom Leben Enttäuschten zurückgelassen haben, 

was an ihren Sohlen klebte, also selbst für diese gar keine Bedeutung mehr 

besaß, dass sie es aufgehoben hätten. Wie in Paul Celans damals bereits 

prominenter Todesfuge16, in der die Gefangenen der Konzentrationslager die 

„Schwarze Milch der Frühe“ (I, 1) trinken müssen, ist das Opfer bei Domin 

gezwungen, Leiden wie Nahrung aufzunehmen. Eine entsprechende Paralle-

le besteht zu dem weniger bekannten Gedicht Rose Ausländers Ins Leben17

von 1939: „Nur aus der Trauer Mutterinnigkeit/Strömt mir das Vollmaß des 

Erlebens ein./Sie speist mich eine lange trübe Zeit/Mit schwarzer Milch und 

schwerem Wermutwein.“ (I, 1-4) Indem Domins Gedicht durch die Meta-

phorik auf diese Texte verweist, stärkt es die Wahrnehmung im Kontext der 

Literatur über Auschwitz und damit innerhalb des Diskurses um Lyrik nach 

Auschwitz.

Als Folge der Jahreszeit, ohne dass es einen verantwortlichen Täter gibt, 

wird sogar der tote Körper des Betroffenen noch funktionalisiert und durch 

den frikativen Laut der Alliteration zerrieben: Sein Blut wird als Dünger 

und Frostschutzmittel für den Wein verwendet.18 Im Gleichnis Von den bö-

sen Weingärtnern19 erschlagen die Pächter des Weinbergs die Knechte und 

schließlich den Sohn des Besitzers, um sich die Ernte anzueignen. Jesus 

deutet das Gleichnis für die Hohenpriester und Pharisäer: Sie werden das 

Reich Gottes verlieren und bestraft werden. Wie in Domins Versen fließt 

das Blut von Unschuldigen, so dass die Anspielung auf das Gleichnis den 

Tatbestand des Unrechts und die Notwendigkeit von Strafe unterstützt. 

Doch dient in Domins Versen das Opfer gerade keiner höheren Sache, son-

dern es steht nur für sich. In signifikanter Abweichung von der biblischen 

Geschichte Hiobs, in der dieser am Ende von Gott zurechtgewiesen und 

wieder erhoben wird, benennt Domin die Zweifel des Überlebenden an der 

Sicherheit seines neuen Daseins und das Fortdauern des erfahrenen Leids. 

Der Glaube an Gott lässt Hiob sich an seinen neuen Kindern und dem neuen 

Reichtum freuen, da Gott für ihn nun unantastbar über allem steht. In Wen

15  Vgl. Kapitel 4.4. 

16  Paul Celan: Die Todesfuge. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Gedichte I. 

Hg. v. Beda Allemann u. Stefan Reichert. Frankfurt a.M. 2000 (1983). S. 39-

42.

17  Rose Ausländer: Ins Leben. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Die Erde 

war ein atlasweißes Feld. Gedichte 1927-1956. Hg. v. Helmut Braun. Frank-

furt a.M. 1985. S. 66. 

18  Vgl. Hilde Domin: Meine Wohnungen. A.a.O., S. 92: Domin verweist in die-

sem Zusammenhang auf eine Begegnung mit einem Gärtner in Minehead, der 

seine Reben mit Tierblut düngte. 

19  Matthäus 21, 33-46; Markus 12, 1-12; Lukas 20, 1-8. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|155

es trifft bleibt die Trauer und die Qual dem Menschen eingeschrieben. Kein 

transzendentaler Glaube steht über den weltlichen Leiden und bietet Erlö-

sung. Zunehmend gehäuft tritt das „und“ am Versbeginn auf (I, 4, 12, 22, 

25, 29, 30, 33, 36), mit dem der Marter auf eine beim Lesen fast unerträgli-

che Weise stets noch eine weitere hinzugefügt wird. 

Die zweite Strophe schränkt die Unaufhaltsamkeit des quälenden Ab-

laufs sehr vorsichtig ein, denn „wenn er Glück hat“ (II, 2), – und nur da-

von hänge es ab – werde er in letzter Sekunde „von der unbekannten/

allmächtigen Instanz/begnadigt“ (II, 9-11). Allerdings ohne dass ihm das

vorhergehende Leid erspart geblieben wäre, das ihn ebenfalls zufällig traf, 

„weil er zur Hand war“ (II, 7). Erneut taucht das Motiv der Hand auf, die 

scheinbar unabhängig von einer Person agiert. 

Auch der nächste Satz steht im Passiv, „er“ (II, 13) wird wiederent-

deckt, wobei der Vergleich mit einem „Kontinent“ (II, 14) der Person 

durchaus Eigenständigkeit und Bedeutung zuspricht, der Mensch erscheint 

als sich selbst genügendes, vielfältiges Wesen, als eigene, rätselhafte Welt, 

denn ein Kontinent ist nicht einfach verloren. In dem Wort klingt auch das 

Verlieren eines militärischen Konflikts hinein: Geografische Orte wechseln 

nach Kriegen die Zugehörigkeit zu Nationen. In diesem Zusammenhang 

schwingt bei der Wiederentdeckung etwas Unangenehmes mit, was durch 

die Alliteration mit „Kruzifix“ im folgenden Vers erhalten bleibt, denn an 

dieses ist ja der corpus christi genagelt, auch wenn daraus dem christlichen 

Verständnis nach die Erlösung erwachsen soll. Nationale und religiöse Ideo-

logien werden gleichermaßen als tröstend und fraglich dargestellt – zumal 

das Kruzifix „im verschütteten Keller“ (II, 17) sich sowohl im von den Na-

tionalsozialisten bombardierten London als auch im von den Alliierten 

bombardierten Dresden finden könnte. Die Ortlosigkeit des Gequälten wird 

beendet, er wird „von einem toten Geleis“ (II, 23) geschoben und wieder an 

den „Zug“ (II, 24) der Zeit oder des Lebens gehängt, „an die alte Land-

schaft“ (II, 21), deren Form Konflikte überdauert. 

Das biblische Gleichnis Vom verlorenen Sohn20 klingt im Text an: Bei 

seiner Heimkehr empfängt ihn die Vergangenheit, die Zeit vor der Katastro-

phe, mit dem im Regenbogen manifestierten Versprechen, die Vernichtung 

nicht zu wiederholen. Indem das Gedicht auf dies Versprechen Gottes an 

Noah verweist, und das nach dem Massenmord an den europäischen Juden, 

erscheint dieser als säkulare Form der Sintflut. Der Tod und das Leiden 

werden nicht als von Gott gesandte gerechte Strafe für sündige Menschen 

dargestellt, sondern als etwas, das unvorhersehbare und zufällige Opfer er-

eilt. Die Verantwortlichen dafür werden nicht benannt, die Perspektive 

bleibt die der Leidenden. Kein himmlischer Vater nimmt die Überlebenden 

20  Vgl. Lukas 15, 11-32. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

wieder auf, sondern die Zeit, aus der sie herausgehoben worden waren (I, 7): 

Das „Gestern“ (II, 28), die Vergangenheit, schließt wieder an Gegenwart (II, 

29) und „Zukunft“ (II, 30) an. 

Die dritte Strophe reiht im ersten Satz den Menschen ein zwischen die 

Tiere, die das ihnen zugefügte physische Leid durch die in ihnen angelegten 

Fähigkeiten überstehen. Auch der Mensch besitzt eine solche besondere Fä-

higkeit: Wie eine Pflanze vom Licht lebt, genügt ihm die „Sonne/von Liebe 

und Hoffnung“ (III, 7-8). Bezeichnenderweise fehlt der Glaube in dieser 

Reihung, der doch gemäß dem entsprechenden Bibelvers21 mit Liebe und 

Hoffnung erwähnt wird. Der Glaube wird als Möglichkeit des Trostes nicht 

in Erwägung gezogen: Kein Gott herrscht über diese Welt. Mit den äußeren 

Wunden wird auch die Angst weniger sichtbar oder weniger stark. Der dritte 

Satz wählt die Metapher eines Baums für den Menschen: Er hatte sein Laub 

verloren, seinen Schmuck, sein Grün, sein Leben, die neuen „Knospen“ (III, 

14) sind das Bild der Hoffnung und Fruchtbarkeit, „die Rinde des Vertrau-

ens“ (III, 15) bildet seinen Schutz. Ohne Rinde kann kein Baum überleben, 

ebenso lebensnotwendig erscheint hier das Vertrauen für den Menschen. 

Zwar bleibt sein Spiegelbild verändert, nicht etwa der Begriff „gepflegt“ be-

zeichnet sein Äußeres, sondern das klanglich nahe „gepflügte“ (III, 18), das 

gewaltsam unter die Oberfläche reicht. 

Der Betroffene gewöhnt sich schließlich an den fremden Anblick seiner 

selbst. Er, nur noch Haut und Knochen wie der Tod selbst in Darstellungen 

der bildenden Kunst, dem „Knochenmann“ gerade noch „von der Schippe 

gesprungen“, trägt sich Öl auf, um seinen für andere fremden Geruch zu ü-

berdecken. In der Bibel ist die Salbung mit Öl eine Zeremonie zur Krönung 

von Königen, ein Akt der Verehrung oder ein Zeichen von Erwähltheit.22

An dieser Stelle lässt es auch an Heilmittel denken – oder an die letzte Ö-

lung vor der Beerdigung. Gleichzeitig klingt an, dass er wieder an Gewicht 

zunimmt. Dies kann Assoziationen zu Bildern von KZ-Insassen wecken, die 

von den Qualen in ihrer Erscheinung gezeichnet sind. Nur durch die Zeit, 

ganz von selbst, gewöhnt er sich an die Situation, wieder aufgenommen, 

nicht mehr verfolgt oder unmittelbar bedroht zu sein. Erempfindet es fast als 

Festtag „und ist zuhause/und beinah/sicher“ (III, 37-39). Das Bild des Festes 

bleibt erhalten, wenn alles Alltägliche wie ein Geschenk wahrgenommen 

wird – und als „begrenzt“ (III, 48), doch da diese Einschränkung mit den 

Vogelschwingen verglichen wird und insofern an die Freiheit gebunden ist, 

ist sie positiv besetzt. 

Die fünfte Strophe beschreibt, wie die „Pause/der Prüfung“ (V, 1-2) 

versinkt, in ihm und der Welt, und nicht mehr sichtbar ist. Doch wirkt es in-

21  1. Korinther 13, 13. 

22  Vgl. 1. Samuel 10, 1; 2. Samuel 2, 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|157

nerlich noch stärker, denn das Material selbst hat sich gewandelt, die Identi-

tät des Menschen, sein „Ich“ (V, 8), vergleichbar mit „Metall, das aus dem 

Hochofen kommt“ (V, 10). Dieses Bild lässt sich als Anspielung auf die 

Krematorien der Vernichtungslager interpretieren, die nachhaltig die Wahr-

nehmung der menschlichen Geschichte veränderten. Damit ist es keine Ver-

harmlosung, wie es ein Verweis auf die Vergänglichkeit und Vergesslich-

keit der Menschen wäre. Ein anderes Bild vergleicht die Veränderung des 

Menschen mit dem Überleben eines Sprungs aus einem Hochhaus auf den 

“Times Square“, als sei die tödliche Bedrohung ein riskantes Akrobaten-

kunststück. Dabei besteht erneut Ähnlichkeit mit einer Katze, die immer auf 

den Füßen landet und der im Aberglauben sieben Leben zugesprochen wer-

den, sowie mit einem Vogel, einem Symbol der Freiheit und Ungebunden-

heit, aber auch der Heimatlosigkeit. In der dritten und vierten Strophe des 

ersten Abschnitts verweist das Bild des Vogels auf das auch nach der leid-

vollen Erfahrung anhaltende Gefühl der Fremdheit. Der Vogel ist damit 

nicht so eindeutig positiv besetzt, wie Michael Braun es für die Lyrik Do-

mins bis 1954 festgestellt hat, wobei er den Bedeutungswandel mit der Er-

fahrung der Remigration erklärt hat.23 Dagegen zeigt Wen es trifft, dass 

Domin das Vogelmotiv bereits vor Rückkehr ambivalent verwendet. Der be-

rühmte Platz in New York, in dessen Hafen die Freiheitsstatue steht, reprä-

sentiert einerseits die Rettung, die die Stadt den Exilanten aus Deutschland 

bot, andererseits deutet der ohne den zu erwartenden Artikel stehende Name 

“Times Square“ wiederum auf die gefährdete Rückkehr in die Zeit hin. 

In dem zweiten Abschnitt ändert sich die Sprechsituation: Ein „Du“ (I, 

1) wird angesprochen. Es ist der Nächste, das Gegenüber des Menschen, der 

mit ihm das Brot bricht wie im biblischen Abendmahl, der aufgefordert 

wird, „das zarte Moos am Boden“ (I, 8), das im Kontrast zu den staubigen 

Landschaften steht, „oder ein kleines Tier“ (I, 9), ohne dass es Angst be-

kommt „vor Deiner Hand“ (I, 11), vorsichtig zu streicheln. Die Hand will 

sorgsam geführt sein, damit sie schützt (I, 12-13), liebt und nie Gewalt un-

terstützt oder ausführt, weder gegen Mensch noch Tier, damit sie ihre In-

stinkte beherrsche und nicht zum Jäger werde. Die Verse verlagern so das 

Problem vom Menschen auf seine Hand und drücken etwas versteckter, vor-

sichtiger und zurückhaltender aus, was bei einer direkten Aufforderung an 

den Menschen plump, aufdringlich und fordernd klänge. Zudem ermöglicht 

23  Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 101. Als Beleg verweist er 

auf GG, S. 245, 79, 129, 159f. Auf die vielseitige und widersprüchliche Ver-

wendung des Motivs hatte bereits Regula Venske hingewiesen. Vgl. Dies.: 

„Flucht zurück als Flucht nach vorn?“: Hilde Domin und die „Rückkehr ins 

Zweite Paradies“. In: Inge Stephan/Regula Venske/Sigrid Weigel: Frauenlite-

ratur ohne Tradition? Neun Autorinnenporträts. Frankfurt a.M. 1987. S. 39-69. 

S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

diese Teilung eine Verhandlung des ambivalenten menschlichen Wesens, 

das gute und böse Anteile birgt. 

Die letzte Strophe schließlich mahnt, indem sie den Sterbetag des Ange-

redeten erzählt, an dem „Du“ und die Welt in Frieden scheiden wegen der 

Hand, die sie liebend verband. Deswegen stehen im letzten Vers Ich und 

Welt auch nicht getrennt, sondern in einem Vers nebeneinander (II, 19), und 

die Hand wird als „meine Hand“ (II, 16) angeredet. Diese Anrede impliziert 

die Eigenständigkeit und Distanz, wie der Wunsch „Lebe wohl“ (II, 15) auf 

ein selbstständiges Weiterleben der Hand schließen lässt. Doch das Posses-

sivpronomen betont zugleich die Nähe. Die Ambivalenz des Lebens und der 

Taten wird benannt durch den Wechsel von „befleckt“ (II, 10), „gewaschen“ 

(II, 11), „befleckt“ (II, 12): Die Redewendung „mit Blut befleckt“ und das 

anschließende Reinwaschen mit Wasser, das auf Pontius Pilatus’ Waschen 

der Hände in Unschuld zurückgeht, werden angedeutet.24 Die Hand wird mit 

einer „blassen Blume“ (II, 5) verglichen. Der Vergleich wird aber sogleich 

eingeschränkt, denn die Hand ist zwar „so matt“ (II, 6) wie eine gebrochene 

Blume, die verwelkt, aber nicht schuldlos.25 Die durch die Alliteration be-

stehende sprachliche Nähe zur „blauen Blume“26 der Romantik als Bild der 

Dichtung verweist darauf, dass die Hand an sich zwar die Anlage trägt, 

Kunst zu schaffen, aber doch nicht allein dazu dient. 

Das Gedicht Kommt einer von ferne27 von Nelly Sachs greift in ähnli-

chem Ton und ähnlicher Form wie Domins Gedicht das Thema des heimat-

losen Fremden auf: Die Bilder darin deuten auf die erlittenen unmenschli-

chen Torturen hin, die sein Wesen verfremdet haben. In beiden Gedichten 

ist die Menge von Bildern auffällig, die der jeweilige Sprecher verwendet, 

um seine Feststellungen und Beobachtungen zu formulieren und beide ver-

binden das Thema mit dem Tod. Es scheint, als würden die Worte zur Be-

schreibung der Wirklichkeit nicht greifen, als müsse der Sprecher diese 

wegrücken oder in Vergleiche und Metaphern bannen, um sie ertragen zu 

können. Wen es trifft endet mahnend und versöhnlich: Beim Sterben wird 

die Würde des gelebten Lebens betont, eines Menschen, der gelebt hat, ohne 

24  Matthäus 27, 24. 

25  Das Bild einer blassen Blume für das Gefühl der Trauer oder der Liebe ver-

wendete Domin bereits in ihrem ersten, 1951 in Santo Domingo entstandenem 

Gedicht Im Tor schon (GG, S. 55). Als Bild für eine Hand erscheint es erneut 

in Domins 1955 in San Rafael de la Sierra geschriebenem Gedicht Rückzug

(GG, S. 20f). Vgl. VE, S. 243; 230. 

26  Novalis: Heinrich von Ofterdingen. In: Werke, Tagebücher und Briefe Fried-

rich von Hardenbergs. 3 Bde. Bd. 1. Hg. v. Hans-Joachim Mähl/Richard Sa-

muel. Darmstadt 1999. S. 240. 

27  Nelly Sachs: Kommt einer von ferne. In: Dies.: Späte Gedichte. Frankfurt a.M. 

1965. S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|159

Verbrechen zu begehen. Während der erste Abschnitt den Menschen als 

passives Opfer beschreibt, ist der zweite eine Aufforderung zu verantwortli-

chem Handeln. Neben der Fremdbestimmtheit der Exilsituation, der „Ge-

worfenheit“, wird damit die aktive Lebensgestaltung als Leistung der Exil-

anten hervorgehoben. Sie entdeckten und nutzen trotz der Zwänge von au-

ßen Möglichkeiten, ihre Interessen zu verfolgen.28

Als Gegenstand des Gedichts kann das Exil betrachtet werden. In einem 

Aufsatz über Exilerfahrungen (geschrieben 1969) hat Domin sehr ähnliche 

Bilder verwendet wie in den ersten Versen von Wen es trifft: „Es handelt 

sich um das Herausnehmen eines Menschen aus dem normalen Kontext sei-

nes Lebens, und zwar ein gewaltsames und unfreiwilliges Herausnehmen.“29

Die Situation von Verfolgung, Flucht und Leid ist eine überhistorische, all-

gemein-menschheitsgeschichtliche. Die Konstruktion des Nominalkomposi-

tums „Stacheldrahthöllen,/öffentlichen/oder intimen“ (II, 25-27) mit den an-

gehängten Adjektiven intensiviert durch die Metaphorik die unangenehmen 

Assoziationen: Auch private Beziehungen können „die Hölle“ bedeuten und 

etwa wegen eines Abhängigkeitsverhältnisses als identitätsbedrohendes Ge-

fängnis ohne Ausweg empfunden werden, nicht nur die Gefangenenlager 

der Staatsgewalt. 

Doch ist diese Lesart keineswegs zwingend, auch die Interpretation des 

Gedichts im Zusammenhang mit Auschwitz drängt sich aus biographischen 

und historischen Gründen auf. Katja Schubert hat auf die „zentrale Rolle des 

Körpers als Teil der ‚Endlösung‘“30 hingewiesen, etwa auf die eingebrann-

ten Nummern der KZ-Häftlinge und auf das Motiv des Ausziehens zur Iden-

tifikation männlicher Juden, um die Beschneidung zu überprüfen. Dies alles 

findet sich in Domins Gedicht Wen es trifft und erlaubt, die „Stacheldraht-

höllen“ als Konzentrationslager zu deuten. In beiden Fällen stehen neben 

der überhistorischen Bedeutung konkrete Erfahrungen, so dass das Gedicht 

geradezu exemplarisch die von Domin geforderten, bereits in Kapitel 2 an-

geführten Kriterien der „Musterhaftigkeit“, „Authentizität“ und „Einmalig-

keit“ eines Gedichts erfüllt. 

28  Eva Borst kritisiert die defizitäre Auseinandersetzung der Exilforschung mit 

diesen Möglichkeiten. Vgl. Dies.: Identität und Exil. Konzeptionelle Überle-

gungen zur 7. Tagung Frauen im Exil: Sprache – Identität – Kultur. In: Exil-

forschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 17: Sprache – Identität – Kultur. 

Frauen im Exil. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. S. 10-23. S. 12. 

29  Hilde Domin: Exilerfahrungen. Untersuchungen zur Verhaltenstypik. In: 

Frankfurter Hefte 29 (1974). S. 185-192. S. 185. 

30  Katja Schubert: Notwendige Umwege. Voies de traverse obligées. Gedächtnis 

und Zeugenschaft in Texten jüdischer Autorinnen in Deutschland und Frank-

reich nach Auschwitz. Hildesheim/Zürich/New York 2001. S. 279. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Zu Wen es trifft liegen einige interpretatorische Ansätze vor: Michael 

Brauns Analyse kommt zu dem Schluß, „[...] daß ‚Wen es trifft‘ kein Holo-

caust-Gedicht ist, sondern von der Erfahrung des Vertriebenenschicksals im 

Hinblick auf die Heimkehr schlechthin handelt.“31 Ehrhard Bahr folgt ihm 

und sieht in den Versen vor allem „[...] a plea to the survivors at home.“32

Dies ist, wie Domin bereits in ihren Poetik-Vorlesungen deutlich machte, 

jedoch nur eine mögliche Lesart und zudem nicht unproblematisch, denn in 

der jüngsten Geschichte traf „es“ eben nicht „irgendeinen“ Menschen, son-

dern die politischen Gegner des Nazi-Regimes und darüber hinaus Roma 

und Sinti, Homosexuelle und andere willkürliche Opfer, vor allem aber Ju-

den. Das Gedicht dagegen transzendiert deren Erfahrung durchaus auch ins 

Allgemeine, obwohl gerade der massenhafte und systematische Mord an 

den Juden das Spezifische des Nationalsozialismus bildete und sich in dem 

als automatisierten Mord Dargestellten im Gedicht zeigen lässt. Domin hat 

nicht nur Verfolgung und Exil erlebt, sondern auch die „Vergangenheitsbe-

wältigung“ der deutschen Gesellschaft nach ihrer Remigration. Möglicher-

weise erschien diese mehrdeutige Form Domin, die ja nicht selber im Kon-

zentrationslager gewesen ist, als die für sie einzige Form der Sagbarkeit. 

Damit bestätigt das Gedicht keineswegs eine universalistische Sicht auf den 

Holocaust, die diesen verharmlost, sondern zeigt die Willkür, mit der die 

Opfergruppe ausgewählt wurde – und dass es jeden treffen konnte, der sich 

gegen das Regime stellte oder „anders“ war. Dadurch bleibt der Verweis auf 

den Massenmord als eine mögliche Lesart bestehen. 

Ein Gedicht wie Wen es trifft hält die Auseinandersetzung mit der Ver-

gangenheit lebendig, wie es Hannah Arendt in einem kritischen Blick auf 

die deutsche „Vergangenheitsbewältigung“ fordert: 

„Bewältigen können wir die Vergangenheit so wenig, wie wir sie ungeschehen ma-

chen können. Wir können uns aber mit ihr abfinden. Die Form, in der das ge-

schieht, ist die Klage, die aus aller Erinnerung steigt. [...] Sofern es überhaupt ein 

‚Bewältigen‘ der Vergangenheit gibt, besteht es in dem Nacherzählen dessen, was 

sich ereignet hat; aber auch dieses Nacherzählen, das Geschichte formt, löst keine 

Probleme und beschwichtigt kein Leiden, es bewältigt nichts endgültig. Vielmehr 

31  Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 56. 

32  Ehrhard Bahr: 1959. Hilde Domin publishes Nur eine Rose als Stütze and Nel-

ly Sachs publishes Flucht und Verwandlung, both of which deal with flight 

and exile. In: Sander L. Gilman/Jack Zipes (Eds.): Yale Companion to Jewish 

Writing and Thought in German Culture 1096-1996. New Haven/London 

1997. S. 710-715. S. 714. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|161

regt es [...] zu immer wiederholendem Erzählen an. [...] Einen von diesen Ge-

schichten ganz und gar ablösbaren Sinn gibt es nicht.“33

Der „Sinn“ finde sich nur innerhalb dieser erzählerischen Konstruktionen, 

die Geschichte selbst oder gar Auschwitz besitze keinen. Domins Gedichte, 

sofern sich in ihnen ein Bezug zum Holocaust ausmachen lässt, artikulieren 

durch ihre Paradoxität eben diese Feststellung. 

Ulrike Böhmel Fichera legt in ihrer Interpretation besonderes Gewicht 

auf die Form von Rede und Anrede in Domins Versen: „Das Gedicht ist als 

Dialogangebot an das deutsche Publikum zu verstehen, als ein Gesprächsan-

laß für Leser, die aus der Vergangenheit – nicht nur der persönlich gelebten 

– zu lernen willens sind.“34 Damit reduziert Böhmel Fichera jedoch die bei-

den Ebenen des Sprechens: Zwar sind die Gedicht Domins per se als Dia-

logangebote zu betrachten, doch inszeniert sie das Gedicht als Selbstge-

spräch. Böhmel Fichera problematisiert dies nicht, obwohl das Zitat im Titel 

ihres Aufsatzes bereits darauf hindeutet. Da Domin offen lässt, ob die Verse 

einen Dialog oder ein Selbstgespräch darstellen, ist davon auch eine erfolg-

reiche Rezeption affiziert, die in einer solchen Lernbereitschaft bestünde. 

Der „Sinn“, den das Opfer laut Böhmel Fichera dem „Chaos der Gegenwart 

[...] abgewinnen muß“ und den sie nicht definiert, besteht vermutlich in dem 

Fortdauern des Glaubens an die Humanität. Dazu rufen Domins Verse auf, 

und deshalb besteht durchaus die Möglichkeit, dass sie die Humanität eben 

nicht nur als nicht verwirklicht, sondern auch als unerreichbar betrachtet, es 

aber dennoch für wert hält, sie anzustreben. 

Michael Braun sieht in dem Gedicht „ein weitherziges Versöhnungsan-

gebot der Überlebenden der Verfolgung an die Überlebenden zu Hause“35.

Diese Deutung verkürzt jedoch den Ausdruck des Leids und die Klage um 

die Opfer der geschilderten Grausamkeiten und übersieht die Brüchigkeit 

der Versöhnung. Diese beruhte zu dem Zeitpunkt der Entstehung des Ge-

dichts zwar noch nicht auf den Erfahrungen der Schwierigkeiten der Re-

migration, aber auf dem Wissen um die nationalsozialistischen Verbrechen. 

Domin selbst nannte Wen es trifft 1979 einen „Aufruf zur Enthaltung von 

Unrecht, zur Enthaltung von Mitläufertum“36, sie sei „als Ruferin“ nach 

33  Hannah Arendt: Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren 

Zeiten (Rede, gehalten am 28. September 1959 bei Entgegennahme des Les-

sing-Preises der Freien und Hansestadt Hamburg). In: Dies.: Menschen in fins-

teren Zeiten. Hg. v. Ursula Ludz. München/Zürich 1989. S. 17-48. S. 37. 

34  Ulrike Böhmel Fichera: Zum „Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 348. 

Vgl. das folgende Zitat ebd. 

35  Michael Braun: Wen es trifft. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin. 

A.a.O., S. 50-57. S. 57. 

36  Hilde Domin: Leben A.a.O., S. 40. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Deutschland zurückgekommen. Brauns Fazit, „[d]ie Erfahrung des Ge-

zeichnetseins sowohl im Exil wie auch in Grenzsituationen jeglicher Art“ 

werde „zur Basis für eine neue Verständigung“37, reduziert durch die Ver-

allgemeinerung das ungelöste Paradoxon des Überlebens. Damit nimmt er 

dem Gedicht seine Sprengkraft, die doch in dem Verweis auf die Schwie-

rigkeit des Weiterlebens nach dem Überleben besteht. 

Domin hat sowohl vor als auch nach ihrer Rückkehr nach Deutschland 

sehr lange und sehr kurze Gedichte geschrieben. Wen es trifft ist eines von 

ihren langen Gedichten. 1965 erfuhren Walter Höllerers (1922-2003) The-

sen zum langen Gedicht38 in der Zeitschrift Akzente große Aufmerksamkeit, 

in denen er die Möglichkeit hervorhebt, eine eigene Welt aufzubauen und 

Beziehungen zwischen Gegenstand, Leser, Autor und Gedicht entstehen zu 

lassen. Michael Braun bezeichnete die Debatte gar als „Zäsur in der west-

deutschen Lyrikgeschichte“39, da sie die „Grundrisse einer ‚offenen Poe-

tik‘“40 zeichnete. Domin selbst hat sich nicht dazu geäußert, doch lässt ihre 

Produktion darauf schließen, dass sie wie Höllerer weder kurzen noch lan-

gen Gedichten prinzipiell den Vorzug gibt, sondern beide Formen als nütz-

lich betrachtet. 

Sicherlich gehört Wen es trifft nicht zu den Gedichten Domins, die viele 

Aspekte in einem einzigen Bild zu bündeln vermögen. Domins kurze Ge-

dichte scheinen den langen Gedichten formalästhetisch überlegen zu sein, 

da letztere weniger verdichtet sind und zuweilen bemüht didaktisch-

moralisierend wirken. Doch ist die Form dem Inhalt adäquat: Schon der ers-

te Abschnitt von Wen es trifft fordert einen langen Atem, der sich dem Voll-

zug der detaillierten Bilder aussetzt. Der erzählerische Gestus der langen 

Gedichte erlaubt es, den Bezug auf verschiedene Erfahrungen herzustellen 

und auf vielfältige Weise an den Diskurs um Lyrik nach Auschwitz anzu-

schließen. Der Vorwurf von Günther Busch, der Stoff werde hier „eher aus-

gebreitet denn durchdrungen“41, läuft somit ins Leere. 

Walter Jens beurteilt die expliziten Schlussverse dieses Gedichts als 

Fehlgriff, der das ganze Gedicht verderbe, „[...] während sonst gerade die 

schlichte Beschwörung einfacher Dinge den Versen eine Strenge und Unan-

37  Michael Braun: Wen es trifft. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin. 

A.a.O., S. 50-57. S. 57. 

38  Walter Höllerer: Thesen zum langen Gedicht. In: Akzente 12 (1965). H. 2. S. 

128-130. 

39  Michael Braun: Lyrik. In: Klaus Briegleb/Sigrid Weigel: Gegenwartsliteratur 

seit 1968. Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhun-

dert bis zur Gegenwart. Bd. 12. München/Wien 1992. S. 424-454. S. 424. 

40  Michael Braun: Lyrik. A.a.O., S. 430. 

41  Günther Busch: Gegenwärtiges Gedicht. In: VE, S. 57-59 (erstmals in: Zeit-

wende. Die neue Furche 3 (1960). S. 206). S. 59. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|163

tastbarkeit gibt, die alle Stilschwankung ausschließt.“42 Ihm ist insofern zu-

zustimmen, dass die letzten Verse des Gedichts auf Versöhnung zielen. 

Doch dass der stilistische Bruch, der als „Stilschwankung“ wohl unzurei-

chend charakterisiert wäre, intentional ist und verhindert, dass die Leserin 

bzw. der Leser sich der Harmonie der Verse überlässt und ihn erneut zur ak-

tiven Auseinandersetzung auffordert, übersieht Jens. Durch die direkte An-

rede wirken die Schlussverse einer distanzierten Lesart entgegen. Aus der 

Tatsache, dass der zweite Abschnitt von Wen es trifft gegenüber dem ersten 

bedeutend weniger ausführlich und raumgreifend ist, lässt sich darüber hin-

aus schließen, dass das sprechende Ich die Leiderfahrung nicht verdrängt. 

Zwar ist die überhistorische Lesart durchaus im Text angelegt, doch ar-

beitet er zugleich gegen eine Entwertung der historischen Erfahrung. Die 

metaphorisierte Darstellung von Leid wird zu einer Möglichkeit, das Un-

sagbare zu sagen, um das erfahrene Leid zu artikulieren. Auch wenn kein 

verantwortliches Agens benannt wird, so wird dieses doch als willkürlich 

charakterisiert und der vom Zufall bestimmte, mechanistische Ablauf von 

Selektion und Qual nicht nur kritisiert, sondern auch subtil konnotiert. Die 

Machtlosigkeit des Individuums gegenüber dem „System“, dessen Reprä-

sentanten nicht zu fassen sind, wird nirgendwo so deutlich wie in einer Dik-

tatur, die sich der Folter bedient und den Einzelnen seiner Würde als Sub-

jekt beraubt. Im Deutschland der fünfziger Jahre war diese Erfahrung, die 

den nationalsozialistischen Terror, Auschwitz eingeschlossen, kennzeichne-

te, zumindest für dessen Opfer präsent. 

Erst in der genauen Interpretation offenbart sich die Vielfalt der Zu-

sammenhänge zwischen Domins Werk und dem Diskurs um Lyrik nach 

Auschwitz. Die Bilder, die als Verweise darauf interpretiert werden können, 

lassen sich oft auch als allgemein-menschliche Erfahrungen von Leid lesen, 

wie beispielsweise Walter Jens es tut. Der Bezug auf die Shoah bleibt auch 

in Schale im Ofen (GG 59) indirekt. Das 1951 in Santo Domingo geschrie-

benen Gedicht, das 1954 als erstes ihrer Gedichte erschien43, ist ein Beispiel 

für ein kürzeres Gedicht, in dem Domin mittels Metaphorisierung physische 

und psychische Leiderfahrungen veranschaulicht und mit dem Heimatver-

lust verbindet. Das letzte Bild, das auf eine selbstverständliche Heimat ver-

weist, bleibt als Vergleich hinter dem von den Metaphern erreichten Grad 

der Ähnlichkeit zurück. 

42  Walter Jens: Vollkommenheit im Einfachen. In: VE, S. 53-56 (erstmals in: Die 

Zeit, 27.11.1959). S. 55. 

43  Vgl. VE, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Schale im Ofen 

Schale im Ofen, 

du wirst gebrannt. 

Tränenätzung,

Glasur aus Demut 

über dem schüchternen 

Schimmer von Lächeln. 

So wirst du täglich 

ein wenig versehrt, 

bis Wunsch und Klage zerschmilzt 

und ein Rosenblatt 

oder ein Schmetterlingsflügel 

fast gröbre Substanz sind. 

Vergessene Schale, 

auf der Hand, die dich hinhält, 

faßt der Regenbogen 

Fuß, so natürlich 

wie der Anflug der Taube 

auf Trafalgar Square. 

Das Gedicht ruft das Bild von einer Schale auf, die zur Härtung gebrannt 

wird. Sie erscheint durch die Anrede in der zweiten Person Singular durch 

den Sprecher als personifiziert. Diese Personifikation und das Bild des O-

fens deutet die alttestamentarische Geschichte Die drei Männer im Feuer-

ofen an, in der drei Juden dem Bild König Nebukadnezars die Anbetung 

verweigern, zur Strafe dafür in den Feuerofen geworfen, aber von ihrem 

Gott beschützt werden.44 Ähnlich wie in Domins Gedicht Wen es trifft, das 

auf die Geschichte Hiobs und das Gleichnis vom verlorenen Sohn verweist, 

rekurrieren die Verse auf zentrale Texte der jüdischen und der christlichen 

Kultur und deren Kontexte. Dabei werden die Inhalte jedoch in einen säku-

laren Rahmen transportiert. In diesem Fall unterstützt die Anspielung die 

Übertragung der Attribute der Schale auf einen Menschen, so dass im Zent-

rum des Gedichts weniger eine Schale als eine unbestimmt bleibende Person 

steht – möglicherweise sogar der Mensch an sich. Der Mensch als „Gefäß“ 

ist ebenfalls ein biblisches Motiv: In der Schöpfungsgeschichte formt Gott 

aus Erde den ersten Menschen.45 Der Mensch in Schale im Ofen wird jedoch 

nicht wegen seines Vertrauens in seinen Gott von diesem beschützt, sondern 

im Gegenteil versehrt. 

Die lapidare Feststellung im ersten und die technischen Begriffe zur Be-

schreibung des Produktionsprozesses einer Schale im zweiten Satz stehen 

44  Daniel 3, 1-30. 

45  Vgl. 1. Mose 2, 7; Jeremia 18, 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|165

inhaltlich in scharfem Kontrast zu den Äußerungen von menschlichen Emo-

tionen, mit denen sie formal durch Assonanzen, Versanordnung („Glasur 

aus Demut“, I, 4) und darüber hinaus Kompositumbildung („Tränenätzung“, 

I, 3) verbunden sind. Das Brennen, die Ätzung mit Tränen und die Demut, 

die das angedeutete Lächeln überdeckt, weisen auf leidvolle Erfahrungen 

hin, die eine Schale nicht berühren können, wohl aber die Persönlichkeit ei-

nes Menschen. Auf der Wortebene lässt sich dies ablesen in dem gehäuften 

Auftreten von Umlauten nach den entsprechenden „reinen“ Vokalen („ge-

brannt/Tränenätzung“, I, 2-3; „Demut/über“, I, 4-5; „Rosenblatt/[...] gröb-

re“, I, 10-12; „Fuß, [...] natürlich“, I, 16). Die oktroyierte „Glasur aus De-

mut“ bietet keinen Schutz. 

Der dritte Satz spricht erneut die nur im Passiv dargestellten Eingriffe 

und Beeinflussungen an, die sich „täglich“ (I, 7) ereignen, ohne dass ein 

Agens benannt wird, obwohl dahinter doch für die Herstellung notwendige 

Handgriffe stehen. Das Bild der Schale wird nicht explizit fortgeschrieben, 

aber das Wort „versehrt“ (I, 8) bezieht sich auf einen Gegenstand und das 

Prädikat „zerschmilzt“ (I, 9) auf den Ofen. Durch die Inkongruenz im Nu-

merus mit „Wunsch und Klage“ (I, 9) in der Subjektposition hebt es beide 

Substantive einzeln hervor und verlangsamt so das Tempo des Gedichts. Da 

es menschliche Qualitäten sind, verstärkt sich der Eindruck der Personifizie-

rung der Schale, auch wenn beide so sehr verkleinert werden, bis „ein Ro-

senblatt/oder ein Schmetterlingsflügel/fast gröbre Substanz sind“ (I, 10-12). 

Sowohl ein Rosenblatt als auch ein Schmetterlingsflügel sind nicht nur sehr 

leicht und empfindlich, sondern auch Zeichen vergangener Schönheit, denn 

sie sind durch den Singular als tot markiert. Die Einschränkung („fast“) und 

die Elision („gröbre“) in Vers 12 verringern den Gegenstand zusätzlich, von 

Wunsch und Klage bleibt also kaum ein Rest. Die Pluralform des Prädikats 

in Vers 12 verstärkt diesen Eindruck durch den Kontrast gegenüber der 

Konstruktion in Vers 9. Die Worte „zerschmilzt“ und „Substanz“ suggerie-

ren die Materialität von „Wunsch und Klage“. Mit ihrer Reduktion ist die 

Beschreibung des Herstellungsprozesses abgeschlossen. 

Der letzte Satz des Gedichts beschreibt die Nutzung der Schale. Sein 

erster Vers redet wie der erste Vers des Gedichts die Schale an, diesmal je-

doch als „[v]ergessene Schale“ (I, 13). Es bleibt offen, vom wem die Schale 

vergessen wurde, und da sie von einer „Hand“ (I, 14) gehalten wird, also in 

Gebrauch ist, bezieht sich das Vergessen entweder auf die tägliche Arbeit, 

aus der die Schale entstanden ist, oder auf die achtlos Vorübergehenden. 

Das Hinhalten einer Schale ist eine Geste, die um Essen oder Geld bittet o-

der bettelt. Das Gedicht nennt nur die Hand, die die Schale hält, der 

Mensch, zu dem die Hand gehört, bleibt unerwähnt. Dadurch gerät die Per-

sonifizierung der Schale, die als Inbegriff des geschundenen Menschen prä-

sentiert wird, nicht in Konkurrenz zu dem Menschen, der um eine Gabe bit-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tet, sondern beide verschmelzen. Der Regenbogen, das Zeichen der Hoff-

nung, das im Alten Testament an das Versprechen Gottes erinnert, die 

Menschheit nicht wieder mit einer Sintflut zu vernichten, „faßt [...]/Fuß“ (I, 

15-16) auf der Hand, langsam gewinnt der Mensch die Hoffnung zurück. 

Dies geschieht wie von selbst, „[...] so natürlich/wie der Anflug der Tau-

be/auf Trafalgar Square.“ (I, 16-18) Die Taube ist ein Symbol des Friedens, 

zugleich ist sie es, die in der bereits durch den Regenbogen angedeuteten 

Geschichte von Noah diesem den Zweig vom Ölbaum bringt als Zeichen, 

dass Land, die neue Heimat, in der Nähe sei. Die Beschreibung ihrer Lan-

dung auf Trafalgar Square ist einerseits banal, da es dort Hunderte von Tau-

ben gibt, deren Heimat dieser Platz ist und die mit ihm in der Imagination 

der Einheimischen wie der Touristen verbunden sind. Andererseits ist die 

Landung der Taube auf Trafalgar Square hoch symbolisch, da der Londoner 

Platz zu den Wahrzeichen einer Stadt gehört, die vielen Exilanten wenigs-

tens vorübergehend Rettung bot. Zudem ist der Trafalgar Square nach der 

Schlacht benannt, die Großbritannien 1805 die Seeherrschaft sicherte.46

Durch das Bild der landenden Taube werden Krieg, Frieden und Heimat 

verbunden. Diese Verbindung ist keineswegs als „natürlich“ zu bezeichnen, 

so dass die symbolische und die wörtliche Bedeutung sich widersprechen. 

Formal liegen ebenfalls Paradoxien vor: Das Gedicht besteht nur aus ei-

ner reimlosen Strophe, die vier vollständige Sätze enthält. Diese kompakte 

Struktur wird jedoch durch Enjambements durchbrochen, denen wiederum 

Alliterationen („schüchternen/Schimmer“, I, 5-6); „faßt [...]/Fuß“, I, 15-16; 

„Taube/auf Trafalgar“, I, 17-18) und Assonanzen („Regenbogen/[...] so“, I, 

15-16; „Taube/auf“, I, 17-18) entgegenwirken, die die Verse verbinden. 

Darin scheint ein innerer Widerstreit durch, dessen Spannung zwar letztend-

lich immer wieder durch die Interpunktion und schließlich den Punkt he-

rausgenommen wird, dadurch aber stets nur vorläufig gebändigt wirkt. Trotz 

des hoffnungsvollen Endes bleibt eine Unsicherheit zurück, die nicht nur 

formal, sondern auch inhaltlich durch die Beschreibung des täglich erfahre-

nen Leids begründet und nicht aufzuheben ist. Der Ofen hat es bis ins Innere 

eingebrannt, auch wenn von der Welt dieser Prozess als äußerlich wahrge-

nommen und vergessen wurde. Der Titel kann zudem als Hinweis gelesen 

werden, dass die Schale immer noch im Ofen ist, das Leid also andauert. 

Der Bezug des Gedichts auf die Erfahrungen der nationalsozialistischen 

Verfolgung und des Exils ist keinesfalls notwendig, lässt sich aber durchaus 

herstellen. So hat das Wort „Ofen“ nach Auschwitz einen anderen Klang er-

halten, der aber keineswegs in jedem Kontext hörbar ist. Die Verse setzen 

auch nicht den Tod, sondern höchstens die Erfahrung des Leids in den La-

gern in das Bild des Ofens um. Es entspricht Domins Vorstellungen von 

46  Vgl. den Times Square in Wen es trifft, GG, S. 103-109. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|167

Dichtung, dass der Text verschiedene Lesarten zulässt. Unbestreitbar liegt in 

den Worten aber die Ermutigung, die Hoffnung dennoch nicht zu verlieren, 

auch wenn das widerfahrene Leid unheilbare Schäden angerichtet hat. Das 

Wissen um die Verletzungen kann vielleicht von der Wiederholung abhal-

ten. Die Namenlosigkeit der Täter appelliert an jeden, sich dessen bewusst 

zu sein und entsprechend zu handeln. 

Hinsichtlich der Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten des 

Sprechens nach Auschwitz lassen sich zwei Aspekte des Gedichts hervorhe-

ben: Zum einen ist vom Sprechen in diesem Gedicht nur indirekt die Rede, 

und zwar als „Wunsch und Klage“ (I, 9), also einmal positiv und einmal ne-

gativ als jeweils direkt objektbezogene Rede. Die tägliche Erfahrung von 

Qualen (I, 7-8) zersetzt die Fähigkeit zum Sprechen fast gänzlich (I, 9-12). 

Doch die feine Konsistenz, die bestehen bleibt, besitzt einen poetischen 

Ausdruck, wie der Vergleich mit einem „Rosenblatt“ (I, 12) und einem 

„Schmetterlingsflügel“ (I, 13) zeigt. Es scheint, als hätte das poetische Spre-

chen zumindest vorläufig Bestand, wenn auch nur im Moment vor dem 

Verwehen. Bei Hölderlin, zu dem sich in Domins Werk verschiedentlich di-

rekte Bezüge nachweisen lassen, erscheinen die Dichter als „Gefäße“47:

„Heilige Gefäße sind die Dichter,/Worin des Lebens Wein, der Geist/Der 

Helden, sich aufbewahrt“ (I, 1-3). Auch dies spricht für eine mögliche poe-

tologische Lesart des Gedichts. Zum anderen lässt sich in dem Gedicht das 

Brennen und die „Tränenätzung“ (I, 3) der Schale sowohl als tatsächliche 

Schrift deuten, deren Worte wie in Domins Gedicht Unaufhaltsam (GG 

170f) wie ein Messer den Körper verletzen können, als auch metaphorisch 

als leidvolle Erfahrung, die den Menschen prägt. Demzufolge bliebe diesem 

als einzige Möglichkeit des Sprechens der Ausdruck des Leids bzw. die 

Auseinandersetzung mit der ihn bestimmenden Erfahrung. 

Die Gedichte Schale im Ofen und Wen es trifft kennzeichnet eine Bild-

lichkeit, die dazu dient, der erlittenen Qual Ausdruck zu verleihen. Dabei 

stehen die Bilder unablösbar in Abhängigkeit des Geschehens: Jede Opfer-

perspektive bleibt auf die von den Tätern geschaffene Realität bezogen und 

enthält und bewahrt diese dadurch „– gleichsam traumatisch – als ein ent-

stelltes Außen im Innen: als ein im Narrativ der Opfer Undarstellbares“48.

Die Hoffnung, das Leid zu bewältigen, ist gering. Doch können das Schaf-

47  Friedrich Hölderlin: Buonaparte. In: Sämtliche Werke und Briefe. 3 Bde. Bd. 

1: Gedichte. A.a.O., S. 185. Vgl. Ders.: Brot und Wein. A.a.O., S. 285-291 

(VII, 5). 

48  Christina Pfestroff: Anamnese der Amnesie. Jean-Francois Lyotard und der 

Topos der Undarstellbarkeit in der geschichtswissenschaftlichen Diskussion. 

In: Susanne Düwell/Matthias Schmidt (Hg.): Narrative der Shoah. Repräsenta-

tionen der Vergangenheit in Historiographie, Kunst und Politik. Paderborn 

2002. S. 229-244. S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fen von Bildern sowie der Bezug auf vorhandene Bildtraditionen helfen, 

diese zu bannen oder zumindest an die Gesellschaft weiterzugeben, um die 

Last des Erlebten wenigstens in der nachträglichen Auseinandersetzung da-

mit zu teilen. Denn das Gemeinwesen trägt Verantwortung für seine Mit-

glieder, insbesondere wenn sie extreme Gewalt erlitten haben, da eine ge-

genseitige Abhängigkeit zwischen der sozialen Realität und individuellen 

Traumatisierungen besteht. In den öffentlichen Debatten, in denen sich das 

Verhältnis einer Gesellschaft zu ihrer Geschichte ausbildet, zeigt sich der 

kollektive Anteil an der Traumatisierung. Übersteigen Erfahrungen die 

Möglichkeiten der seelischen Verarbeitung, bezeichnet man sie als trauma-

tisch: „Trauma“ bedeutet „Wunde“, Traumata können sich in psychischen 

und psychosomatischen Reaktionen äußern.49 Sven Kramer stellt einen kriti-

schen Bezug zum Nationalsozialismus und zur Auseinandersetzung der 

deutschen Gesellschaft her. 

„Wo das Verschweigen herrscht, wie im Deutschland der fünfziger Jahre in Bezug 

auf den Nationalsozialismus, bleibt die Last der Geschichte auf den Opfern liegen. 

Allzu schnell werden die Geschädigten, wenn sie auf das Vergangene verweisen, 

als Störenfriede, werden die Aufklärer als Nestbeschmutzer und jene Künstler, die 

das Verdrängte sinnlich vergegenwärtigen, als Irregeleitete abgestempelt.“50

Zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz liefern Domins Gedichte einen in-

dividuellen Beitrag, der insbesondere durch ihre spezifische Metaphorik ge-

kennzeichnet ist: Domin ruft bekannte Bilder auf, die wegen ihrer Vertraut-

heit eine starke Verknappung erlauben und gleichzeitig einen weiten Deu-

tungshorizont eröffnen, der seinerseits durch den formal höchst elaborierten 

Kontext gestützt wird. Das gilt auch für Domins lange Gedichte: Der „lange 

Atem“, den diese von der Leserin bzw. dem Leser fordern, spiegelt den Pro-

zess der Erfahrungen und ihrer mühsamen Reflexion. Dem Vorwurf der Äs-

thetisierung von Leid, den Adorno provozierend formuliert hat, entgehen 

Domins Gedichte nicht durch ihre Metaphorisierung. Doch geben Domins 

lyrische Texte nicht vor, das Leid zu erfassen, sondern sie bieten eine Lesart 

an, die wiederum polysem ist. Da die Bilder historisch nicht eindeutig ein-

geordnet werden, bieten sie nicht nur Reflexionspotential für vergangenes, 

sondern auch für gegenwärtiges und zukünftiges Leid. 

49  Vgl. Cathy Caruth: Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, and History. 

London 1996. S. 91. 

50  Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|169

3.2 Rel igiöse Komponenten:  
Bitte, Gegenwart

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz werden auch die Frage jüdischer I-

dentitäten und der Theodizee51 verhandelt. Zwei Deutungsmuster, die sich 

auf religiöse Komponenten beziehen, fallen dabei besonders auf: Sakralisie-

rung und Säkularisierung. Im Prozess der Sakralisierung werden literarische 

Texte „aus einem Zustand oder einer Gebrauchsart in einen andern Zustand 

oder eine andere Gebrauchsart“52 überführt und so einem „heiligen“ Bereich 

zugeordnet, der unterschiedlich definiert wird. Der Begriff der „Säkularisie-

rung“ bezeichnet Hans Blumenberg zufolge „[...] einen langfristigen Pro-

zess, durch den ein Schwund religiöser Bindungen, transzendenter Einstel-

lungen, lebensjenseitiger Erwartungen, kultischer Verrichtungen und fest-

geprägter Wendungen im privaten wie täglich-öffentlichen Leben vorange-

trieben wird.“53 Diese Veränderung sozialer Praxis in der Moderne wurde in 

den kulturphilosophischen Interpretationen zumeist entweder als Emanzipa-

tions- oder als Verfallsgeschichte vorgestellt, in denen verschiedene Ideolo-

gien traditionelle religiöse Konzepte ersetzen. Gleichzeitig bleiben die Ideo-

logien durch diesen Prozess mit religiösen Konzepten verbunden.54

Im Kontext der jüdischen Aufklärung erscheint die Säkularisierung um 

1800 als Prozess des Bruchs mit der Erinnerung, in dessen Folge „[...] mit 

der Hinfälligkeit der Tradition die Konstituierung eines gemeinsamen jüdi-

schen Selbstverständnisses zur Disposition steht.“55 Die Haskala marginali-

sierte die religiöse Praxis und stellte die Gottgegebenheit der Geschichte in 

Frage, womit sie der Dissoziation von Konfession und Nation Vorschub 

leistete. Nach Auschwitz treten die Brüche der Erinnerung noch deutlicher 

hervor. „Das dem Erinnern wesentliche Handeln als ein tätiges und eigen-

51  Zur Theodizeefrage nach Auschwitz vgl. Regina Ammicht-Quinn: Von Lissa-

bon bis Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in der Theodizeefrage. Freiburg 

i. Ue./Freiburg i. Br. 1992. 

52  Vgl. Carsten Colpe: Sakralisierung von Texten und Filiationen von Kanons. 

In: Aleida und Jan Assmann (Hg.): Kanon und Zensur. Archäologie der litera-

rischen Kommunikation II. München 1987. S. 80-92. S. 80. 

53  Hans Blumenberg: Säkularisierung und Selbstbehauptung. Erw. u. überarb. 

Neuausg. von „Die Legitimität der Neuzeit“, erster und zweiter Teil. Zweite, 

durchges. Aufl. Frankfurt a.M. 1983 (1974). S. 9. 

54  Vgl. Hermann Lübbe: Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Beg-

riffs. München 1965. S. 26f. 

55  Almuth Hammer: „Wenn ich dein vergesse, Jerusalem...“. Vergessen als Deu-

tungskategorie in der jüdischen Tradition und ihre Fortschreibung in Else 

Lasker-Schülers „Malik“. In: Günter Butzer/Manuela Günter (Hg.): Kulturel-

les Vergessen: Medien – Rituale – Orte. Göttingen 2004. S. 129-150. S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ständiges Bezugnehmen auf Tradition scheint – nicht zuletzt angesichts der 

fremdbestimmten rassistischen Zuordnungen zum Judentum – entscheidend 

für eine Neuformulierung jüdischen Selbstverständnisses nach der Shoah zu 

sein.“56 Das Zugehörigkeitsgefühl zum Judentum bzw. die Herausbildung 

verschiedener jüdischer Identitäten wird neu reflektiert. 

In Domins Gedicht Bitte (GG 117) wird ein transzendenter Bereich auf-

gerufen, auf den sich eine zurückhaltende Hoffnung richtet. Das Leid er-

scheint als eine Prüfung mit Anklängen an biblische Proben, ohne dass die 

Dichterin dieser damit automatisch einen Sinn zuspricht und sie rechtfertigt. 

Die einzige Hoffnung des sprechenden Wir besteht darin, danach – und 

nicht etwa dadurch – zu sich selbst zu finden. Diese Sicht der Moderne, die 

„aus der diesseitigen und jenseitigen Welt auf sich selbst zurückgeworfen“57

ist, findet sich auch bei Hannah Arendt. 

Bitte

Wir werden eingetaucht 

und mit dem Wasser der Sintflut gewaschen, 

wir werden durchnäßt 

bis auf die Herzhaut. 

Der Wunsch nach der Landschaft 

diesseits der Tränengrenze 

taugt nicht, 

der Wunsch, den Blütenfrühling zu halten, 

der Wunsch, verschont zu bleiben, 

taugt nicht. 

Es taugt die Bitte, 

daß bei Sonnenaufgang die Taube 

den Zweig vom Ölbaum bringe. 

Daß die Frucht so bunt wie die Blüte sei, 

daß noch die Blätter der Rose am Boden 

eine leuchtende Krone bilden. 

Und daß wir aus der Flut, 

daß wir aus der Löwengrube und dem feurigen Ofen 

immer versehrter und immer heiler 

stets von neuem 

zu uns selbst 

entlassen werden. 

56  Almuth Hammer: „Wenn ich dein vergesse, Jerusalem...“. A.a.O., S. 150. 

57  Hannah Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben. München 1960. S. 312. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|171

Die vier Strophen des Gedichts bilden gemeinsam einen reflektierten Erfah-

rungsprozess. In der ersten Strophe beschreibt das sprechende Wir in dem 

Bild der Sintflut eine tiefgreifende Erfahrung, ohne diese jedoch zu enthül-

len. In der zweiten Strophe wird mitgeteilt, welche Wünsche unerfüllbar 

sind, während in der dritten und vierten die sinnvollen Bitten, die auf Erfül-

lung hoffen dürfen, benannt werden. An wen die Bitte des Gedichts sich 

richtet und ob es selbst tatsächlich eine ist, bleibt zunächst offen. In der letz-

ten Strophe tritt wieder der Sprecher hervor, der durch den Gebrauch der 

Pluralformen „wir“ (IV, 1-2) und „uns“ (IV, 5) die Leserinnen und Leser 

miteinbezieht. Da die erste Strophe nur aus vier, die übrigen drei Strophen 

aber aus jeweils sechs Versen bestehen, überwiegt zumindest quantitativ der 

hoffnungsgebende Anteil gegenüber der schmerzhaften Erfahrung und den 

unerfüllbaren Bitten um gerade einen Vers. 

Das sprechende Wir des Gedichts stellt in der ersten Strophe im Prä-

sens, das hier nicht nur auf die Gegenwart bezogen, sondern auch überhisto-

risch-allgemein zu lesen ist, und im Passiv das Geschehen dar: „Wir werden 

eingetaucht“ (I, 1) wie bei einer Waschung oder Taufe, doch ist dieser Vor-

gang negativ behaftet, denn es ist das „Wasser der Sintflut“ (I, 2), mit dem 

die Waschung vorgenommen wird, also das Wasser, das zur Vernichtung 

der Menschheit führte und vor dem Gott nur aus Gnade einige auserwählte 

Menschen und die Schöpfung rettete.58 Der unausweichlich erscheinende 

Vorgang erreicht „die Herzhaut“ (I, 4). Dieses Kompositum ist ein Neolo-

gismus und verweist metaphorisch auf das Innerste des Menschen, den letz-

ten Schutz seiner Gefühle und seiner selbst. Weder eine Taufe noch eine 

Waschung dringen so tief und verletzen die Integrität einer Person derart. 

Sie sind symbolisch angelegt und verbleiben an der Oberfläche. Nur wenn 

man davon ausgeht, dass die christliche Taufe die Integrität erst herstellt, 

indem sie den Getauften von seinen Sünden reinwäscht und dem Schutz 

Gottes überantwortet, dringt sie tatsächlich bis zur Seele vor. In Domins 

Versen erreicht das Wasser, das nicht benannte Erlebnis, die letzte Grenze 

des Menschen. Wie die Sintflut hebt es alles Gewesene auf und lässt vom 

Leben nur den Keim eines Neubeginns zurück. Wer das Subjekt der Hand-

lung ist, bleibt offen, so dass auch eine metaphysische Deutung möglich ist, 

etwa eine Prüfung durch Gott wie in der Hiobsgeschichte. „Wir werden“ (I, 

1, 3) ist zugleich Anapher und Einleitung eines Parallelismus. Dadurch wird 

die Strophe rhythmisch wie ein Gebet gestaltet und enthält nach dem zwei-

ten Vers eine Zäsur. Die Alliteration unterstützt den stilisierten Klang zu-

sätzlich. 

58  1. Mose 6, 5-9, 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Domins Gedichte erfahren durch den Bezug auf biblische Texte eine re-

ligiöse Aufladung, die als Sakralisierung bezeichnet werden kann. Der dar-

aus resultierende sakrale Status ist allerdings nicht eindeutig an die jüdische 

oder christliche Religion gebunden. Zugleich entspricht der Prozess einer 

Säkularisierung der religiösen Bezüge, da das Erlösungsversprechen entfällt 

und der Mensch auf sich selbst zurückgeworfen wird. Die Interpretationen 

von Wen es trifft und Schale im Ofen haben gezeigt, dass er nur wenig aus-

richten kann. Aber er kann die Verantwortung für die Geschichte auch nicht 

an eine höhere Instanz abgeben. Die Lyrik wird selbst in die Tradition von 

Sinn versprechenden Texten gestellt, wie ihre Bezugstexte löst sie diesen 

aber nicht unmittelbar ein, sondern gibt ihn auf. 

In der zweiten Strophe, die auch aus einem einzigen Satz besteht, wer-

den drei Wünsche genannt und als untauglich verworfen: Der erste „nach 

der Landschaft/diesseits der Tränengrenze“ (I, 1-2) versinnbildlicht den 

Wunsch nach einem Ort, an dem es kein Leid gibt. Das Wort „Landschaft“ 

verweist in diesem Kontext zum einen auf das, was einen geografischen Ort 

kennzeichnet und auszeichnet, zum anderen enthält es das Substantiv 

„Land“ und deutet durch diesen umgangssprachlichen Begriff für „Staat“ 

wie auch durch das Wort „Grenze“ darauf hin, dass es auch eine politisch 

bedingte Unmöglichkeit ist. Der zweite Wunsch richtet sich darauf, die Zeit 

anzuhalten, das erwachende Leben, den schönen Moment nicht vergehen zu 

lassen. Doch auch dieser Wunsch „taugt nicht“ (II, 6), denn sowohl der 

Frühling als auch die Blütezeit sind von der Natur bedingt und zeitlich be-

schränkt. Der dritte „Wunsch, verschont zu bleiben“ (II, 5) ist als konkretes, 

dringendes Bedürfnis formuliert – doch ebenfalls unerfüllbar. Erneut verlei-

hen Anapher (II, 1, 4, 5) und Parallelismus (II, 4-5) der Strophe den Klang 

einer Beschwörungsformel, doch folgen auf zwei Verse, die einen Wunsch 

artikulieren, stets die Worte, die ihn verwerfen: „taugt nicht“ (II, 3, 6). Da-

durch erhält auch diese Strophe in der Mitte eine rhythmische Zäsur. Übli-

cherweise „taugt“ ein Mensch oder ein Gegenstand zu etwas, an etwas Abs-

traktes wie ein Gefühl richtet sich dieser Anspruch nicht. Der Wortgebrauch 

verleiht den Wünschen also Nachdruck, indem er ihnen einen anderen Sta-

tus zuspricht. Dennoch werden sie zurückgewiesen. 

Mit der dritten Strophe erfolgt nun die Umkehrung. Im Gegensatz zu 

fantastischen „Wünschen“, wie sie in Märchen vorkommen, enthält die Bitte

die Hoffnung, dass das angesprochene Gegenüber sie erfülle. An den 

Hauptsatz im ersten Vers, der den folgenden Nebensätzen ihre „Tauglich-

keit“ bescheinigt, werden drei Bitten angeschlossen: Die erste bezieht sich 

erneut auf die alttestamentarische Geschichte der Sintflut, in der Noah auf 

Gottes Geheiß eine Taube losschickt, um zu sehen, ob Land in der Nähe sei, 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|173

und die ihm „einen Zweig vom Ölbaum“ (III, 3) bringt.59 Die Bitte richtet 

sich auf eben dieses Zeichen, das die Hoffnung verkörpert und die Zusage 

Gottes zur Rettung, zum Neubeginn der Menschheit nach der Katastrophe, 

die sie selbst verschuldet hat und für die sie mit ihrem Ende büßen sollte. 

Die zweite und dritte Bitte stehen in einem Satz und sind ebenfalls mit Bil-

dern aus der Pflanzenwelt verbunden. Sie knüpfen an der vorherigen Stro-

phe (II, 4) und am Kreislauf der Natur an, in dem auf die Blüte die Frucht 

folgt und die Blätter der verblühten Blume fallen. Darin steckt ein demüti-

ges Einverständnis mit den Gesetzen der Natur, zu der auch der Tod gehört. 

Doch die Bitten richten sich darauf, dass es danach weiter und die Schönheit 

nicht verloren gehe, dass sich immer noch etwas finde, für das es sich zu le-

ben lohne. Kunstgeschichtlich verweist die „Krone“ als Symbol der Würde 

und Herrschaft zudem auf Christus und die „Rose“ auf Maria, so dass die 

Verse auch die Schönheit der Natur und des Lebens hervorheben, die eine 

göttliche Instanz ersetzen oder auf sie hindeuten können.60 Domin säkulari-

siert die Elemente biblischer Erzählungen, wodurch deren Ursprung jedoch 

nie gänzlich außer Kraft gesetzt werden kann.61 Die Bitte kann keine Erlö-

sung bringen, doch die Hoffnung auf das Zeichen bleibt bestehen. Darin 

drückt sich ein vorsichtiges Vertrauen in die Sprache aus. 

In der letzten Strophe beginnt ein neuer Satz, der an den ersten Vers der 

dritten Strophe anschließt, nur aus einem Nebensatz besteht und endlich die 

einzig zulässige Bitte formuliert: Dass „wir“ aus der Sintflut (IV, 1), „aus 

der Löwengrube und dem feurigen Ofen“ (IV, 2), in die König Nebukadne-

zar Daniel bzw. drei andere bekennende Juden hatte werfen lassen62, „im-

mer versehrter und immer heiler/stets von neuem/zu uns selbst/entlassen 

werden.“ (IV, 3-5) In dem Aufrufen der „Flut“ (IV, 1) und dem Einge-

taucht-Werden (I, 1) finden sich wie in dem Gedicht Linguistik intertextuel-

le Bezüge zu Brechts bereits zitiertem Gedicht An die Nachgeborenen, wor-

in es heißt: „Ihr, die ihr auftauchen werdet aus der Flut/In der wir unterge-

59  Auf dieses Bild bezieht sich auch das erste der drei Lieder zur Ermutigung , 

vgl. GG, S. 219-223 sowie ein Gedicht von Ingeborg Bachmann aus den Jah-

ren 1957-1961, das erneut die doppelte Bedeutung des Blatts aufgreift: „Nach 

dieser Sintflut//Nach dieser Sintflut/möchte ich die Taube,/und nichts als die 

Taube,/noch einmal gerettet sehn.//Ich ginge ja unter in diesem Meer!/flög sie 

nicht aus/brächte sie nicht/in letzter Stunde das Blatt.“ (I, 1-II, 4) Vgl. Dies.: 

Werke. 4 Bde. Bd. 1. Hg. v. Christine Koschel/Inge von Weidenbaum/

Clemens Münster. München 1978. S. 154.

60  Vgl. Udo Becker: Lexikon der Symbole. A.a.O., S. 157; 243f. 

61  Zum Begriff der Säkularisation und seiner Kritik vgl. Albrecht Schöne: Säku-

larisation als sprachbildende Kraft. Studien zur Dichtung deutscher Pfarrer-

söhne. 2., überarb. u. erg. Aufl., Göttingen 1968. S. 24ff. 

62  Vgl. Daniel 6, 1-23. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

gangen sind“ (3 I, 1-2). Indem Domin – bei allen formalen Unterschieden63

– ihre Verse in diese Tradition stellt, stärkt sie deren zukunftsgerichteten 

Blick. Das Paradoxon in ihrem Gedicht (IV, 3) verweist auf die äußeren Er-

fahrungen des Leids, die immer wieder auftreten werden, die mit dem inne-

ren Bewusstsein über „wahre“ Werte einhergehen soll. Es ist die Bitte um 

die eigene moralische Integrität, die Bitte, auch in schwierigen Situationen 

zu bestehen und nicht selbst zum Mörder zu werden. Das Gedicht arbeitet 

mit biblischen Bildern aus dem Alten Testament, die eine Lesart des „wir“ 

nicht nur als „wir Menschen“, sondern auch als „wir Juden“ plausibel ma-

chen. Diese werden nicht nur als Leidende dargestellt, wie die dritte Strophe 

zeigt. Damit benennt das Gedicht wie Schale im Ofen sowohl die Probleme 

der Überlebenden bzw. der Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung als 

auch allgemein-menschliche. Durch die Sakralisierung wie durch die Säku-

larisierung gewinnt der Text zusätzliches Potential, das von den Rezipien-

tinnen und Rezipienten aktiviert werden kann. 

Die bisher vorgelegten Interpretationen unterschlagen diese Polysemie. 

Stephanie Lehr-Rosenberg präsentiert nur die erste Lesart.64 Sie macht in 

Domins Gedicht eine „andere Gebetssprache“65 aus, ohne diese näher zu 

bestimmen. Elisabeth Noelle-Neumann hat das Gedicht 1993 selbst als 

„Gebet“66 bezeichnet. Die Bitte richtet sich jedoch nicht ausdrücklich an 

Gott, sondern ebenso an „uns selbst“ (IV, 5) als letzten Bezugspunkt und als 

Verantwortliche, an unser Innerstes. Laut dem Sprecher müssen „wir“ nicht 

vor einem Gott, sondern vor „uns“ selbst bestehen, können nicht darauf ver-

trauen, dass dieser etwas ändert, sondern sind auf „uns“ selbst verwiesen.67

Indem das Gedicht dieser Bitte Tauglichkeit bescheinigt, kann es selbst als 

Bitte gelesen werden. Damit spricht es der poetischen Sprache zumindest 

die Möglichkeit zu, wenn auch nicht das Leid abzuwenden, so doch die 

Hoffnung zu artikulieren. Das Sprechen kann der Selbstvergewisserung die-

nen und damit eine Voraussetzung für das Weiterleben erfüllen. Die Ausei-

nandersetzung mit der Bibel und die Ablösung davon lässt die Leerstelle 

noch größer erscheinen. Durch das Vertrauen in den sprachlichen Akt wird 

63  Vgl. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 79f. 

64  Stephanie Lehr-Rosenberg: „Ich setzte den Fuß in die Luft, und sie trug.“ Um-

gang mit Fremde und Heimat in Gedichten Hilde Domins. Würzburg 2003. S. 

276.

65  Stephanie Lehr-Rosenberg: „Ich setzte den Fuß in die Luft, und sie trug.“ 

A.a.O., S. 402. 

66  Elisabeth Noelle-Neumann: Gebet in der Löwengrube: „Bitte“. In: Frankfurter 

Anthologie XVI. Frankfurt 1993. S. 155ff. 

67  Ebenso wird im 1959 abgeschlossenen Gedicht Die Heiligen die Bedeutung 

der Heiligen als Medium unangefochten dargestellt, ohne dass der Erfolg ihrer 

Leistung garantiert wird. GG, S. 40-43. Vgl. VE, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|175

einerseits die Sprache als sichere Macht bestätigt, während andererseits ihr 

Subjekt und die Folgen dieses Akts ungewiss bleiben. Das Gedicht Bitte

setzt seine Hoffnung auf das Sprechen nach Auschwitz, gibt aber keine Ge-

währ für das Folgende. 

Bitte entstand vor Domins endgültiger Rückkehr nach Deutschland.68

Das Gedicht enthält sakrale Allusionen, die mit der Sprache verknüpft sind. 

Durzak konstatiert eine „Sakralisierung des poetischen Worts“69 von vielen 

Exilautorinnen und -autoren: „Das auf fremden Boden und fernab des eige-

nen Sprachraums geschaffene ästhetische Gebilde soll das lebendig erhalten, 

was nur noch den Anspruch einer inneren Wirklichkeit erfüllt.“ Er kritisiert 

dies als Überfrachtung, „[...] die der Vergewisserung einer kulturellen Iden-

tität dienen soll, die von der kruden politischen Realität längst ausgelöscht 

worden war.“ Domin ist sich dessen bewusst, was sich auch daran zeigt, 

dass sie die Brüchigkeit der Sprache betont. Zudem wählt sie für ihre Lyrik 

keine strenge Form, und bildet so ein Gegengewicht. Die Folge ist, dass in 

Domins Lyrik sowohl die Macht als auch die Ohnmacht der Sprache ihren 

Platz hat. 

Das 1957 in Frankfurt entstandene Gedicht Gegenwart (GG 116)70 be-

schreibt neben leidvollen Erfahrungen die dadurch erfolgte Traumatisierung 

und die Schwierigkeiten, für Trost empfänglich zu bleiben. Die Gesten der 

Zuwendung sind fremd geworden, so dass sie als übernatürlich wahrge-

nommen werden. 

Gegenwart

Wer auf der Schwelle seines Hauses geweint hat 

wie nicht je ein fremder Bettler. 

Wer die Nacht auf den Dielen 

neben dem eigenen Lager verbrachte. 

Wer die Toten bat 

sich wegzuwenden von seiner Scham. 

Dessen Sohle betritt die Straße nicht wieder, 

sein Gestern und Morgen 

sind durch ein Jahrhundert getrennt 

und reichen sich nie mehr die Hand. 

68  Es wurde 1954 in Heidelberg geschrieben und erstmals 1955 veröffentlicht. 

Vgl. VE, S. 241. Braun datiert seine Entstehung abweichend auf 1957/59 und 

gibt als Erstveröffentlichung Hochland 51 (1958/59), S. 358, an. Vgl. Michael 

Braun: Exil und Engagement. A.a.O. S. 247. 

69  Manfred Durzak: „Der Worte Wunden“. Sprachnot und Sprachkrise im Exil-

gedicht. A.a.O., S. 15-24. S. 18. Siehe die beiden folgenden Zitate ebd. 

70  Vgl. VE, S. 231. Es erschien 1959 in Nur eine Rose als Stütze.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Die Rose verblüht ihm nicht. Der Pfeil trifft ihn nie. 

Doch fast erschreckt ihn der Trost 

wenn sich ein sichtbarer Flügel wölbt, 

sein zitterndes Licht 

zu beschützen. 

Das stilistisch an Prosa angenäherte Gedicht Gegenwart ist reimlos und 

vermeidet geradezu ostentativ scheinbar naheliegende Reime („Nacht“ 

[...]/[...] „verbrachte“, I, 3-4), wodurch die Alltäglichkeit der Gegebenheiten 

hervorgehoben wird. Der Titel lässt für die drei Strophen eine konkrete Be-

schreibung der aktuellen Situation erwarten, stattdessen wird jedoch die Ge-

bundenheit der Gegenwart und der Zukunft an die Vergangenheit betont. 

Das Präsens, in dem die Hauptsätze der zweiten Strophe stehen, ist sowohl 

ein historisches Präsens, welches das Geschehen der Vergangenheit näher 

bringt und allgemeine Aussagen trifft, als auch ein Präsens, das sich auf die 

unmittelbare Gegenwart bezieht. Damit erinnern die Verse an den Zusam-

menhang von individueller und universeller menschlicher Erfahrung. 

In der ersten Strophe fallen die eigenwilligen Satzstrukturen und die In-

terpunktion besonders auf, die sich durch das gesamte Gedicht ziehen. Die 

daraus entstehenden partiellen Parallelismen bilden eine Klimax bezüglich 

der Intensität und Intimität der Erfahrungen: In dem ersten „Satz“ ist von 

der Erfahrung die Rede, weinend vor Hoffnungslosigkeit, weil der Zutritt 

versperrt bleibt, noch hilfebedürftiger als „ein fremder Bettler“ (I, 2) vor der 

eigenen Haustür zu stehen, denn im Unterschied zu einem vertrauten Bettler 

hat ein Unbekannter noch schlechtere Aussichten auf Trost. Auffällig ist die 

Formulierung „nicht je“: In dem ungelenken zeitbezogenen Ausdruck wird 

die Verzweiflung als Dissonanz erkennbar, während die Struktur der Stro-

phe einen harmonischen Dreiklang als Rahmen anbietet. 

Im zweiten Satz verschärft sich das Bild dieser Erfahrung von Fremd-

heit, Schutzlosigkeit und Ausgestoßensein noch, indem es das Schlafen auf 

dem harten Fußboden neben dem eigenen „Lager“ (I, 4) konturiert. Dies 

könnte darauf verweisen, dass die Situation mit Gewalt und damit zu Un-

recht hergestellt wurde – wie die nationalsozialistischen Enteignungen von 

Juden. Im dritten Satz kulminiert die Verzweiflung und „Scham“ (I, 6) 

schließlich im Gespräch mit den Toten, deren Zeugenschaft der in allen drei 

„Sätzen“ nur allgemein mit einem „[w]er“ Bezeichnete nicht erträgt. Vor 

den Lebenden, die eventuell für seine Lage verantwortlich sind oder sie tei-

len, empfindet er dagegen scheinbar keine Scham. Die Toten bewahrten je-

doch ihre Würde, die ihnen als Opfern auch würdelose Handlungen nicht 

nehmen konnten, da diese auf die Täter zurückfallen. 

Der erste Satz der zweiten Strophe kann grammatikalisch als Fortset-

zung der drei Teilsätze der ersten Strophe gelesen werden, da er mit „des-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|177

sen“ (II, 1) einsetzt und so deren einleitendes „Wer“ aufgreift. Damit stellt 

der Sprecher des Gedichts eine Regel auf: Auf wen die erste Strophe zu-

trifft, für den gilt, was in der zweiten und dritten Strophe gesagt wird. Wer 

dies tatsächlich ist, wird nicht ausgesprochen und nicht spezifiziert. Das hin-

ter dem unpersönlichen Ausdruck stehende Individuum bleibt wie in dem 

Gedicht Wen es trifft namenlos und tritt im gesamten Gedicht nicht als Sub-

jekt, sondern nur als Objekt des beschriebenen Geschehens auf. 

Die daraus resultierende Distanz wird noch dadurch gesteigert, dass in 

der zweiten Strophe zunächst nur seine „Sohle“ (II, 1) als Agens erscheint, 

stellvertretend für die Person. Außerdem wird den Füßen dadurch eine be-

sondere Bedeutung für das Individuum zugeschrieben.71 Der erste Satz der 

zweiten Strophe gliedert sich in drei Teilsätze, die wiederum eine Klimax 

aufweisen: Das Bild des ersten Verses verweist darauf, dass der Betroffene 

nicht wieder auf den Weg seines alten Lebens zurückfinden wird (II, 1). 

Zwischen seinem „Gestern und Morgen“ (II, 2), seiner Vergangenheit und 

seiner Zukunft liegt „ein Jahrhundert“ (II, 3), die Kluft dazwischen ist so 

groß wie die zwischen drei Generationen. Das Enjambement zwischen dem 

zweiten und dem dritten Vers, die gemeinsam einen Teilsatz bilden, bildet 

diese Kluft ab. Der dritte Teilsatz schließlich erklärt den Bruch seiner Erfah-

rungen für unüberwindbar, Vergangenheit und Zukunft für unversöhnlich 

(II, 4). Solchermaßen aus der Zeit gefallen, gelten für jemanden mit dieser 

Erfahrung andere Regeln: Die Erinnerung an das Schöne wird er sich be-

wahren können, da er sie besonders zu schätzen weiß und ihrer besonders 

bedarf, Angriffe erreichen ihn nicht, da er so viele Verletzungen hat ertragen 

müssen (II, 5). 

Dies kommt jedoch keiner Unempfindlichkeit gleich, wie die dritte und 

letzte Strophe zeigt. Im Gegenteil erweist sich das Individuum als äußerst 

empfindlich gegenüber Zuneigung oder Solidarität, da er diese nicht erwar-

tet – zu sehr hat er sie vorher vermisst. Deshalb „erschreckt ihn der Trost“ 

(III, 1) und kehrt sich also in der Wirkung um. Allerdings nur „fast“ (III, 1), 

ganz so weit ist es doch noch nicht gekommen. Woher bzw. von wem der 

Trost ausgeht, wird nicht explizit ausgesprochen. Das Bild der zitternden 

Kerzenflamme verweist in seiner ästhetischen Tradition auf eine Situation 

der existentiellen Gefährdung, in der jede Bewegung, auch die rettende, eine 

potentielle Bedrohung darstellt. Der Trost muss entsprechend sanft und 

zugleich kraftvoll sein. Er liegt in einer Aktion und erfolgt, „wenn sich ein 

sichtbarer Flügel wölbt“ (III, 2). Der Trost liegt also in einer konkret-

erfahrbaren Handlung, einer behutsamen, schützenden Geste, die jedoch ei-

ner überirdischen Macht, einem Engel zugeordnet wird. 

71  Vgl. die Ahasver-Figur, Kapitel 3.4, sowie die Ausführungen zum Gedicht 

Rückkehr, Kapitel 4.4. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Vor dem Konditionalsatz fehlt ein Komma (III, 1), wodurch der „Trost“ 

und der „Flügel“ enger aneinandergerückt erscheinen, der Flügel also nicht 

nur Trost mit sich zu bringen, sondern der Trost in der Existenz des Flügels 

selbst zu bestehen scheint. Hier eine christliche Lesart vorzuziehen, hieße, 

die im jüdischen Glauben und in anderen Religionen ebenfalls präsenten 

Engel und Flügelwesen zu vernachlässigen. Der Flügel lässt sich auch als 

Teil eines nicht-weltlichen Akteurs interpretieren. Seine Sichtbarkeit wie-

derum, die in einem von zwei Adjektiven des Gedichts erwähnt und dadurch 

betont wird, spricht für eine konkrete, fassbare Hilfe, die allerdings auch in 

dem – wiederum abstrakten – Trost bestehen kann. Das Gedicht steht für ei-

ne säkulare wie für eine religiöse Lesart offen, die durch einen intertextuel-

len Bezug gestärkt wird, denn sprachlich verweisen die Formulierungen der 

ersten Strophe auf Goethes Gedicht Derselbe72: „Wer nie sein Brot mit Trä-

nen aß,/Wer nie die kummervollen Nächte/Auf seinem Bette weinend 

saß,/Der kennt euch nicht, ihr himmlischen Mächte.“ (I, 1-4) Domin stellt 

sich damit in eine klassische literarische Tradition, die an die Macht der 

Sprache und eine Macht glaubt, die aber nicht zwingend als christlich inter-

pretiert werden muss. Domin nutzt das Potential metaphysischen Bildguts, 

um Angebote zur Identifikation bereitzustellen. 

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz stellt Domin mit diesem Gedicht 

in Frage, ob Trost – selbst durch göttliche Mächte – überhaupt möglich ist. 

Ihre Verse zeichnen jedoch eine Gegenwart, die zwischen der unüberbrück-

baren Differenz von „Gestern und Morgen“ des Ausgestoßenen steht – und 

bilden eben dadurch eine Brücke. Gegenwart drückt gegenüber dem promi-

nenteren Text Bitte das Leid in einer stärker der Prosa angenäherten Sprache 

aus und hebt die Zweifel an der Möglichkeit des Trostes deutlicher hervor. 

Die Hoffnung darauf besteht dennoch, auch wenn offen bleibt, wovon und 

von wem die Zuwendung von außen ausgehen könnte. In dem Verweis auf 

göttliche Mächte zeigt sich der Zweifel an weltlicher Unterstützung. 

Das Gedicht Nichts geschieht (GG 134)73 arbeitet mit dem Paradoxon, 

das den doppelten und gegenläufigen Prozess der Sakralisierung und der 

Säkularisierung formal in zwei parallel aufgebauten, aber inhaltlich konträ-

ren und darüber hinaus in sich widersprüchlichen Strophen spiegelt, um wie 

Bitte den Blick auf Existentielles zu öffnen. Nichts geschieht stellt keine 

72  Johann Wolfgang Goethe: Derselbe. In: Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche 

Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. 40 Bde. I. Abt.: Sämtliche Werke, 

Bd. 9: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehrjahre. 

Unterhaltungen deutscher Ausgewanderter. Hg. v. Wilhelm Voßkamp u. Her-

bert Jaumann. Frankfurt a.M. 1992. S. 491. 

73  Weder bei Bettina von Wangenheim/Ilseluise Metz noch bei Michael Braun 

finden sich Angaben zu Entstehungszeit, Entstehungsort oder Erstveröffentli-

chung. Das Gedicht erschien 1987 in den Gesammelten Gedichten.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|179

biblischen Bilder in den Vordergrund, sondern die potentielle Nützlichkeit 

von symbolischen Handlungen. Die zweite Strophe enthält einen Aussage-

satz, der sich auf eine aktive Handlung des angeredeten Du bezieht, und 

zwar auf das Anzünden einer Kerze: „Die Kerze die du entzündest/ohne das 

Bild der Maria/um etwas zu bitten/– nichts geschieht –/hilft dir zu leben.“ 

(II, 1-5) Das Anzünden der Kerze lässt sich als Bild für eine Freude berei-

tende oder Hoffnung weckende Handlung deuten. Der Nebensatz, der die 

symbolische Geste in den Kontext der katholischen Bitten an die Gottesmut-

ter Maria stellt, erlaubt eine säkulare Lesart der Geste – ohne die religiöse 

gänzlich auszuschließen, wie Wu behauptet.74. Damit ist auch der Effekt der 

Handlung nicht unbedingt als eine Tat der angerufenen Heiligen zu interpre-

tieren. Möglich ist es auch, dass die gute Tat selbst oder allein das Vertrauen 

auf ihre positive Wirkung eben diese Wirkung zeitigen. Das Gedicht stellt 

damit die existentiell entscheidenden Folgen von vermeintlich harm- und 

wirkungsloseren symbolischen Handlungen in den Vordergrund.75

Zu den Gedichten, deren Bezug auf biblische Motive besonders deutlich 

ist, gehören auch der Zyklus Lieder zur Ermutigung und Ecce Homo (GG 

345), das 1965 in Heidelberg entstand.76 Die Lieder zur Ermutigung umfas-

sen drei Abschnitte, in denen biblische und mythische Bilder ineinander 

verwoben sind. Es handelt sich um die bereits thematisierte Geschichte von 

der Taube Noahs, die Belagerung Trojas77, die heilige Stadt Jerusalem, die 

Geschichte Hiobs und eine Rede von Jesus zu seinen Jüngern: „Seht die 

Vögel unter dem Himmel an: sie säen nicht, sie ernten nicht, sie sammeln 

nicht in die Scheunen; und euer himmlischer Vater ernährt sie doch.“78 Die 

Quellen stehen so als literarisch-historische Texte gleichrangig nebeneinan-

der.

Der Titel Ecce Homo zitiert Pilatus, der Jesu Leiden der Masse zur 

Schau stellte.79 Zu Ecce Homo liegen bereits verschiedene literatur- und re-

ligionswissenschaftliche Interpretationen vor, von denen hier nur eine ex-

emplarisch aufgegriffen werden soll, um die These dieses Kapitels zu stüt-

zen: Birgit Lermen arbeitete 1997 heraus, dass das Gedicht „aus einer anth-

ropologisch-existentiellen Haltung heraus“80 von dem Menschen im Allge-

meinen spreche. Sie interpretiert Domins Einstellung zum Glauben als are-

74  Vgl. Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 46. 

75  Vgl. das 1959 entstandene Gedicht Die Heiligen, GG, S. 40-43; VE, S. 231. 

76  Vgl. VE, S. 235 und VE, S. 239. Ecce Homo ist erstmals erschienen 1970 in 

dem Gedichtband Ich will dich.

77  Vgl. GAF, S. 92f. 

78  Matthäus 6, 26. Vgl. Lukas 12, 24. 

79  Vgl. Johannes 19, 5. 

80  Birgit Lermen: Ecce homo. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin. 

A.a.O., S. 132-135. S. 133. Vgl. das folgende Zitat ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ligiös: „Ihr dient die Bibel nicht als Dokument der Glaubensverkündigung,

sondern als Modellvorlage menschlicher Grundsituationen [...].“ In einem 

Interview hat Domin 1987 die Kategorisierung ihres Gedichts Abel steh auf

als religiös mit dem Argument, es richte sich ja an jeden Menschen, in Frage 

gestellt.81 Der Text lässt sich nicht auf eine christliche oder überhaupt reli-

giöse Interpretation festlegen, nutzt aber das Potential, das der Bezug auf 

das kulturgeschichtliche Wissen und die Bedeutung der Geschichte von 

Kain und Abel für das Christentum bietet. Die Autorin betreibt in den in 

diesem Kapitel interpretierten Gedichten ein Wechselspiel zwischen Sakra-

lisierung und Säkularisierung, mit dem sie die Dimension der Transzendenz 

hinterfragt.

Domins Gedichte lassen sich allgemein auf die Situation aller Verfolg-

ten, Flüchtlinge und Opfer von Genoziden zu verschiedenen Zeiten und an 

verschiedenen Orten der Welt beziehen. Doch artikulieren die Texte auch 

Leid und Trauer, deren Ursache in der nationalsozialistischen Vernich-

tungspolitik und ihrer konkreten Erfahrung liegt. Die Verwendung bibli-

scher Motive nutzt die Vertrautheit der Bilder, um sie in einen neuen Kon-

text zu stellen: So zitiert Domins 1953 entstandenes Gedicht Auf welch ver-

läßlichen Stern? (GG 44f) zwar vorgeblich Gott, doch zielt es eher auf die 

menschliche Solidarität, denn diese Verse finden sich in dieser Form nicht 

in der Bibel. Wohl aber ist das Motiv der Schafe und des Hirten aus der Bi-

bel vertraut, beispielsweise aus den Psalmen Davids. Diese Verschiebung 

findet sich auch in Domins poetologischen Essays.82 Die Dichterin weist 

darin auch explizit auf die Nähe von Kunst und Gebet hin.83

Darüber hinaus zeigt sich dadurch, dass einerseits die jüdisch-christliche 

Tradition aufgerufen wird, andererseits diese aber nicht mit dem Glauben an 

die Erlösung gefüllt wird, das fehlende Gottvertrauen und das Fehlen eines 

religiös begründeten Halts in Domins Lyrik nach Auschwitz. Mythologische 

Bezüge wie auf die Sintflut, die nicht erst in der Bibel, sondern bereits im 

Gilgamesch-Epos erwähnt wird, bieten die Möglichkeit der Integration in 

die Imaginationen der Weltgeschichte, ohne eine Versöhnung mit diesen 

vorzugeben. Die Metaphorisierung von Schmerz ist dabei nicht einfach als 

Ästhetisierung oder Verharmlosung abzutun, sondern kann im Gegenteil e-

ventuell Trost spenden und bei dem Versuch helfen, das erlittene Trauma zu 

verarbeiten. Wie zweifelhaft jedoch diese Möglichkeit in den Gedichten 

Domins erscheint, wurde bereits anhand der vorliegenden Interpretationen 

gezeigt. 

81  Vgl. Hilde Domin: Adelbert Reif. A.a.O.,. S. 251; Michael Braun: Exil und 

Engagement. A.a.O., S. 206-209; Kapitel 3.3. 

82  Vgl. beispielsweise den Begriff „Fleischwerdung“. Hilde Domin: Literarische 

Meinungsbildung. A.a.O., S. 63. 

83  Vgl. Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|181

Damit stimmen Domins Gedichte mit dem Befund Adornos in den Me-

ditationen zur Metaphysik überein, dass deren Ende gekommen sei, „[...] 

weil, was geschah, dem spekulativen metaphysischen Gedanken die Basis 

seiner Vereinbarkeit mit der Erfahrung zerschlug.“84 Auffällig bleiben die 

Ähnlichkeiten der Fragen, welche die beiden Remigranten stellen, und die 

Antworten, die sie geben. Adorno geht in seinem Urteil allerdings wesent-

lich weiter als Domin: „Kultur ist Müll, weil sie vergeblich ist.“85 Jedes 

Wort müsse den Bruch reflektieren und integrieren: „Kein vom Hohen ge-

töntes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach Auschwitz ein 

Recht.“86 Die Gedichtanalysen haben gezeigt, dass Domins Worte, sofern 

sie „vom Hohen getönt“ sind, nicht „unverwandelt“ sind. 

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz wird der Topos der Säkularisie-

rung mit gegensätzlichen politischen Absichten aufgegriffen. Hermann 

Lübbe hat darauf hingewiesen, dass die Kategorie „Säkularisierung“ in der 

Nachkriegszeit „eine zentrale Rolle als Fixativ eines geschichtsphilosophi-

schen Schemas zur Genealogie gegenwärtiger Misere“87 spielte: Indem die 

kulturkritischen Klagen die Säkularisierung für den Zustand der Moderne 

verantwortlich machten, betrachteten sie den deutschen Nationalsozialismus 

nicht in seinem spezifischen historischen Zusammenhang, sondern als ge-

samteuropäisches Phänomen. Diese Perspektive erfüllte eine entlastende 

Funktion und verwischte zugleich Unterschiede zwischen Nationalsozialis-

mus und Kommunismus. Domin nutzt in Bitte den Prozess der Säkularisie-

rung, um die individuelle Verantwortung zu betonen, und stellt sich damit 

gegen eine Vergangenheitspolitik, die auf „Bewältigung“ und Befreiung 

zielt.

3.3 Singularität und condit io humana:  
Bau mir ein Haus, Das ist es nicht

Domins Gedichte weisen auf die zentrale Bedeutung hin, die den Stichwor-

ten „Singularität“ und „conditio humana“ im Konflikt zwischen einer all-

gemein-menschlichen Deutung der nationalsozialistischen Verbrechen und 

einer Lesart, die ihren einzigartigen Charakter betonen, zukommt. „Nach 

Auschwitz“ hat sich die Erfahrung einer „transzendentalen Obdachlosig-

84  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 352. 

85  Jörn Ahrens: Der Rückfall hat stattgefunden. A.a.O., S. 49. 

86  Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 358. 

87  Hermann Lübbe: Säkularisierung als geschichtsphilosophische Kategorie. In: 

Helmut Kuhn/Franz Wiedmann (Hg.): Die Philosophie und die Frage nach 

dem Fortschritt. München 1964. S. 221-239. S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

keit“88 radikalisiert. Domins Gedicht Bau mir ein Haus (GG 27-29) greift 

diese Bildlichkeit auf und artikuliert die Sehnsucht nach einem „Haus“, ei-

ner Heimat, die Rettung vor den Verfolgern bedeutet. Das Gedicht entstand 

1957, also vor der endgültigen Rückkehr nach Deutschland.89

Die erste Strophe besteht nur aus einem einzigen Vers: „Der Wind 

kommt.“ (1 I, 1) Diese Worte wiederholen sich im Gedicht (1 III, 1; 1 III, 6; 

2 I, 4) und wirken so wie ein Refrain. Dadurch, dass dieser Vers alleine 

steht, gewinnt er an Gewicht und die Spannung steigt. Das in den folgenden 

Versen zusätzlich wiederholt auftretende einzelne Substantiv „Wind“ (1 II, 

1; 1 III, 1; 2 II, 8; 3 II, 12) erhält den Klang einer magischen Beschwörung 

oder eines Banns. In der zweiten Strophe wird zunächst ein romantisches 

Bild vom Wind gezeichnet, der personifiziert „die Blumen kämmt“ (1 II, 1) 

und „Blüten zu Schmetterlingen macht“ (1 II, 2), also die Blüten durch die 

Luft weht und scheinbar Pflanzen in Tiere verwandeln kann. Der Wind 

treibt auch „Tauben“ (1 II, 3) in den Hochhausschluchten im Zentrum New 

Yorks in die Höhe, aus der Enge der Stadt Richtung Freiheit. Allerdings 

bleibt dabei offen, ob sich um echte Tauben handelt oder um in die Luft ge-

wirbeltes altes Papier. 

In den letzten beiden Versen der Strophe schlägt das positive Bild um. 

Der Wind „zerschellt“ (1 II, 7) die Zugvögel, die im Unterschied zu den 

Stadttauben keine feste Heimat besitzen, als seien sie ein Gegenstand. Der 

Effekt ist umso stärker, da die Strophe die gegensätzlichen Ereignisse in ei-

nem einzigen Satz aufruft. Der erste Vers der dritten Strophe wiederholt den 

ersten der ersten Strophe und erweitert ihn präzisierend: „der salzige Wind“ 

(1 III, 1). Es ist also ein Wind, der übers Meer weht, und er treibt das spre-

chende Ich und die angeredete Person an die Küste, bringt sie an Land, wo 

sie jedoch nicht bleiben, sondern passiv weiter getrieben werden: „wie 

Quallen,/die wieder hinausgeschwemmt werden.“ (1 III,4-5) Die Bitte „Hal-

te mich fest“ (1 III, 7) zielt darauf, dass beide Menschen wenigstens einan-

der nicht als Halt verlieren. 

Die erste Strophe des zweiten Abschnitts beginnt mit einem Seufzer: 

„Ach, mein heller Körper aus Sand,/nach dem ewigen Bilde geformt, 

nur/aus Sand.“ (2 I, 1-3) In den elliptischen Versen klingt biblische Sprache 

an, doch ist der Körper nicht aus fester Erde, sondern aus einem leichter zer-

störbaren Material. Der hohe Ton erinnert an Nelly Sachs’ Gedicht Chor der 

Geretteten, in dem dem Substantiv ebenfalls eine Apposition nachfolgt. Das 

Enjambement im zweiten Vers schärft in Domins Gedicht den Kontrast zwi-

schen Ewigkeit und der Vergänglichkeit, die in dem Bild des Sandes wie 

auch das des Staubs enthalten ist. Das sprechende Ich beschreibt, wie der 

88  Georg Lukács: Die Theorie des Romans. Darmstadt/Neuwied 1971 (1920). S. 

32.

89  Vgl. VE, S. 230. Erstmals erschienen 1959 in Nur eine Rose als Stütze.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|183

Wind sich ein Körperteil, „einen Finger“ (2 I, 5) holt. Der Finger ist ein Teil 

der Hand, die zum Helfen dienen kann. Außerdem schreibt sich das Wasser 

in den Körper ein, das Wasser des Meeres, auf dem sie fahren. „Aber der 

Wind/legt das Herz frei“ (2 I, 8-9), das Innerste, den Kern des Lebens, den 

Ort der Gefühle, den das sprechende Ich als „den zwitschernden roten Vo-

gel/hinter den Rippen“ (2 I, 10-11) beschreibt. Das Zwitschern zeigt die 

fröhliche Lebendigkeit, den Ruf nach Nähe mit dem Nächsten, ein Symbol 

der Liebe und der Hoffnung. Rot kann als Farbe der Liebe und des Lebens, 

aber auch des Todes gelesen werden, denn rot ist das Blut. Der Vogel sitzt 

hinter den Rippen wie in einem Käfig, der nicht nur ein Gefängnis, sondern 

auch ein Schtzraum ist. Aber der Wind macht hier nicht halt, er „brennt mir 

die Herzhaut/mit seinem Salpeteratem“ (2 I, 12-13), personifiziert ätzt er 

mit seinem Gift die letzte Schutzschicht weg. Das neologistische Komposi-

tum „Herzhaut“ verwendet Domin auch in dem Gedicht Bitte, um die Tiefe 

der Verletzung und Gefährdung anzuzeigen. Ein Stoßseufzer wiederholt den 

ersten Vers des Abschnitts durch ein Ausrufungszeichen am Ende in gestei-

gerter Form: „Ach, mein Körper aus Sand!“ (2 I,14) Die letzten Verse des 

Abschnitts wiederholen den letzten Vers des ersten Abschnitts und präzisie-

ren die unmöglich zu erfüllende Bitte: „Halte mich fest,/halte/meinen Kör-

per aus Sand.“ (2 I, 15-17) 

Der dritte Abschnitt nun eine Wendung von der Beschreibung der be-

drohlichen Situation in den beiden ersten Abschnitten hin zu einem Ausweg 

daraus, der Hoffnung auf Sicherheit, für die das sprechende Ich jedoch wei-

terhin dringend des Angeredeten bedarf. Es beschreibt die Beschaffenheit 

dieses verheißenen Lands: Es liegt nicht mehr am Meeresufer, ist also ge-

schützt vor dem salzigen Wind, der Boden ist nicht mehr unsicher, so dass 

man nicht auf Sand baut, sondern die Erde wird gehalten von Pflanzen und 

bildet einen „festen Boden“ (3 I, 3), der lebendig ist und auf dem man sich 

ausruhen kann. Die Bitte an das Gegenüber wird konkret formuliert: „Zer-

säge den Baum/nimm Steine/und bau mir ein Haus.“ (3 I, 6-9) Indem der Ti-

tel eben diesen Vers herausgreift, ist er zukunftsbezogen und hoffnungsvoll, 

denn offensichtlich lässt sich etwas tun gegen die Not. 

Die zweite Strophe beschreibt das Haus näher: Es soll klein sein und 

braucht eine weiße Wand „für die Abendsonne“ (3 II, 3), damit sie darauf zu 

sehen ist, Licht gibt und Hoffnung. Außerdem einen „Brunnen für den 

Mond/zum Spiegeln“ (3 II, 4-5), damit es ihm nicht so geht wie dem spre-

chenden Ich und „er sich nicht,/wie auf dem Meere,/verliert.“ (3 II, 6-9) 

Sonne und Mond werden dadurch eingeladen. Das Haus soll neben einen 

Baum gebaut werden, einen Apfel- oder Ölbaum. Der Apfelbaum ist auch in 

Deutschland heimisch, der Olivenbaum ist eher ein Symbol der europäi-

schen Mittelmeerländer. Wichtiger ist, dass der Baum schützt vor dem 

Wind, dass es ein Baum ist, „an dem der Wind/vorbeigeht/wie ein Jäger, 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dessen Jagd/uns/nicht gilt.“ (3 II, 12-16) Die figura etymologica „Jäger“ und 

„Jagd“ intensiviert die Bedrohlichkeit, die abgewendet wird. Nichtsdesto-

trotz besteht sie für andere weiter, ebenso wie das Zeichen an den Türpfos-

ten den Todesengel des Herrn an den Häusern der Israeliten vorbeigehen 

ließ, die ägyptischen Erstgeborenen aber tötete, um den Auszug aus Ägyp-

ten durchzusetzen.90

Im Haus, wie das sprechende Ich es imaginiert, würde die Verstreutheit 

und Gefährdung, die der Wind auslöst, aufgehoben werden. Das Gedicht 

drückt den Wunsch nach einer sicheren Heimat. aus. Das Gedicht, das zu-

nächst auf eine existentielle Heimatlosigkeit zu verweisen scheint, stellt 

durch die letzten Verse den Bezug zu einer Verfolgungssituation her. Damit 

wird eine konkrete Ursache für die Heimatlosigkeit benannt, die auf die Be-

drohung durch die nationalsozialistische Politik hinweist. 

Eine ähnliche Bewegung vollzieht das 1969 in Heidelberg geschriebene 

Gedicht Das ist es nicht (GG 338-339), das erstmals 1970 in dem Band Ich

will dich erschien.91 In diesem Text wird der Bezug auf Auschwitz jedoch 

explizit formuliert. Die Verse scheinen zunächst eine allgemein-

menschliche Dimension zu verhandeln, bis sich herausstellt, dass sie sich 

auf den historischen Kontext des Genozids am jüdischen Volk beziehen. 

Das ist es nicht 

Das ist es nicht 

daß wir gedreht werden 

von Abend zu Morgen 

zu Abend 

auf einer Kugel von der wir jetzt wissen 

daß sie blau ist 

die wir sich drehen sehen 

das ist es nicht 

wir hängen kopfüber ins Leere 

wir sind es gewohnt 

auch nicht das Fließband auf das wir geleimt sind 

von unserer Herstellung im Mutterleib 

unserm Verpacktwerden in 

Kisten jeder Größe und Art 

zusammen mit andern 

und zuletzt in die kleinste 

dunkelste

allein

die kleinste Einzelzelle 

90  2. Mose 12, 22-23. 

91  Vgl. VE, S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|185

so eng wie der Mutterleib so ohne Fenster 

wir sind es gewohnt 

Sagte nicht einer 

Dies und dies Volk 

‚ist es gewohnt gefoltert zu werden‘ 

Das ist es nicht 

wir haben das alles längst unterschrieben 

jede Nacht wird es unterschrieben 

für die Kinder jeder Nacht 

auf den Bettüchern wird es paktiert 

Gebärtüchern 

Leichentüchern

Du wirst gedreht auf einer blauen Kugel 

kopfüber vom Hellen ins Dunkle 

das merkst du nicht 

auch nicht das Fließband 

aus der Einsamkeit in die Einsamkeit 

deine Handvoll Asche 

das ist es nicht 

obwohl es auch das ist 

du vergißt es bei schönem Wetter 

das kleinste Fließband ist es 

das ist nicht sichtbar 

das ist nicht unterschrieben 

das wird täglich 

Auf dem großen Trichter 

auf dem wir alle hinuntermüssen 

seid ihr nur näher unten 

ich bin noch weiter oben am Rand 

sagte ein Aufseher im KZ 

zu noch lebenden Menschen 

Menschen die ihre Grube gruben 

vor ihrer Erschießung er der Schießende 

Ihr seid näher am Rand 

Wie nah wir am Rand sind weiß keiner 

daß es sich dreht 

es dreht sich 

er war oben und stieß sie hinunter 

mit diesem Trost 

Der Titel des Gedichts wirkt durch seinen Andeutungscharakter zunächst ir-

ritierend. Die Negation lässt die Leerstelle noch deutlicher hervortreten. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ist es nicht ist eine Phrase, die zum Beispiel von jemandem, der bedrückt ist, 

dazu eingesetzt wird, unerwünschte Nachforschungen oder Vermutungen 

über das Befinden zurückzuweisen. Das Gedicht thematisiert den Kreislauf 

von Leben und Sterben sowie das Ausgeliefertsein der menschlichen Exis-

tenz in der Welt, verbleibt aber nicht bei einer existentialistischen Begrün-

dung, sondern stellt sie in den Rahmen der nationalsozialistischen Gewalt-

herrschaft. 

Die das Gegenüber einbeziehende Rede des sprechenden Wir birgt we-

nigstens eine geringe Hoffnung auf eine zukünftige Veränderung der darge-

stellten Situation. Das „wir“ (I, 2) wird nicht näher definiert und bezieht 

zugleich die Leserinnen und Leser in die Erfahrung der Erddrehung ein, die 

den Wechsel von Tag und Nacht verursacht (I, 3-4) und den Kreislauf des 

Lebens versinnbildlicht. Alles Wissen um die physikalischen Gesetze und 

Gegebenheiten der Welt bietet doch keinen Trost oder Schutz gegenüber der 

Erfahrung des „Geworfenseins“ und ihre Offensichtlichkeit, die sich im Ge-

genteil durch die Bilder der Weltraumforschung eher noch verstärkt hat. Die 

simple Beschreibung der Welt als „einer Kugel von der wir jetzt wissen/daß 

sie blau ist/die wir sich drehen sehen“ (I, 5-7) schafft ebenso wie die zweite 

Wiederholung von „das ist es nicht“ (I, 8) Distanz und verweist auf eine lei-

denschaftslose, gänzlich unehrbietige Haltung des Sprechers. Doch die aus 

der Perspektive des Weltalls offensichtlich gewordene Tatsache, dass wir 

„kopfüber ins Leere“ (I, 9) hängen, verursacht gleichzeitig das Gefühl einer 

quälenden „transzendentalen Obdachlosigkeit“92.

Das Gedicht enthält weder Satzzeichen noch Reime, was den Eindruck 

der Haltlosigkeit noch steigert. Das wird nur vorgeblich gemildert durch die 

lapidare Feststellung „wir sind es gewohnt“ (I, 10), in der sich vielleicht ei-

ne Klage, aber keine direkte Anklage verbirgt. Ursache ist „auch nicht das 

Fließband auf das wir geleimt sind“ (I, 12), das seit der Geburt vorherbe-

stimmte Schicksal (I, 12). Der Leim verhindert zwar die Freiheit, bewahrt 

aber immerhin vor dem Fallen von der „Kugel“. Die produktionstechni-

schen Begriffe wie „Fließband“ (I, 11), „Herstellung“ (I, 12) und „Ver-

packtwerden“ (I, 13), die im Gedicht für den Menschen und seine Entwick-

lung bis hin zu seinem Tod verwendet werden, verdeutlichen die Entfrem-

dung des Menschen: Sie sprechen diesem seine Individualität und Autono-

mie ab und lassen ihn sein Leben nur passiv erfahren. Er findet keinen indi-

viduellen Tod, sondern endet in einem Massengrab. 

Das Bild des Fließbands konnotiert den industriellen Massenmord auch 

im Gedicht Abschaffung des Befehlsnotstands: Perspektive (GG 354-356), 

das Domin 1968 in Heidelberg schrieb93: „Fließband/alles fließt/Blut kann 

92  Georg Lukács: Die Theorie des Romans. Darmstadt/Neuwied 1971 (1920). S. 

32.

93  Vgl. VE, S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|187

fließen Gas kann fließen“ (IV, 1-3). Domin verwendet Begriffe wie „Fließ-

band“ und „Drehscheibe“ darüber hinaus in ihren Essays, und selbst da fal-

len sie aus dem Duktus heraus.94 Hier wie dort weisen sie auf die Fremdbe-

stimmung des Menschen und systemimmanente anonymisierte Abläufe hin. 

Das gilt auch für das Bild vom „Ziehbrunnen/in dem wir uns drehn/wie in 

einem Gefängnis“ (IV, 16-18), das Domin in dem zwischen 1957 und 1959 

entstandenen Gedicht Die Heiligen (GG 40-43) verwendet.95 In Gedichten 

stellt sich die Ausweglosigkeit aus der Fremdbestimmung verschärft als Be-

drohung dar, da sie in keinen unmittelbaren Kontext integrierbar ist. Nach 

dem Tod erwartet den Menschen „allein/die kleinste Einzelzelle“ (I, 18-19), 

eine Urne oder ein Sarg, auch der Tod bringt keine Befreiung. Und selbst 

das kommentiert der Sprecher beklemmend lakonisch mit dem Satz „wir 

sind es gewohnt“ (I, 21). 

In der zweiten Strophe kennzeichnet der Sprecher diese Formulierung, 

die er wiederholt, als Zitat: „Dies und dies Volk/‚ist es gewohnt gefoltert zu 

werden‘“ (II, 2-3). Der Ausspruch verharmlost die Folter, indem er erstens 

von Gewöhnung daran spricht, und zweitens diese Gewöhnung einem gan-

zen Volk als Merkmal zuspricht, keinem Individuum, das ja stets das Objekt 

der Folter ist, wenn diese sich auch auf alle Mitglieder eines Volkes erstre-

cken kann. Es ist „einer“ (II, 1) der dies äußerte, irgendeiner, jemand Belie-

biges. Es scheint für den Sprecher weiter keine Rolle zu spielen, wer das 

sagte und über wen (II, 2), er ist sich nicht einmal mehr sicher, ob jemand 

das gesagt hat, weshalb er den Satz als Frage formuliert. Warum Genauig-

keit für ihn hier keine Rolle spielt, kann dadurch begründet sein, dass er das 

oder Ähnliches so oft gehört hat – oder dass seine Erfahrung dem Aus-

spruch, den er zynisch zitiert, Recht zu geben scheint. Die zweite Strophe 

stellt das Gedicht jedenfalls in den Kontext des Massenmords an den Juden 

und verleiht dadurch der ersten Strophe Nachdruck: Das dort beschriebene 

Bild des „Gedrehtwerdens“ lässt sich auch wörtlich lesen, denn eine be-

kannte Foltermethode in Diktaturen ist das Aufhängen der Opfer an den Fü-

ßen. Das Bild des Fließbands drückt eine allgemein-menschliche Erfahrung 

der Moderne aus, aber auch die spezifisch jüdische Erfahrung der Misshand-

lung und des Leids. Es ist die Erfahrung eines Volkes, wie Objekte massen-

haft und systematisch verschickt zu werden, ob auf überfüllten Schiffen ins 

Exil oder im fensterlosen Eisenbahnwaggon nach Auschwitz, von einem 

technischen Apparat, der ihnen ihre Regeln qua Geburt, etwa über die Zu-

gehörigkeit zum Judentum über die Religion der Mutter, ohne Entkommen, 

aufzwingt – bis zum Tod. Gegenüber der ersten Strophe, die 22 Verse be-

sitzt, hebt sich die zweite Strophe mit dieser kurzen Sentenz in drei Versen 

94  Vgl. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 75f, 82, 87, 90, 

100f, 114. 

95  Vgl. VE, S. 231. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

scharf ab, ebenso wie gegenüber den folgenden 20 Versen der dritten Stro-

phe. Auch die vierte Strophe ist mit 14 Versen deutlich länger. 

Die dritte Strophe setzt erneut mit „Das ist es nicht“ (III, 1) ein, wie ei-

nen Refrain wiederholt der Sprecher den Vers (I, 1, 9; III, 1, 14), beschwö-

rend, verzweifelt und hilflos. Fast resignierend bestätigt er die Gewöhnung 

(I, 10, 21) an die Erfahrungen, die keinesfalls unbedingt so allgemein-

menschlich sind, wie es zunächst den Anschein hatte, sondern eine spezifi-

sche Gruppe betreffen. Mit der Aufzählung von „Bettüchern [...]/

Gebärtüchern/Leichentüchern“ (III, 5-8) wendet sich der Sprecher mit

Worten, in denen die Formulierungen der ersten Strophe anklingen (III, 8-

9), wieder dem allgemeinen Rhythmus von Leben und Sterben zu, der eige-

nen Vergänglichkeit und Bedeutungslosigkeit (III, 13). Dieser gesamte Zu-

sammenhang sei „längst unterschrieben“ (III, 2). Das klingt zunächst, als 

hätte jeder einzelne seinem Leid zugestimmt, allein dadurch, dass er lebt. 

Doch lässt sich aus der bloßen Lebensbejahung noch keine Zustimmung zu 

einer täglichen Leiderfahrung ableiten: „das ist nicht unterschrieben“ (III, 

20). Die Unterschrift, die Zustimmung ausdrückt und einen Vorgang ab-

schließt, könnte sich somit auch auf das bloße „Unterschreiben“ der 

Schreibtischtäter beziehen, die auf ihrer Unschuld beharrten. Dann wechselt 

die Sprechsituation, der Sprecher wendet sich an ein direktes Gegenüber, 

das er mit „Du“ (III, 8) anspricht. Dadurch verschärft sich für die Leserin-

nen und Leser die individuelle Bedeutung der Feststellungen. Nach der letz-

ten Wiederholung von „das ist es nicht“ (III, 14) erfolgt jedoch ein Bruch, 

denn der folgende Vers nimmt diesen Satz zurück: „obwohl es auch das ist“ 

(III, 15). Damit erhalten alle vorhergegangen Verse eine neue Relevanz, die 

jedoch sofort wieder in Frage gestellt wird, denn schon Kleinigkeiten wie 

schönes Wetter lassen es vergessen (III, 16). Die nun folgenden vier Verse 

sprechen endlich an, was es ist, das den Sprecher so belastet: „das kleinste 

Fließband“ (III, 17), nicht der große Automatismus eines unsichtbaren Sys-

tems, demgegenüber er ohnmächtig ist und das sich immer neu reproduziert, 

sondern der kleine, der sich „täglich“ (III, 20) vollzieht, in jeder kleinen 

Entscheidung für oder gegen eine Handlung. Der Holocaust konkretisiert 

sich demzufolge in jeder nationalsozialistischen Gewalttat, etwa in jeder Er-

schießung, und in jedem Akt der Mittäterschaft. Und jedes dieser Fließbän-

der führt in den Tod. 

Das anhaltende Bewusstsein für jede alltägliche Handlung beschreibt 

Domin auch in ihrem Gedicht Abel steh auf. Darin wird von Kain eine ande-

re Handlung gefordert, die „täglich“ erfolgen soll. Das Gedicht ist damit ein 

Appell und eine Mahnung für die Zukunft, es handelt aber Domin zufolge 

auch von der „zweiten Chance“96, die sie den Deutschen mit der Rückkehr 

96  Hilde Domin: Adelbert Reif. A.a.O., S. 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|189

gab. Dies sagte sie rückblickend. Dass der Sprecher in denselben Versen 

etwas Unmögliches von Abel fordert, und zwar das Ungeschehenmachen 

von Kains Tat, ein Ignorieren des eigenen Todes durch Totschlag, zeigt 

demgegenüber die Unmöglichkeit, dass die Welt sich so zum Guten hin ver-

ändert, wie der Sprecher es sich wünscht. Er verleiht seiner schwindenden 

Hoffnung darauf insbesondere in der zweiten Strophe Ausdruck. Wenn Wu 

zu dem Schluß kommt, mit Abel steh auf sei „[...] nicht nur ein künstleri-

scher, sondern auch ein menschlich-moralischer Höhepunkt erreicht“97 un-

terschlägt er diese Problematik, die in den unterschiedlichen Erwartungen 

an Juden und Nicht-Juden hinsichtlich des Zusammenlebens nach Ausch-

witz liegt. 

Die vierte Strophe von Das ist es nicht ist noch deutlicher als die zweite 

Strophe auf den Massenmord an den Juden bezogen. Sie setzt mit der Wie-

dergabe der Rede eines KZ-Aufsehers ein, der die Gefangenen beim Graben 

ihres eigenen Grabs vor ihrer Erschießung beaufsichtigt. Die figura etymo-

logica „Grube gruben“ (IV, 7) verstärkt den Eindruck der Unabänderlichkeit 

und verleiht den Versen darüber hinaus einen dumpfen Klang. Mit den Beg-

riffen „Fließband“ und „Trichter“ greift Domin zudem stereotype Formulie-

rungen des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz auf.98

In ihrem bereits 1965 in Heidelberg geschriebenen Gedicht Gespräch

mit meinen Pantoffeln (GG 320)99 scheint wie ein Alptraum neben der Erin-

nerung an das Exil das Bild der Schuhhaufen durch, die in den Konzentrati-

onslagern vor den als Duschen ausgegebenen Gaskammern und vor Er-

schießungen an vorher ausgehobenen Gruben ausgezogen werden mussten: 

„Die verlassenen Schuhe/zurückgelassen/am Rande/eines Kraters/[...] diese 

Schuhe/ aus denen die Füße/fortgingen/an einem Rande/barfuß/in das 

schuh- und kleiderlose Land“ (I, 1-4; 7-12).100 Domin verwendet das Bild 

vom „Rand“ der Welt auch in ihrem Text zu den Wohnungen des Exils, in 

97  Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 97. 

98  Die Szene erinnert an die Beschreibung des Mordens im Mauthausener Stein-

bruch in Grete Weil: Meine Schwester Antigone. Berlin 1982 (Köln 1980). S. 

97f. Weil verweist darin u.a. auf Egon Kogon: Der SS-Staat. Das System der 

deutschen Konzentrationslager. München 1946. Vgl. außerdem zwei Zitate aus 

Interviews in dem Film Shoah von Claude Lanzmann: Ein Überlebender von 

Chelmo sagt: „Die Gruben waren trichterförmig.“ Ein ehemaliger SS-Mann 

wiederholt mehrfach: „Treblinka war ein zwar primitives, aber gut funktionie-

rendes Fließband des Todes.“ 

99  Vgl. VE, S. 243. 

100   Vgl. Nelly Sachs: Wer aber leerte den Sand aus euren Schuhen. In: Dies.: 

Gedichte. A.a.O., S. 20. Das Gedicht erschien zuerst in Nelly Sachs: Woh-

nungen des Todes. Berlin 1946. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dem das Haus „eine Zuflucht am Rande, wo man nicht weiter weglaufen 

kann“101, bietet. 

Als besondere Grausamkeit, die auch die verbale Ebene erfasst und hier 

durch die Metaphorik seiner Sprache konterkariert und dadurch noch ver-

stärkt wird, sagt der KZ-Aufseher zu den Gefangenen, dass alle sterben 

müssten, nur sie eben etwas früher – und stößt sie dann hinunter. An dieser 

Handlung offenbart sich sein barbarischer Charakter: Er zieht aus der Wei-

sung „Bedenke, dass Du sterblich bist“ eben nicht die Folgerung, verant-

wortungsbewusst zu handeln, sondern fühlt sich durch die menschliche 

Sterblichkeit in seiner Nichtachtung des Lebens bestätigt. Liest man das 

Bild des Trichters in Das ist es nicht als Verweis auf „Gottes Mühlen“, 

kommt noch die religiöse Dimension des „memento mori“ hinzu. Mit seinen 

Worten gibt der KZ-Aufseher als Gesetz des Lebens und des Zufalls aus, 

was tatsächlich in seiner Verantwortung liegt: Er ist ihr Mörder. Es ist gera-

de kein „Trost“ (IV, 14) für die Menschen, die ihren gewaltsamen Tod er-

warten müssen, dass niemand weiß, wann er oder andere sterben werden, 

dass die Rollen vertauscht werden könnten – und dass die Welt sich weiter-

dreht (vgl. I, 2; III, 8). Denn dieser Moment, in dem der Aufseher sie stößt, 

obwohl er anders handeln könnte, bedeutet ihren Tod. Damit benennt das 

Gedicht klar und eindeutig Tat und Täter sowie Verantwortung und Schuld. 

Brecht entlarvt in seiner Ballade vom Wasserrad darüber hinaus die 

Klassenverhältnisse, die trotz wechselnder personaler Besetzung bestehen 

blieben: „Freilich dreht das Rad sich immer weiter/Daß, was oben ist, nicht 

oben bleibt./Aber für das Wasser unten heißt das leider/Nur: daß es das Rad 

halt ewig treibt.“102 Dies ließe sich auch auf die Verhältnisse im „Dritten 

Reich“ übertragen: Auch wenn auf der Seite der Nationalsozialisten und auf 

der Seite ihrer Opfer die Individuen ausgetauscht werden, dauert das System 

an. Ein Rollentausch zwischen Mächtigen und Machtlosen ist nicht vorge-

sehen, das wird auch in Domins Versen deutlich: Hier dreht sich Fortunas 

Rad eben nicht, denn die Machtverhältnisse sind festgelegt. 

Domins Lyrik unterscheidet sich von Texten der Autorinnen und Auto-

ren, die Konzentrationslager und Folter selbst erlebt haben. Die Trauer über 

die Verbrechen gegen die Menschheit und Menschlichkeit kann helfen, das 

eigene Bewusstsein für diese zu schärfen und die Relevanz des eigenen 

Verhaltens dafür aufzuzeigen. Allerdings nur, wenn das Leid eine bestimm-

te, jeweils individuelle und subjektiv empfundene Grenze nicht überschrit-

ten hat. Die Anforderungen, die Exil und Lager an den Einzelnen stellen, 

unterscheiden sich dabei wesentlich, insbesondere im Hinblick auf die Hoff-

nung.

101   Hilde Domin: Meine Wohnungen. A.a.O., S. 100f. 

102   Bertolt Brecht: Die Ballade vom Wasserrad. In: Ders.: Gesammelte Werke. 

Bd. 3. A.a.O., S. 1007f. S. 1007. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|191

Für Jean Améry bedeutete die Folter durch die Gestapo das Ende des 

„Weltvertrauens“103. Ihm ist im Unterschied zu dem „Betroffenen“ in Do-

mins Gedicht keine Rückkehr möglich: Es bleibe die Erkenntnis „[...] einer 

durch keinerlei spätere menschliche Kommunikation auszugleichenden 

Fremdheit in der Welt.“104 Das zeigt auch schon der Untertitel von seinen 

1966 in München erschienenen Reflexionen über den Antisemitismus Jen-

seits von Schuld und Sühne, der Bewältigungsversuche eines Überwältigten

lautet. Améry geht davon aus, dass es unmöglich ist, den Schmerz zu kom-

munizieren. Jeder Vergleich müsse scheitern, der Schmerz spreche nur für 

sich selbst.105 Durch sein Schreiben bindet Améry dann doch „[...] das 

Nichtkommunizierbare in die Kommunikation mit dem Kollektiv der Täter 

ein.“106

Améry und Celan sind neben anderen, die Konzentrationslager oder 

Verfolgung überlebten, aber das Leben danach nicht ertragen konnten und 

sich umbrachten, zu den Opfern der Nationalsozialisten zu zählen. In ihrem 

Essay Zur Verleihung des Rilke-Preises 1977 an Ernst Meister verweist 

Domin auf Celan, der „[...] den Mut zum Sprechen verlor, ohne den der 

Dichter nicht existiert. Nicht wie Sprache immer am Rande des Verstum-

mens ist, sondern weil der Mensch Celan am Rande war, an einem Rand, 

von dem er sich nicht mehr umwenden mochte zu der gefürchteten Welt.107

Texte, die diesseits dieser Grenze bleiben, tragen per se eine Zukunfts-

perspektive in sich – sei sie noch so gering und gefährdet. Den Texten Do-

mins, für die das zutrifft, kommt damit als Ausdruck der Trauer über die 

sinnlosen Morde praktische Relevanz zu, insofern sie zur Erinnerung beitra-

gen. Wie die Gedichtanalysen belegen, besitzen sie dadurch zudem kriti-

sches Potential.108

Das Gedicht Ausbruch von hier (GG 359) entstand erst 1985 und er-

schien erstmals 1995 in der erweiterten Neuausgabe von Ich will dich.109

Darin vermittelt sich das Bewusstsein dieser Grenze deutlich, die die Ver-

103   Jean Améry: Die Tortur. In: Merkur 19 (1965). S. 623-636. S. 627. Domin 

kannte Amérys Essay spätestens seit 1974, wie eine Fußnote belegt. Vgl. 

Hilde Domin: Exilerfahrungen. A.a.O., S. 186. 

104   Jean Améry: Die Tortur. A.a.O., S. 635. 

105   Jean Améry: Die Tortur. A.a.O., S. 631. 

106   Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 457. 

107   Hilde Domin: Zur Verleihung des Rilke-Preises 1977 an Ernst Meister. In: 

GE, S. 141-147. S. 142f. 

108   Lutz Niethammer: Diesseits des „Floating Gap“. Das kollektive Gedächtnis 

und die Konstruktion von Identität im wissenschaftlichen Diskurs. In: Kris-

tin Platt/Mihran Dabag (Hg.): Generation und Gedächtnis. Erinnerungen und 

kollektives Gedächtnis. Opladen 1995. S. 25-50. S. 49f. 

109   Vgl. VE, S. 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

zweiflung von der Hoffnung auf die Sprache als Zuflucht trennt. Mit dieser 

Hoffnung setzt sich in den achtziger Jahren eine Tendenz im Werk Domins 

fort, den Zweifeln zum Trotz: „dort will ich ein Alphabet erfinden/von täti-

gen Buchstaben“ (I, 15-16). Allerdings formuliert das sprechende Ich diese 

Hoffnung nicht für den Ort, an dem es sich befindet, sondern lokalisiert die-

se Möglichkeit „auf der andern Seite der Erde“ (I, 12). Vor dem Hinter-

grund, dass Domin im Exil auf der Südhalbkugel war und dort mit dem 

Schreiben begonnen hat, ließe sich die Formulierung auch wörtlich verste-

hen. Das bedeutete, dass das sprechende Ich die Hoffnung besitzt, im Exil 

eine größere Freiheit zum Leben und Schreiben zu erlangen. Eine andere 

Möglichkeit, die von der Widmung gestützt wird, besteht darin, diesen Ort 

auf die Zeit nach dem Tod zu beziehen. Zumindest lässt sich feststellen, 

dass die Formulierung auf eine Utopie verweist. 

Diese Interpretation stützt auch das Gedicht Auf der andern Seite des 

Monds (GG 231), das nach der Rückkehr 1964 in Heidelberg entstand.110

Darin artikuliert sich die Vorstellung, dass das sprechende Ich bzw. der von 

ihm Angeredete täglich nur die „Stellvertreter“ (II, 3) der „wirklichen Tage“ 

(I, 4) empfange, die sich „auf der anderen Seite des Monds“ (II, 11) befän-

den. Die Tage erscheinen personifiziert, und dass sie „verscheucht von hier“ 

(I, 8) sind, deutet auf die Exilerfahrung des sprechenden Ichs hin. Diese Er-

fahrung bedeutet auch in dem 1959 in Astano entstandenen Gedicht Noch 

gestern (GG 148f)111 einen unumkehrbaren Bruch. 

Durch die Personifizierung der Buchstaben wird diesen das Potential 

zum Handeln zugesprochen. Die Macht des Schreibens bleibt aber be-

schränkt auf einen Ort, der zudem nur mit einer Negation bezeichnet wird. 

Die Verse sprechen für eine Identifizierung mit dieser Position, doch enthält 

die Widmung „Für Paul Celan, Peter Szondi, Jean Améry, die nicht weiter-

leben wollten“112 zugleich einen Hinweis auf den entscheidenden Unter-

schied: Domin hat sich gegen den Selbstmord entschieden. Sie urteilt nicht 

über die Differenz. Das sprechende Ich des Gedichts bezieht eine Position, 

von der fraglich ist, ob man sie Améry, Celan oder Szondi unterstellen kann 

– der Paratext allein, der als Indiz für eine solche Interpretation gelesen 

werden könnte, bildet keine hinreichende Begründung dafür. Domin hat die 

Verse Zeitgenossen gewidmet, die den Nationalsozialisten entkommen 

konnten, sich dann aber doch umbrachten. Sie formuliert dieses Handeln als 

eine Frage des Wollens, nicht des Könnens, stärkt also in ihrer Darstellung 

deren Entscheidungsfreiheit als autonome Subjekte, statt sie in eine Opfer-

rolle zu drängen. 

110   Vgl. VE, S. 235. 

111   Vgl. VE, S. 232. 

112   Zu Celans Selbstmord vgl. Hilde Domin: Zur Verleihung des Rilke-Preises 

1977 an Ernst Meister. In: GE, S. 141-147. S. 142f.  

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|193

Domin maßt sich in ihren Gedichten nicht an, Erfahrungen von Lager-

häftlingen nachempfinden zu wollen. Die Erfahrungen der Verfolgung und 

des Exils, die sie gemacht hat, weichen davon ab und sind nicht damit 

gleichzusetzen. Als Konsequenzen der nationalsozialistischen Politik sind 

sie jedoch ebenfalls den Verbrechen des „Dritten Reichs“ zuzuschreiben. 

Die Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens 

nach Auschwitz beantwortet Das ist es nicht bereits im Titel resignativ: 

Sprache taugt nicht dazu, der bestehenden Wirklichkeit Sinn zu verleihen, 

da der Mord an den Juden vollkommen sinnlos ist und keine Hoffnung auf 

Rettung aus den mechanistisch geregelten Abläufen von Leben und Sterben 

besteht. Die zweite Strophe, die eine zynische Rede zitiert, führt den Miss-

brauch der Sprache ebenso vor wie die Sätze des KZ-Aufsehers in der letz-

ten Strophe. Das Gedicht, das durchaus Worte findet für das Leiden, wider-

ruft auf der Inhaltsebene die Möglichkeit der Distanzierung und Verarbei-

tung durch Versprachlichung, die nach Sven Kramer „einen ersten Schritt 

zur Linderung der posttraumatischen Belastung“113 bedeutet hätte. Durch 

den Bezug auf die nationalsozialistischen Verbrechen durch das Wort „KZ“ 

sowie die bekannten Bilder der Vernichtungspolitik bezieht sich Domins 

Gedicht auf ein konkretes historisches Ereignis. Hinsichtlich der Opfer 

spricht das Gedicht jedoch nicht von „Juden“, sondern von „Menschen“. 

Zwar bildete der Antisemitismus ein konstitutives Element des Nationalso-

zialismus und stellten die als „Juden“ getöteten Menschen die größte Opfer-

gruppe, doch übernimmt Domin hier nicht die Kategorisierung der national-

sozialistischen Vernichtungspolitik, die den Diskurs oft dominiert: Indem 

sie von „Menschen“ spricht, erhält sie zum einen eine paradigmatische Les-

art des Mords an den Juden, die anderen Opfergruppen die Möglichkeit zur 

Identifikation bietet, und zwar nicht nur den Opfern des Nationalsozialis-

mus. Zum anderen bewahrt sie die individuelle Verfügungsmacht der Opfer 

über die Zuschreibungen des Subjekts. Wie sehr ihr dies ein Anliegen ist, 

verdeutlicht ein Blick auf ihre Stellung zum Judentum. Domin verweist auf 

„[...] die harte Minimaldefinition: ‚Jude ist, wen Hitler dazu erklärt hat‘: wem er, 

1933, das durch die Jahrhunderte geschleppte Zentnergewicht, von dem ein solcher 

Mensch endlich zum Menschsein wie andere erlöst schien, erneut – und als sei es 

für immer und noch über den Tod hinaus – um den Hals gehängt hat. 

[...] Ich lasse es aber nicht bei dieser Minimaldefinition des Juden bewenden, die 

mich zum bloßen Objekt machen würde in ihrer entmenschenden Sinnlosigkeit.“114

Die bisherigen Gedichtanalysen konnten dies belegen. Entsprechend sagte 

Domin 1991 ihre Teilnahme an einem deutsch-jüdischen Symposion mit der 

113   Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 453. 

114   Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Begründung ab, sie verstehe sich als deutsche Schriftstellerin.115 Dahinter 

stehen Vorbehalte gegenüber einer Kategorisierung als „deutsch-jüdisch“, 

die als Fortsetzung der rassistischen nationalsozialistischen Politik missver-

standen werden kann, wenn sie sich nur an der Abstammung orientiert, und 

zudem einem Kulturbegriff verhaftet ist, der vorgibt, ablösbar von Sprache 

zu sein. Domins „Distanz zum Judentum“116 ist „typisch“ für ein universa-

listisches aufklärerisches Denken. Außerdem steht sie Kollektivierungen 

generell ablehnend gegenüber, auch nach Beruf oder Geschlecht.117 Den-

noch leugnet sie ihre Zugehörigkeit zum Judentum nicht. 

Domin hebt gleichzeitig die konkrete Erfahrung und die Metaphorik des 

Exils hervor: „Das Exil ist die Extremerfahrung der conditio humana. Das 

‚Nur-ein-flüchtiger-Gast-sein‘, ‚Haben-als-hätten-wir-nicht‘, hat alle Meta-

phorik abgestreift, und wird täglich, und für jedermann sichtbar, am Exilier-

ten vollstreckt.“118 Damit präsentiert sie keine verharmlosende Sicht auf die 

nationalsozialistische Vernichtungspolitik, sondern eine pessimistische Auf-

fassung von der menschlichen „Kultur“, die keine Heimat zu bieten vermag 

– ähnlich der Auffassung Adornos, dass Kultur immer auch die Barbarei 

enthalte, und dem Existentialismus Sartres. 

Ihr Weltbild in das einer Religion einzufügen, lehnt Domin für sich ab: 

„Judesein ist, um es ganz deutlich zu sagen, keine Glaubensgemeinschaft 

für mich, keine Volkszugehörigkeit [...], natürlich keine Rassefrage. Es ist 

eine Schicksalsgemeinschaft. Ich habe sie nicht gewählt [...]. Ich bin hinein-

gestoßen worden, ungefragt wie in das Leben selbst.“119

115   Vgl. Jens Stüben/Winfried Woesler: Das Osnabrücker Symposion zur deut-

schen Literatur jüdischer Autoren nach dem Holocaust. In: Dies. (Hg.): „Wir 

tragen den Zettelkasten mit den Steckbriefen unserer Freunde“. Acta-Band 

zum Symposion „Beiträge jüdischer Autoren zur deutschen Literatur seit 

1945“ (Universität Osnabrück, 02.-05.06.1991). Darmstadt 1994. S. 12. 

116   Dieter Lamping: Von Kafka bis Celan. A.a.O., S. 137. Vgl. das folgende Zi-

tat ebd. 

117   Vgl. Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 164. 

118   Hilde Domin: Exilerfahrungen. A.a.O., S. 192. Vgl. Almuth Hammer: Er-

wählung erinnern. Literatur als Medium jüdischen Selbstverständnisses. Mit 

Fallstudien zu Else Lasker-Schüler und Joseph Roth. Göttingen 2004. S. 98: 

um 1900 „Im emanzipierten Judentum der Moderne wird die ‚Diaspora‘ für 

viele akkulturierte Juden zur Metapher. Zwischen Akkulturation und Anti-

semitismus wird mit der Frage nach einer jüdischen Existenz eine Differenz-

erfahrung an sie herangetragen, die nicht in der Verlusterfahrung, durch die 

die Moderne allgemein gekennzeichnet ist, aufgeht, sondern diese ver-

schärft.“

119   Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|195

Domin definiert ihr Judentum wiederholt als Zugehörigkeit zu einer 

„Schicksalsgemeinschaft“120. Damit deckt sich ihr Empfinden mit dem vie-

ler akkulturierter Juden. Auch Hildesheimer spricht von dem Gefühl, einer 

„Schicksalsgemeinschaft“121 anzugehören, ohne dass diese sein „Bewußt-

sein“ berühre. Spätestens in der Weimarer Republik begegneten alle Juden 

dem Antisemitismus, wenn sie ihn auch unterschiedlich deuteten und wenn 

er auch in verschiedenen Formen auftrat.122 Für Frauen, mochten sie auch so 

emanzipatorisch erzogen worden sein wie Domin, ergab sich eine doppelte 

Diskriminierung. Denjenigen, die an einer deutschen Hochschule ein Studi-

um absolvierten, begegnete darüber hinaus das Misstrauen gegenüber dem 

Abweichen von einem Leben als Hausfrau und Mutter oder einer „weibli-

chen“ Berufslaufbahn.123 Domin hat ihr Judentum und die damit verbundene 

Diskriminierung als Schicksal angenommen, in das sie „hineingeboren“ 

worden ist. 

Domin stellt die Theodizeefrage nicht explizit, doch ist diese hinter ih-

rem Spiel mit religiösen Elementen, die dann doch verworfen werden, im-

mer noch zu erkennen. Sie versucht nicht, dem Geschehen einen Sinn zu 

geben, auch keinen religiösen. Entsprechend beruft sie sich nicht auf die 

beiden nach Münz dominanten Formen im Judentum, das Leiden zu recht-

fertigen, die zum einem auf dem Grundmuster des Martyriums zur Heili-

gung des Namens Gottes und zum anderen auf einer Sünde-Strafe-

Theologie beruhen.124 Der Holocaust erscheint in Domins Texten als Para-

digma menschlichen Leids, das von Menschen verursacht wurde und damit 

von ihnen zu verantworten ist. 

Dennoch sieht Domin „in dem jüdischen Schicksal nur den Extremfall 

des Allgemeinen“125, von dessen tödlicher Form sie verschont geblieben sei. 

Eine solche Bewertung des Holocaust wird in der Forschung wiederholt 

problematisiert, auch wenn sie jüdischen Glaubenstraditionen entspricht. 

Birgit R. Erdle warnt vor der Auffassung, Auschwitz als Extremfall zu be-

120   Hilde Domin: o. T. In: Hans Jürgen Schultz (Hg.): Mein Judentum. 3. Aufl. 

Stuttgart/Berlin 1979 (1978). S. 104-117. S. 107. 

121   Wolfgang Hildesheimer: Mein Judentum. in: Ders: Das Ende der Fiktionen. 

Reden aus fünfundzwanzig Jahren. 1984. S. 213-225. S. 213. Vgl. das fol-

gende Zitat ebd. 

122   Vgl. Cornelia Hecht: Deutsche Juden und Antisemitismus in der Weimarer 

Republik. Bonn 2003. S. 346, 377, 403, 405. 

123   Vgl. Cornelia Hecht: Deutsche Juden. A.a.O., S. 353; Marion A. Kaplan: Jü-

disches Bürgertum: Frau, Familie und Identität im Kaiserreich. Hamburg 

1997. S. 190-207. 

124   Vgl. Christoph Münz: Der Welt ein Gedächtnis geben. A.a.O., S. 29. Die 

beiden folgenden Zitate ebd. 

125   Hilde Domin: o. T. A.a.O., S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

trachten: „Über eine Universalisierung des Traumas lässt sich [...] ein Kon-

tinuum stiften, ein Kontinuum menschlicher Destruktivität und katastrophi-

scher Einbrüche – also gerade das, was das Trauma radikal zunichte 

macht.“126 Auschwitz stehe nicht in einer Reihe mit beliebigen anderen Ge-

waltausbrüchen. Auch Dan Diner kritisiert den Trend, die Opfer als Men-

schen statt als Juden zu betrauern, den er als Entlastungsstrategie betrachtet: 

„Schließlich sind diese jüdischen Opfer der Nazis nicht einfach als Men-

schen, sondern als Juden ermordet worden und wurden einzig und allein 

deshalb getötet, weil sie Juden waren.“127 Dieses historische Faktum bestrei-

tet Domin nicht. Wegen der fehlenden Identifikation mit dem Judentum vor 

dem Massenmord wehrt sie sich jedoch einerseits gegen diese Zuschreibung 

von außen, die die nationalsozialistische Politik fortsetzt, während deren 

Opfer die eigene Identität größtenteils mittels anderer Kategorien bestimm-

ten. Andererseits zieht sie sich auch nicht auf die Position gläubiger Juden 

zurück, die den Massenmord als Teil der jüdischen Leidensgeschichte be-

trachten. Domins Perspektive als Dichterin ist von der eines Historikers zu 

unterscheiden, da es ihr nicht um die Konstruktion von „Fakten“ geht, son-

dern ihre Texte auf einer anderen Ebene arbeiten. Das ist es nicht öffnet den 

Blick für zukünftige Gefahren neben der Sicht auf den historischen Kontext. 

Wenn Domin auf andere vergangene oder drohende Genozide verweist, 

bestreitet sie damit nicht die Einzigartigkeit des Holocaust. Die Debatten um 

die Singularität des Holocaust kehren regelmäßig wieder. Bei den unbe-

streitbar vielfältigen Opfererfahrungen sind nach Gabriele Rosenthal „Ein-

zigartigkeit“ und „Unvergleichbarkeit“ des Holocaust zu unterscheiden: Die 

Vergleichbarkeit laufe einerseits Gefahr, von der politischen Rechten zur 

Relativierung der deutschen Schuld missbraucht zu werden, diene anderer-

seits aber dazu, zum Versuch des Verstehens der extremen Erfahrungen bei-

zutragen und moralische Leitlinien zu schaffen sowie Begegnungen zwi-

schen den Überlebenden der Shoah und den Nachgeborenen zu ermögli-

chen, statt sie zu isolieren. Die Singularität der nationalsozialistischen 

Verbrechen werde gerade durch Vergleiche deutlicher.128 Eine Mythologi-

126   Birgit R. Erdle: Die Verführung der Parallelen. Zu Übertragungsverhältnis-

sen zwischen Ereignis, Ort und Zitat. In: Elisabeth Bronfen u.a. (Hg.): 

Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Köln 

1999. S. 27-50. S. 31f. 

127   Dan Diner: Der Holocaust im Geschichtsnarrativ – über Variationen histori-

schen Gedächtnisses. In: Stephan Braese (Hg.): In der Sprache der Täter. 

A.a.O., S. 13-30. S. 28. 

128   Vgl. Gabriele Rosenthal: Erlebte und erzählte Lebensgeschichte. Gestalt und 

Struktur biographischer Selbstbeschreibungen. Frankfurt/New York 1995. S. 

19.

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|197

sierung des Massenmords an den Juden als nicht-verstehbar wäre dement-

sprechend kontraproduktiv.129

Auch Tabuisierungen können die Verdrängung des Massenmords unter-

stützen – das gilt nicht nur für die literarische Darstellung. Zudem läuft das 

Tabu nach Freud130 Gefahr, dem Holocaust eine metaphysische Komponen-

te beizumischen, die diesem historischen Ereignis nicht ansteht. Domins 

Texte wirken dem entgegen, gerade auch durch die möglichen Bezüge zu 

aktuellen politischen Exzessen. 

Wie Rosenthal begreift auch Zygmunt Bauman den Holocaust als „ein-

zigartig“, und zwar vor allem „wegen seines modernen Charakters“131, we-

gen des Zusammenwirkens moderner Faktoren wie dem radikalen Antisemi-

tismus, dem starken zentralistischen Staat mit einem bürokratischen Appa-

rat, der Kriegssituation und der besonderen Mentalität der Akteure. Oliver 

Marchart hat jedoch darauf aufmerksam gemacht, dass Singularität sich der 

empirischen Feststellbarkeit entziehe und somit eine philosophische (ethi-

sche) Kategorie sei, die identisch mit dem Absoluten sei, „[...] insofern das 

Singuläre gerade das Einzigartige, Je-Spezifische, Nicht-Subsumierbare o-

der, mit Adorno, Nichtidentische an einem Ereignis bezeichnet, dem als sol-

chem – so der ethische Subtext – mit Respekt und Anerkennung – zu be-

gegnen sei.“132 Marchart folgert: „Diskursanalytisch betrachtet ließe sich der 

Diskurs der Singularität als jener beschreiben, der die Singularität des Holo-

caust in einer politischen Auseinandersetzung [...] postuliert.“133 Dies setze 

die politische Positionierung des Sprechers voraus. Singularität laufe Ge-

fahr, zur leeren Pathosformel zu geraten. Überdies sei sie problematisch, da 

die Singularitätsthese partikular sei und nur aus Sicht der Täternationen 

Sinn mache: Für die Deutschen kommt Auschwitz eine besondere Bedeu-

tung zu, unabhängig davon, dass diese Ansicht eine partikulare ist. 

Analoge Positionen finden sich in den Debatten in den USA: Peter No-

vick lehnt den Begriff der Singularität, der im deutschen Kontext zur Be-

wahrung der Auseinandersetzung mit der nationalen Vergangenheit diene, 

129   Vgl. Manuela Günter: Überleben schreiben. In: Dies. (Hg.): Überleben 

schreiben. A.a.O., S. 9-19. S. 10. 

130   Vgl. Siegmund Freud: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im See-

lenleben der Wilden und der Neurotiker. Frankfurt a.M./Hamburg 1956 

(1913). Insbes. S. 25-33. 

131   Zygmunt Bauman: Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust. 

Hamburg 1992. S. 109. 

132   Oliver Marchart: Umkämpfte Gegenwart. Der „Zivilisationsbruch Ausch-

witz“ zwischen Singularität, Partikularität, Universalität und der Globalisie-

rung der Erinnerung. In: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch. A.a.O., 

S. 35-65. S. 37. 

133   Oliver Marchart: Umkämpfte Gegenwart. A.a.O., S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

für den amerikanischen Kontext ab, da sie leer sei und eine Katastrophe ge-

gen die andere ausspiele sowie Verbrechen geringeren Ausmaßes trivialisie-

re: Aus dem Leiden ergebe sich keine Vorrangstellung, und selbst wenn der 

Holocaust nicht einzigartig wäre, so bliebe er doch ein Verbrechen.134 Dem 

stimmt auch der in der Geschichtswissenschaft höchst umstrittene Norman 

G. Finkelstein zu135, der sich damit eine Tendenz zunutze macht: Die Stel-

lungnahmen aus dem letzten Jahrzehnt zeigen, dass sich der Diskurs um den 

Massenmord verschoben hat. Im Zentrum stehen weniger die nationalsozia-

listischen Verbrechen, als der heutige Umgang damit. Aktualisierende Be-

züge müssen jedoch der Frage standhalten, ob sie damit den Sachverhalten 

gerecht werden, die ihren Gegenstand bilden. 

3.4 Stumme Klage und Isolation:  
Haus ohne Fenster,  „Vogel Klage“

Die Erfahrung von Leid trennt die Betroffenen von der übrigen Welt, das 

haben bereits die Verse von Wen es trifft deutlich gemacht. An anderer Stel-

le in Domins Lyrik wird die Unmöglichkeit der Kommunikation und des 

gemeinschaftlichen Zusammenlebens noch deutlicher. Das 1957 entstande-

ne Gedicht Haus ohne Fenster (GG 121)136 veranschaulicht das Verhältnis 

von Opfer und Welt mit einem gewaltsamen Bild. Auch nach Auschwitz 

prägt Gewalt diese Beziehung. Es bleibt unmöglich, den Schmerz zu behe-

ben und das daraus resultierende Schweigen zu brechen. 

Haus ohne Fenster 

Der Schmerz sargt uns ein 

in einem Haus ohne Fenster. 

Die Sonne, die die Blumen öffnet, 

zeigt seine Kanten 

nur deutlicher. 

Es ist ein Würfel aus Schweigen 

in der Nacht. 

Der Trost, 

der keine Fenster findet und keine Türen 

und hinein will, 

134   Peter Novick: Nach dem Holocaust. A.a.O., S. 22. Vgl. S. 255f. 

135   Vgl. Norman G. Finkelstein: Die Holocaust-Industrie. Wie das Leiden der 

Juden ausgebeutet wird. 5. Aufl., München 2001 (2000). 

136   Vgl. VE, S. 232. Erstmals 1959 in Nur eine Rose als Stütze veröffentlicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|199

trägt erbittert das Reisig zusammen. 

Er will ein Wunder erzwingen 

und zündet es an, 

das Haus aus Schmerz. 

Der Titel des Gedichts ruft ein irritierendes Bild auf: Ein „Haus ohne Fens-

ter“ scheint zum Wohnen ungeeignet zu sein, es kann vielleicht als Lager-

raum oder Schutzbunker dienen, nicht aber als Zuhause. Nur in einer 

Zwangslage würde man es beziehen: Es ist ein Gefängnis ohne Ausweg. In 

dieses Bild, das die Überschrift vorausschickt und das ohne Artikel darüber 

hinaus unvollständig wirkt, fasst das zweistrophige Gedicht das Gefühl von 

Schmerz. 

Das sprechende Ich des Gedichts tritt nur ein einziges Mal hervor, und 

zwar gleich im ersten Vers als Objekt des Geschehens und im Plural: „Der 

Schmerz sargt uns ein“ (I, 1). Das Agens des Satzes ist der Schmerz, der als 

ein Abstraktum schwer zu fassen und an seinem Tun nicht so leicht zu hin-

dern ist. Eingesargt werden Tote, bevor sie beerdigt werden. Doch noch 

spricht das Ich in dem Gedicht, noch lebt es also, auch wenn es vom eigenen 

Schmerz bedroht wird. Die Metapher des Einsargens „in einem Haus ohne 

Fenster“ (I, 2) verweist auf die Lähmung durch den empfundenen Schmerz 

und die fehlende Aussicht auf eine Veränderung der Situation, auf die feh-

lende Hoffnung, denn eine Beerdigung ist etwas Endgültiges. Damit deckt 

sich formal auch, dass ein Punkt den aus zwei Versen bestehenden Satz be-

endet.

Der folgende Vers stellt dem Schmerz einen positiven Sinneseindruck 

gegenüber: „Die Sonne, die die Blumen öffnet“ (I, 3), ist ein Symbol der 

Hoffnung, der Beginn eines neuen Tags verheißt einen Neuanfang, und die 

Schönheit der Natur wird sichtbar. Doch wendet bereits der nächste Vers 

diese Erfahrung ins Negative und leuchtet den Schmerz weiter aus, denn das 

Licht der Sonne „zeigt seine Kanten/nur deutlicher“ (I, 4-5). Zwar geht der 

Lauf der Natur weiter und blühen die Blumen, doch der Sprecher bleibt un-

berührt davon, im Gegenteil, durch den starken Kontrast zum Glück der an-

deren wird der eigene Schmerz noch schärfer. Der Punkt am Ende dieses 

Satzes erscheint wie eine erneute Bestätigung und Festschreibung dieser Er-

fahrung.

Der letzte Satz der Strophe malt das im Titel aufgerufene Bild weiter 

aus: „Es ist ein Würfel aus Schweigen/in der Nacht.“ (I, 6-7) Der Eindruck, 

massiv zu sein, den der „Würfel“ impliziert, verstärkt in Verbindung mit 

dem „Schweigen“, das sein Material bildet und sich als Abstraktum im 

Würfel konkretisiert, seine abweisende Kälte und Bedrohlichkeit. Dasselbe 

gilt für die „Nacht“, die ansonsten ja auch positive Assoziationen wecken 

könnte. Hier steht sie jedoch in deutlichem Gegensatz zur „Sonne“ (I, 3). Es 

bleibt offen, woher der Schmerz rührt: Der Schmerz kann von außen auf das 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

sprechende „wir“ einwirken und zu Schweigen führen oder ein außen herr-

schendes Schweigen kann den Schmerz verursachen und das „Wir“ isolie-

ren. Möglich ist darüber hinaus, dass der Plural, den das sprechende Ich 

verwendet, auf eine Liebesbeziehung verweist und der Schmerz in dem ge-

störten Verhältnis der Partner zueinander begründet ist, das nachts durch 

Schweigen gekennzeichnet ist. Dann läge ein Teil der Verantwortung für die 

Situation möglicherweise bei dem „Wir“ selbst. 

Parallel zur ersten Strophe setzt die zweite mit einem personifizierten 

Abstraktum als Agens ein, doch folgt noch kein Prädikat, sondern „[d]er 

Trost“ (II, 1) steht etwas verloren allein im ersten Vers. Seine Hilflosigkeit 

setzt sich in den folgenden beiden Versen fort, in denen er „keine Fenster 

findet und keine Türen/und hinein will“ (II, 2-3). Dies steht in Kontrast zu 

der Sonne im dritten Vers der ersten Strophe, die in einem natürlichen Pro-

zess, ohne Anstrengung die Blüten öffnet. Der Trost kann nicht von außen 

an das „Wir“ in seinem Schmerz heran, verändert seinen Charakter, „erbit-

tert“ (II, 4) über seine Machtlosigkeit, und greift zu Gewalt – mit der er 

scheitern muss, denn niemand kann mit Gewalt getröstet werden: „Er will 

ein Wunder erzwingen“ (II, 5), heißt es deshalb, und möglicherweise auch, 

weil sich in dem Haus Untröstliche befinden. Der Trost sammelt Reisig 

„und zündet es an,/das Haus aus Schmerz.“ (II, 6-7) Das Wunder bestände 

darin, das „Wir“ aus der Gefangenschaft in seinem Schmerz zu befreien, 

den Schmerz zu besiegen und zu vertreiben. Das Gedicht endet hier, und so 

bleibt offen, ob dies gelingt, oder das „Wir“ mit dem Schmerz vergeht. 

Doch da Wunder sich nicht erzwingen lassen, scheint das Ende der vom 

Schmerz Überwältigten festzustehen. 

Auch in der zweiten Strophe wird nicht deutlich, was die Ursache des 

Schmerzes ist. Das Haus als Ideal von Heimat und Schutz ist etwa in Do-

mins Gedicht Bau mir ein Haus positiv besetzt, wenn es auch die Gefähr-

dung nicht gänzlich beseitigen kann. In Haus ohne Fenster dagegen fehlt 

dieser positive Aspekt. Das monolithische Schweigen erhält den Schmerz 

und blockt auch den Trost ab, es ist selbst das Haus aus Schmerz. Zwar gibt 

sich ein Sprecher zu erkennen, doch wird in dem Gedicht nicht gesprochen, 

sondern geschwiegen. Das Gefühl des Schmerzes macht sprachlos, dennoch 

ist es für die Umwelt wahrnehmbar, sogar unübersehbar. 

Der Titel des Gedichts legt dabei den Akzent jedoch nicht auf den 

Schmerz, sondern auf die Fensterlosigkeit des Hauses, also auf seine Unzu-

gänglichkeit und Verschlossenheit, die jeden Ausweg versperren und Folgen 

des zugefügten Leids darstellen sowie den Überblick über die Gefahr ver-

hindern und das Subjekt auf Blicke im Inneren bzw. ins Innere beschränken. 

Der Schmerz selbst wird also von außen nicht als dominantes Merkmal 

empfunden. Betrachtet man das Gedicht im Diskurs um Lyrik nach Ausch-

witz, so kann das brennende Haus ohne Fenster eine stumme Klage und 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|201

Anklage verkörpern. Denn die Phänomene Leid und Schuld korrespondieren 

mit der Polarität von Trost und Anklage und enthalten implizit die Forde-

rung nach Gerechtigkeit.137

Domins Gedicht bietet für die Interpretation den Bezug auf die Sprach-

losigkeit der Überlebenden an. Während das Schweigen über das eigene 

Leid durch das psychische Trauma begründet ist138, schwiegen die Überle-

benden oft über das Leid der Toten, um Auschwitz nicht zu verharmlosen 

und durch unzureichende Repräsentation die Opfer zu verhöhnen oder sich 

gar deren Tod sprachlich anzueignen. Als Anmaßung gegenüber den Er-

mordeten wurde die Versprachlichung entsprechend abgelehnt, im Schwei-

gen erklärten die Überlebenden sich dagegen mit ihnen solidarisch.139

Nach Jean-François Lyotard stellt sich zudem die Frage, ob die Überle-

benden „freiwillig“ oder „notgedrungen“ schweigen, denn die Antwort dar-

auf entscheidet darüber, wie das Schweigen zu bewerten ist: 

„Nicht zu sprechen ist Teil der Fähigkeit zu sprechen, da die Fähigkeit eine Mög-

lichkeit darstellt und diese eine Sache wie deren Gegenteil impliziert. [...] Liegt der 

Grund, warum die Überlebenden nicht sprechen, in ihrer Unfähigkeit oder darin, 

daß sie von der Möglichkeit, nicht zu sprechen, die der Fähigkeit zu sprechen ent-

springt, Gebrauch machen? 

[...] ‚Notgedrungen‘ würde hier bedeuten: sie sprechen nicht, weil sie für den Fall, 

daß sie sprechen sollten, mit dem Schlimmsten bedroht werden, wenn ihre Fähig-

keit zu sprechen ganz allgemein, direkt oder indirekt, beeinträchtigt wird.“140

Lyotard weist darauf hin, dass am Schweigen allein nicht dessen Ursachen 

erkennbar werden: Ob seine Gründe in der Unausdrückbarkeit oder Sinnlo-

sigkeit des Nicht-Gesagten liegen, in der Nicht-Zuständigkeit des Schwei-

genden oder des Gegenübers. Es wird nicht einmal deutlich, ob das Schwei-

gen als Zeichen, als Nicht-Sprechen gedeutet werden muss oder ein tatsäch-

liches Nicht-Zeichen ist, weil der Gegenstand fehlt.141 Das Schweigen bleibt 

problematisch, weil es unterschiedlich eingesetzt und zudem unterschiedlich 

gedeutet wird. 

Leid kann sich im Schweigen oder im Sprechen ausdrücken, findet aber 

nicht zwingend Gehör. Das zeigt die Analyse von Domins Gedicht „Vogel

Klage“ (GG 132), das 1958 in Frankfurt entstand und 1959 in Domins ers-

137   Vgl. Regina Ammicht-Quinn: Von Lissabon bis Auschwitz. A.a.O., S. 267ff. 

138   Vgl. Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 474. 

139   Vgl. Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 470f. 

140   Jean- François Lyotard: Der Widerstreit. 2., korr. Aufl. München 1989 

(1987). S. 28f. 

141   Vgl. Jean- François Lyotard: Der Widerstreit. A.a.O., S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tem Gedichtband erschien.142 Hier erscheint die Klage als stumm, weil nie-

mand sie hört. Damit findet eine Umkehrung der Verantwortlichkeit statt, 

wie sie in Kapitel 3.4 verhandelt wurde, doch gründet in diesem Fall das 

Unverständnis der Umgebung darin, dass ihr die Sprache des Vogels unver-

ständlich ist. 

„Vogel Klage“ 

Ein Vogel ohne Füße ist die Klage, 

kein Ast, keine Hand, kein Nest. 

Ein Vogel der sich wundfliegt 

im Engen, 

ein Vogel der sich verliert 

im Weiten, 

ein Vogel der ertrinkt 

im Meer. 

Ein Vogel 

der ein Vogel ist, 

der ein Stein ist, 

der schreit. 

Ein stummer Vogel, 

den niemand hört. 

Das Gedicht besteht aus drei Strophen, die alle den „Vogel Klage“ näher 

charakterisieren. Die erste Strophe führt im ersten Vers das Bild für die 

Klage ein, das im gesamten Gedicht weiter differenziert wird: „Ein Vogel 

ohne Füße ist die Klage“ (I, 1). In der Metapher des Vogels, der durch die 

Luft fliegt, greift der Vers die Verbindung von Klage mit dem Element der 

Luft auf, die in sprachlichen Ausdrücken wie „Klagen erfüllt“ oder „klingt 

durch die Luft“ hergestellt wird. Doch fehlen ihm die Füße, das heißt die 

Landung auf „Ast“, „Hand“ oder „Nest“ bleibt ihm verwehrt. Aus der Frei-

heit wird damit ein Fluch. Zum Raum, in dem der Vogel sich bewegt, gehört 

nicht nur die Luft, sondern auch der Ast des Baumes, auf dem er sitzen und 

sein Nest, sein Heim, bauen kann, und wie diese benötigt der zahme Vogel 

die Hand als Ausdruck der Liebe, die sich ihm zärtlich entgegenstreckt (I, 

2). Ohne Füße bleibt ihm all dies verwehrt, was der zweite Vers in einer a-

syndetischen Reihung von den drei einsilbigen Elementen aufzählt, vor de-

nen jeweils die Negation steht und die eine Klimax bilden. Die beiden Verse 

der ersten Strophe bilden einen vollständigen Satz mit Appositionen, der mit 

einem Punkt abgeschlossen wird und dadurch Resignation und Endgültig-

142   Vgl. VE, S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|203

keit ausdrückt. In der ersten Strophe erscheint die Klage und zugleich auch 

der, der sie äußert, folglich als heimat- und machtlos, als Getriebener, der 

keine Handlungsmöglichkeit besitzt. Die Identifikation des Sprechers, der in 

dem Gedicht nicht hervortritt, mit den Erfahrungen des Vogels läuft in den 

vorliegenden Versen allein über die Klage, die eines Urhebers bedarf. 

Die Ähnlichkeit mit Rose Ausländers später entstandenem Gedicht Oh-

ne Ziel143 zeigt erneut die Nähe der Motive, in diesem Fall durch den Vogel 

und die Heimatlosigkeit, und eine Tradition, in die die beiden Exildichterin-

nen sich einschreiben: „Ich/Vogel Ohneziel/mein Nest/nirgendwo“ (I, 1-4). 

Gleichzeitig schwingt nach Auschwitz die Radikalisierung dieser Erfahrung 

mit. 

In Domins Gedicht Angsttraum I (GG 306)144 bezeichnet das sprechen-

de Ich die Worte im letzten Vers als „Fußstapfen fußloser Vögel“ (XI, 1). 

Das paradoxe Bild verweist nicht nur auf die Heimatlosigkeit, sondern zum 

einen auf die Abhängigkeit von den Worten als einziger Ausdrucksform, 

zum anderen durch die Spurlosigkeit des Seins auch auf die Vergänglichkeit 

der Worte und von sich selbst, vor der das sprechende Ich Angst hat. Ihm 

erscheinen der Tod der Worte und das eigene Ende als gleichbedeutend. 

Sprechen und Schreiben, und sei es nur die Möglichkeit dazu, und Leben 

sind gleichgesetzt. 

Die zweite Strophe von „Vogel Klage“ setzt die Beschreibung der Kla-

ge fort und verbleibt dabei in der Metapher des Vogels. Die Strophe teilt 

sich in zwei Abschnitte, die jeweils mit einem Punkt enden, aber keine voll-

ständigen Sätze, sondern weitere Appositionen bilden. Der erste Abschnitt 

ist durch rhythmusbestimmende Enjambements und Parallelismen gekenn-

zeichnet: Der erste, der dritte und der fünfte Vers beginnen jeweils mit „ein 

Vogel“ und einem dessen scheiternde Handlungsversuche beschreibenden 

Relativsatz, dessen Lokaladverbiale sich im zweiten, vierten und sechsten 

Vers anschließen. So rufen die Verse zunächst das Bild eines Vogels auf, 

der in einem geschlossenen Raum panisch gegen die Wände fliegt und sich 

dabei verletzt (II, 1-2). Dann zeigen die Verse das Bild eines Vogels, der der 

entgegengesetzten Situation ausgesetzt ist, und zwar dem endlosen Raum, 

der keine Orientierung bietet, und in dem der Vogel mit der Heimat die I-

dentität verliert (II, 3-4). Die Situation ist in beiden Fällen aporetisch. 

Schließlich evozieren die Verse das Bild eines erschöpften Tieres, das in der 

Tiefe des Meeres untergeht (II, 5-6). Die Klimax dieser Verse mündet in 

den Tod. Auch seine Flügel helfen dem Vogel ohne Füße nicht zu entkom-

men. Die fehlenden Kommata vor den Relativsätzen lassen die darin be-

143   Rose Ausländer: Ohne Ziel. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 5: Ich höre 

das Herz des Oleanders. Gedichte 1977-1979. Hg. v. Helmut Braun. Frank-

furt a.M. 1984. S. 224. 

144   Vgl. VE, S. 240. Das Gedicht entstand 1965 in Heidelberg. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schriebenen Handlungen als Wesenseigenschaften erscheinen, die also nicht 

gewählt werden können, sondern festliegen und damit das Schicksal mit-

bestimmen. 

Der zweite Abschnitt der Strophe hebt wieder mit „ein Vogel“ (II, 7) an 

und scheint den Rhythmus fortzusetzen, doch folgen in den nächsten drei 

Versen hintereinander drei Relativsätze, die zusätzlich durch die Assonanz 

auf „i“ der Prädikate verbunden sind und jeweils eine Steigerung bedeuten: 

Der erste Relativsatz scheint redundant zu sein, da er das Subjekt als Objekt 

wieder aufgreift (II, 7-8), doch wird dadurch die Bedeutung der Vogelmeta-

pher für die Klage erneut aufgerufen. Der Widerspruch, der so zum nächsten 

Vers entsteht, in dem der „Vogel“ mit einem „Stein“ (II, 9) gleichgesetzt 

wird, wird durch den letzten Vers der Strophe mit Bild des schreienden 

Steins, das durch die Assonanz auf „ei“ intensiviert wird, noch verstärkt (II, 

10), denn Steine sind hart und stumm, besitzen also weder einen Anlass 

noch die Möglichkeit zum Schreien. Eine Erklärung böte höchstens die Re-

aktion des Vogels, vor Schmerz zu versteinern. In der griechischen Mytho-

logie gelang es dem Sänger Orpheus mit seinen Liedern, die Steine zum 

Weinen zu bringen – Domin lässt den Stein laut schreien vor Verzweiflung. 

Die Auflösung dieses Paradoxons bringt erst die dritte Strophe, die wie 

die zweite Strophe zwar mit einem Punkt abschließt, aber keinen vollständi-

gen Satz, sondern eine Apposition bildet. Die erste und die letzte Strophe 

bestehen jeweils aus zwei Versen und rahmen so formal – und inhaltlich 

durch den deutlicheren Bezug auf die Klage – die mittlere Strophe, die aus 

zehn Versen besteht. Wie die zweite Strophe knüpft auch die letzte Strophe 

an den Vogel an, um ihn näher zu bezeichnen, doch erfahren die Verse mit 

dem einzigen Adjektiv des Gedichts eine bedeutsame Veränderung: „Ein 

stummer Vogel,/den niemand hört.“ (III, 1-2) So wie auch die Steine stumm 

schreien und wie niemand das Schreien der Steine hört, ist auch die Klage 

stumm, und niemand hört sie. Die Verstümmelung des Vogels, die in der 

ersten Strophe gesetzt und in der zweiten Strophe ausgeführt wurde, steigert 

sich in der letzten Strophe zur absurden Sinnlosigkeit einer „stummen Kla-

ge“. Das Gedicht weist sowohl auf das Unvermögen des Ausdrucks als auch 

auf die Einsamkeit in einer unbarmherzigen Umgebung hin, die vom Leid 

nichts hörten will. Entsprechend kommt Birgit Lermen in ihrer Gedichtin-

terpretation zu dem Schluss, das indirekt sprechende sprechende Ich sehe 

keine Möglichkeit, „[...] sich selbst und die äußere Welt in Gleichklang zu 

bringen, weil es nicht imstande ist, das Erlebte zu äußern.“145 Deshalb ver-

letze es sich selbst von innen. Zugleich aber, und in dieser erneuten Wen-

dung liegt ein Charakteristikum von Domins lyrischem Werk, widerlegt die 

145   Birgit Lermen: „Vogel Klage“. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde 

Domin. A.a.O., S. 157-161. S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|205

Existenz des Gedichts diese Lesart, wenn auch nur im Rahmen dieser Form, 

so dass die Aussage des Gedichts in der Schwebe verbleibt und sich nicht 

endgültig fassen lässt. 

Die Frage nach den Bedingungen und Möglichkeiten des Sprechens 

nach 1945 beantwortet das Gedicht damit auf doppelte Weise, ohne aller-

dings einen direkten Bezug zum nationalsozialistischen Massenmord herzu-

stellen: Zum einen formuliert es die Unmöglichkeit der Kommunikation von 

extremen Leiderfahrungen im Bild der unerhörten Klage, zum anderen ent-

hält eben dieses Bild den Beweis für die Kraft der Poesie. Doch vermittelt 

die Autorin nicht zwischen diesen beiden Aspekten. Sie überlässt es den 

Worten selbst sowie den Rezipientinnen und Rezipienten, die Verse auf ihre 

Authentizität, Einmaligkeit und Musterhaftigkeit zu prüfen. 

Das Gedicht „Vogel Klage“ ist das einzige im gesamten lyrischen Werk 

Domins, dessen Titel in doppelten Anführungszeichen steht. Diese weisen – 

im Unterschied zu den einfachen Anführungszeichen, die aus dem Engli-

schen oder Spanischen stammende Titel oder Zitate kennzeichnen146 – mög-

licherweise darauf hin, dass es sich um eine Anspielung oder eine Überset-

zung handelt, ohne dass diese eindeutig markiert ist. Die literarische Tradi-

tion hat den Vogel oft als Bild der Dichterin bzw. des Dichters verwendet, 

gerade auch in seiner Freiheit, die negativ als Heimatlosigkeit und Einsam-

keit erscheint – so etwa Hölderlin: „Denn sagen hört’ ich/Noch heut in den 

Lüften/Frei sei’n, wie Schwalben, die Dichter.“147 (III, 2-4) Das Bild des 

Vogels verweist auf den literarischen Schöpfungsprozess: „In kühnen und 

kühlen Höhenflügen läßt sich Distanz und Überblick gewinnen, Vogel-

Schau und Vogel-Perspektive werden zu Bedingungen der Erkenntnis.“148

Domin greift dies auf und bietet die Möglichkeit, dies in den Kontext des 

Exils zu stellen: Der Dichter, der seine Heimat verloren hat, wird nicht ge-

hört, seine Klage übergangen. Die Flügel, die ihm die Phantasie verleiht, 

können ihn nicht vor der Welt retten. 

Für Domins Dichtung hat aber nicht nur die deutsche, sondern auch die 

Dichtung anderer Sprachen durch ihre Übersetzungstätigkeiten und persön-

liche Freundschaften mit anderen Dichtern eine wichtige Rolle gespielt. So 

fällt die Ähnlichkeit zu dem Gedicht El pajarito verde von Juan Ramón Ji-

ménez auf: „Ich bin gekommen./Aber dort blieb meine Klage,/am Ufer des 

146   Vgl. ‚Pícara‘, GG, S. 77; ‚Seids gewesen, seids gewesen!‘ GG, S. 237; ‚Si-

lence and exile‘, GG, S. 257. 

147   Friedrich Hölderlin: Die Wanderung. In: Sämtliche Werke und Briefe. Hg. v. 

Günter Mieth. 5. Aufl., München 1989. S. 351. 

148   Konstanze Fliedl: Nietzsches Vogel. Zur Kritik eines Motivs. In: Katharina 

Baisch/Ines Kappert/Marianne Schuller/Elisabeth Strowick/Ortrud Gutjahr 

(Hg.): Gender Revisited. Subjekt- und Politikbegriffe in Kultur und Medien. 

Stuttgart/Weimar 2002. S. 131-146. S. 143. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Meeres, und weint.“ (I, 1-4)149 Inhaltlich verweist das Gedicht zudem auf 

die „Pfingsten 1942“ entstandenen Verse von Pierre Emmanuel, die Domin 

in ihrer Übersetzung unter dem Titel Die Taube (GG 384) in ihre Gesam-

melten Gedichte aufgenommen hat. Diese Verse erheben Einspruch gegen 

die Folter. Sie sind an die Folterknechte gerichtet und weisen auf die Über-

legenheit der Taube hin, die als „Vogel unknechtbarer Hoffnung“ (III, 7) er-

scheint. Ihr Flügelschlag, „dieser große Atem der Toten, der um euch weht“ 

(III, 6), bewahre die „Zukunft in der Seele der Lebenden“ (III, 10). Domins 

Bezug darauf in „Vogel Klage“ wäre dann ein negativer, der das Scheitern 

dieser Hoffnung und der Kraft der Erinnerung repräsentierte und nur in der 

Poesie die Möglichkeit eines Auswegs andeutet. In der Anthologie Rose aus 

Asche, die Erwin Walter Palm 1955 in enger Zusammenarbeit mit Domin 

bei der Übersetzung herausgegeben hat, finden sich auch ausgewählte Verse 

aus Traurige Weise für das Vaterland, das ich liebe von Héctor Incháuste-

gui Cabral, in denen die Formulierung „stummer Vogel ohne Flügel“ (VII, 

3) auftaucht.150 Dieser Vogel sei gefangen im Käfig „Vaterland“, das für 

den Sprecher keine Bedeutung mehr besitze. Domin setzt das Bild des 

stummen Vogels in veränderter Weise ein: Sie greift in ihren Versen eben-

falls die Heimatlosigkeit auf, macht das Paradoxon aber explizit, indem sie 

das Gedicht „Vogel Klage“ nennt. 

Zudem fehlen dem Vogel in ihren Versen nicht die Flügel wie bei 

Cabral, sondern die Füße, er kann also nicht landen, sondern muss ewig 

weiter ziehen. Damit liegt ein intertextueller Bezug auf das Ahasver-Motiv 

nahe. Der Legende zufolge verweigerte der Schuster Ahasver Jesus auf dem 

Weg nach Golgatha die Rast. Wegen seiner Hartherzigkeit wurde er von Je-

sus zur ewigen Wanderschaft verdammt, nie sollte er Ruhe finden. Das Mo-

tiv findet sich seit dem 6. Jahrhundert in Mönchschroniken.151 Insbesondere 

149   Vgl. Juan Ramón Jiménez: El pajarito verde. In: Ders: Herz, stirb oder singe. 

Gedichte spanisch und deutsch. Auswahl und Übertragung von Hans Leo-

pold Davi. Zürich 1977. S. 96f. 

150   Vgl. Erwin Walter Palm (Hg.): Rose aus Asche. Spanische und spanisch-

amerikanische Gedichte 1900-1950. 1. Aufl. der revidierten u. zweispr. Fas-

sung, Frankfurt a.M. 1981 (München 1955). S. 94-97. Dietrich Briesemeister 

hebt die individuelle Bedeutung von Palms und Domins Übersetzungen be-

sonders hervor, indem er sie explizit als Stellvertreter der neben dem profes-

sionellen und dem einmaligen Gelegenheits-Übersetzer anderen beiden Ty-

pen von Übersetzern nennt: des Professor- und des Dichter-Übersetzers. Vgl. 

Ders.: Panorámica de la recepción de la literatura española en la Alemania 

de la postguerra. In: Carlos und Sabine Sogoviano (Hg.): Lengua, literatura, 

civilización en la clase de español. Bonn 1987. S. 130-154. S. 136. 

151   Vgl. Mona Körte: Die Uneinholbarkeit des Verfolgten. Der Ewige Jude in 

der literarischen Phantastik. Frankfurt/New York 2000. S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|207

die Modifikationen des 1602 in Leyden erschienenen Textes Kurtze Be-

schreibung und Erzehlung/von einem Juden/mit Namen Ahasverus, erschie-

nen unter dem Pseudonym Christoff Creutzer, erlangten große Wirkung-

samkeit und ließen den Ewigen Juden bald zu einem beliebten Sujet avan-

cieren, das in Deutschland von einer antisemitischen Tradition dominiert 

wurde.152 Domin ist nicht die erste deutsch-jüdische Dichterin, die es in Be-

zug zur nationalsozialistischen Verfolgung setzt, auch Gertrud Kolmar und 

Nelly Sachs haben es in ihren Versen in Auseinandersetzung damit verwen-

det: Kolmar etwa in dem bereits erwähnten Gedicht Die Fahrende sowie in 

Ewiger Jude, Sachs in dem bereits erwähnten Gedicht Wer aber leerte den 

Sand aus euren Schuhen und im Chor der Wandernden.153 In den sechziger 

Jahren wurden „die Juden“ in der Literatur zur Projektionsfläche für Hei-

matlosigkeit.154 Dies bietet sich nach Auschwitz aus einem weiteren Grund 

an: Ahasver kann nicht vergessen.155 Er erinnert sich an alles, was er auf 

seiner Wanderschaft erfährt, und auch die Gedichte setzen sich mit Erfah-

rungen der Verfolgung auseinander. 

Walter Jens stellt in seiner Rezension von Domins erstem Gedichtband 

fest: „die Klage ist nirgends zu Hause, [...] weil sie die Sprache verlor.“156

Allerdings fragt er nicht nach möglichen Gründen dafür oder Folgen davon, 

sondern nimmt es als Tatsache hin. Damit blendet er den möglichen Bezug 

auf welthistorische Phänomene wie rassistische Verfolgung ebenso aus wie 

damit verbundene Überlegungen zur Änderung dieser Politik. Lars Rens-

mann hat im Zusammenhang mit dem „Bild der Heimatlosen“ gewarnt, dass 

dieses auch nach der Staatsgründung Israels die Vorstellung von Illegitimi-

tät der Anwesenheit auf fremden Boden festige.157

Domin hat mit „Vogel Klage“ ein Gedicht geschaffen, das sich auf be-

sondere Weise mit dem Thema der Artikulation von Leid und seinem Schei-

tern auseinandersetzt. Dieses Urteil lässt sich zudem stützen durch eine dif-

152   Vgl. Mona Körte: Die Uneinholbarkeit. A.a.O., S. 28 und 30; Mona Kör-

te/Robert Stockhammer (Hg.): Ahasvers Spur. Dichtungen und Dokumente 

vom „Ewigen Juden“. Leipzig 1995. 

153   Gertrud Kolmar: Ewiger Jude. In: Dies.: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 361f; 

Nelly Sachs: Chor der Wandernden. In: Dies.: Gedichte. S. 29. Vgl. Alfred 

Bodenheimer: Wandernde Schatten. Ahasver, Moses und die Authentizität 

der jüdischen Moderne. Göttingen 2002. S. 169-187. 

154   Vgl. Claude Conter: Anmerkungen zur Judendarstellung in der deutschen 

Nachkriegsliteratur. Ein Essay. In: Ders. (Hg.): Literatur und Holocaust. 

Fußnoten zur Literatur. Bamberg 1996. S. 14-23. 

155   Vgl. Mona Körte: Die Uneinholbarkeit. A.a.O., S. 22. 

156   Walter Jens: Vollkommenheit. A.a.O., S. 54. 

157   Vgl. Lars Rensmann: Demokratie und Judenbild. Antisemitismus in der poli-

tischen Kultur der Bundesrepublik Deutschland. Wiesbaden 2004. S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ferenziertere Betrachtung des Vogelmotivs in Domins Werk: Domin ver-

wendet das Motiv des Vogels vielfältig. Das Bild des Vogels für Worte 

bzw. für die Sprache findet sich etwa in den allesamt 1963 entstandenen 

Gedichten Das Gefieder der Sprache (GG 272), Immer kreisen und Vögel

mit Wurzeln (GG 274), die 1964 in dem Gedichtband Hier veröffentlicht 

wurden.158

Immer kreisen und „Vogel Klage“ verleihen beide der Trauer über das 

kommunikative Scheitern Ausdruck. Das stumme Leid, das „Vogel Klage“

artikuliert, verstärkt sich also bei der näheren Untersuchung der Vogelmeta-

pher im Zusammenhang mit Sprache. Nach Domins Rückkehr nach 

Deutschland verweist dies auf eine große Skepsis hinsichtlich der Möglich-

keiten von Kommunikation, insbesondere der Artikulation von Leid. Die 

stumme Klage über das Leid erscheint in diesen Gedichten, die vordergrün-

dig die Unsagbarkeit überwinden, als vorherrschende Form. 

3.5 Umkehrung der Schuldfrage: 
Anstandsregeln für al lerwärts,  
Gegengewicht

Schon in der Darstellung der gesellschaftlichen Auseinandersetzungen mit 

der Schuldfrage wurde deutlich, dass statt der Reflexion der individuellen 

Schuld die Zurückweisung einer kollektiven Schuld vorgeschoben oder ei-

genes Leid gegengerechnet wurde. Darüber hinaus trat jedoch zusätzlich das 

Phänomen auf, dass die Schuldfrage umgekehrt und an die Opfer der natio-

nalsozialistischen Verbrechen gerichtet wurde. Domins 1963 in Heidelberg 

entstandenen und 1964 in dem Gedichtband Hier erschienenes Gedicht An-

standsregeln für allerwärts (GG 263)159 kommentiert diese Verkehrung mo-

ralischer Werte. 

Anstandsregeln für allerwärts 

Man spuckt dir ins Gesicht 

zieh eine Wolke um dich 

sage es regnet. 

Ein regennasses Gesicht 

ist gesellschaftsfähig 

selbst ein verweintes. 

158   Vgl. VE, S. 237. 

159   Vgl. VE, S. 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|209

Der Mißhandelte 

sei unbefangen 

daß ihm vergeben werde. 

Sicher wußte das jeder 

Jude

im Dritten Reich. 

Nur die Gehängten 

hingen da 

ärgerlich anzusehen 

und wurden geprügelt 

Sterbende

für ihr Sterben. 

Das Gedicht bezieht sich direkt auf das „Dritte Reich“. Gleichzeitig zeigt es 

durch die Anrede aber die Aktualität des Problems. Der Titel, der durch die 

Assonanzen auf „a“ und „e“ bzw. „ä“ besonders klangvoll ist, weckt die 

Erwartung, dass das Gedicht eine Vorschrift für korrektes Benehmen liefern 

werde, die überall und für alle Gültigkeit besitze. In den Versen folgt eine 

kritische Auseinandersetzung mit dem Umgang mit Schuld – konkret: resul-

tierend aus den im Nationalsozialismus begangenen Verbrechen – in einer 

Gesellschaft, in der nicht die Täter, sondern die Opfer von Misshandlungen 

als Störenfriede des Gewissens abgestraft werden. 

Das Gedicht besteht aus sechs Strophen mit jeweils drei Versen. Die 

Verse sind kurz, sie enthalten jeweils ein bis vier Wörter. Bis auf die fünfte 

Strophe endet jede Strophe mit einem Punkt. Dieser Aufbau sorgt für einen 

unregelmäßigen Rhythmus der Strophen, der die reimlosen, an Prosa ange-

näherten Verse abgehackt und resignativ klingen lässt. Der Sprecher des 

Gedichts bleibt im Hintergrund, wendet sich aber direkt an ein Gegenüber. 

Die erste Strophe setzt ein mit einem unpersönlichen Personalpronomen als 

Agens, das dadurch entindividualisiert ist und auch als Stellvertreter einer 

Gruppe gelesen werden kann: „Man spuckt dir ins Gesicht“ (I, 1). Die 

nächsten beiden Verse geben nun dem Opfer dieser aggressiven Handlung, 

die sozial als beleidigend und verächtlich begriffen werden muss, einen 

doppelten Rat, der in eine ironische Metapher gefasst ist: „zieh eine Wolke 

um dich/sage es regnet“ (I, 2-3). Die imaginierte Wolke soll als Schutz ge-

gen die feindliche Außenwelt dienen, zudem liefert sie einen Vorwand, die 

Konfrontation mit dem Aggressor zu vermeiden und die im Allgemeinen als 

unangenehm empfundene fremde Spucke im Gesicht als Regentropfen aus-

zugeben. Der Rat läuft also auf ein Hinnehmen und sogar Verdecken der 

Ungerechtigkeit hinaus. Wie die Überschrift besagt, besteht für den Ange-

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

griffenen keinesfalls die Möglichkeit, von diesem Verhalten abzuweichen, 

denn so lautet die „Anstandsregel“, bei deren Verletzung mit sozialen Sank-

tionen zu rechnen ist.160

Das Paradoxe dabei ist, dass die Regel selbst bereits eine Beeinträchti-

gung der eigenen Integrität bedeutet. In der zweiten Strophe folgt eine Er-

läuterung für die in der ersten Strophe genannte Regel: Während die gesell-

schaftliche Reaktion auf einen Menschen, der erkennbar eine Beleidigung 

hingenommen hat, ohne sich zu wehren, eine befremdete wäre, so ist die 

Lüge, die das Unrecht verdeckt, sozial legitim, auch wenn dies sichtbar auf 

Kosten des Opfers geschieht. Es kommt nur auf den Schein an, darauf, dass 

man „gesellschaftsfähig“ (II, 2) ist – nicht auf Gerechtigkeit. In der dritten 

Strophe erfährt diese Regel eine weitere Radikalisierung, indem gar die Zu-

ordnung von Schuld und den Bedingungen der Vergebung bis zur Absurdi-

tät umgekehrt werden: „Der Mißhandelte/sei unbefangen/daß ihm vergeben 

werde.“ (III, 1-3) Dem Mißhandelten, für den objektiv keinerlei Ursache be-

steht, für das an ihm begangene Unrecht „Vergebung“ zu erlangen, wird da-

für auch noch die höhnische Bedingung gestellt, er müsse „unbefangen“ 

sein. Darin schwingt eine doppelte Bedeutung mit: Zum einen wird eine 

sorglose Haltung postuliert, zum anderen enthält der juristische Ausdruck 

der „Unbefangenheit“ eine zusätzliche Perfidie, und zwar den impliziten 

Vorwurf, der Mißhandelte besäße Vorurteile, welche seine Glaubwürdigkeit 

infrage stellten. 

Mit der vierten Strophe und dem Wechsel vom Präsens ins Präteritum 

folgt ein Bruch, denn die allgemeine Gesellschaftskritik wird nun in den 

konkreten historischen Kontext des Nationalsozialismus gestellt. Die Ironie 

der vorangegangenen Verse setzt sich fort: „Sicher/wußte das jeder Jude/im 

Dritten Reich.“ (IV, 1-3) Das Modaladverbial am Satzbeginn und die An-

spielung auf die Formulierung „das weiß doch jedes Kind“ drücken die un-

schuldige Haltung der Gesellschaft aus, die den Verstoß gegen die ausge-

führte Anstandsregel implizit als Ursache für die gerechte Strafe, die nicht 

benannt wird, auffasst. Der Massenmord wird dementsprechend zu einer 

angemessenen Sanktion erklärt, die dem Schutz der Gesellschaft diene. 

Die fünfte und sechste Strophe, die im Unterschied zu den vorherigen 

Strophen erst zusammen einen mit einem Punkt beendeten Satz bilden, 

verbleiben zeitlich in den Jahren des nationalsozialistischen Regimes. Sie 

stellen den Mord an Unschuldigen als deren Regelverstoß dar, auf den nun 

die gesellschaftlich gerechte Strafe erfolgt. Dass es sich bei den „Gehäng-

160   Auch der 1961 in Tel Aviv geborene Doron Rabinovici verwendet diese For-

mulierung, vgl. Ders.: Ohnehin. Roman. Frankfurt a.M. 2005. S. 179. Auf 

die Nachfrage hin, welchem Kontext die Formulierung zuzuordnen sei, gab 

er die freundliche Auskunft, er habe sie seit seiner Jugend immer wieder im 

jüdischen Zusammenhang gehört. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|211

ten“ (V, 1) nicht um kriminelle Verbrecher handelt, die nach einem Prozess 

zur Todesstrafe verurteilt wurden, sondern um Opfer der tödlichen national-

sozialistischen Willkür, wird durch die vorhergehende Strophe deutlich. Die 

Gehängten, die der Regel, „unbefangen“ zu sein, nicht nachkommen kön-

nen, da sie tot sind, „hingen da“ (V, 2) und bilden ein öffentliches Ärgernis, 

weil sie von den ungesühnten Verbrechen zeugen. Dies ist „ärgerlich“ (V, 3) 

für die gewissenlose Gesellschaft, die dadurch am Verdrängen ihrer eigenen 

Ungerechtigkeit und der Untaten gehindert wird. Das friedliche Zusammen-

leben mit den Tätern wird dadurch gefährdet. 

In der letzten Strophe erhalten die Gehängten dafür die Strafe, die einer-

seits wörtlich, andererseits metaphorisch zu verstehen ist: Sie „wurden ge-

prügelt/Sterbende“ (VI, 1-2), d.h. zum einen wurden noch die bereits Ge-

hängten, die bereits sterbenden Menschen, geprügelt, was von besonderer 

Grausamkeit zeugt. Zum anderen lassen sich die Verse bildlich verstehen, 

d.h. die Gehängten wurden zusätzlich verbal beschimpft und verantwortlich 

gemacht für die an ihnen begangenen Verbrechen und „für ihr Sterben“ (VI, 

3), das einem Verstoß gegen die „Anstandsregel“ gleichkommt. 

Das Gedicht klagt damit nicht nur die nationalsozialistische Gesellschaft 

an, die das Verbrechen guthieß, sondern auch die deutsche Nachkriegsge-

sellschaft, die sich nicht durch Auseinandersetzungen mit ihrer Schuld in 

der vermeintlichen Ruhe und dem wirtschaftlichen Aufschwung stören las-

sen will. Ein Jahr nach Erscheinen des Gedichts formulierte George Steiner 

das Phänomen des anklagenden Charakters von Leid erneut: „Der Jude ist 

ein lebendiger Vorwurf: daß nämlich der Mensch zum Komplizen dessen 

werden kann, was ihn gleichgültig läßt.“161 In den zeitgenössischen Rezen-

sionen wurde Kritik an Domins ironischen Ton im Zusammenhang mit dem 

nationalsozialistischen Massenmord an den Juden geäußert.162 Diese Tatsa-

che stützt die dritte der von Terrence Des Pres beobachteten Regeln für das 

Schreiben über den Holocaust: „The Holocaust shall be approached as a sol-

emn or even a sacred event, with a seriousness admitting no response that 

might obscure its enormity or dishonor its dead.“163 Domin selbst hat in ei-

nem Brief vom 7. Juni 1965 an Erich Fried (1921-1988) geschrieben, das 

Gedicht ironisiere nicht den Massenmord, sondern „die Tabuqualität der 

Mißhandlung“164 sowie die Neigung, die Täter zu entschuldigen und die Op-

fer verantwortlich zu machen, wie sie sich in den Auschwitzprozessen ge-

zeigt habe. 

161   George Steiner: Aufzeichnungen eines Überlebenden. In: Merkur 19 (1965). 

S. 1033-1048. S. 1044. 

162   Vgl. Edgar Lohner: Hilde Domin: Hier. In: Neue Rundschau 76 (1965). S. 

313.

163   Terrence Des Pres: Holocaust Laughter? A.a.O., S. 217. Vgl. Kapitel 1.1. 

164   Zit. n. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz gab Adorno, der wie Domin den 

Opfern das unbedingte Recht zuspricht, ihrem Leiden Ausdruck zu verlei-

hen, 1966 der Schuldfrage eine neue Wendung, indem er seine berühmte 

Aussage über die Barbarei von Gedichten nach Auschwitz mit veränderter 

Stoßrichtung provozierend zuspitzte: Wie können nicht nur die Überleben-

den, sondern auch die „Nachgeborenen“ nach – und das bedeutet: mit – 

Auschwitz leben? Er stellt die Frage, 

„[…] ob nach Auschwitz noch sich leben lasse, ob vollends es dürfe, wer zufällig 

entrann und rechtens hätte umgebracht werden müssen. Sein Weiterleben bedarf 

schon der Kälte, des Grundprinzips der bürgerlichen Subjektivität, ohne das 

Auschwitz nicht möglich gewesen wäre: drastische Schuld des Verschonten. 

[...] Jene Schuld reproduziert sich unablässig, weil sie dem Bewusstsein in keinem 

Augenblick ganz gegenwärtig sein kann.“165

Adorno zufolge trennt der systematische bürokratische Massenmord die bis-

lang bestehende Verbindung zwischen Tod und individuellem Leben. Die 

Enteignung des Lebens und des Sterbens zerstört den Schein vom sinnhaf-

ten Leben als Ganzem und bewirkt den Verlust der Subjektivität. Diese Er-

fahrung lässt sich eben so wenig in die Geschichte des Einzelnen wie in die 

Menschheitsgeschichte integrieren. Die Ermordeten starben nicht wegen ih-

rer Taten und Eigenschaften, sondern wegen der ihnen zugesprochenen Zu-

gehörigkeit zum Judentum, als Exemplare einer von den Tätern willkürlich 

festgelegten Gattung, die nach Ansicht der Mörder nicht lebenswert war. 

Auch die Überlebenden sind davon betroffen und besitzen das Recht, ihr 

Leid zu formulieren. Doch für das Überleben und „Weiterleben“ sei es er-

forderlich, gegenüber Auschwitz eine gewisse „Kälte“ zu besitzen, wie sie 

für die Konstruktion des Subjekts mit Beginn des bürgerlichen Zeitalters im 

18. Jahrhundert und das Verbrechen des Massenmords unerlässlich war. 

Daraus resultiere die „Schuld des Verschonten“, die sich immer aufs Neue 

herausbilde, da niemand sich Auschwitz in seinem Ausmaß an Schrecken 

stets vergegenwärtigen könne und somit jeder zum Komplizen des Genozids 

werde. Der doppelte Rechtsbegriff, den Adorno in seinen Überlegungen 

verwendet, reflektiert zudem die Unmöglichkeit und Pflicht des Zeugnisses, 

indem er unauflösbar zwei unvereinbaren Systemen zugeordnet ist. 

Um solcher Schuld zu entgehen, verlangt Adorno von der Kunst, die 

Grenzen der Begriffe als Maßstab zu nehmen, da sie sonst der Ablenkung 

und Tarnung diene wie eine künstliche Geräuschkulisse in der Folterkam-

mer. Er fordert mit der negativen Dialektik zu einem Denken gegen sich 

selbst auf, zu einem konstellativen Denken, in dem der Gedanke den Begriff 

umkreist und die Gegenstände als Kombinationen von Begriffen im Kontext 

165   Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 353-356. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|213

erscheinen. Der Titel des Werks Negative Dialektik bezieht sich auf den 

Hegelschen Idealismus: Das Bewusstsein, das Denken bestimmt das Sein, 

weil Sein Denken ist. Das Einzelne ist nicht das Ganze, konstituiert sich al-

so durch Negation. Daraus resultiert der Begriff „bestimmte Negation“. Es 

bildet aber einen Teil des Ganzen, die „Negation der Negation“. Negative 

Dialektik ist also die bestimmte Negation der idealistischen Dialektik. Sie 

will das Nichtidentische von der Subordination unter das Allgemeine und 

Identische des Begriffs befreien. Es besteht ein Zwang der Identität als 

Merkmal des Denkens, ohne den nicht gedacht werden könnte, da Denken 

immer begrifflich ist, und Zwang von außen, da das Individuum Teil der 

Gesellschaft ist: Bei Adorno sind Gesellschafts- und Erkenntniskritik un-

trennbar. Der Ausdruck „negative Dialektik“ weist auf den immanenten 

Widerspruch des verdinglichten Bewusstseins hin. Eine endgültige Lösung 

kann es nicht geben. Die Freiheit des Geistes liege darin, seine eigene Un-

freiheit zu reflektieren und das eigene Bewusstsein dabei in Frage zu stel-

len.166 Maßstab für die Distanz zu sich selbst und der Gesellschaft müsse der 

Massenmord an den Juden sein, weil er – im Unterschied zu anderen histori-

schen Situationen – den „Zivilisationsbruch“ (Dan Diner) repräsentiere, für 

den die Begriffe fehlen, die das Grauen bannen könnten. 

Mit einer Arbeit von William G. Niederland setzte sich 1961 der Begriff 

des „Überlebenden-Syndroms“ in der psychoanalytischen Literatur für die 

psychischen Schäden von Überlebenden durch167, dessen Hauptmerkmale 

Niederland anführt: Erregungs- und Angstzustände, ein Gefühl des Anders-

Seins, seelisches Überwältigt-Sein (Apathie oder Depressionen), furchtsa-

mes Verhalten, Wiedererleben des Schrecklichen, Ermüdung und Konzent-

rationsstörungen, sexuelle Störungen, psychosomatische Störungen, Wahn-

vorstellungen und das Gefühl einer „[...] Überlebensschuld, die sich um die 

Frage zentriert: Warum habe ich das Unheil überlebt, während die anderen – 

die Eltern, Kinder, Geschwister, Freunde – daran zugrunde gingen?“168

Darauf, dass einiger der Überlebende sich schuldig fühlten, weisen zum 

Beispiel Primo Levis Ausführungen hin: „Was für eine Schuld? Nachdem 

alles vorbei war, wurde man sich bewußt, nichts oder nicht genug gegen das 

System unternommen zu haben, in das wir hineingezerrt worden waren.“169

Levi macht sich keine Illusionen über diesbezügliche Möglichkeiten, emp-

findet aber dennoch Scham, „[...] unter dem Aspekt der menschlichen Soli-

166   Vgl. Gerhard Schweppenhäuser: Ethik nach Auschwitz. A.a.O., S. 112. 

167   Vgl. William G. Niederland: The Problem of the Survivor. In: Journal of the 

Hillside Hospital 10 (1961). S. 233-247. 

168   Vgl. William G. Niederland: Folgen der Verfolgung: Das Überlebenden-

Syndrom. Seelenmord. Frankfurt a.M. 1980. S. 232. 

169   Primo Levi: Ist das ein Mensch? Frankfurt a.M. 1961 (1958). S. 76. Vgl. das 

folgende Zitat ebd., S. 76f. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

darität gefehlt zu haben. Wenige Überlebende fühlen sich schuldig, einem 

Leidensgenossen absichtlich Schaden zugefügt [...] zu haben [...]; anderer-

seits fühlen sich beinahe alle der unterlassenen Hilfeleistung schuldig.“ 

Die Abwehr der Schuldgefühle durch die deutschen Bevölkerung und 

der grausame Tod der nächsten Angehörigen auf Seiten der Opfer ermög-

lichten die Übertragung einer Teilschuld auf die Opfer, so dass am Ende ei-

ne allgemeine menschliche Schuld statt individueller Verbrechen rekon-

struiert wurde. Dies lässt sich auch damit erklären, dass die Minderheit der 

Überlebenden im öffentlichen Diskurs über die Schuldfrage in Deutschland 

weniger hervortrat als die Mehrheit der „Täter“. So führte die Suche nach 

den „Schuldigen“ 1945 nicht nur zu den nationalsozialistischen Tätern, Mit-

läufern und Zuschauern, sondern auch zu den Außenstehenden, die nicht 

eingegriffen hatten: „Innerhalb der jüdischen Gemeinschaft ergaben sich am 

Anfang Fragen wegen der Reaktionen der Juden in westlichen Ländern ge-

genüber den in den Gaskammern umgekommenen Opfern.“170 Unter Beru-

fung darauf, die Juden hätten sich „wie Schafe zur Schlachtbank“ führen 

lassen, ergab sich eine psychologische Konstruktion, die den Juden eine 

Teilschuld zusprach. Diese Argumentation mit dem Ziel der Selbstentlas-

tung richtet sich auf das Hervorheben eines Anteils von „Schuld“ durch Un-

terlassung auf Seiten der Opfer, statt die Schuld „durch Handeln“ der Täter 

zu reflektieren. Hannah Arendt, der eine solche anti-jüdische Haltung zum 

Vorwurf gemacht wurde, hat dagegen stets daran gearbeitet, die Strukturen 

aufzudecken, die zu Auschwitz führten – und die „Judenräte“ dienten dem 

nationalsozialistischen System dazu, durch solche „Verstrickungen“ die ei-

gene Verantwortung abzuschieben und den Widerstand zu erschweren. 

Hinter den Schuldzuweisungen an „die Juden“ steht auf Seiten der 

nicht-jüdischen Deutschen oft weniger ein „latenter Antisemitismus“, der 

auch existiert, als ein „sekundärer Antisemitismus“. Die Relativierung der 

Verbrechen erfolgte nach diesem Theorem der Frankfurter Schule aus dem 

Wunsch nach Normalisierung und einem Schlussstrich: „Die Erinnerung an 

die Shoah [...] wird [...] vielfach sozialpsychologisch abgespalten und auf 

Juden als Repräsentanten der Opfer abgeschoben, die für die Erinnerung 

verantwortlich gemacht werden.“171

Während Anstandsregeln für allerwärts direkten Bezug auf den Natio-

nalsozialismus nimmt, unterbleibt dieser in anderen Texten Domins. Das 

Gedicht Gegengewicht (GG 81), das 1960 in Heidelberg entstand und erst-

mals 1987 in den Gesammelten Gedichten erschien172, benennt nur ein all-

gemeines Leid der „Welt“ (III, 4). 

170   Raul Hilberg: Die Vernichtung der europäischen Juden. Bd. 3. A.a.O., S. 

1121. 

171   Lars Rensmann: Demokratie und Judenbild. A.a.O., S. 162. 

172   Vgl. VE, S. 243. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|215

Gegengewicht 

Wie kann ich 

in meinem blauesten Kleid 

und riefe ich alle die blühenden Zweige 

und alle Nachtigallen zu Hilfe 

wie kann ich mit Lachen oder mit Tränen 

das Gleichgewicht halten 

der anderen Schale 

in der die Welt liegt 

eine Nuß aus Blei? 

In den beiden Schalen einer Waage liegen das sprechende Ich und die Welt. 

Die Waage als Symbol der Gerechtigkeit lässt sich als Verweis auf den Dis-

kurs um Lyrik nach Auschwitz und auf die Schuldfrage interpretieren. In 

dem Gedicht stellt das sprechende Ich eine Frage, die sich über alle Verse 

erstreckt, über zwei Strophen mit je vier Versen und über die dritte Strophe, 

die nur aus einem einzigen Vers besteht. Auch der Inhalt der Frage ist um-

fassend, denn er richtet sich auf die Beziehung des sprechenden Ich zur 

Welt. Das sprechende Ich setzt zu Beginn der ersten und zu Beginn der 

zweiten Strophe zu seiner Frage an. Dabei steigert sich die Dringlichkeit, bis 

sie in das Bild des letzten Verses kulminiert, in dem endlich auch das Fra-

gezeichen, das einzige Satzzeichen des Gedichts, steht. Ob es eine rhetori-

sche Frage ist oder nicht, bleibt offen. 

Die Frage des sprechenden Ichs im ersten Vers bleibt unvollständig: 

„Wie kann ich“ (I, 1). Im nächsten Vers folgt zunächst eine Spezifizierung 

des Ichs, die als eine Verkürzung eines Konditionalsatzes – „selbst wenn ich 

mein blauestes Kleid trüge“ – zu lesen ist. Die Farbe Blau als Farbe des 

Meeres, des Himmels, der Unendlichkeit, Farbe des Expressionismus und 

vor allem der Romantik, die „die blaue Blume“ als Symbol der Poesie 

schuf, verweist ebenso wie das Wort Kleid, das ein gewisses ästhetisches 

Bewusstsein ausdrückt, auf das Scheitern der dichterischen Kunst angesichts 

der Herausforderung, die in der ersten Strophe noch unbenannt bleibt. Da 

Farben sich nicht steigern lassen, drückt der Superlativ „blauesten“ (I, 2) 

zudem einen weiteren Grad der vergeblichen dichterischen Anstrengung 

sowie die Auflehnung gegen die sprachlichen Grenzen aus. Der dritte Vers 

setzt mit der Konjunktion „und“ ein und drückt dadurch eine gesteigerte 

Dringlichkeit aus. Doch richtet der imaginierte, nicht ausgeführte, weil für 

sinnlos befundene Hilferuf in Domins Gedicht sich nicht an einen christli-

chen Gott oder seine Engel, sondern an die Natur in ihrer Schönheit, an „die 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

blühenden Zweige“ (I, 3) als Symbol des Lebens, und an „alle Nachtigallen“ 

(I, 4), die für ihren wunderbaren Gesang berühmt und selbst ein poetisches 

Motiv sind. In dieser Formulierung hallt das „alle“ (I, 3 und 4) in den 

„Nachtigallen“ wider, so dass ein Binnenreim entsteht, der die lyrische 

Stärke des sprechenden Ichs andeutet. Dasselbe gilt für die Assonanz auf 

„ei“ in „Kleid“ und „Zweige“, die Assonanz auf „a“ in „alle Nachtigallen“ 

und die Alliteration von „blauesten“ und „blühenden“. 

Die zweite Strophe beginnt parallel zur ersten – jetzt jedoch mit kleinem 

Anfangsbuchstaben, da der Satz weitergeht – mit Fragepronomen, Hilfsverb 

und Personalpronomen. Diesmal folgt ihr allerdings eine Objektgruppe, die 

zwei gegensätzliche Gefühlsäußerungen enthält: „wie kann ich mit Lachen 

oder mit Tränen“ (II, 1). Durch die Ergänzung gegenüber der ersten Strophe 

drückt sich auch hier eine Steigerung aus. Statt der in der ersten Strophe an-

geführten möglichen Unterstützung durch die Natur präsentiert sich das 

sprechende Ich nun allein und in seiner menschlichen Machtlosigkeit, die 

als Instrumente des Handelns nur Gefühlsäußerungen kennt. Im nächsten 

Vers folgt das mit Spannung erwartete Hauptverb, dessen Auftreten hinaus-

gezögert wurde und das benennt, was das sprechende Ich nicht zu tun kön-

nen meint: „das Gleichgewicht halten“ (II, 2), und zwar „der anderen Scha-

le/in der die Welt liegt“ (II, 3-4). Damit wird der Titel deutlich: Das spre-

chende Ich sieht sich als Gegengewicht zur Welt. Der Titel greift damit kein 

Wort aus den Versen auf, wie häufig bei Domin, sondern setzt sich kontras-

tierend vom angestrebten „Gleichgewicht“ ab. Es bildet somit selbst ein 

„Gegengewicht“ zur Welt in „der anderen Schale“. 

In der dritten Strophe, die nur aus einem einzigen Vers besteht, folgt als 

Apposition zur Welt eine Metapher für diese: „eine Nuß aus Blei“ (III, 1). 

Das Bild von der Welt als Nussschale ist darin enthalten, doch verändert 

Domin es signifikant: Die Welt erscheint nicht als dünne Hälfte einer Nuss-

schale, in die jeder zu schauen vermag und die auf der Wasseroberfläche 

schwimmt, sondern kompakt und verschlossen, undurchsichtig. Zudem ist 

sie aus Blei, also nicht leicht, sondern schwer, diese Nuss würde im Wasser 

untergehen. Die „Nuß aus Blei“ ist nicht Teil der Natur, sondern künstlich. 

Abstrakte Gefühlsausdrücke oder zarte Pflanzen und Tiere können sie in ei-

ner Waage nicht im Gleichgewicht halten. „Blei“ bildet umgangssprachlich 

auch eine Metapher für Gewehr- oder Pistolenkugeln, also tödliche Waffen 

von Menschen. Das Bild der Nuss entstammt ursprünglich dem Bildbereich 

der Natur, nur das Material verschiebt es in den Bereich der maschinellen 

Produktion oder des Krieges und entfernt es damit von den „blühenden 

Zweigen“ und den „Nachtigallen“. 

Das sprechende Ich fühlt sich dazu herausgefordert, das Gleichgewicht 

zwischen der Schönheit und dem Leid der Welt oder auch dem Gewicht ih-

rer dunklen Geschichte zu halten. Offen bleibt, ob es sich dieser Aufgabe 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|217

gewachsen sieht oder nicht, ob die Frage also eine rhetorische ist oder nicht. 

Die Zweifel liegen auf der Hand. Doch versteht man die Verse als Frage, die 

an ein Gegenüber gerichtet sind, enthält diese zumindest die Hoffnung auf 

Unterstützung und menschliche Solidarität. Darüber hinaus gibt der Titel 

das Gedicht selbst als Gegengewicht aus. Das Gedicht setzt sich mit der 

Frage der individuellen Verantwortung für „die Welt“ auseinander. Auch 

wenn es nicht von einer „Überlebensschuld“ ausgeht, so lässt es sich damit 

doch als Reflexion des Zusammenhangs von Weltgeschehen und Kunst be-

trachten. Gegengewicht ist zugleich ein Argument für Lyrik nach Auschwitz 

und ein Zweifel, ob diese möglich ist. Durch diese Paradoxität erfüllt es die 

von Adorno aufgestellte Anforderung, den Bruch zu reflektieren und zu in-

tegrieren, ohne ihn konsumierbar zu machen. 

Aus umgekehrter Perspektive betrachtet Frieds Gedicht Gegenge-

wicht173, das 1964 erschien, das Verhältnis von Welt und Gedicht: „Die 

Welt/macht mir angst/sie ist schwächer/als ein Gedicht“ (IV, 1-4). In den 

ersten beiden Verse artikuliert das sprechende Ich seine Gefühle, in den 

letzten beiden liefert es die Begründung dafür. Diese fällt nun anders aus, 

als zu erwarten wäre: Furcht vor der Welt gründet sich meist in die Mächte, 

die sie beherrschen. In diesen Versen ist es jedoch die Schwäche der Welt, 

die das sprechende Ich zur Sorge um diese veranlasst. Selbst ein Gedicht, 

das gesellschaftlich vermeintlich irrelevant ist, ist stärker. Inwiefern, lässt 

das Gedicht offen, doch legt es die Lösung nahe: Seine Stärke liegt darin, 

dass es der Welt eine eigene Welt mit eigenen Maßstäben entgegensetzen 

kann. Und sie liegt in der Schwäche der Welt, die am Widerspruch von Äs-

thetik und Ethik scheitern muss – noch eher, als das Kunstwerk. Hier kippt 

das Bild erneut: Dass die Welt kein Gewicht besitzt, radikalisiert die Bedro-

hung des sprechenden Ichs, dem der Rückzug in die Verse versperrt ist. 

Frieds Text arbeitet im Unterschied zu Domins nicht mit Bildern aus der 

Natur. Jürgen Haupt zufolge betrachtete Fried die Natur in seinen Gedichten 

zunächst als Rückzugsraum. Spätestens seit 1966 erschienen ihm die sozia-

len Probleme jedoch unvereinbar mit einer idyllischen Natur, und er kriti-

sierte die sich darin manifestierende Innerlichkeit.174 Domins Verse entge-

hen dieser Gefahr, nicht zuletzt durch die gewählte Perspektive. Frieds Ve-

xierspiel und Domins Bilder funktionieren nur, weil ihr Weltbezug konstitu-

tiv ist. Es herrscht kein Gleichgewicht, und es ist fraglich, ob es überhaupt 

herzustellen ist. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ist Domins Gedicht 

173   Erich Fried: Gegengewicht. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Gedichte 

1. Hg. v. Volker Kaukoreit/Klaus Wagenbach. Berlin 1993. S. 306f. S. 307. 

Dieselbe Tendenz enthält das gleichnamige Gedicht in Bd. 3: Gedichte 3. 

Ebd. S. 32. 

174   Jürgen Haupt: Natur und Lyrik. Naturbeziehungen im 20. Jahrhundert. Stutt-

gart 1983. S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218|„DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Gleichgewicht damit eine klare Positionierung für das Festhalten am Erinne-

rungsprozess und gegen die Nivellierung der Schuldfrage. 

Zwanzig Jahre nach Gegengewicht schrieb Domin den dreiteiligen Ge-

dichtzyklus Älter werden (GG 360)175. Darin ringt die Hoffnung auf eine 

bessere Welt mit der Verzweiflung angesichts des alltäglichen Leids, der 

zunehmenden Desillusionierung: „Die Sehnsucht nach Gerechtigkeit nimmt 

nicht ab/Aber die Hoffnung“ (I, 1-2), heißt es im ersten Teil. Der Wunsch 

bleibt bestehen, auch wenn die Chancen zunehmend geringer eingeschätzt 

werden. Auch wenn ihre Kritik und ihr Gegenentwurf sehr allgemein blei-

ben, so wächst ihnen doch ein konkreter Bezug zu „[...] durch die funda-

mentale geschichtliche Erfahrung, die dahintersteht.“176 Im zweiten Teil des 

Gedichts wird der Selbstmord als einzige rettende Option genannt: „Gegen 

die Angst vor dem Mitmensch/‚Der Mensch ist dem Menschen ein Gott‘/das 

Veronal in der Tasche“ (I, 1-3). Der dritte Teil hält an der Sprache fest, bis 

in den Tod: „Hand in Hand mit der Sprache/bis zuletzt“ (I, 1-2). 

3.6 Zwischenfazit  

Die in diesem Kapitel untersuchten Gedichte Domins setzen sich direkt mit 

der Verfolgungserfahrung und mit dem Holocaust auseinander. Sie bedienen 

sich einer spezifischen Metaphorik der Qual, um das daraus entstandene 

Leid einschließlich der Erfahrungen nach 1945 zu artikulieren. Dabei reflek-

tieren die Gedichte die psychischen und physischen Verletzungen im Zu-

sammenhang mit Auschwitz, auch wenn es nicht explizit benannt wird. 

Sofern sie auf biblische Texte verweisen, hinterfragen sie eine weitere 

Komponente des Diskurses: die Transzendenz. Die zitierten biblischen Fi-

guren dienen nicht als imitatio christi, dessen Qualen mit der Rettung der 

Welt verbunden sind. Ihr Leid dient auch nicht der Erkenntnis von Gottes 

Größe und der Nichtigkeit des Menschen, sondern wird dekonstruiert, in-

dem seine Sinnlosigkeit herausgestellt wird. Das Individuum ist allein in 

seinem Leid, und diese Einsamkeit ist eine grundlegende Erfahrung, selbst 

wenn sich in manchen Versen eine vorsichtige Hoffnung andeutet. 

Der Mord an den Juden erscheint sowohl als spezifische historische Er-

fahrung als auch als Paradigma des allgemein-menschlichen Leids. Die 

Spannung zwischen diesen beiden Lesarten ist ein wesentliches Kennzei-

chen von Domins Gedichten, die die Artikulation von Leid thematisieren. 

175   Vgl. VE, S. 241. 

176   Walter Hinck: ‚Hoffnung‘ im Gedicht der jüdischen Lyrikerinnen Hilde 

Domin und Rose Ausländer. In: Hans Esselborn/Werner Keller (Hg.): Ge-

schichtlichkeit und Gegenwart. Festschrift für Hans Dietrich Irmscher zum 

65. Geburtstag. Köln/Weimar/Wien 1994. S. 314-321. S. 318. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LEID|219

Diese Spannung ließe sich als Konzession an die von Braese formulierte 

Bedingung des westdeutschen Literaturbetriebs deuten, die jüdische Identi-

tät und die darin begründeten Erfahrungen auszublenden. Doch widersetzt 

Domin sich dieser Bedingung, da sie sie nur eingeschränkt erfüllt und gera-

de diesen Kontext kritisch einbezieht, indem sie auf die Isolation und das 

Verstummen vieler deutscher Juden in der Nachkriegszeit hinweist, deren 

innerer Schmerz andauert. 

Im Unterschied zu Vertretern kulturkritischer Tendenzen, die durch den 

Bezug auf den Säkularisierungsprozess die nationalsozialistischen Verbre-

chen relativieren wollen, hebt Domin die individuelle Verantwortung jedes 

Menschen hervor. Die Singularität von Auschwitz steht für sie nicht im Wi-

derspruch zu einer Betrachtung der Verfolgung als conditio humana, son-

dern zeigt die Notwendigkeit, dass jeder sich dieser Verantwortung bewusst 

ist.

Domin greift bei der Auseinandersetzung mit der Artikulation von Leid 

auch psychologische Aspekte ihrer eigenen Verfolgungserfahrung auf, etwa 

indem sie die Konstruktion der „Überlebensschuld“ anspricht: Die hier ana-

lysierten Gedichte wehren sich gegen eine solche Rollenverschiebung und 

üben deutliche Kritik sowohl an der nationalsozialistischen als auch an der 

bundesrepublikanischen Gesellschaft. Die Gedichtinterpretationen zeigen, 

dass Domins Texte die allgemeine Lesart nicht ausschließen, in letzter Kon-

sequenz aber darauf hinauslaufen, die Position der Opfer des nationalsozia-

listischen Regimes zu beziehen, ohne dass sie eine einfache Täter-Opfer-

Dichotomie festschreiben. In Domins Werk bleibt die Spannung zwischen 

diesen Polen erhalten. Bei aller Komplexität der „Schuldfrage“, der sich die 

Texte stellen, beharren sie trotz ihrer Ideologieferne auf einem moralischen 

Anspruch.

Domins Werk bietet einen neuen Blick auf das Verhältnis zwischen der 

Erfahrung des Massenmords und der allgemein-menschlichen Erfahrung 

von Leid. Durch die Perspektivierung der Texte entstehen darin Angebote 

für das Vertrauen auf allgemein-menschliche Werte, doch werden diese 

durch die historische Erfahrung von Auschwitz in Zweifel gezogen. Inso-

fern stellen Domins Reflexionen die Zerstörung ins Zentrum und bagatelli-

sieren nicht. Sie können jedoch dem Leid, das aus dem nationalsozialisti-

schen Massenmord resultierte, nur bedingt Ausdruck geben. 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407448-003 - am 14.02.2026, 12:52:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

