3 LEID

Zwischen der Darstellung von Leid im Werk von Domin und anderen Auto-
rinnen und Autoren der Exilliteratur einerseits und in der Literatur tiber
Auschwitz andererseits lassen sich Ubereinstimmungen finden. Sven Kra-
mers Habilitationsschrift arbeitet drei Merkmale der Holocaust-Literatur
heraus: Sie greife erstens die Uberlebensschuld auf, zweitens werde auf die
Darstellung der Vergasungen verzichtet, drittens herrsche wegen der Ge-
genwirtigkeit von Folter, Gefolterten und ihren Texten eine Moralisierung
des Diskurses, ,,[...] in dem die Verpflichtung gegeniiber den Toten sich als
Aufruf zur Erinnerung artikuliert.“' Uberlebensschuld, Darstellungsverzicht
und der moralisierende Charakter des Diskurses kennzeichnen auch die Li-
teratur nach Auschwitz, insofern sie die Vergangenheit reflektiert. Daneben
bestehen aber Abweichungen zur Holocaust-Literatur, die v.a. aus dem Un-
terschied zwischen den Erfahrungen der Exilanten und der Uberlebenden re-
sultieren, den beide Gruppen reflektieren.

Kramer reiht das é&sthetisch-moralische Dilemma von Kunst nach
Auschwitz, das die Frage nach der Artikulation der Leiderfahrung enthilt, in
die Diskussionen um die Darstellung von Folter in der Kunst ein. Er hebt
zwei Debatten hervor, die ,,[...] die diskursprigende Funktion &sthetischer
Pramissen fiir die Darstellung der Folter erschlieBen. Die Laokoon-Debatte
lotete die historischen Moglichkeiten und Grenzen der Schmerzdarstellung
aus. Die Debatte um das Erhabene thematisierte den dsthetischen Umgang
mit Uberwéiltigungsphantasien.“2

Kramer hat beide Debatten ausfiihrlich nachgezeichnet, so dass an die-
ser Stelle darauf verwiesen werden kann. Der Schmerz sowie die Erfahrung
von absoluter Macht bzw. Machtlosigkeit bilden auch zentrale Elemente des
Diskurses um Lyrik nach Auschwitz. Dadurch besitzen die zweihundertjih-
rigen Argumente der Debatten bis heute eine gewisse Aktualitit: Die Dar-
stellung von Leid kann Mitleid evozieren. Die Distanz der Erfahrung durch
die dsthetische Vermittlung kann auch eine tréstende Wirkung besitzen und
positive Gefiihle vermitteln. Problematisch wird dieser Effekt jedoch, wenn
er zu Voyeurismus verkommt.

1 Sven Kramer: Die Folter in der Literatur. Ihre Darstellung in der deutschspra-
chigen Erzdhlprosa von 1740 bis ,nach Auschwitz‘. Miinchen 2004. S. 448.
2 Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 99.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Dariiber hinaus entziehen sich manche Phdnomene der Imaginations-
kraft und der Darstellbarkeit, so dass sie nur ex negativo zu betrachten sind.?
Fiir den &sthetischen Diskurs im 18. Jahrhundert gilt, dass die Darstellungen
des Schmerzes mit einer Grenze arbeiten: ,,[...] wie zerstorerisch die dufleren
Einwirkungen auf den einzelnen auch sein mdgen, immer bleibt fiir ihn ein
Riickzugsraum reserviert, immer soll er die — mitunter nur als potentielle
konzipierte — Autonomie in sich finden kénnen.**

Domin hat nur wenige Texte mit direktem Bezug auf den Massenmord
an den Juden geschrieben. Offensichtliche und eindeutige Verweise darauf
sind Domins Poetologie entsprechend in ihren Texten eher selten. In ihren
Gedichten fallen die Begriffe ,,Holocaust™ oder ,,Auschwitz“ nicht. An aus-
gewihlten Gedichten Domins, die sich mit Leiderfahrungen auseinanderset-
zen, soll nun zum einen untersucht werden, welchen Bedingungen diese un-
terliegen, und zum anderen, welche Moglichkeiten die Texte im lyrischen
Sprechen anbieten und inwieweit sie dabei an einem geschiitzten Raum des
autonomen Kunstwerks festhalten.

3.1 Physische und psychische Verletzungen:
Wen es trifft, Schale im Ofen

Ein Beispiel fiir die Auseinandersetzung mit dem eigenen Leid sowie dem
Leid der Uberlebenden liefert das 1953 in Vinalhaven (USA) geschriebene
Gedicht Wen es trifft (GG 103-109). Es war das letzte Gedicht, das Domin
1953 vor der Riickkehr nach Europa 1954 schrieb.” Wen es trifft sticht ers-
tens wegen seiner vielfdltigen Bildlichkeit des Leids hervor. Zweitens
schitzte Domin selbst es sehr, was wiederum die Rezeption der Verse be-
einflusst hat. Die Dichterin hat 1976 betont, dass es lange ihr wichtigstes
Gedicht war, bis es vom 1969 geschriebenen Abel steh auf® abgeldst wurde:
,.Beide handeln [...] vom Uberleben und Neu-Anfangen und von der Liebe,
die das Eine und das Andere mdglich macht.*’

In der erstmals 1957 verdffentlichten Fassung® beginnt das Gedicht mit
einer zweistrophigen Reflexion des Zusammenlebens der Menschen, das als

3 Vgl Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 132.
Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 128f.

5 Vgl. Hilde Domin: Leben als Sprachodyssee (Selbstvorstellung bei der Auf-
nahme in die Deutsche Akademie fiir Sprache und Dichtung, 1979). In: GS, S.
32-40. S. 39.

6 Vgl VE, S. 240.

7 Hilde Domin: Was einem mit seinen Gedichten passieren kann. Lese-
Erfahrungen VIII (1976). In: GS, S. 204-209. S. 204.

8  Neue Rundschau 68 (1957). S. 462.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 145

von Angst geprigt dargestellt wird: ,,der Mensch/ist des Menschen/bangste
Begegnung.* (II, 3-5) In dem Gedichtband Nur eine Rose als Stiitze fehlen
die ersten beiden Strophen der ersten Fassung, und sie wurden auch nicht in
die Gesammelten Gedichte aufgenommen.’ Diese Anderung schwicht die
Brutalitdt des Dargestellten nicht ab, hat aber Auswirkungen fiir die Spre-
cherposition, die dadurch zuriickgenommen wird. Die mit einer eindeutig
negativen Wertung versehene Frage in der ersten Strophe enthidlt den Vor-
wurf und die Selbstanklage des Sprechers, dass Menschen sich einander ge-
geniiber riicksichtslos verhielten: ,,Welch perverse/Mode der Angst/
schneidert uns Kleider/aus der Haut eines Du/als sei es ein Tierfell im
Winter? (I, 1-5) Inwieweit dies metaphorisch zu lesen ist, ob also das
Ausmal} der Gewalt wortlich und die Aneignung von fremdem Besitz auf
Kosten ,,eines Du“ (I, 4) im tibertragenen Sinn angesprochen wird, bleibt of-
fen. Vor dem Hintergrund der zeitlichen Nihe der nationalsozialistischen
Verbrechen, insbesondere der brutalen Enteignungen der jidischen Bevol-
kerung sowie der perversen ,,Ausschlachtung® der Leichen in den Konzent-
rationslagern — das Herausbrechen von Zahngold, die Produktion von Seife
aus dem Fett in den Verbrennungséfen oder von Lampenschirmen aus Haut
—, ist sowohl eine konkrete als auch eine metaphorische Lesart begriindbar.

In den Versen der ersten Strophe klingt die Redewendung ,,Ich mochte
nicht in deiner Haut stecken an, die der Aussage ,,Ich mochte nicht an dei-
ner Stelle sein“ entspricht. Damit weisen sie schon die in dem Bild evozierte
grausame Vorstellung zuriick, die aus der eigenen Angst entsteht und aus
der erst die Moglichkeit einer Distanzierung vom Gegeniiber erwéchst. In
biblischem Ton sowie in Abwandlung des Zitats von Thomas Hobbes (,,der
Mensch ist dem Menschen ein Wolf*) und der Redewendung ,.eine Krihe
hackt der anderen kein Auge aus“ hebt die zweite Strophe die mangelnde
Solidaritit von Menschen im Unterschied zu den Tieren hervor: ,,Die Kri-
he/fiirchtet die Krahe nicht™ (II, 1-2). Das menschliche Verhalten dagegen
versto3t gegen die Gesetze der Natur zur Bewahrung der Gattung und ein
Klima der Angst verursacht, das die menschliche Gesellschaft prigt.

Die Bezeichnung der herrschenden Stimmung als ,,Mode* (I, 2) impli-
ziert zwei Lesarten: Zum einen weist sie durch den verharmlosenden Aus-
druck auf die Fehleinschitzung beziiglich der Bedeutung dieser Bewegung
hin. Zum anderen entlarvt sie, dass hinter dieser ,,Mode* bestimmte Akteure
und Interessentréger stehen, dass die ,,Mode* also verindert werden kann.
Die ,,Mode der Angst* von Menschen entspringt der Sehnsucht nach Identi-

9  Mit den Versen II, 3-5 beginnt das Gedicht Magie, das ebenfalls 1953 in Vi-
nalhaven entstand und in Domins letzten Gedichtband neben dem Titel in
Klammern die Anmerkung ,,Wen es trifft — Erster Teil“ triigt. Hilde Domin:
Der Baum bliiht trotzdem. A.a.O., S. 63f. In den Gesammelten Gedichten fehlt
diese Angabe (vgl. GG, 91f).

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 |,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

fikation tiber duBlere Zeichen, doch verletzt sie dabei die Integritit anderer.
Sie macht Angst und entsteht aus der Furcht, nicht zu einer bestimmten
Gruppe dazuzugehdren. Mit Bezug auf den Nationalsozialismus deutet sich
darin die Ausgrenzung der jidischen Bevolkerung an, die sich in Verfol-
gung und Ermordung radikalisierte. Das eindeutig pejorative Adjektiv (I, 1)
und die Frageform kennzeichnen die Verse als einen Einspruch, als Aufruf,
diese Situation zu beenden. Die Strophen korrespondieren dadurch mit den
nach dem Asterisk stehenden Versen.

Die Streichung gegeniiber dem Erstdruck verschirft den Bruch zwi-
schen den verbleibenden Abschnitten, so dass aus der unbestimmten Situa-
tion dessen, ,,den es trifft”, durch die Anrede ein Schock der Erkenntnis der
eigenen Betroffenheit auftritt. Zudem werden damit zwei eindeutige Wer-
tungen entfernt, die der Leserin bzw. dem Leser Raum geben, das Gesche-
hen selbst einzuordnen.

Wen es trifft

Wen es trifft,

der wird aufgehoben

wie von einem riesigen Kran
und abgesetzt

wo nichts mehr gilt,

wo keine Straf3e

von Gestern nach Morgen fiihrt.
Die Knépfe, der Schmuck und die Farbe
werden wie mit Besen

von seinen Kleidern gekehrt.
Dann wird er entbloft

und ausgestellt.

Feindliche Hénde

betasten die Hiiften.

Er wird unter Druck

in Tranen gekocht

bis das Fleisch

auf den Knochen weich wird
wie in den langsamen Kiichen der Zeit.
Er wird durch die feinsten
Siebe des Schmerzes geprefit
und durch die unbarmherzigen
Tucher geseiht,

die nichts durchlassen

und auf denen das letzte Korn
Selbstgefiihl

zuriickbleibt.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 147

So wird er ausgesucht

und bestraft

und muf} den Staub essen

auf allen Landstraen des Betrugs
von den Sohlen aller Enttauschten,
und weil Herbst ist

soll sein Blut

die groflen Weinreben diingen
und gegen den Frost feien.

Manchmal jedoch

wenn er Gliick hat,

aber durch kein kennbares

Verdienst,

so wie er nicht ausgesetzt ist

fiir eine wilbare Schuld,

sondern ganz einfach weil er zur Hand war,
wird er

von der unbekannten

allméchtigen Instanz

begnadigt

solange noch Zeit ist.

Dann wird er wiederentdeckt

wie ein verlorener Kontinent

oder ein Kruzifix

nach dem Luftangriff

im verschiitteten Keller.

Es ist als wiirde eine Weiche gestellt:
sein Nirgendwo

wird angekoppelt

an die alte Landschaft,

wie man einen Wagen

von einem toten Geleis

an einen Zug schiebt.

Unter dem regenbogenen Tor
erkennt ihn und 6ffnet die Arme

zu seinem Empfang

ein zértliches Gestern

an einem bestimmbaren Tag des Kalenders,
der dick ist mit Zukunft.

Keine Katze mit sieben Leben,
keine Eidechse und kein Seestern,
denen das verlorene Glied
nachwichst,

14.02.2026, 12:52:41,



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 |,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

kein zerschnittener Wurm

ist so zih wie der Mensch,
den man in die Sonne

von Liebe und Hofthung legt.
Mit den Brandmalen auf seinem Korper
und den Narben der Wunden
verblaf3t ihm die Angst.

Sein entlaubter

Freudenbaum

treibt neue Knospen,

selbst die Rinde des Vertrauens
wichst langsam nach.

Er gewohnt sich an das verdnderte
gepfliigte Bild

in den Spiegeln,

er olt seine Haut

und bezieht den vorwitzigen
Knochenmann

mit einer neuen Lage von Fett,
bis er fiir alle

nicht mehr fremd riecht.

Und ganz unmerklich,
vielleicht an einem Feiertag
oder an einem Geburtstag,
sitzt er nicht mehr

nur auf dem Rande

des gebotenen Stuhls,

als sei es zur Flucht

oder als habe das Mobel
wurmstichige Beine,

sondern er sitzt

mit den Seinen am Tisch

und ist zuhause

und beinah

sicher

und freut sich

der Geschenke

und liebt das Geliehene

mehr als einen Besitz

und jeder Tag

ist fiir ihn

iiberraschendes Hier,

so leuchtend leicht

und klar begrenzt

wie die Spanne

14.02.2026, 12:52:41,



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 149

zwischen den ausgebreiteten
Schwungfedern
eines gleitenden Vogels.

Die furchtbare Pause

der Priifung

sinkt ein.

Die Schlagbdume

an allen Grenzen

werden wieder ins Helle verriickt.
Aber die Substanz

des Ich

ist so anders

wie das Metall, das aus dem Hochofen kommt.
Oder als wir er

aus dem zehnten oder zwanzigsten Stock
— der Unterschied ist gering

beim Salto mortale

ohne Netz —

auf seine Fiile gefallen

mitten auf Times Square

und mit knapper Not

vor dem Wechsel des roten Lichts

den Schnauzen der Autos entkommen.
Doch eine gewisse Leichtigkeit

ist ihm

wie einem Vogel

geblieben.

Du aber

der Du ihm

auf jeder Strafle begegnest,
der Du mit ihm

das Brot brichst,

biicke Dich und streichle,
ohne es zu knicken,

das zarte Moos am Boden
oder ein kleines Tier,
ohne daf} es zuckt

vor Deiner Hand.

Lege sie schiitzend

auf den Kopf eines Kinds,
lasse sie kiissen

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1501 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

von dem zértlichen Mund
der Geliebten,

oder halte sie

wie unter einen Kranen
unter das flieBende Gold
der Nachmittagssonne,
damit sie transparent wird
und génzlich untauglich
zu jedem Handgriff

beim Bau

von Stacheldrahthéllen,
offentlichen

oder intimen,

und damit sie nie

wenn die Panik

ihre schlimmen Waffen verteilt,
. Hier* ruft,

und nie

die grof3e eiserne

Rute zu halten bekommt,
die durch die andere Form
hindurchfahrt

wie durch Schaum.

Und daB sie Dir nie,

an keinem Abend,

nach Hause kommt

wie ein Jagdhund

mit einem Fasan

oder einem kleinen Hasen
als Beute seines Instinkts
und Dir die Haut

eines Du

auf den Tisch legt.

Damit,

wenn am letzten Tag

sie vor Dir

auf der Bettdecke liegt,
wie eine blasse Blume
S0 matt

aber nicht ganz so leicht
und nicht ganz so rein,
sondern wie eine Menschenhand,
die befleckt

und gewaschen wird

14.02.2026, 12:52:41,



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID[ 151

und wieder befleckt,

Du ihr dankst

und sagst

Lebe wohl,

meine Hand.

Du warst ein liebendes
Glied

zwischen mir und der Welt.

Das Gedicht gliedert sich in zwei durch einen Asterisk getrennte Abschnitte.
Im ersten wird von einer dritten Person — ,,Wen es trifft“ (I, 1) — gesprochen,
im zweiten Abschnitt wird ein direktes Gegeniiber in der zweiten Person
Singular angeredet. Der Sprecher bezieht sich auf erlittene Qualen, deren
Bezug zu Auschwitz nahe liegt, und néhert sich ihnen durch sprachliche
Bilder. Damit schafft er gleichzeitig eine erneute Distanz zum Leid.

Der erste Abschnitt von Wen es trifft beschreibt die willkiirliche Aus-
wahl des Schicksals, die einen Menschen aus seinem alltdglichen Leben he-
rausreif3t, ihn leiden l4sst und ihn ,,manchmal® (II, 1), ebenso zufillig, tiber-
leben ldsst, wenn auch zutiefst verdndert. Im zweiten Abschnitt wird ein
»Du“ (II, 1) direkt angesprochen und ermahnt, seine Hand sorgfiltig und
bewusst zu gebrauchen, d.h. mit der Hand Gutes zu tun, um ruhig sterben zu
konnen. Das Gedicht besteht aus vollstindigen Sétzen, die sich jedoch
durchgingig jeweils tiber mehrere Verse erstrecken. Es sind freie Verse mit
unregelméfigen Rhythmen. Durch Enjambements werden einzelne Worter
oder Wortgruppen hervorgehoben sowie die Sétze zerteilt. Der Atemfluss,
der bei Domin eine besondere Rolle spielt (vgl. Kapitel 2.3), stockt. So ii-
bertrigt sich die Verstortheit des Sprechers, seine Trauer tiber das, was
moglich war und ist, was er vielleicht sogar selbst am eigenen Leib erfahren
hat, auf die Leserinnen und Leser.

In ihren Poetik-Vorlesungen Das Gedicht als Augenblick von Freiheit
hat Domin 1987/88 darauf hingewiesen, dass in Wen es trifft ,,auch der Ko-
reakrieg gegenwirtig®'® sei. Sie nennt das Gedicht einen ,,[...] Aufruf an
den, der dem Uberlebenden von Verfolgung begegnet: also ein Aufruf an
alle.” Es ist ein sehr langes Gedicht, von dem Domin sagt, es sei die ,letzte
groBe Summe meiner Erfahrungen [...], die, von heute her gesehen, viel-

leicht fast ebenso sehr als Vorwegnahme der Riickkehr zu lesen ist'!
12

, und
. An dieser Stelle weist Domin ihre ei-
gene Erfahrung der Verfolgung als Quelle des Gedichts aus und stellt

zwar ,,in ihrer ganzen Ambivalenz

10 GAF, S. 33. Siehe das folgende Zitat ebd.

11 GAF,S. 35.

12 Hilde Domin: Meine Wohnungen — ,,Mis moradas* (1973). In: GS, S. 71-138.
A.a.0.,S. 121.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

gleichzeitig eine nachtrigliche Lesart vor, die sich auf ihre spétere Erfah-
rung der Remigration bezieht. Sie fithrt damit ihre lyriktheoretischen Positi-
onen selbst vor: In ihren Vorlesungen stellt sie zum einen die Notwendigkeit
von Erfahrungen als Bedingung des Gedichts vor, zum anderen die Mog-
lichkeit des Bedeutungswandels bzw. die Vielfalt der Lesarten, die der ,,Er-
fahrungskern zulésst.

»Wen es trifft“ (Hervorhebung M.K.) bleibt offen — es trifft einfach ei-
nen Menschen. Die erste Strophe beschreibt genau, welche Martern ihm zu-
gefiigt werden, die zweite seine Begnadigung, die dritte und vierte charakte-
risieren den Menschen als Gattungswesen und zeichnen seine langsame und
nicht ginzliche Wiederherstellung nach. Der Titel Wen es trifft steigert in
seiner Unvollstandigkeit die Spannung, wie es weitergeht. Ein ,, Treffer” be-
zeichnet auch einen Schuss oder Schlag, der sein vorgesehenes Ziel erreicht
und impliziert damit etwas Gewaltsames. Das durch die Formulierung imp-
lizierte Ereignis kann auch ein ,,Zufallstreffer* sein. Die Folgen des Tref-
fers, des Geschehens, gehen in jedem Fall an die ,,Substanz® (IV, 7) des
Menschen. Die Sitze des Gedichts werden von Enjambements unterbro-
chen, gewaltsam zerhackt, was die Wirkung der grausamen Bilder erhoht.

Der Titel wird im ersten Vers wiederholt und unterstreicht so die Be-
deutung dieses Ereignisses. Der Rest der Strophe fiihrt aus, was ihm ge-
schieht: Der erste Satz vergleicht das Ubermichtige, Technizistische und
Systematische des Geschehens mit ,,einem riesigen Kran* (I, 3), der den Be-
troffenen, von selbst oder von einer unbekannten Macht — deus ex machina
— gefiihrt, wie einen Gegenstand anhebt und im rechtsfreien Raum absetzt,
ohne Schutz und Hilfe, ,,wo nichts mehr gilt* (I, 5), im Nirgendwo, aufler-
halb der Zeit, ohne Hoffnung auf eine Zukunft (I, 7). Das ,,0* bildet den
dominanten Vokal in diesem Satz, so dass er umso dumpfer, dunkler, hoft-
nungsloser klingt. Die Alliterationen der Frageworter betonen zusétzlich die
Haltlosigkeit und Einsamkeit.

Zuniichst ist in Wen es triffi nur das AuBere des Menschen betroffen, die
Kleidung, ,,[d]ie Knopfe, der Schmuck und die Farbe® (I, 8). Diese indivi-
duellen Kennzeichnen werden ihm durch eine grobe hygienische Maflnahme
»wie mit Besen“ (I, 9) genommen, als sei es Schmutz, der beseitigt werden
miisse. Als nichstes wird auch seine Hiille entfernt, er wird den Blicken
preisgegeben, ,ausgestellt (I, 12) wie ein Kuriosum oder eine Ware, nun
vollends ein Objekt. Die Verse beschreiben duflerst knapp die Vorginge,
entsprechend ist die Situation kaum auszuhalten fiir den ,,Betroffenen®. Im
Bild des Ausziehens schimmert bereits durch, wie die Nationalsozialisten
mit ihren Opfern in den Lagern umgingen, wenn sie priiften, ob diese be-
schnitten, also jidisch, gesund und arbeitstauglich waren. Immer mehr spitzt
sich die Bedringnis zu, und mit der korperlichen Integritdt wird die Wiirde
versehrt.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 153

Das erste in dem Gedicht verwendete und deshalb umso eindriicklichere
Adjektiv ist stark wertend und steht in Verbindung mit Taten, die folgen:
»Feindliche Hande* bilden das Subjekt, als seien es die Hénde allein, die
nach eigenem Willen agierten. Diese Metonymie verweist neben den passi-
ven Formen auf die Unmoglichkeit, die Verantwortlichen zu identifizieren
und zur Rechenschaft zu ziehen, sowie auf das Fehlen von einem Gewissen,
das als Instanz traditionell im Kopf angesiedelt wird. Die ,,Hiften” (I, 14),
mit den ,,Hédnden“ durch die Alliteration und den jeweiligen Umlaut ver-
bunden, werden betastet. Damit wird zugleich das stereotype Bild einer zért-
lichen Beriihrung der Hiiften des bzw. der Geliebten, wie es in Domins 1956
in Madrid geschriebenen Gedicht Aussaat (GG 19)" vorkommt, umgekehrt
in einen unerwiinschten sexuellen Ubergriff oder auch in eine berechnende
Geste von jemandem, der priifen mochte, ob genug Fleisch auf den Hiiften
ist, damit sich die Schlachtung auch lohnt. In diese Richtung deutet der fol-
gende Satz, der von dem Drucktopf nur noch den ,,.Druck® (I, 15) nennt,
wobei statt Wasser vermutlich eigene ,, Tranen” (I, 16) die Flussigkeit bil-
den. Das Bild verweist auf die Redewendung ,,jemanden weich kochen®. In
Anspielung auf die langsam mahlenden Miihlen Gottes, die manchmal erst
spat fiir Gerechtigkeit sorgen, die es aber offensichtlich nicht gibt, wird die-
ser Vorgang in das Bild der ,,lJangsamen Kiichen der Zeit“ (I, 19) gefasst, die
hier aber nicht Wunden heilt, sondern jeden miirbe macht.

Im Bild der Kiiche bleibend, beginnt der folgende Satz mit einer Ana-
pher, mit dem, was ,,ihm* zugefiigt wird, erneut gesteigert, sogar im Super-
lativ, ,,durch die feinsten/Siebe des Schmerzes gepresst” (I, 20f), gewaltsam
klein gemacht. Und selbst danach findet sich noch eine Steigerung, wenn er
weiter ,,durch die unbarmherzigen/Tiicher geseiht* (I, 22f) wird, ,,die nichts
durchlassen (I, 24), ihn vo6llig auflésen und ihm sogar das ,,Selbstgefiihl“
(I, 26), eine neologistische, verstimmelte Form des Selbstwertgefiihls und
zugleich die konkrete eigene Korpererfahrung nehmen, von der nach der
Prozedur nur noch ein ,,Korn* (I, 25) tibrig war. In den Genitivverbindungen
,,Kiichen der Zeit* und ,,Siebe des Schmerzes* werden Konkretum und Abs-
traktum zueinander in Beziehung gesetzt, so dass abstrakte Erfahrungen
konkret erfahrbar werden.

Die Bilder deuten auf eine biblische ,,Priifung” (IV, 2) hin, etwa die
Priifung Hiobs."* Die hier vollzogene Priifung bleibt sinnlos. Sie ist nicht
einmal ein grausames Spiel Gottes, sondern geht automatisch vor sich, ohne
metaphysischen Hintergrund wird ,,er ausgesucht/und bestraft” (I, 27f), oh-
ne dass er etwas getan hat. Teil der Strafe ist seine Vertreibung, das Exil:
Sein Essen ist der Staub — ein verbreitetes Motiv deutsch-jiidischer Litera-

13 Vgl. VE, S. 242.
14 Vgl. Hiob, 1-42.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

tur'® — der , LandstraBen des Betrugs* (I, 31), die nirgendwohin fiihren. Der
Staub steht fiir das, was die vom Leben Enttdauschten zuriickgelassen haben,
was an ihren Sohlen klebte, also selbst fiir diese gar keine Bedeutung mehr
besal3, dass sie es aufgehoben hitten. Wie in Paul Celans damals bereits
prominenter Todesfuge'®, in der die Gefangenen der Konzentrationslager die
»Schwarze Milch der Frithe* (I, 1) trinken miissen, ist das Opfer bei Domin
gezwungen, Leiden wie Nahrung aufzunehmen. Eine entsprechende Paralle-
le besteht zu dem weniger bekannten Gedicht Rose Auslinders Ins Leben'’
von 1939: , Nur aus der Trauer Mutterinnigkeit/Stromt mir das Vollmal} des
Erlebens ein./Sie speist mich eine lange triibe Zeit/Mit schwarzer Milch und
schwerem Wermutwein.” (I, 1-4) Indem Domins Gedicht durch die Meta-
phorik auf diese Texte verweist, stirkt es die Wahrnehmung im Kontext der
Literatur iiber Auschwitz und damit innerhalb des Diskurses um Lyrik nach
Auschwitz.

Als Folge der Jahreszeit, ohne dass es einen verantwortlichen Tater gibt,
wird sogar der tote Kérper des Betroffenen noch funktionalisiert und durch
den frikativen Laut der Alliteration zerrieben: Sein Blut wird als Diinger
und Frostschutzmittel fiir den Wein verwendet."® Im Gleichnis Von den bo-
sen Weingdirmern' erschlagen die Pichter des Weinbergs die Knechte und
schlieflich den Sohn des Besitzers, um sich die Ernte anzueignen. Jesus
deutet das Gleichnis fiir die Hohenpriester und Phariséder: Sie werden das
Reich Gottes verlieren und bestraft werden. Wie in Domins Versen flief3t
das Blut von Unschuldigen, so dass die Anspielung auf das Gleichnis den
Tatbestand des Unrechts und die Notwendigkeit von Strafe unterstiitzt.
Doch dient in Domins Versen das Opfer gerade keiner héheren Sache, son-
dern es steht nur flir sich. In signifikanter Abweichung von der biblischen
Geschichte Hiobs, in der dieser am Ende von Gott zurechtgewiesen und
wieder erhoben wird, benennt Domin die Zweifel des Uberlebenden an der
Sicherheit seines neuen Daseins und das Fortdauern des erfahrenen Leids.
Der Glaube an Gott lasst Hiob sich an seinen neuen Kindern und dem neuen
Reichtum freuen, da Gott fiir ihn nun unantastbar iiber allem steht. In Wen

15 Vgl Kapitel 4.4.

16 Paul Celan: Die Todesfuge. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Gedichte 1.
Hg. v. Beda Allemann u. Stefan Reichert. Frankfurt a.M. 2000 (1983). S. 39-
42.

17 Rose Ausldnder: Ins Leben. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Die Erde
war ein atlasweifles Feld. Gedichte 1927-1956. Hg. v. Helmut Braun. Frank-
furt a.M. 1985. S. 66.

18 Vgl. Hilde Domin: Meine Wohnungen. A.a.O., S. 92: Domin verweist in die-
sem Zusammenhang auf eine Begegnung mit einem Gértner in Minehead, der
seine Reben mit Tierblut diingte.

19 Matthidus 21, 33-46; Markus 12, 1-12; Lukas 20, 1-8.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 155

es trifft bleibt die Trauer und die Qual dem Menschen eingeschrieben. Kein
transzendentaler Glaube steht iiber den weltlichen Leiden und bietet Erlo-
sung. Zunehmend gehiuft tritt das ,,und*“ am Versbeginn auf (I, 4, 12, 22,
25, 29, 30, 33, 36), mit dem der Marter auf eine beim Lesen fast unertragli-
che Weise stets noch eine weitere hinzugefiigt wird.

Die zweite Strophe schriankt die Unaufhaltsamkeit des quilenden Ab-
laufs sehr vorsichtig ein, denn ,,wenn er Gliick hat* (II, 2), — und nur da-
von hidnge es ab — werde er in letzter Sekunde ,,von der unbekannten/
allméchtigen Instanz/begnadigt” (II, 9-11). Allerdings ohne dass ihm das
vorhergehende Leid erspart geblieben wire, das ihn ebenfalls zufillig traf,
,weil er zur Hand war“ (II, 7). Erneut taucht das Motiv der Hand auf, die
scheinbar unabhingig von einer Person agiert.

Auch der nichste Satz steht im Passiv, ,er (II, 13) wird wiederent-
deckt, wobei der Vergleich mit einem ,Kontinent“ (II, 14) der Person
durchaus Eigenstandigkeit und Bedeutung zuspricht, der Mensch erscheint
als sich selbst geniigendes, vielfdltiges Wesen, als eigene, ritselhafte Welt,
denn ein Kontinent ist nicht einfach verloren. In dem Wort klingt auch das
Verlieren eines militdrischen Konflikts hinein: Geografische Orte wechseln
nach Kriegen die Zugehorigkeit zu Nationen. In diesem Zusammenhang
schwingt bei der Wiederentdeckung etwas Unangenehmes mit, was durch
die Alliteration mit ,,Kruzifix“ im folgenden Vers erhalten bleibt, denn an
dieses ist ja der corpus christi genagelt, auch wenn daraus dem christlichen
Verstidndnis nach die Erlosung erwachsen soll. Nationale und religiose Ideo-
logien werden gleichermallen als trostend und fraglich dargestellt — zumal
das Kruzifix ,,im verschiitteten Keller (I, 17) sich sowohl im von den Na-
tionalsozialisten bombardierten London als auch im von den Alliierten
bombardierten Dresden finden konnte. Die Ortlosigkeit des Gequélten wird
beendet, er wird ,,von einem toten Geleis* (II, 23) geschoben und wieder an
den ,.Zug® (II, 24) der Zeit oder des Lebens gehingt, ,,an die alte Land-
schaft® (II, 21), deren Form Konflikte iiberdauert.

Das biblische Gleichnis Vom verlorenen Sohn™ klingt im Text an: Bei
seiner Heimkehr empfingt ihn die Vergangenheit, die Zeit vor der Katastro-
phe, mit dem im Regenbogen manifestierten Versprechen, die Vernichtung
nicht zu wiederholen. Indem das Gedicht auf dies Versprechen Gottes an
Noah verweist, und das nach dem Massenmord an den europdischen Juden,
erscheint dieser als sdkulare Form der Sintflut. Der Tod und das Leiden
werden nicht als von Gott gesandte gerechte Strafe fiir siindige Menschen
dargestellt, sondern als etwas, das unvorhersehbare und zufillige Opfer er-
eilt. Die Verantwortlichen dafiir werden nicht benannt, die Perspektive
bleibt die der Leidenden. Kein himmlischer Vater nimmt die Uberlebenden

20 Vgl. Lukas 15, 11-32.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

wieder auf, sondern die Zeit, aus der sie herausgehoben worden waren (I, 7):
Das ,,Gestern® (II, 28), die Vergangenheit, schlieft wieder an Gegenwart (11,
29) und ,,Zukunft“ (II, 30) an.

Die dritte Strophe reiht im ersten Satz den Menschen ein zwischen die
Tiere, die das ihnen zugefiigte physische Leid durch die in ihnen angelegten
Fahigkeiten tiberstehen. Auch der Mensch besitzt eine solche besondere Fa-
higkeit: Wie eine Pflanze vom Licht lebt, geniigt ihm die ,,Sonne/von Liebe
und Hoffnung® (III, 7-8). Bezeichnenderweise fehlt der Glaube in dieser
Reihung, der doch gemif dem entsprechenden Bibelvers®! mit Liebe und
Hoffnung erwdhnt wird. Der Glaube wird als Moglichkeit des Trostes nicht
in Erwidgung gezogen: Kein Gott herrscht tiber diese Welt. Mit den dufleren
Wunden wird auch die Angst weniger sichtbar oder weniger stark. Der dritte
Satz wihlt die Metapher eines Baums fiir den Menschen: Er hatte sein Laub
verloren, seinen Schmuck, sein Griin, sein Leben, die neuen ,,Knospen* (111,
14) sind das Bild der Hoffnung und Fruchtbarkeit, ,,die Rinde des Vertrau-
ens® (III, 15) bildet seinen Schutz. Ohne Rinde kann kein Baum iiberleben,
ebenso lebensnotwendig erscheint hier das Vertrauen fir den Menschen.
Zwar bleibt sein Spiegelbild verdndert, nicht etwa der Begriff ,,gepflegt™ be-
zeichnet sein AuBeres, sondern das klanglich nahe ,,gepfliigte* (III, 18), das
gewaltsam unter die Oberfldche reicht.

Der Betroffene gewohnt sich schlieBlich an den fremden Anblick seiner
selbst. Er, nur noch Haut und Knochen wie der Tod selbst in Darstellungen
der bildenden Kunst, dem ,,Knochenmann“ gerade noch ,,von der Schippe
gesprungen®, trigt sich Ol auf, um seinen fiir andere fremden Geruch zu ii-
berdecken. In der Bibel ist die Salbung mit Ol eine Zeremonie zur Krénung
von Konigen, ein Akt der Verehrung oder ein Zeichen von Erwéhltheit.?
An dieser Stelle lisst es auch an Heilmittel denken — oder an die letzte O-
lung vor der Beerdigung. Gleichzeitig klingt an, dass er wieder an Gewicht
zunimmt. Dies kann Assoziationen zu Bildern von KZ-Insassen wecken, die
von den Qualen in ihrer Erscheinung gezeichnet sind. Nur durch die Zeit,
ganz von selbst, gewohnt er sich an die Situation, wieder aufgenommen,
nicht mehr verfolgt oder unmittelbar bedroht zu sein. Erempfindet es fast als
Festtag ,,und ist zuhause/und beinah/sicher (II1, 37-39). Das Bild des Festes
bleibt erhalten, wenn alles Alltigliche wie ein Geschenk wahrgenommen
wird — und als ,,begrenzt” (III, 48), doch da diese Einschrinkung mit den
Vogelschwingen verglichen wird und insofern an die Freiheit gebunden ist,
ist sie positiv besetzt.

Die fiinfte Strophe beschreibt, wie die ,,Pause/der Prafung® (V, 1-2)
versinkt, in ihm und der Welt, und nicht mehr sichtbar ist. Doch wirkt es in-

21 1. Korinther 13, 13.
22 Vgl. 1. Samuel 10, 1; 2. Samuel 2, 4.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|157

nerlich noch stérker, denn das Material selbst hat sich gewandelt, die Identi-
tit des Menschen, sein ,,Ich* (V, 8), vergleichbar mit ,,Metall, das aus dem
Hochofen kommt“ (V, 10). Dieses Bild lisst sich als Anspielung auf die
Krematorien der Vernichtungslager interpretieren, die nachhaltig die Wahr-
nehmung der menschlichen Geschichte verdnderten. Damit ist es keine Ver-
harmlosung, wie es ein Verweis auf die Verginglichkeit und Vergesslich-
keit der Menschen wire. Ein anderes Bild vergleicht die Veranderung des
Menschen mit dem Uberleben eines Sprungs aus einem Hochhaus auf den
“Times Square®, als sei die tédliche Bedrohung ein riskantes Akrobaten-
kunststiick. Dabei besteht erneut Ahnlichkeit mit einer Katze, die immer auf
den Fiilen landet und der im Aberglauben sieben Leben zugesprochen wer-
den, sowie mit einem Vogel, einem Symbol der Freiheit und Ungebunden-
heit, aber auch der Heimatlosigkeit. In der dritten und vierten Strophe des
ersten Abschnitts verweist das Bild des Vogels auf das auch nach der leid-
vollen Erfahrung anhaltende Gefiihl der Fremdheit. Der Vogel ist damit
nicht so eindeutig positiv besetzt, wie Michael Braun es fiir die Lyrik Do-
mins bis 1954 festgestellt hat, wobei er den Bedeutungswandel mit der Er-
fahrung der Remigration erkldrt hat.”* Dagegen zeigt Wen es trifft, dass
Domin das Vogelmotiv bereits vor Riickkehr ambivalent verwendet. Der be-
riihmte Platz in New York, in dessen Hafen die Freiheitsstatue steht, repré-
sentiert einerseits die Rettung, die die Stadt den Exilanten aus Deutschland
bot, andererseits deutet der ohne den zu erwartenden Artikel stehende Name
“Times Square* wiederum auf die gefdhrdete Riickkehr in die Zeit hin.

In dem zweiten Abschnitt dndert sich die Sprechsituation: Ein ,,Du” (I,
1) wird angesprochen. Es ist der Néchste, das Gegeniiber des Menschen, der
mit thm das Brot bricht wie im biblischen Abendmahl, der aufgefordert
wird, ,,das zarte Moos am Boden® (I, 8), das im Kontrast zu den staubigen
Landschaften steht, ,,oder ein kleines Tier (I, 9), ohne dass es Angst be-
kommt ,,vor Deiner Hand*“ (I, 11), vorsichtig zu streicheln. Die Hand will
sorgsam gefiihrt sein, damit sie schiitzt (I, 12-13), liebt und nie Gewalt un-
terstiitzt oder ausfiihrt, weder gegen Mensch noch Tier, damit sie ihre In-
stinkte beherrsche und nicht zum Jéger werde. Die Verse verlagern so das
Problem vom Menschen auf seine Hand und driicken etwas versteckter, vor-
sichtiger und zuriickhaltender aus, was bei einer direkten Aufforderung an
den Menschen plump, aufdringlich und fordernd klédnge. Zudem ermoglicht

23 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 101. Als Beleg verweist er
auf GG, S. 245, 79, 129, 159f. Auf die vielseitige und widerspriichliche Ver-
wendung des Motivs hatte bereits Regula Venske hingewiesen. Vgl. Dies.:
Flucht zuriick als Flucht nach vorn?*: Hilde Domin und die ,,Riickkehr ins
Zweite Paradies”. In: Inge Stephan/Regula Venske/Sigrid Weigel: Frauenlite-
ratur ohne Tradition? Neun Autorinnenportrits. Frankfurt a.M. 1987. S. 39-69.
S. 48.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

diese Teilung eine Verhandlung des ambivalenten menschlichen Wesens,
das gute und bose Anteile birgt.

Die letzte Strophe schlieBlich mahnt, indem sie den Sterbetag des Ange-
redeten erzdhlt, an dem ,,Du“ und die Welt in Frieden scheiden wegen der
Hand, die sie liebend verband. Deswegen stehen im letzten Vers Ich und
Welt auch nicht getrennt, sondern in einem Vers nebeneinander (II, 19), und
die Hand wird als ,,meine Hand“ (I, 16) angeredet. Diese Anrede impliziert
die Eigenstindigkeit und Distanz, wie der Wunsch ,,Lebe wohl“ (II, 15) auf
ein selbststindiges Weiterleben der Hand schlieen ldsst. Doch das Posses-
sivpronomen betont zugleich die Nahe. Die Ambivalenz des Lebens und der
Taten wird benannt durch den Wechsel von ,,befleckt (I, 10), ,,gewaschen*
(I1, 11), ,,befleckt™ (II, 12): Die Redewendung ,,mit Blut befleckt* und das
anschliefende Reinwaschen mit Wasser, das auf Pontius Pilatus” Waschen
der Hinde in Unschuld zuriickgeht, werden angedeutet.”* Die Hand wird mit
einer ,,blassen Blume* (II, 5) verglichen. Der Vergleich wird aber sogleich
eingeschrénkt, denn die Hand ist zwar ,,so matt“ (II, 6) wie eine gebrochene
Blume, die verwelkt, aber nicht schuldlos.”® Die durch die Alliteration be-
stehende sprachliche Nihe zur ,.blauen Blume*?® der Romantik als Bild der
Dichtung verweist darauf, dass die Hand an sich zwar die Anlage trigt,
Kunst zu schaffen, aber doch nicht allein dazu dient.

Das Gedicht Kommt einer von ferne’’ von Nelly Sachs greift in dhnli-
chem Ton und dhnlicher Form wie Domins Gedicht das Thema des heimat-
losen Fremden auf: Die Bilder darin deuten auf die erlittenen unmenschli-
chen Torturen hin, die sein Wesen verfremdet haben. In beiden Gedichten
ist die Menge von Bildern auffillig, die der jeweilige Sprecher verwendet,
um seine Feststellungen und Beobachtungen zu formulieren und beide ver-
binden das Thema mit dem Tod. Es scheint, als wiirden die Worte zur Be-
schreibung der Wirklichkeit nicht greifen, als miisse der Sprecher diese
wegrilicken oder in Vergleiche und Metaphern bannen, um sie ertragen zu
konnen. Wen es trifft endet mahnend und verséhnlich: Beim Sterben wird
die Wiirde des gelebten Lebens betont, eines Menschen, der gelebt hat, ohne

24 Matthdus 27, 24.

25 Das Bild einer blassen Blume fiir das Gefiihl der Trauer oder der Liebe ver-
wendete Domin bereits in ihrem ersten, 1951 in Santo Domingo entstandenem
Gedicht Im Tor schon (GG, S. 55). Als Bild fiir eine Hand erscheint es erneut
in Domins 1955 in San Rafael de la Sierra geschriebenem Gedicht Riickzug
(GG, S. 20f). Vgl. VE, S. 243; 230.

26 Novalis: Heinrich von Ofterdingen. In: Werke, Tagebiicher und Briefe Fried-
rich von Hardenbergs. 3 Bde. Bd. 1. Hg. v. Hans-Joachim M#hl/Richard Sa-
muel. Darmstadt 1999. S. 240.

27 Nelly Sachs: Kommt einer von ferne. In: Dies.: Spéte Gedichte. Frankfurt a.M.
1965. S. 55.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 159

Verbrechen zu begehen. Wihrend der erste Abschnitt den Menschen als
passives Opfer beschreibt, ist der zweite eine Aufforderung zu verantwortli-
chem Handeln. Neben der Fremdbestimmtheit der Exilsituation, der ,,Ge-
worfenheit®, wird damit die aktive Lebensgestaltung als Leistung der Exil-
anten hervorgehoben. Sie entdeckten und nutzen trotz der Zwénge von au-
Ben Moglichkeiten, ihre Interessen zu verfolgen.”®

Als Gegenstand des Gedichts kann das Exil betrachtet werden. In einem
Aufsatz iiber Exilerfahrungen (geschrieben 1969) hat Domin sehr dhnliche
Bilder verwendet wie in den ersten Versen von Wen es triffi: ,,Es handelt
sich um das Herausnehmen eines Menschen aus dem normalen Kontext sei-
nes Lebens, und zwar ein gewaltsames und unfreiwilliges Herausnehmen.“
Die Situation von Verfolgung, Flucht und Leid ist eine iiberhistorische, all-
gemein-menschheitsgeschichtliche. Die Konstruktion des Nominalkomposi-
tums ,,Stacheldrahthéllen,/6ffentlichen/oder intimen* (II, 25-27) mit den an-
gehingten Adjektiven intensiviert durch die Metaphorik die unangenehmen
Assoziationen: Auch private Beziehungen konnen ,,die Holle* bedeuten und
etwa wegen eines Abhingigkeitsverhiltnisses als identitdtsbedrohendes Ge-
fingnis ohne Ausweg empfunden werden, nicht nur die Gefangenenlager
der Staatsgewalt.

Doch ist diese Lesart keineswegs zwingend, auch die Interpretation des
Gedichts im Zusammenhang mit Auschwitz dringt sich aus biographischen
und historischen Griinden auf. Katja Schubert hat auf die ,,zentrale Rolle des
Korpers als Teil der ,Endlosung*“* hingewiesen, etwa auf die eingebrann-
ten Nummern der KZ-Héftlinge und auf das Motiv des Ausziehens zur Iden-
tifikation méannlicher Juden, um die Beschneidung zu iiberpriifen. Dies alles
findet sich in Domins Gedicht Wen es trifft und erlaubt, die ,,Stacheldraht-
hollen als Konzentrationslager zu deuten. In beiden Fillen stehen neben
der tiberhistorischen Bedeutung konkrete Erfahrungen, so dass das Gedicht
geradezu exemplarisch die von Domin geforderten, bereits in Kapitel 2 an-
gefiihrten Kriterien der ,,Musterhaftigkeit, ,, Authentizitit” und ,,Einmalig-
keit* eines Gedichts erfiillt.

28 Eva Borst kritisiert die defizitire Auseinandersetzung der Exilforschung mit
diesen Moglichkeiten. Vgl. Dies.: Identitit und Exil. Konzeptionelle Uberle-
gungen zur 7. Tagung Frauen im EXxil: Sprache — Identitit — Kultur. In: Exil-
forschung. Ein internationales Jahrbuch. Bd. 17: Sprache — Identitdt — Kultur.
Frauen im Exil. Hg. v. Claus-Dieter Krohn. S. 10-23. S. 12.

29 Hilde Domin: Exilerfahrungen. Untersuchungen zur Verhaltenstypik. In:
Frankfurter Hefte 29 (1974). S. 185-192. S. 185.

30 Katja Schubert: Notwendige Umwege. Voies de traverse obligées. Gedachtnis
und Zeugenschaft in Texten jiidischer Autorinnen in Deutschland und Frank-
reich nach Auschwitz. Hildesheim/Ziirich/New York 2001. S. 279.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Zu Wen es trifft liegen einige interpretatorische Ansitze vor: Michael
Brauns Analyse kommt zu dem SchluB, ,,[...] daB ,Wen es trifft* kein Holo-
caust-Gedicht ist, sondern von der Erfahrung des Vertriebenenschicksals im
Hinblick auf die Heimkehr schlechthin handelt.“*" Ehrhard Bahr folgt ihm
und sieht in den Versen vor allem ,,[...] a plea to the survivors at home.**?
Dies ist, wie Domin bereits in ihren Poetik-Vorlesungen deutlich machte,
jedoch nur eine mogliche Lesart und zudem nicht unproblematisch, denn in
der jiingsten Geschichte traf ,,es” eben nicht ,,irgendeinen* Menschen, son-
dern die politischen Gegner des Nazi-Regimes und dariiber hinaus Roma
und Sinti, Homosexuelle und andere willkiirliche Opfer, vor allem aber Ju-
den. Das Gedicht dagegen transzendiert deren Erfahrung durchaus auch ins
Allgemeine, obwohl gerade der massenhafte und systematische Mord an
den Juden das Spezifische des Nationalsozialismus bildete und sich in dem
als automatisierten Mord Dargestellten im Gedicht zeigen ldsst. Domin hat
nicht nur Verfolgung und Exil erlebt, sondern auch die ,,Vergangenheitsbe-
wiltigung®™ der deutschen Gesellschaft nach ihrer Remigration. Moglicher-
weise erschien diese mehrdeutige Form Domin, die ja nicht selber im Kon-
zentrationslager gewesen ist, als die fiir sie einzige Form der Sagbarkeit.
Damit bestitigt das Gedicht keineswegs eine universalistische Sicht auf den
Holocaust, die diesen verharmlost, sondern zeigt die Willkiir, mit der die
Opfergruppe ausgewihlt wurde — und dass es jeden treffen konnte, der sich
gegen das Regime stellte oder ,,anders” war. Dadurch bleibt der Verweis auf
den Massenmord als eine mogliche Lesart bestehen.

Ein Gedicht wie Wen es trifft hilt die Auseinandersetzung mit der Ver-
gangenheit lebendig, wie es Hannah Arendt in einem kritischen Blick auf
die deutsche ,,Vergangenheitsbewiltigung* fordert:

»Bewiltigen konnen wir die Vergangenheit so wenig, wie wir sie ungeschehen ma-
chen koénnen. Wir konnen uns aber mit ihr abfinden. Die Form, in der das ge-
schieht, ist die Klage, die aus aller Erinnerung steigt. [...] Sofern es iiberhaupt ein
,Bewiltigen* der Vergangenheit gibt, besteht es in dem Nacherzéhlen dessen, was
sich ereignet hat; aber auch dieses Nacherzihlen, das Geschichte formt, 16st keine
Probleme und beschwichtigt kein Leiden, es bewiltigt nichts endgiiltig. Vielmehr

31 Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 56.

32 Ehrhard Bahr: 1959. Hilde Domin publishes Nur eine Rose als Stiitze and Nel-
ly Sachs publishes Flucht und Verwandlung, both of which deal with flight
and exile. In: Sander L. Gilman/Jack Zipes (Eds.): Yale Companion to Jewish
Writing and Thought in German Culture 1096-1996. New Haven/London
1997.8.710-715. S. 714.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID[ 161

regt es [...] zu immer wiederholendem Erzihlen an. [...] Einen von diesen Ge-

schichten ganz und gar ablésbaren Sinn gibt es nicht.**

Der ,,Sinn“ finde sich nur innerhalb dieser erzidhlerischen Konstruktionen,
die Geschichte selbst oder gar Auschwitz besitze keinen. Domins Gedichte,
sofern sich in ihnen ein Bezug zum Holocaust ausmachen lésst, artikulieren
durch ihre Paradoxitit eben diese Feststellung.

Ulrike Bohmel Fichera legt in ihrer Interpretation besonderes Gewicht
auf die Form von Rede und Anrede in Domins Versen: ,,Das Gedicht ist als
Dialogangebot an das deutsche Publikum zu verstehen, als ein Gesprichsan-
laB fiir Leser, die aus der Vergangenheit — nicht nur der personlich gelebten
— zu lernen willens sind.“** Damit reduziert Bshmel Fichera jedoch die bei-
den Ebenen des Sprechens: Zwar sind die Gedicht Domins per se als Dia-
logangebote zu betrachten, doch inszeniert sie das Gedicht als Selbstge-
sprich. Bohmel Fichera problematisiert dies nicht, obwohl das Zitat im Titel
ihres Aufsatzes bereits darauf hindeutet. Da Domin offen ldsst, ob die Verse
einen Dialog oder ein Selbstgespriach darstellen, ist davon auch eine erfolg-
reiche Rezeption affiziert, die in einer solchen Lernbereitschaft bestiinde.
Der ,,Sinn“, den das Opfer laut Bhmel Fichera dem ,,Chaos der Gegenwart
[...] abgewinnen muf3* und den sie nicht definiert, besteht vermutlich in dem
Fortdauern des Glaubens an die Humanitit. Dazu rufen Domins Verse auf,
und deshalb besteht durchaus die Méglichkeit, dass sie die Humanitét eben
nicht nur als nicht verwirklicht, sondern auch als unerreichbar betrachtet, es
aber dennoch fiir wert hilt, sie anzustreben.

Michael Braun sieht in dem Gedicht ,,ein weitherziges Vers6hnungsan-
gebot der Uberlebenden der Verfolgung an die Uberlebenden zu Hause**’.
Diese Deutung verkiirzt jedoch den Ausdruck des Leids und die Klage um
die Opfer der geschilderten Grausamkeiten und tibersieht die Briichigkeit
der Vers6hnung. Diese beruhte zu dem Zeitpunkt der Entstehung des Ge-
dichts zwar noch nicht auf den Erfahrungen der Schwierigkeiten der Re-
migration, aber auf dem Wissen um die nationalsozialistischen Verbrechen.
Domin selbst nannte Wen es trifft 1979 einen ,,Aufruf zur Enthaltung von
Unrecht, zur Enthaltung von Mitlaufertum‘’®, sie sei ,,als Ruferin® nach

33 Hannah Arendt: Gedanken zu Lessing. Von der Menschlichkeit in finsteren
Zeiten (Rede, gehalten am 28. September 1959 bei Entgegennahme des Les-
sing-Preises der Freien und Hansestadt Hamburg). In: Dies.: Menschen in fins-
teren Zeiten. Hg. v. Ursula Ludz. Miinchen/Ziirich 1989. S. 17-48. S. 37.

34 Ulrike Béhmel Fichera: Zum ,,Stelldichein mit mir selbst“. A.a.O., S. 348.
Vgl. das folgende Zitat ebd.

35 Michael Braun: Wen es trifft. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin.
A.a.0., S.50-57.S. 57.

36 Hilde Domin: Leben A.a.O., S. 40. Vgl. das folgende Zitat ebd.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Deutschland zuriickgekommen. Brauns Fazit, ,[d]ie Erfahrung des Ge-
zeichnetseins sowohl im Exil wie auch in Grenzsituationen jeglicher Art“
werde ,,zur Basis fiir eine neue Verstindigung*’
allgemeinerung das ungeldste Paradoxon des Uberlebens. Damit nimmt er
dem Gedicht seine Sprengkraft, die doch in dem Verweis auf die Schwie-
rigkeit des Weiterlebens nach dem Uberleben besteht.

Domin hat sowohl vor als auch nach ihrer Riickkehr nach Deutschland
sehr lange und sehr kurze Gedichte geschrieben. Wen es trifft ist eines von
ihren langen Gedichten. 1965 erfuhren Walter Hollerers (1922-2003) The-
sen zum langen Gedicht’® in der Zeitschrift Akzente groBe Aufmerksamkeit,
in denen er die Moglichkeit hervorhebt, eine eigene Welt aufzubauen und
Beziehungen zwischen Gegenstand, Leser, Autor und Gedicht entstehen zu
lassen. Michael Braun bezeichnete die Debatte gar als ,,Zédsur in der west-
deutschen Lyrikgeschichte“”, da sie die ,,Grundrisse einer ,offenen Poe-
tik“* zeichnete. Domin selbst hat sich nicht dazu geduBert, doch ldsst ihre
Produktion darauf schlieBen, dass sie wie Hollerer weder kurzen noch lan-
gen Gedichten prinzipiell den Vorzug gibt, sondern beide Formen als niitz-
lich betrachtet.

Sicherlich gehort Wen es trifft nicht zu den Gedichten Domins, die viele
Aspekte in einem einzigen Bild zu biindeln vermogen. Domins kurze Ge-
dichte scheinen den langen Gedichten formalésthetisch iiberlegen zu sein,
da letztere weniger verdichtet sind und zuweilen bemiiht didaktisch-
moralisierend wirken. Doch ist die Form dem Inhalt adéquat: Schon der ers-
te Abschnitt von Wen es trifft fordert einen langen Atem, der sich dem Voll-
zug der detaillierten Bilder aussetzt. Der erzéhlerische Gestus der langen
Gedichte erlaubt es, den Bezug auf verschiedene Erfahrungen herzustellen
und auf vielfiltige Weise an den Diskurs um Lyrik nach Auschwitz anzu-
schlieBen. Der Vorwurf von Giinther Busch, der Stoff werde hier ,,cher aus-
gebreitet denn durchdrungen*', lauft somit ins Leere.

Walter Jens beurteilt die expliziten Schlussverse dieses Gedichts als
Fehlgriff, der das ganze Gedicht verderbe, ,,[...] wihrend sonst gerade die
schlichte Beschworung einfacher Dinge den Versen eine Strenge und Unan-

, reduziert durch die Ver-

37 Michael Braun: Wen es trifft. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin.
A.a.0, S. 50-57. 8. 57.

38 Walter Hollerer: Thesen zum langen Gedicht. In: Akzente 12 (1965). H. 2. S.
128-130.

39 Michael Braun: Lyrik. In: Klaus Briegleb/Sigrid Weigel: Gegenwartsliteratur
seit 1968. Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhun-
dert bis zur Gegenwart. Bd. 12. Miinchen/Wien 1992. S. 424-454. S. 424,

40 Michael Braun: Lyrik. A.a.0., S. 430.

41 Giinther Busch: Gegenwirtiges Gedicht. In: VE, S. 57-59 (erstmals in: Zeit-
wende. Die neue Furche 3 (1960). S. 206). S. 59.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 163

tastbarkeit gibt, die alle Stilschwankung ausschlieBt.“** Thm ist insofern zu-
zustimmen, dass die letzten Verse des Gedichts auf Versohnung zielen.
Doch dass der stilistische Bruch, der als ,,Stilschwankung® wohl unzurei-
chend charakterisiert wire, intentional ist und verhindert, dass die Leserin
bzw. der Leser sich der Harmonie der Verse iiberldsst und ihn erneut zur ak-
tiven Auseinandersetzung auffordert, iibersieht Jens. Durch die direkte An-
rede wirken die Schlussverse einer distanzierten Lesart entgegen. Aus der
Tatsache, dass der zweite Abschnitt von Wen es trifft gegeniiber dem ersten
bedeutend weniger ausfiihrlich und raumgreifend ist, ldsst sich dariiber hin-
aus schlieflen, dass das sprechende Ich die Leiderfahrung nicht verdrangt.

Zwar ist die Uiberhistorische Lesart durchaus im Text angelegt, doch ar-
beitet er zugleich gegen eine Entwertung der historischen Erfahrung. Die
metaphorisierte Darstellung von Leid wird zu einer Moglichkeit, das Un-
sagbare zu sagen, um das erfahrene Leid zu artikulieren. Auch wenn kein
verantwortliches Agens benannt wird, so wird dieses doch als willkiirlich
charakterisiert und der vom Zufall bestimmte, mechanistische Ablauf von
Selektion und Qual nicht nur kritisiert, sondern auch subtil konnotiert. Die
Machtlosigkeit des Individuums gegeniiber dem ,,System®, dessen Repri-
sentanten nicht zu fassen sind, wird nirgendwo so deutlich wie in einer Dik-
tatur, die sich der Folter bedient und den Einzelnen seiner Wiirde als Sub-
jekt beraubt. Im Deutschland der fiinfziger Jahre war diese Erfahrung, die
den nationalsozialistischen Terror, Auschwitz eingeschlossen, kennzeichne-
te, zumindest flir dessen Opfer présent.

Erst in der genauen Interpretation offenbart sich die Vielfalt der Zu-
sammenhénge zwischen Domins Werk und dem Diskurs um Lyrik nach
Auschwitz. Die Bilder, die als Verweise darauf interpretiert werden konnen,
lassen sich oft auch als allgemein-menschliche Erfahrungen von Leid lesen,
wie beispielsweise Walter Jens es tut. Der Bezug auf die Shoah bleibt auch
in Schale im Ofen (GG 59) indirekt. Das 1951 in Santo Domingo geschrie-
benen Gedicht, das 1954 als erstes ihrer Gedichte erschien®, ist ein Beispiel
fiir ein kiirzeres Gedicht, in dem Domin mittels Metaphorisierung physische
und psychische Leiderfahrungen veranschaulicht und mit dem Heimatver-
lust verbindet. Das letzte Bild, das auf eine selbstverstindliche Heimat ver-
weist, bleibt als Vergleich hinter dem von den Metaphern erreichten Grad
der Ahnlichkeit zuriick.

42 Walter Jens: Vollkommenheit im Einfachen. In: VE, S. 53-56 (erstmals in: Die
Zeit, 27.11.1959). S. 55.
43 Vgl. VE, S. 231.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Schale im Ofen

Schale im Ofen,

du wirst gebrannt.
Trénendtzung,

Glasur aus Demut

tiber dem schiichternen
Schimmer von Licheln.

So wirst du taglich

ein wenig versehrt,

bis Wunsch und Klage zerschmilzt
und ein Rosenblatt

oder ein Schmetterlingsfliigel
fast grobre Substanz sind.
Vergessene Schale,

auf der Hand, die dich hinhilt,
fafit der Regenbogen

FuB, so natiirlich

wie der Anflug der Taube

auf Trafalgar Square.

Das Gedicht ruft das Bild von einer Schale auf, die zur Hartung gebrannt
wird. Sie erscheint durch die Anrede in der zweiten Person Singular durch
den Sprecher als personifiziert. Diese Personifikation und das Bild des O-
fens deutet die alttestamentarische Geschichte Die drei Mdnner im Feuer-
ofen an, in der drei Juden dem Bild Koénig Nebukadnezars die Anbetung
verweigern, zur Strafe dafiir in den Feuerofen geworfen, aber von ihrem
Gott beschiitzt werden.** Ahnlich wie in Domins Gedicht Wen es trifft, das
auf die Geschichte Hiobs und das Gleichnis vom verlorenen Sohn verweist,
rekurrieren die Verse auf zentrale Texte der jiidischen und der christlichen
Kultur und deren Kontexte. Dabei werden die Inhalte jedoch in einen séiku-
laren Rahmen transportiert. In diesem Fall unterstiitzt die Anspielung die
Ubertragung der Attribute der Schale auf einen Menschen, so dass im Zent-
rum des Gedichts weniger eine Schale als eine unbestimmt bleibende Person
steht — moglicherweise sogar der Mensch an sich. Der Mensch als ,,Gefaf3*
ist ebenfalls ein biblisches Motiv: In der Schopfungsgeschichte formt Gott
aus Erde den ersten Menschen.* Der Mensch in Schale im Ofen wird jedoch
nicht wegen seines Vertrauens in seinen Gott von diesem beschiitzt, sondern
im Gegenteil versehrt.

Die lapidare Feststellung im ersten und die technischen Begriffe zur Be-
schreibung des Produktionsprozesses einer Schale im zweiten Satz stehen

44 Daniel 3, 1-30.
45 Vgl. 1. Mose 2, 7; Jeremia 18, 6.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 165

inhaltlich in scharfem Kontrast zu den AuBerungen von menschlichen Emo-
tionen, mit denen sie formal durch Assonanzen, Versanordnung (,,Glasur
aus Demut®, I, 4) und dariiber hinaus Kompositumbildung (,,Trdnendtzung",
I, 3) verbunden sind. Das Brennen, die Atzung mit Trinen und die Demut,
die das angedeutete Lacheln tiberdeckt, weisen auf leidvolle Erfahrungen
hin, die eine Schale nicht beriihren konnen, wohl aber die Persénlichkeit ei-
nes Menschen. Auf der Wortebene lésst sich dies ablesen in dem gehduften
Auftreten von Umlauten nach den entsprechenden ,,reinen* Vokalen (,,ge-
brannt/Trénenédtzung®, I, 2-3; ,,.Demut/iiber”, I, 4-5; ,,Rosenblatt/[...] grob-
re”, I, 10-12; ,,FuB, [...] natiirlich®, I, 16). Die oktroyierte ,,Glasur aus De-
mut® bietet keinen Schutz.

Der dritte Satz spricht erneut die nur im Passiv dargestellten Eingriffe
und Beeinflussungen an, die sich ,.tidglich“ (I, 7) ereignen, ohne dass ein
Agens benannt wird, obwohl dahinter doch fiir die Herstellung notwendige
Handgriffe stehen. Das Bild der Schale wird nicht explizit fortgeschrieben,
aber das Wort ,,versehrt” (I, 8) bezieht sich auf einen Gegenstand und das
Pradikat ,,zerschmilzt“ (I, 9) auf den Ofen. Durch die Inkongruenz im Nu-
merus mit ,, Wunsch und Klage“ (I, 9) in der Subjektposition hebt es beide
Substantive einzeln hervor und verlangsamt so das Tempo des Gedichts. Da
es menschliche Qualitédten sind, verstirkt sich der Eindruck der Personifizie-
rung der Schale, auch wenn beide so sehr verkleinert werden, bis ,,ein Ro-
senblatt/oder ein Schmetterlingsfliigel/fast grobre Substanz sind“ (I, 10-12).
Sowohl ein Rosenblatt als auch ein Schmetterlingsfliigel sind nicht nur sehr
leicht und empfindlich, sondern auch Zeichen vergangener Schonheit, denn
sie sind durch den Singular als tot markiert. Die Einschrinkung (,,fast*) und
die Elision (,,grobre®) in Vers 12 verringern den Gegenstand zusétzlich, von
Wunsch und Klage bleibt also kaum ein Rest. Die Pluralform des Pradikats
in Vers 12 verstiarkt diesen Eindruck durch den Kontrast gegeniiber der
Konstruktion in Vers 9. Die Worte ,,zerschmilzt* und ,,Substanz* suggerie-
ren die Materialitdt von ,,Wunsch und Klage®“. Mit ihrer Reduktion ist die
Beschreibung des Herstellungsprozesses abgeschlossen.

Der letzte Satz des Gedichts beschreibt die Nutzung der Schale. Sein
erster Vers redet wie der erste Vers des Gedichts die Schale an, diesmal je-
doch als ,,[v]ergessene Schale” (I, 13). Es bleibt offen, vom wem die Schale
vergessen wurde, und da sie von einer ,,Hand* (I, 14) gehalten wird, also in
Gebrauch ist, bezieht sich das Vergessen entweder auf die tigliche Arbeit,
aus der die Schale entstanden ist, oder auf die achtlos Voriibergehenden.
Das Hinhalten einer Schale ist eine Geste, die um Essen oder Geld bittet o-
der bettelt. Das Gedicht nennt nur die Hand, die die Schale hilt, der
Mensch, zu dem die Hand gehort, bleibt unerwihnt. Dadurch gerit die Per-
sonifizierung der Schale, die als Inbegriff des geschundenen Menschen pri-
sentiert wird, nicht in Konkurrenz zu dem Menschen, der um eine Gabe bit-

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tet, sondern beide verschmelzen. Der Regenbogen, das Zeichen der Hoff-
nung, das im Alten Testament an das Versprechen Gottes erinnert, die
Menschheit nicht wieder mit einer Sintflut zu vernichten, ,,falt [...]/Fufl* (I,
15-16) auf der Hand, langsam gewinnt der Mensch die Hoffnung zuriick.
Dies geschieht wie von selbst, ,,[...] so nattrlich/wie der Anflug der Tau-
be/auf Trafalgar Square.“ (I, 16-18) Die Taube ist ein Symbol des Friedens,
zugleich ist sie es, die in der bereits durch den Regenbogen angedeuteten
Geschichte von Noah diesem den Zweig vom Olbaum bringt als Zeichen,
dass Land, die neue Heimat, in der Nihe sei. Die Beschreibung ihrer Lan-
dung auf Trafalgar Square ist einerseits banal, da es dort Hunderte von Tau-
ben gibt, deren Heimat dieser Platz ist und die mit ihm in der Imagination
der Einheimischen wie der Touristen verbunden sind. Andererseits ist die
Landung der Taube auf Trafalgar Square hoch symbolisch, da der Londoner
Platz zu den Wahrzeichen einer Stadt gehort, die vielen Exilanten wenigs-
tens voriibergehend Rettung bot. Zudem ist der Trafalgar Square nach der
Schlacht benannt, die GroBbritannien 1805 die Seeherrschaft sicherte.*
Durch das Bild der landenden Taube werden Krieg, Frieden und Heimat
verbunden. Diese Verbindung ist keineswegs als ,,natiirlich“ zu bezeichnen,
so dass die symbolische und die wortliche Bedeutung sich widersprechen.
Formal liegen ebenfalls Paradoxien vor: Das Gedicht besteht nur aus ei-
ner reimlosen Strophe, die vier vollstindige Sitze enthilt. Diese kompakte
Struktur wird jedoch durch Enjambements durchbrochen, denen wiederum
Alliterationen (,,schiichternen/Schimmer, I, 5-6); ,,faf8t [...]/Fu8*, I, 15-16;
,» Taube/auf Trafalgar®, I, 17-18) und Assonanzen (,,Regenbogen/[...] so®, I,
15-16; ,, Taube/auf, 1, 17-18) entgegenwirken, die die Verse verbinden.
Darin scheint ein innerer Widerstreit durch, dessen Spannung zwar letztend-
lich immer wieder durch die Interpunktion und schlielich den Punkt he-
rausgenommen wird, dadurch aber stets nur vorldufig gebandigt wirkt. Trotz
des hoffnungsvollen Endes bleibt eine Unsicherheit zuriick, die nicht nur
formal, sondern auch inhaltlich durch die Beschreibung des téglich erfahre-
nen Leids begriindet und nicht aufzuheben ist. Der Ofen hat es bis ins Innere
eingebrannt, auch wenn von der Welt dieser Prozess als duferlich wahrge-
nommen und vergessen wurde. Der Titel kann zudem als Hinweis gelesen
werden, dass die Schale immer noch im Ofen ist, das Leid also andauert.
Der Bezug des Gedichts auf die Erfahrungen der nationalsozialistischen
Verfolgung und des Exils ist keinesfalls notwendig, 14sst sich aber durchaus
herstellen. So hat das Wort ,,Ofen* nach Auschwitz einen anderen Klang er-
halten, der aber keineswegs in jedem Kontext horbar ist. Die Verse setzen
auch nicht den Tod, sondern hochstens die Erfahrung des Leids in den La-
gern in das Bild des Ofens um. Es entspricht Domins Vorstellungen von

46 Vgl. den Times Square in Wen es trifft, GG, S. 103-109.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|167

Dichtung, dass der Text verschiedene Lesarten zulédsst. Unbestreitbar liegt in
den Worten aber die Ermutigung, die Hoffnung dennoch nicht zu verlieren,
auch wenn das widerfahrene Leid unheilbare Schiden angerichtet hat. Das
Wissen um die Verletzungen kann vielleicht von der Wiederholung abhal-
ten. Die Namenlosigkeit der Téter appelliert an jeden, sich dessen bewusst
zu sein und entsprechend zu handeln.

Hinsichtlich der Frage nach den Bedingungen und Mdoglichkeiten des
Sprechens nach Auschwitz lassen sich zwei Aspekte des Gedichts hervorhe-
ben: Zum einen ist vom Sprechen in diesem Gedicht nur indirekt die Rede,
und zwar als ,,Wunsch und Klage*“ (I, 9), also einmal positiv und einmal ne-
gativ als jeweils direkt objektbezogene Rede. Die tégliche Erfahrung von
Qualen (I, 7-8) zersetzt die Fahigkeit zum Sprechen fast génzlich (I, 9-12).
Doch die feine Konsistenz, die bestehen bleibt, besitzt einen poetischen
Ausdruck, wie der Vergleich mit einem ,,Rosenblatt (I, 12) und einem
»Schmetterlingsfliigel” (I, 13) zeigt. Es scheint, als hitte das poetische Spre-
chen zumindest vorldufig Bestand, wenn auch nur im Moment vor dem
Verwehen. Bei Holderlin, zu dem sich in Domins Werk verschiedentlich di-
rekte Beziige nachweisen lassen, erscheinen die Dichter als ,,GefiBe*:
,Heilige Gefdlle sind die Dichter,/Worin des Lebens Wein, der Geist/Der
Helden, sich aufbewahrt“ (I, 1-3). Auch dies spricht fiir eine mégliche poe-
tologische Lesart des Gedichts. Zum anderen lésst sich in dem Gedicht das
Brennen und die ,,Tranendtzung* (I, 3) der Schale sowohl als tatsidchliche
Schrift deuten, deren Worte wie in Domins Gedicht Unaufhaltsam (GG
170f) wie ein Messer den Korper verletzen kénnen, als auch metaphorisch
als leidvolle Erfahrung, die den Menschen priagt. Demzufolge bliebe diesem
als einzige Moglichkeit des Sprechens der Ausdruck des Leids bzw. die
Auseinandersetzung mit der ihn bestimmenden Erfahrung.

Die Gedichte Schale im Ofen und Wen es trifft kennzeichnet eine Bild-
lichkeit, die dazu dient, der erlittenen Qual Ausdruck zu verleihen. Dabei
stehen die Bilder unablgsbar in Abhingigkeit des Geschehens: Jede Opfer-
perspektive bleibt auf die von den Titern geschaffene Realitit bezogen und
enthélt und bewahrt diese dadurch ,,— gleichsam traumatisch — als ein ent-
stelltes AuBen im Innen: als ein im Narrativ der Opfer Undarstellbares**®.
Die Hoffhung, das Leid zu bewiltigen, ist gering. Doch kénnen das Schaf-

47 Friedrich Holderlin: Buonaparte. In: Samtliche Werke und Briefe. 3 Bde. Bd.
1: Gedichte. A.a.O., S. 185. Vgl. Ders.: Brot und Wein. A.a.O., S. 285-291
(VIL, 5).

48 Christina Pfestroff: Anamnese der Amnesie. Jean-Francois Lyotard und der
Topos der Undarstellbarkeit in der geschichtswissenschaftlichen Diskussion.
In: Susanne Diiwell/Matthias Schmidt (Hg.): Narrative der Shoah. Reprasenta-
tionen der Vergangenheit in Historiographie, Kunst und Politik. Paderborn
2002. S. 229-244. S. 241.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fen von Bildern sowie der Bezug auf vorhandene Bildtraditionen helfen,
diese zu bannen oder zumindest an die Gesellschaft weiterzugeben, um die
Last des Erlebten wenigstens in der nachtriglichen Auseinandersetzung da-
mit zu teilen. Denn das Gemeinwesen trigt Verantwortung fiir seine Mit-
glieder, insbesondere wenn sie extreme Gewalt erlitten haben, da eine ge-
genseitige Abhéngigkeit zwischen der sozialen Realitdt und individuellen
Traumatisierungen besteht. In den 6ffentlichen Debatten, in denen sich das
Verhiltnis einer Gesellschaft zu ihrer Geschichte ausbildet, zeigt sich der
kollektive Anteil an der Traumatisierung. Ubersteigen Erfahrungen die
Maoglichkeiten der seelischen Verarbeitung, bezeichnet man sie als trauma-
tisch: ,,Trauma‘* bedeutet ,,Wunde®, Traumata koénnen sich in psychischen
und psychosomatischen Reaktionen duBern.*’ Sven Kramer stellt einen kriti-
schen Bezug zum Nationalsozialismus und zur Auseinandersetzung der
deutschen Gesellschaft her.

,»Wo das Verschweigen herrscht, wie im Deutschland der fiinfziger Jahre in Bezug
auf den Nationalsozialismus, bleibt die Last der Geschichte auf den Opfern liegen.
Allzu schnell werden die Geschéddigten, wenn sie auf das Vergangene verweisen,
als Storenfriede, werden die Aufklérer als Nestbeschmutzer und jene Kiinstler, die

das Verdringte sinnlich vergegenwirtigen, als Irregeleitete abgestempelt.**

Zum Diskurs um Lyrik nach Auschwitz liefern Domins Gedichte einen in-
dividuellen Beitrag, der insbesondere durch ihre spezifische Metaphorik ge-
kennzeichnet ist: Domin ruft bekannte Bilder auf, die wegen ihrer Vertraut-
heit eine starke Verknappung erlauben und gleichzeitig einen weiten Deu-
tungshorizont er6ffnen, der seinerseits durch den formal hochst elaborierten
Kontext gestiitzt wird. Das gilt auch fiir Domins lange Gedichte: Der ,lange
Atem®“, den diese von der Leserin bzw. dem Leser fordern, spiegelt den Pro-
zess der Erfahrungen und ihrer mithsamen Reflexion. Dem Vorwurf der As-
thetisierung von Leid, den Adorno provozierend formuliert hat, entgehen
Domins Gedichte nicht durch ihre Metaphorisierung. Doch geben Domins
lyrische Texte nicht vor, das Leid zu erfassen, sondern sie bieten eine Lesart
an, die wiederum polysem ist. Da die Bilder historisch nicht eindeutig ein-
geordnet werden, bieten sie nicht nur Reflexionspotential fiir vergangenes,
sondern auch flir gegenwartiges und zukiinftiges Leid.

49 Vgl. Cathy Caruth: Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, and History.
London 1996. S. 91.
50 Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 17.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 169

3.2 Religiose Komponenten:
Bitte, Gegenwart

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz werden auch die Frage judischer I-
dentititen und der Theodizee’' verhandelt. Zwei Deutungsmuster, die sich
auf religiose Komponenten beziehen, fallen dabei besonders auf: Sakralisie-
rung und Sékularisierung. Im Prozess der Sakralisierung werden literarische
Texte ,,aus einem Zustand oder einer Gebrauchsart in einen andern Zustand
oder eine andere Gebrauchsart**? iiberfiihrt und so einem ,heiligen” Bereich
zugeordnet, der unterschiedlich definiert wird. Der Begriff der ,,Sdkularisie-
rung® bezeichnet Hans Blumenberg zufolge ,,[...] einen langfristigen Pro-
zess, durch den ein Schwund religiéser Bindungen, transzendenter Einstel-
lungen, lebensjenseitiger Erwartungen, kultischer Verrichtungen und fest-
geprigter Wendungen im privaten wie tdglich-6ffentlichen Leben vorange-
trieben wird.“> Diese Verénderung sozialer Praxis in der Moderne wurde in
den kulturphilosophischen Interpretationen zumeist entweder als Emanzipa-
tions- oder als Verfallsgeschichte vorgestellt, in denen verschiedene Ideolo-
gien traditionelle religiose Konzepte ersetzen. Gleichzeitig bleiben die Ideo-
logien durch diesen Prozess mit religiésen Konzepten verbunden.**

Im Kontext der jiidischen Aufklarung erscheint die Sdkularisierung um
1800 als Prozess des Bruchs mit der Erinnerung, in dessen Folge ,,[...] mit
der Hinfdlligkeit der Tradition die Konstituierung eines gemeinsamen jidi-
schen Selbstverstindnisses zur Disposition steht.“> Die Haskala marginali-
sierte die religiose Praxis und stellte die Gottgegebenheit der Geschichte in
Frage, womit sie der Dissoziation von Konfession und Nation Vorschub
leistete. Nach Auschwitz treten die Briiche der Erinnerung noch deutlicher
hervor. ,,Das dem Erinnern wesentliche Handeln als ein téitiges und eigen-

51 Zur Theodizeefrage nach Auschwitz vgl. Regina Ammicht-Quinn: Von Lissa-
bon bis Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in der Theodizeefrage. Freiburg
i. Ue./Freiburg i. Br. 1992.

52 Vgl. Carsten Colpe: Sakralisierung von Texten und Filiationen von Kanons.
In: Aleida und Jan Assmann (Hg.): Kanon und Zensur. Archéologie der litera-
rischen Kommunikation II. Miinchen 1987. S. 80-92. S. 80.

53 Hans Blumenberg: Sakularisierung und Selbstbehauptung. Erw. u. iiberarb.
Neuausg. von ,,.Die Legitimitdt der Neuzeit”, erster und zweiter Teil. Zweite,
durchges. Aufl. Frankfurt a.M. 1983 (1974). S. 9.

54 Vgl. Hermann Liibbe: Sikularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Beg-
riffs. Miinchen 1965. S. 26f.

55 Almuth Hammer: ,,Wenn ich dein vergesse, Jerusalem...”“. Vergessen als Deu-
tungskategorie in der jidischen Tradition und ihre Fortschreibung in Else
Lasker-Schiilers ,,Malik“. In: Glinter Butzer/Manuela Giinter (Hg.): Kulturel-
les Vergessen: Medien — Rituale — Orte. Gottingen 2004. S. 129-150. S. 129.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

stindiges Bezugnehmen auf Tradition scheint — nicht zuletzt angesichts der
fremdbestimmten rassistischen Zuordnungen zum Judentum — entscheidend
fiir eine Neuformulierung jiidischen Selbstverstdndnisses nach der Shoah zu
sein.“>® Das Zugehorigkeitsgefithl zum Judentum bzw. die Herausbildung
verschiedener juidischer Identitidten wird neu reflektiert.

In Domins Gedicht Bitte (GG 117) wird ein transzendenter Bereich auf-
gerufen, auf den sich eine zuriickhaltende Hoffnung richtet. Das Leid er-
scheint als eine Priifung mit Ankléngen an biblische Proben, ohne dass die
Dichterin dieser damit automatisch einen Sinn zuspricht und sie rechtfertigt.
Die einzige Hoffnung des sprechenden Wir besteht darin, danach — und
nicht etwa dadurch — zu sich selbst zu finden. Diese Sicht der Moderne, die
,aus der diesseitigen und jenseitigen Welt auf sich selbst zuriickgeworfen**’
ist, findet sich auch bei Hannah Arendt.

Bitte

Wir werden eingetaucht

und mit dem Wasser der Sintflut gewaschen,
wir werden durchnéf3t

bis auf die Herzhaut.

Der Wunsch nach der Landschaft
diesseits der Trinengrenze

taugt nicht,

der Wunsch, den Bliitenfrithling zu halten,
der Wunsch, verschont zu bleiben,

taugt nicht.

Es taugt die Bitte,

daf} bei Sonnenaufgang die Taube

den Zweig vom Olbaum bringe.

DaB3 die Frucht so bunt wie die Bliite sei,
daf} noch die Blitter der Rose am Boden
eine leuchtende Krone bilden.

Und daB3 wir aus der Flut,

dal3 wir aus der Lowengrube und dem feurigen Ofen
immer versehrter und immer heiler

stets von neuem

zu uns selbst

entlassen werden.

56 Almuth Hammer: ,,Wenn ich dein vergesse, Jerusalem...”“. A.a.O., S. 150.
57 Hannah Arendt: Vita activa oder Vom téitigen Leben. Miinchen 1960. S. 312.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID[171

Die vier Strophen des Gedichts bilden gemeinsam einen reflektierten Erfah-
rungsprozess. In der ersten Strophe beschreibt das sprechende Wir in dem
Bild der Sintflut eine tiefgreifende Erfahrung, ohne diese jedoch zu enthiil-
len. In der zweiten Strophe wird mitgeteilt, welche Wiinsche unerfiillbar
sind, wihrend in der dritten und vierten die sinnvollen Bitten, die auf Erfiil-
lung hoffen diirfen, benannt werden. An wen die Bitte des Gedichts sich
richtet und ob es selbst tatsdchlich eine ist, bleibt zunéchst offen. In der letz-
ten Strophe tritt wieder der Sprecher hervor, der durch den Gebrauch der
Pluralformen ,,wir*“ (IV, 1-2) und ,,uns*“ (IV, 5) die Leserinnen und Leser
miteinbezieht. Da die erste Strophe nur aus vier, die tlibrigen drei Strophen
aber aus jeweils sechs Versen bestehen, tiberwiegt zumindest quantitativ der
hoffhungsgebende Anteil gegeniiber der schmerzhaften Erfahrung und den
unerfiillbaren Bitten um gerade einen Vers.

Das sprechende Wir des Gedichts stellt in der ersten Strophe im Pré-
sens, das hier nicht nur auf die Gegenwart bezogen, sondern auch tiberhisto-
risch-allgemein zu lesen ist, und im Passiv das Geschehen dar: ,,Wir werden
eingetaucht” (I, 1) wie bei einer Waschung oder Taufe, doch ist dieser Vor-
gang negativ behaftet, denn es ist das ,,Wasser der Sintflut“ (I, 2), mit dem
die Waschung vorgenommen wird, also das Wasser, das zur Vernichtung
der Menschheit fiihrte und vor dem Gott nur aus Gnade einige auserwihlte
Menschen und die Schépfung rettete.” Der unausweichlich erscheinende
Vorgang erreicht ,,die Herzhaut* (I, 4). Dieses Kompositum ist ein Neolo-
gismus und verweist metaphorisch auf das Innerste des Menschen, den letz-
ten Schutz seiner Gefithle und seiner selbst. Weder eine Taufe noch eine
Waschung dringen so tief und verletzen die Integritét einer Person derart.
Sie sind symbolisch angelegt und verbleiben an der Oberfliche. Nur wenn
man davon ausgeht, dass die christliche Taufe die Integritét erst herstellt,
indem sie den Getauften von seinen Siinden reinwdscht und dem Schutz
Gottes iiberantwortet, dringt sie tatséchlich bis zur Seele vor. In Domins
Versen erreicht das Wasser, das nicht benannte Erlebnis, die letzte Grenze
des Menschen. Wie die Sintflut hebt es alles Gewesene auf und ldsst vom
Leben nur den Keim eines Neubeginns zuriick. Wer das Subjekt der Hand-
lung ist, bleibt offen, so dass auch eine metaphysische Deutung moglich ist,
etwa eine Priifung durch Gott wie in der Hiobsgeschichte. ,,Wir werden® (I,
1, 3) ist zugleich Anapher und Einleitung eines Parallelismus. Dadurch wird
die Strophe rhythmisch wie ein Gebet gestaltet und enthilt nach dem zwei-
ten Vers eine Zisur. Die Alliteration unterstiitzt den stilisierten Klang zu-
sdtzlich.

58 1.Mose 6, 5-9, 17.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Domins Gedichte erfahren durch den Bezug auf biblische Texte eine re-
ligiose Aufladung, die als Sakralisierung bezeichnet werden kann. Der dar-
aus resultierende sakrale Status ist allerdings nicht eindeutig an die jiidische
oder christliche Religion gebunden. Zugleich entspricht der Prozess einer
Sakularisierung der religiosen Beziige, da das Erlosungsversprechen entfillt
und der Mensch auf sich selbst zuriickgeworfen wird. Die Interpretationen
von Wen es trifft und Schale im Ofen haben gezeigt, dass er nur wenig aus-
richten kann. Aber er kann die Verantwortung fiir die Geschichte auch nicht
an eine hohere Instanz abgeben. Die Lyrik wird selbst in die Tradition von
Sinn versprechenden Texten gestellt, wie ihre Bezugstexte 16st sie diesen
aber nicht unmittelbar ein, sondern gibt ihn auf.

In der zweiten Strophe, die auch aus einem einzigen Satz besteht, wer-
den drei Wiinsche genannt und als untauglich verworfen: Der erste ,,nach
der Landschaft/diesseits der Trinengrenze“ (I, 1-2) versinnbildlicht den
Wunsch nach einem Ort, an dem es kein Leid gibt. Das Wort ,,Landschaft
verweist in diesem Kontext zum einen auf das, was einen geografischen Ort
kennzeichnet und auszeichnet, zum anderen enthilt es das Substantiv
»Land“ und deutet durch diesen umgangssprachlichen Begriff fiir ,,Staat”
wie auch durch das Wort ,,Grenze* darauf hin, dass es auch eine politisch
bedingte Unmoglichkeit ist. Der zweite Wunsch richtet sich darauf, die Zeit
anzuhalten, das erwachende Leben, den schonen Moment nicht vergehen zu
lassen. Doch auch dieser Wunsch ,,taugt nicht“ (I, 6), denn sowohl der
Frihling als auch die Bliitezeit sind von der Natur bedingt und zeitlich be-
schriankt. Der dritte ,,Wunsch, verschont zu bleiben (II, 5) ist als konkretes,
dringendes Bediirfnis formuliert — doch ebenfalls unerfiillbar. Erneut verlei-
hen Anapher (IL, 1, 4, 5) und Parallelismus (II, 4-5) der Strophe den Klang
einer Beschworungsformel, doch folgen auf zwei Verse, die einen Wunsch
artikulieren, stets die Worte, die ihn verwerfen: ,taugt nicht“ (II, 3, 6). Da-
durch erhilt auch diese Strophe in der Mitte eine rhythmische Zasur. Ubli-
cherweise ,.taugt™ ein Mensch oder ein Gegenstand zu etwas, an etwas Abs-
traktes wie ein Gefiihl richtet sich dieser Anspruch nicht. Der Wortgebrauch
verleiht den Wiinschen also Nachdruck, indem er ihnen einen anderen Sta-
tus zuspricht. Dennoch werden sie zuriickgewiesen.

Mit der dritten Strophe erfolgt nun die Umkehrung. Im Gegensatz zu
fantastischen ,,Wiinschen®, wie sie in Médrchen vorkommen, enthilt die Bitte
die Hoffnung, dass das angesprochene Gegeniiber sie erfiille. An den
Hauptsatz im ersten Vers, der den folgenden Nebensitzen ihre ,,Tauglich-
keit” bescheinigt, werden drei Bitten angeschlossen: Die erste bezieht sich
erneut auf die alttestamentarische Geschichte der Sintflut, in der Noah auf
Gottes Geheil3 eine Taube losschickt, um zu sehen, ob Land in der Nihe sei,

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID[173

und die ihm ,.einen Zweig vom Olbaum* (III, 3) bringt.”’ Die Bitte richtet
sich auf eben dieses Zeichen, das die Hoffnung verkorpert und die Zusage
Gottes zur Rettung, zum Neubeginn der Menschheit nach der Katastrophe,
die sie selbst verschuldet hat und fiir die sie mit ihrem Ende biilen sollte.
Die zweite und dritte Bitte stehen in einem Satz und sind ebenfalls mit Bil-
dern aus der Pflanzenwelt verbunden. Sie kniipfen an der vorherigen Stro-
phe (II, 4) und am Kreislauf der Natur an, in dem auf die Bliite die Frucht
folgt und die Blitter der verbliihten Blume fallen. Darin steckt ein demiiti-
ges Einverstidndnis mit den Gesetzen der Natur, zu der auch der Tod gehort.
Doch die Bitten richten sich darauf, dass es danach weiter und die Schonheit
nicht verloren gehe, dass sich immer noch etwas finde, fiir das es sich zu le-
ben lohne. Kunstgeschichtlich verweist die ,,Krone* als Symbol der Wiirde
und Herrschaft zudem auf Christus und die ,,Rose* auf Maria, so dass die
Verse auch die Schonheit der Natur und des Lebens hervorheben, die eine
gottliche Instanz ersetzen oder auf sie hindeuten kénnen.® Domin sikulari-
siert die Elemente biblischer Erzahlungen, wodurch deren Ursprung jedoch
nie ginzlich auBer Kraft gesetzt werden kann.®' Die Bitte kann keine Erlo-
sung bringen, doch die Hoffnung auf das Zeichen bleibt bestehen. Darin
driickt sich ein vorsichtiges Vertrauen in die Sprache aus.

In der letzten Strophe beginnt ein neuer Satz, der an den ersten Vers der
dritten Strophe anschlieft, nur aus einem Nebensatz besteht und endlich die
einzig zuldssige Bitte formuliert: Dass ,,wir” aus der Sintflut (IV, 1), ,,aus
der Lowengrube und dem feurigen Ofen* (IV, 2), in die K6nig Nebukadne-
zar Daniel bzw. drei andere bekennende Juden hatte werfen lassen®, ,im-
mer versehrter und immer heiler/stets von neuem/zu uns selbst/entlassen
werden. (IV, 3-5) In dem Aufrufen der ,,Flut“ (IV, 1) und dem Einge-
taucht-Werden (I, 1) finden sich wie in dem Gedicht Linguistik intertextuel-
le Beziige zu Brechts bereits zitiertem Gedicht An die Nachgeborenen, wor-
in es heift: ,,Ihr, die ihr auftauchen werdet aus der Flut/In der wir unterge-

59 Auf dieses Bild bezieht sich auch das erste der drei Lieder zur Ermutigung ,
vgl. GG, S. 219-223 sowie ein Gedicht von Ingeborg Bachmann aus den Jah-
ren 1957-1961, das erneut die doppelte Bedeutung des Blatts aufgreift: ,,Nach
dieser Sintflut//Nach dieser Sintflut/méchte ich die Taube,/und nichts als die
Taube,/noch einmal gerettet sehn.//Ich ginge ja unter in diesem Meer!/flog sie
nicht aus/brachte sie nicht/in letzter Stunde das Blatt.” (I, 1-II, 4) Vgl. Dies.:
Werke. 4 Bde. Bd. 1. Hg. v. Christine Koschel/Inge von Weidenbaum/
Clemens Miinster. Miinchen 1978. S. 154.

60 Vgl. Udo Becker: Lexikon der Symbole. A.a.O., S. 157; 243f.

61 Zum Begriff der Sikularisation und seiner Kritik vgl. Albrecht Schone: Siku-
larisation als sprachbildende Kraft. Studien zur Dichtung deutscher Pfarrer-
sohne. 2., tiberarb. u. erg. Aufl., Gottingen 1968. S. 24ff.

62 Vgl. Daniel 6, 1-23.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

gangen sind“ (3 I, 1-2). Indem Domin — bei allen formalen Unterschieden®
— ihre Verse in diese Tradition stellt, stirkt sie deren zukunftsgerichteten
Blick. Das Paradoxon in ihrem Gedicht (IV, 3) verweist auf die du3eren Er-
fahrungen des Leids, die immer wieder auftreten werden, die mit dem inne-
ren Bewusstsein iiber ,,wahre® Werte einhergehen soll. Es ist die Bitte um
die eigene moralische Integritit, die Bitte, auch in schwierigen Situationen
zu bestehen und nicht selbst zum Moérder zu werden. Das Gedicht arbeitet
mit biblischen Bildern aus dem Alten Testament, die eine Lesart des ,,wir"
nicht nur als ,,wir Menschen®, sondern auch als ,,wir Juden* plausibel ma-
chen. Diese werden nicht nur als Leidende dargestellt, wie die dritte Strophe
zeigt. Damit benennt das Gedicht wie Schale im Ofen sowohl die Probleme
der Uberlebenden bzw. der Opfer der nationalsozialistischen Verfolgung als
auch allgemein-menschliche. Durch die Sakralisierung wie durch die Saku-
larisierung gewinnt der Text zusdtzliches Potential, das von den Rezipien-
tinnen und Rezipienten aktiviert werden kann.

Die bisher vorgelegten Interpretationen unterschlagen diese Polysemie.
Stephanie Lehr-Rosenberg prisentiert nur die erste Lesart.** Sie macht in
Domins Gedicht eine ,,andere Gebetssprache“65 aus, ohne diese ndher zu
bestimmen. Elisabeth Noelle-Neumann hat das Gedicht 1993 selbst als
,,Gebet“S® bezeichnet. Die Bitte richtet sich jedoch nicht ausdriicklich an
Gott, sondern ebenso an ,,uns selbst™ (IV, 5) als letzten Bezugspunkt und als
Verantwortliche, an unser Innerstes. Laut dem Sprecher miissen ,,wir nicht
vor einem Gott, sondern vor ,,uns* selbst bestehen, kénnen nicht darauf ver-
trauen, dass dieser etwas dndert, sondern sind auf ,,uns“ selbst verwiesen.®’
Indem das Gedicht dieser Bitte Tauglichkeit bescheinigt, kann es selbst als
Bitte gelesen werden. Damit spricht es der poetischen Sprache zumindest
die Moglichkeit zu, wenn auch nicht das Leid abzuwenden, so doch die
Hoffnung zu artikulieren. Das Sprechen kann der Selbstvergewisserung die-
nen und damit eine Voraussetzung fiir das Weiterleben erfiillen. Die Ausei-
nandersetzung mit der Bibel und die Ablosung davon ldsst die Leerstelle
noch grofer erscheinen. Durch das Vertrauen in den sprachlichen Akt wird

63 Vgl. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 79f.

64 Stephanie Lehr-Rosenberg: ,,Ich setzte den FuB3 in die Luft, und sie trug. Um-
gang mit Fremde und Heimat in Gedichten Hilde Domins. Wiirzburg 2003. S.
276.

65 Stephanie Lehr-Rosenberg: ,Ich setzte den Fuf} in die Luft, und sie trug.”
Aa.O,S. 402.

66 Elisabeth Noelle-Neumann: Gebet in der Léwengrube: ,,Bitte”. In: Frankfurter
Anthologie XVI. Frankfurt 1993. S. 155ff.

67 Ebenso wird im 1959 abgeschlossenen Gedicht Die Heiligen die Bedeutung
der Heiligen als Medium unangefochten dargestellt, ohne dass der Erfolg ihrer
Leistung garantiert wird. GG, S. 40-43. Vgl. VE, S. 231.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID[175

einerseits die Sprache als sichere Macht bestitigt, wahrend andererseits ihr
Subjekt und die Folgen dieses Akts ungewiss bleiben. Das Gedicht Bitte
setzt seine Hoffnung auf das Sprechen nach Auschwitz, gibt aber keine Ge-
wihr fiir das Folgende.

Bitte entstand vor Domins endgiiltiger Riickkehr nach Deutschland.®®
Das Gedicht enthilt sakrale Allusionen, die mit der Sprache verkniipft sind.
Durzak konstatiert eine ,,Sakralisierung des poetischen Worts*®’
Exilautorinnen und -autoren: ,,Das auf fremden Boden und fernab des eige-
nen Sprachraums geschaffene édsthetische Gebilde soll das lebendig erhalten,
was nur noch den Anspruch einer inneren Wirklichkeit erfiillt.” Er kritisiert
dies als Uberfrachtung, ,,[...] die der Vergewisserung einer kulturellen Iden-
titdt dienen soll, die von der kruden politischen Realitét 1dngst ausgeloscht
worden war.“ Domin ist sich dessen bewusst, was sich auch daran zeigt,
dass sie die Briichigkeit der Sprache betont. Zudem wihlt sie fiir ihre Lyrik
keine strenge Form, und bildet so ein Gegengewicht. Die Folge ist, dass in
Domins Lyrik sowohl die Macht als auch die Ohnmacht der Sprache ihren
Platz hat.

Das 1957 in Frankfurt entstandene Gedicht Gegenwart (GG 116)"° be-
schreibt neben leidvollen Erfahrungen die dadurch erfolgte Traumatisierung
und die Schwierigkeiten, fiir Trost empfénglich zu bleiben. Die Gesten der
Zuwendung sind fremd geworden, so dass sie als tibernatiirlich wahrge-
nommen werden.

von vielen

Gegenwart

Wer auf der Schwelle seines Hauses geweint hat
wie nicht je ein fremder Bettler.

Wer die Nacht auf den Dielen

neben dem eigenen Lager verbrachte.

Wer die Toten bat

sich wegzuwenden von seiner Scham.

Dessen Sohle betritt die Stralle nicht wieder,
sein Gestern und Morgen

sind durch ein Jahrhundert getrennt

und reichen sich nie mehr die Hand.

68 Es wurde 1954 in Heidelberg geschrieben und erstmals 1955 verdffentlicht.
Vgl. VE, S. 241. Braun datiert seine Entstehung abweichend auf 1957/59 und
gibt als Erstveréffentlichung Hochland 51 (1958/59), S. 358, an. Vgl. Michael
Braun: Exil und Engagement. A.a.O. S. 247.

69 Manfred Durzak: ,,Der Worte Wunden®. Sprachnot und Sprachkrise im Exil-
gedicht. A.a.O., S. 15-24. S. 18. Siche die beiden folgenden Zitate ebd.

70 Vgl. VE, S. 231. Es erschien 1959 in Nur eine Rose als Stiitze.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Die Rose verbliiht ihm nicht. Der Pfeil trifft ihn nie.

Doch fast erschreckt ihn der Trost
wenn sich ein sichtbarer Fliigel wolbt,
sein zitterndes Licht

zu beschiitzen.

Das stilistisch an Prosa angendherte Gedicht Gegenwart ist reimlos und
vermeidet geradezu ostentativ scheinbar naheliegende Reime (,,Nacht*
[...)/[...] ,,verbrachte®, I, 3-4), wodurch die Alltdglichkeit der Gegebenheiten
hervorgehoben wird. Der Titel lésst fiir die drei Strophen eine konkrete Be-
schreibung der aktuellen Situation erwarten, stattdessen wird jedoch die Ge-
bundenheit der Gegenwart und der Zukunft an die Vergangenheit betont.
Das Prisens, in dem die Hauptsitze der zweiten Strophe stehen, ist sowohl
ein historisches Prisens, welches das Geschehen der Vergangenheit ndher
bringt und allgemeine Aussagen trifft, als auch ein Prisens, das sich auf die
unmittelbare Gegenwart bezieht. Damit erinnern die Verse an den Zusam-
menhang von individueller und universeller menschlicher Erfahrung.

In der ersten Strophe fallen die eigenwilligen Satzstrukturen und die In-
terpunktion besonders auf, die sich durch das gesamte Gedicht ziehen. Die
daraus entstehenden partiellen Parallelismen bilden eine Klimax beziiglich
der Intensitdt und Intimitét der Erfahrungen: In dem ersten ,,Satz* ist von
der Erfahrung die Rede, weinend vor Hoffnungslosigkeit, weil der Zutritt
versperrt bleibt, noch hilfebediirftiger als ,,ein fremder Bettler (I, 2) vor der
eigenen Haustiir zu stehen, denn im Unterschied zu einem vertrauten Bettler
hat ein Unbekannter noch schlechtere Aussichten auf Trost. Auffillig ist die
Formulierung ,,nicht je*: In dem ungelenken zeitbezogenen Ausdruck wird
die Verzweiflung als Dissonanz erkennbar, wihrend die Struktur der Stro-
phe einen harmonischen Dreiklang als Rahmen anbietet.

Im zweiten Satz verschérft sich das Bild dieser Erfahrung von Fremd-
heit, Schutzlosigkeit und Ausgestoflensein noch, indem es das Schlafen auf
dem harten FuBboden neben dem eigenen ,Lager” (I, 4) konturiert. Dies
konnte darauf verweisen, dass die Situation mit Gewalt und damit zu Un-
recht hergestellt wurde — wie die nationalsozialistischen Enteignungen von
Juden. Im dritten Satz kulminiert die Verzweiflung und ,,Scham® (I, 6)
schlieBlich im Gesprich mit den Toten, deren Zeugenschaft der in allen drei
»Sdtzen nur allgemein mit einem ,,[w]er* Bezeichnete nicht ertrdgt. Vor
den Lebenden, die eventuell fiir seine Lage verantwortlich sind oder sie tei-
len, empfindet er dagegen scheinbar keine Scham. Die Toten bewahrten je-
doch ihre Wiirde, die ihnen als Opfern auch wiirdelose Handlungen nicht
nehmen konnten, da diese auf die Téter zuriickfallen.

Der erste Satz der zweiten Strophe kann grammatikalisch als Fortset-
zung der drei Teilsdtze der ersten Strophe gelesen werden, da er mit ,,des-

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID[177

sen® (II, 1) einsetzt und so deren einleitendes ,,Wer* aufgreift. Damit stellt
der Sprecher des Gedichts eine Regel auf: Auf wen die erste Strophe zu-
trifft, fiir den gilt, was in der zweiten und dritten Strophe gesagt wird. Wer
dies tatsédchlich ist, wird nicht ausgesprochen und nicht spezifiziert. Das hin-
ter dem unpersonlichen Ausdruck stehende Individuum bleibt wie in dem
Gedicht Wen es trifft namenlos und tritt im gesamten Gedicht nicht als Sub-
jekt, sondern nur als Objekt des beschriebenen Geschehens auf.

Die daraus resultierende Distanz wird noch dadurch gesteigert, dass in
der zweiten Strophe zunichst nur seine ,,Sohle* (II, 1) als Agens erscheint,
stellvertretend fiir die Person. AuBerdem wird den Fiilen dadurch eine be-
sondere Bedeutung fiir das Individuum zugeschrieben.”' Der erste Satz der
zweiten Strophe gliedert sich in drei Teilsdtze, die wiederum eine Klimax
aufweisen: Das Bild des ersten Verses verweist darauf, dass der Betroffene
nicht wieder auf den Weg seines alten Lebens zuriickfinden wird (II, 1).
Zwischen seinem ,,Gestern und Morgen® (II, 2), seiner Vergangenheit und
seiner Zukunft liegt ,,ein Jahrhundert” (II, 3), die Kluft dazwischen ist so
grof} wie die zwischen drei Generationen. Das Enjambement zwischen dem
zweiten und dem dritten Vers, die gemeinsam einen Teilsatz bilden, bildet
diese Kluft ab. Der dritte Teilsatz schlieBlich erklart den Bruch seiner Erfah-
rungen fiir uniiberwindbar, Vergangenheit und Zukunft fiir unverséhnlich
(I1, 4). SolchermaBlen aus der Zeit gefallen, gelten fiir jemanden mit dieser
Erfahrung andere Regeln: Die Erinnerung an das Schone wird er sich be-
wahren koénnen, da er sie besonders zu schitzen weill und ihrer besonders
bedarf, Angriffe erreichen ihn nicht, da er so viele Verletzungen hat ertragen
miissen (II, 5).

Dies kommt jedoch keiner Unempfindlichkeit gleich, wie die dritte und
letzte Strophe zeigt. Im Gegenteil erweist sich das Individuum als duferst
empfindlich gegeniiber Zuneigung oder Solidaritit, da er diese nicht erwar-
tet — zu sehr hat er sie vorher vermisst. Deshalb ,,erschreckt ihn der Trost*
(II1, 1) und kehrt sich also in der Wirkung um. Allerdings nur ,,fast* (I, 1),
ganz so weit ist es doch noch nicht gekommen. Woher bzw. von wem der
Trost ausgeht, wird nicht explizit ausgesprochen. Das Bild der zitternden
Kerzenflamme verweist in seiner &sthetischen Tradition auf eine Situation
der existentiellen Gefédhrdung, in der jede Bewegung, auch die rettende, eine
potentielle Bedrohung darstellt. Der Trost muss entsprechend sanft und
zugleich kraftvoll sein. Er liegt in einer Aktion und erfolgt, ,,wenn sich ein
sichtbarer Fligel wolbt (III, 2). Der Trost liegt also in einer konkret-
erfahrbaren Handlung, einer behutsamen, schiitzenden Geste, die jedoch ei-
ner tiberirdischen Macht, einem Engel zugeordnet wird.

71 Vgl. die Ahasver-Figur, Kapitel 3.4, sowie die Ausfithrungen zum Gedicht
Riickkehr, Kapitel 4.4.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Vor dem Konditionalsatz fehlt ein Komma (I1, 1), wodurch der ,,Trost
und der ,,Fligel” enger aneinandergeriickt erscheinen, der Fligel also nicht
nur Trost mit sich zu bringen, sondern der Trost in der Existenz des Fliigels
selbst zu bestehen scheint. Hier eine christliche Lesart vorzuziehen, hiefe,
die im judischen Glauben und in anderen Religionen ebenfalls prisenten
Engel und Fliigelwesen zu vernachlidssigen. Der Fliigel l4sst sich auch als
Teil eines nicht-weltlichen Akteurs interpretieren. Seine Sichtbarkeit wie-
derum, die in einem von zwei Adjektiven des Gedichts erwédhnt und dadurch
betont wird, spricht fiir eine konkrete, fassbare Hilfe, die allerdings auch in
dem — wiederum abstrakten — Trost bestehen kann. Das Gedicht steht fiir ei-
ne sikulare wie fiir eine religiose Lesart offen, die durch einen intertextuel-
len Bezug gestirkt wird, denn sprachlich verweisen die Formulierungen der
ersten Strophe auf Goethes Gedicht Derselbe’: ,,Wer nie sein Brot mit Tré-
nen af},/Wer nie die kummervollen Nichte/Auf seinem Bette weinend
saf3,/Der kennt euch nicht, ihr himmlischen Méchte.* (I, 1-4) Domin stellt
sich damit in eine klassische literarische Tradition, die an die Macht der
Sprache und eine Macht glaubt, die aber nicht zwingend als christlich inter-
pretiert werden muss. Domin nutzt das Potential metaphysischen Bildguts,
um Angebote zur Identifikation bereitzustellen.

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz stellt Domin mit diesem Gedicht
in Frage, ob Trost — selbst durch géttliche Méchte — tiberhaupt moglich ist.
TIhre Verse zeichnen jedoch eine Gegenwart, die zwischen der uniiberbriick-
baren Differenz von ,,Gestern und Morgen* des AusgestoBenen steht — und
bilden eben dadurch eine Briicke. Gegenwart driickt gegeniiber dem promi-
nenteren Text Bitte das Leid in einer starker der Prosa angenéherten Sprache
aus und hebt die Zweifel an der Moglichkeit des Trostes deutlicher hervor.
Die Hoffnung darauf besteht dennoch, auch wenn offen bleibt, wovon und
von wem die Zuwendung von auflen ausgehen konnte. In dem Verweis auf
gottliche Méchte zeigt sich der Zweifel an weltlicher Unterstiitzung.

Das Gedicht Nichts geschieht (GG 134)” arbeitet mit dem Paradoxon,
das den doppelten und gegenldufigen Prozess der Sakralisierung und der
Sakularisierung formal in zwei parallel aufgebauten, aber inhaltlich kontra-
ren und dariiber hinaus in sich widerspriichlichen Strophen spiegelt, um wie
Bitte den Blick auf Existentielles zu 6ffnen. Nichts geschieht stellt keine

72 Johann Wolfgang Goethe: Derselbe. In: Johann Wolfgang Goethe: Sémtliche
Werke. Briefe, Tagebiicher und Gespriache. 40 Bde. I. Abt.: Samtliche Werke,
Bd. 9: Wilhelm Meisters theatralische Sendung. Wilhelm Meisters Lehrjahre.
Unterhaltungen deutscher Ausgewanderter. Hg. v. Wilhelm VoBkamp u. Her-
bert Jaumann. Frankfurt a.M. 1992. S. 491.

73 Weder bei Bettina von Wangenheim/Ilseluise Metz noch bei Michael Braun
finden sich Angaben zu Entstehungszeit, Entstehungsort oder Erstverdffentli-
chung. Das Gedicht erschien 1987 in den Gesammelten Gedichten.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID[179

biblischen Bilder in den Vordergrund, sondern die potentielle Niitzlichkeit
von symbolischen Handlungen. Die zweite Strophe enthilt einen Aussage-
satz, der sich auf eine aktive Handlung des angeredeten Du bezieht, und
zwar auf das Anziinden einer Kerze: ,,Die Kerze die du entziindest/ohne das
Bild der Maria/um etwas zu bitten/— nichts geschieht —/hilft dir zu leben.
(I1, 1-5) Das Anziinden der Kerze lisst sich als Bild fiir eine Freude berei-
tende oder Hoffnung weckende Handlung deuten. Der Nebensatz, der die
symbolische Geste in den Kontext der katholischen Bitten an die Gottesmut-
ter Maria stellt, erlaubt eine sikulare Lesart der Geste — ohne die religidse
génzlich auszuschlieen, wie Wu behauptet.”. Damit ist auch der Effekt der
Handlung nicht unbedingt als eine Tat der angerufenen Heiligen zu interpre-
tieren. Moglich ist es auch, dass die gute Tat selbst oder allein das Vertrauen
auf ihre positive Wirkung eben diese Wirkung zeitigen. Das Gedicht stellt
damit die existentiell entscheidenden Folgen von vermeintlich harm- und
wirkungsloseren symbolischen Handlungen in den Vordergrund.”

Zu den Gedichten, deren Bezug auf biblische Motive besonders deutlich
ist, gehoren auch der Zyklus Lieder zur Ermutigung und Ecce Homo (GG
345), das 1965 in Heidelberg entstand.’”® Die Lieder zur Ermutigung umfas-
sen drei Abschnitte, in denen biblische und mythische Bilder ineinander
verwoben sind. Es handelt sich um die bereits thematisierte Geschichte von
der Taube Noahs, die Belagerung Trojas’’, die heilige Stadt Jerusalem, die
Geschichte Hiobs und eine Rede von Jesus zu seinen Jiingern: ,,Seht die
Vogel unter dem Himmel an: sie sden nicht, sie ernten nicht, sie sammeln
nicht in die Scheunen; und euer himmlischer Vater ernihrt sie doch.“’® Die
Quellen stehen so als literarisch-historische Texte gleichrangig nebeneinan-
der.

Der Titel Ecce Homo zitiert Pilatus, der Jesu Leiden der Masse zur
Schau stellte.”” Zu Ecce Homo liegen bereits verschiedene literatur- und re-
ligionswissenschaftliche Interpretationen vor, von denen hier nur eine ex-
emplarisch aufgegriffen werden soll, um die These dieses Kapitels zu stiit-
zen: Birgit Lermen arbeitete 1997 heraus, dass das Gedicht ,,aus einer anth-
ropologisch-existentiellen Haltung heraus“®® von dem Menschen im Allge-
meinen spreche. Sie interpretiert Domins Einstellung zum Glauben als are-

74 Vgl. Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 46.

75 Vgl. das 1959 entstandene Gedicht Die Heiligen, GG, S. 40-43; VE, S. 231.

76 Vgl. VE, S. 235 und VE, S. 239. Ecce Homo ist erstmals erschienen 1970 in
dem Gedichtband Ich will dich.

77 Vgl. GAF, S. 92f.

78 Matthius 6, 26. Vgl. Lukas 12, 24.

79 Vgl. Johannes 19, 5.

80 Birgit Lermen: Ecce homo. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde Domin.
A.a.0., S. 132-135. S. 133. Vgl. das folgende Zitat ebd.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ligios: ,,Ihr dient die Bibel nicht als Dokument der Glaubensverkiindigung,
sondern als Modellvorlage menschlicher Grundsituationen [...].“ In einem
Interview hat Domin 1987 die Kategorisierung ihres Gedichts Abel steh auf
als religios mit dem Argument, es richte sich ja an jeden Menschen, in Frage
gestellt.®! Der Text lasst sich nicht auf eine christliche oder iiberhaupt reli-
giose Interpretation festlegen, nutzt aber das Potential, das der Bezug auf
das kulturgeschichtliche Wissen und die Bedeutung der Geschichte von
Kain und Abel fur das Christentum bietet. Die Autorin betreibt in den in
diesem Kapitel interpretierten Gedichten ein Wechselspiel zwischen Sakra-
lisierung und Sakularisierung, mit dem sie die Dimension der Transzendenz
hinterfragt.

Domins Gedichte lassen sich allgemein auf die Situation aller Verfolg-
ten, Fliichtlinge und Opfer von Genoziden zu verschiedenen Zeiten und an
verschiedenen Orten der Welt beziehen. Doch artikulieren die Texte auch
Leid und Trauer, deren Ursache in der nationalsozialistischen Vernich-
tungspolitik und ihrer konkreten Erfahrung liegt. Die Verwendung bibli-
scher Motive nutzt die Vertrautheit der Bilder, um sie in einen neuen Kon-
text zu stellen: So zitiert Domins 1953 entstandenes Gedicht Auf welch ver-
laflichen Stern? (GG 44f) zwar vorgeblich Gott, doch zielt es eher auf die
menschliche Solidaritéit, denn diese Verse finden sich in dieser Form nicht
in der Bibel. Wohl aber ist das Motiv der Schafe und des Hirten aus der Bi-
bel vertraut, beispielsweise aus den Psalmen Davids. Diese Verschiebung
findet sich auch in Domins poetologischen Essays.*? Die Dichterin weist
darin auch explizit auf die Nihe von Kunst und Gebet hin.®*

Dariiber hinaus zeigt sich dadurch, dass einerseits die jiidisch-christliche
Tradition aufgerufen wird, andererseits diese aber nicht mit dem Glauben an
die Erlosung gefiillt wird, das fehlende Gottvertrauen und das Fehlen eines
religios begriindeten Halts in Domins Lyrik nach Auschwitz. Mythologische
Beziige wie auf die Sintflut, die nicht erst in der Bibel, sondern bereits im
Gilgamesch-Epos erwihnt wird, bieten die Moglichkeit der Integration in
die Imaginationen der Weltgeschichte, ohne eine Verséhnung mit diesen
vorzugeben. Die Metaphorisierung von Schmerz ist dabei nicht einfach als
Asthetisierung oder Verharmlosung abzutun, sondern kann im Gegenteil e-
ventuell Trost spenden und bei dem Versuch helfen, das erlittene Trauma zu
verarbeiten. Wie zweifelhaft jedoch diese Moglichkeit in den Gedichten
Domins erscheint, wurde bereits anhand der vorliegenden Interpretationen
gezeigt.

81 Vgl. Hilde Domin: Adelbert Reif. A.a.O.,. S. 251; Michael Braun: Exil und
Engagement. A.a.O., S. 206-209; Kapitel 3.3.

82 Vgl. beispielsweise den Begriff ,,Fleischwerdung®. Hilde Domin: Literarische
Meinungsbildung. A.a.O., S. 63.

83 Vgl. Hilde Domin: Wozu Lyrik heute. A.a.O., S. 13.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 181

Damit stimmen Domins Gedichte mit dem Befund Adornos in den Me-
ditationen zur Metaphysik tberein, dass deren Ende gekommen sei, ,,[...]
weil, was geschah, dem spekulativen metaphysischen Gedanken die Basis
seiner Vereinbarkeit mit der Erfahrung zerschlug.“® Auffillig bleiben die
Ahnlichkeiten der Fragen, welche die beiden Remigranten stellen, und die
Antworten, die sie geben. Adorno geht in seinem Urteil allerdings wesent-
lich weiter als Domin: ,,Kultur ist Miill, weil sie vergeblich ist.“® Jedes
Wort miisse den Bruch reflektieren und integrieren: ,,Kein vom Hohen ge-
tontes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach Auschwitz ein
Recht.“*® Die Gedichtanalysen haben gezeigt, dass Domins Worte, sofern
sie ,,vom Hohen getont“ sind, nicht ,,unverwandelt“ sind.

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz wird der Topos der Sékularisie-
rung mit gegensétzlichen politischen Absichten aufgegriffen. Hermann
Liuibbe hat darauf hingewiesen, dass die Kategorie ,,Sdkularisierung® in der
Nachkriegszeit ,.eine zentrale Rolle als Fixativ eines geschichtsphilosophi-
schen Schemas zur Genealogie gegenwirtiger Misere®’ spielte: Indem die
kulturkritischen Klagen die Sékularisierung fiir den Zustand der Moderne
verantwortlich machten, betrachteten sie den deutschen Nationalsozialismus
nicht in seinem spezifischen historischen Zusammenhang, sondern als ge-
samteuropdisches Phanomen. Diese Perspektive erfiillte eine entlastende
Funktion und verwischte zugleich Unterschiede zwischen Nationalsozialis-
mus und Kommunismus. Domin nutzt in Bitte den Prozess der Sakularisie-
rung, um die individuelle Verantwortung zu betonen, und stellt sich damit
gegen eine Vergangenheitspolitik, die auf ,Bewiltigung” und Befreiung
zielt.

3.3 Singularitat und conditio humana:
Bau mir ein Haus, Das ist es nicht

Domins Gedichte weisen auf die zentrale Bedeutung hin, die den Stichwor-
ten ,,Singularitdt und ,,conditio humana“ im Konflikt zwischen einer all-
gemein-menschlichen Deutung der nationalsozialistischen Verbrechen und
einer Lesart, die ihren einzigartigen Charakter betonen, zukommt. ,,Nach
Auschwitz“ hat sich die Erfahrung einer ,transzendentalen Obdachlosig-

84 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 352.

85 Jorn Ahrens: Der Riickfall hat stattgefunden. A.a.O., S. 49.

86 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 358.

87 Hermann Liibbe: Sékularisierung als geschichtsphilosophische Kategorie. In:
Helmut Kuhn/Franz Wiedmann (Hg.): Die Philosophie und die Frage nach
dem Fortschritt. Miinchen 1964. S. 221-239. S. 235.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

keit“®® radikalisiert. Domins Gedicht Bau mir ein Haus (GG 27-29) greift
diese Bildlichkeit auf und artikuliert die Sehnsucht nach einem ,,Haus*, ei-
ner Heimat, die Rettung vor den Verfolgern bedeutet. Das Gedicht entstand
1957, also vor der endgiiltigen Riickkehr nach Deutschland.*’

Die erste Strophe besteht nur aus einem einzigen Vers: ,.Der Wind
kommt.” (1 I, 1) Diese Worte wiederholen sich im Gedicht (1 111, 1; 1 IIL, 6;
2 1, 4) und wirken so wie ein Refrain. Dadurch, dass dieser Vers alleine
steht, gewinnt er an Gewicht und die Spannung steigt. Das in den folgenden
Versen zusitzlich wiederholt auftretende einzelne Substantiv ,,Wind“ (1 I,
1; 11, 1; 2 I, 8; 3 II, 12) erhilt den Klang einer magischen Beschwoérung
oder eines Banns. In der zweiten Strophe wird zunéichst ein romantisches
Bild vom Wind gezeichnet, der personifiziert ,,die Blumen kammt“ (1 II, 1)
und ,,Bliiten zu Schmetterlingen macht“ (1 II, 2), also die Bliiten durch die
Luft weht und scheinbar Pflanzen in Tiere verwandeln kann. Der Wind
treibt auch ,,Tauben* (1 I, 3) in den Hochhausschluchten im Zentrum New
Yorks in die Hohe, aus der Enge der Stadt Richtung Freiheit. Allerdings
bleibt dabei offen, ob sich um echte Tauben handelt oder um in die Luft ge-
wirbeltes altes Papier.

In den letzten beiden Versen der Strophe schldgt das positive Bild um.
Der Wind ,,zerschellt” (1 1I, 7) die Zugvogel, die im Unterschied zu den
Stadttauben keine feste Heimat besitzen, als seien sie ein Gegenstand. Der
Effekt ist umso stérker, da die Strophe die gegensétzlichen Ereignisse in ei-
nem einzigen Satz aufruft. Der erste Vers der dritten Strophe wiederholt den
ersten der ersten Strophe und erweitert ihn prézisierend: ,.der salzige Wind*
(1 L, 1). Es ist also ein Wind, der iibers Meer weht, und er treibt das spre-
chende Ich und die angeredete Person an die Kiiste, bringt sie an Land, wo
sie jedoch nicht bleiben, sondern passiv weiter getrieben werden: ,,wie
Quallen,/die wieder hinausgeschwemmt werden.“ (1 1I1,4-5) Die Bitte ,,Hal-
te mich fest* (1 III, 7) zielt darauf, dass beide Menschen wenigstens einan-
der nicht als Halt verlieren.

Die erste Strophe des zweiten Abschnitts beginnt mit einem Seufzer:
»~Ach, mein heller Koérper aus Sand,/nach dem ewigen Bilde geformt,
nur/aus Sand.“ (2 I, 1-3) In den elliptischen Versen klingt biblische Sprache
an, doch ist der Korper nicht aus fester Erde, sondern aus einem leichter zer-
stérbaren Material. Der hohe Ton erinnert an Nelly Sachs’ Gedicht Chor der
Geretteten, in dem dem Substantiv ebenfalls eine Apposition nachfolgt. Das
Enjambement im zweiten Vers schérft in Domins Gedicht den Kontrast zwi-
schen Ewigkeit und der Verginglichkeit, die in dem Bild des Sandes wie
auch das des Staubs enthalten ist. Das sprechende Ich beschreibt, wie der

88 Georg Lukacs: Die Theorie des Romans. Darmstadt/Neuwied 1971 (1920). S.
32.
89 Vgl. VE, S. 230. Erstmals erschienen 1959 in Nur eine Rose als Stiitze.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 183

Wind sich ein Korperteil, ,,einen Finger” (2 I, 5) holt. Der Finger ist ein Teil
der Hand, die zum Helfen dienen kann. Aullerdem schreibt sich das Wasser
in den Korper ein, das Wasser des Meeres, auf dem sie fahren. ,,Aber der
Wind/legt das Herz frei* (2 I, 8-9), das Innerste, den Kern des Lebens, den
Ort der Gefiihle, den das sprechende Ich als ,,den zwitschernden roten Vo-
gel/hinter den Rippen® (2 I, 10-11) beschreibt. Das Zwitschern zeigt die
frohliche Lebendigkeit, den Ruf nach Nédhe mit dem Nachsten, ein Symbol
der Liebe und der Hoffnung. Rot kann als Farbe der Liebe und des Lebens,
aber auch des Todes gelesen werden, denn rot ist das Blut. Der Vogel sitzt
hinter den Rippen wie in einem Kifig, der nicht nur ein Geféngnis, sondern
auch ein Schtzraum ist. Aber der Wind macht hier nicht halt, er ,,brennt mir
die Herzhaut/mit seinem Salpeteratem® (2 I, 12-13), personifiziert &tzt er
mit seinem Gift die letzte Schutzschicht weg. Das neologistische Komposi-
tum ,,Herzhaut* verwendet Domin auch in dem Gedicht Bitte, um die Tiefe
der Verletzung und Gefihrdung anzuzeigen. Ein StoBseufzer wiederholt den
ersten Vers des Abschnitts durch ein Ausrufungszeichen am Ende in gestei-
gerter Form: ,,Ach, mein Korper aus Sand!“ (2 1,14) Die letzten Verse des
Abschnitts wiederholen den letzten Vers des ersten Abschnitts und prizisie-
ren die unméglich zu erfiillende Bitte: ,,Halte mich fest,/halte/meinen Kor-
per aus Sand.“ (2 1, 15-17)

Der dritte Abschnitt nun eine Wendung von der Beschreibung der be-
drohlichen Situation in den beiden ersten Abschnitten hin zu einem Ausweg
daraus, der Hoffnung auf Sicherheit, fiir die das sprechende Ich jedoch wei-
terhin dringend des Angeredeten bedarf. Es beschreibt die Beschaffenheit
dieses verheiflenen Lands: Es liegt nicht mehr am Meeresufer, ist also ge-
schiitzt vor dem salzigen Wind, der Boden ist nicht mehr unsicher, so dass
man nicht auf Sand baut, sondern die Erde wird gehalten von Pflanzen und
bildet einen ,,festen Boden“ (3 I, 3), der lebendig ist und auf dem man sich
ausruhen kann. Die Bitte an das Gegeniiber wird konkret formuliert: ,,Zer-
sdge den Baum/nimm Steine/und bau mir ein Haus.“ (3 I, 6-9) Indem der Ti-
tel eben diesen Vers herausgreift, ist er zukunftsbezogen und hoffnungsvoll,
denn offensichtlich lésst sich etwas tun gegen die Not.

Die zweite Strophe beschreibt das Haus néher: Es soll klein sein und
braucht eine weile Wand ,,fiir die Abendsonne* (3 11, 3), damit sie darauf zu
sehen ist, Licht gibt und Hoffnung. Aullerdem einen ,Brunnen fiir den
Mond/zum Spiegeln (3 II, 4-5), damit es ihm nicht so geht wie dem spre-
chenden Ich und ,.er sich nicht,/wie auf dem Meere,/verliert.“ (3 I, 6-9)
Sonne und Mond werden dadurch eingeladen. Das Haus soll neben einen
Baum gebaut werden, einen Apfel- oder Olbaum. Der Apfelbaum ist auch in
Deutschland heimisch, der Olivenbaum ist eher ein Symbol der europii-
schen Mittelmeerldnder. Wichtiger ist, dass der Baum schiitzt vor dem
Wind, dass es ein Baum ist, ,,an dem der Wind/vorbeigeht/wie ein Jéger,

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

dessen Jagd/uns/nicht gilt.* (3 I, 12-16) Die figura etymologica ,,Jager” und
»Jagd® intensiviert die Bedrohlichkeit, die abgewendet wird. Nichtsdesto-
trotz besteht sie flir andere weiter, ebenso wie das Zeichen an den Tiirpfos-
ten den Todesengel des Hermn an den Hausern der Israeliten vorbeigehen
lieB, die agyptischen Erstgeborenen aber totete, um den Auszug aus Agyp-
ten durchzusetzen.”

Im Haus, wie das sprechende Ich es imaginiert, wiirde die Verstreutheit
und Gefdhrdung, die der Wind auslost, aufgehoben werden. Das Gedicht
driickt den Wunsch nach einer sicheren Heimat. aus. Das Gedicht, das zu-
nidchst auf eine existentielle Heimatlosigkeit zu verweisen scheint, stellt
durch die letzten Verse den Bezug zu einer Verfolgungssituation her. Damit
wird eine konkrete Ursache fiir die Heimatlosigkeit benannt, die auf die Be-
drohung durch die nationalsozialistische Politik hinweist.

Eine dhnliche Bewegung vollzieht das 1969 in Heidelberg geschriebene
Gedicht Das ist es nicht (GG 338-339), das erstmals 1970 in dem Band Ich
will dich erschien.’’ In diesem Text wird der Bezug auf Auschwitz jedoch
explizit formuliert. Die Verse scheinen zunichst eine allgemein-
menschliche Dimension zu verhandeln, bis sich herausstellt, dass sie sich
auf den historischen Kontext des Genozids am jiidischen Volk beziehen.

Das ist es nicht

Das ist es nicht

daf} wir gedreht werden

von Abend zu Morgen

zu Abend

auf einer Kugel von der wir jetzt wissen
daf} sie blau ist

die wir sich drehen sehen

das ist es nicht

wir hangen kopfiiber ins Leere

wir sind es gewohnt

auch nicht das FlieBband auf das wir geleimt sind
von unserer Herstellung im Mutterleib
unserm Verpacktwerden in

Kisten jeder Grofe und Art

zusammen mit andern

und zuletzt in die kleinste

dunkelste

allein

die kleinste Einzelzelle

90 2. Mose 12,22-23.
91 Vgl. VE, S. 239.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 185

so eng wie der Mutterleib so ohne Fenster
wir sind es gewohnt

Sagte nicht einer
Dies und dies Volk
,ist es gewohnt gefoltert zu werden*

Das ist es nicht

wir haben das alles ldngst unterschrieben
jede Nacht wird es unterschrieben

fiir die Kinder jeder Nacht

auf den Bettiichern wird es paktiert
Gebidrtiichern

Leichentiichern

Du wirst gedreht auf einer blauen Kugel
kopfiiber vom Hellen ins Dunkle

das merkst du nicht

auch nicht das FlieBband

aus der Einsamkeit in die Einsamkeit
deine Handvoll Asche

das ist es nicht

obwohl es auch das ist

du vergifit es bei schonem Wetter

das kleinste FlieBband ist es

das ist nicht sichtbar

das ist nicht unterschrieben

das wird téglich

Auf dem groflen Trichter

auf dem wir alle hinuntermiissen

seid ihr nur ndher unten

ich bin noch weiter oben am Rand
sagte ein Aufseher im KZ

zu noch lebenden Menschen
Menschen die ihre Grube gruben

vor ihrer Erschieung er der Schieende
Thr seid ndher am Rand

Wie nah wir am Rand sind weil3 keiner
daf} es sich dreht

es dreht sich

er war oben und stief3 sie hinunter

mit diesem Trost

Der Titel des Gedichts wirkt durch seinen Andeutungscharakter zunachst ir-
ritierend. Die Negation ldsst die Leerstelle noch deutlicher hervortreten. Das

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

ist es nicht ist eine Phrase, die zum Beispiel von jemandem, der bedriickt ist,
dazu eingesetzt wird, unerwiinschte Nachforschungen oder Vermutungen
tiber das Befinden zuriickzuweisen. Das Gedicht thematisiert den Kreislauf
von Leben und Sterben sowie das Ausgeliefertsein der menschlichen Exis-
tenz in der Welt, verbleibt aber nicht bei einer existentialistischen Begriin-
dung, sondern stellt sie in den Rahmen der nationalsozialistischen Gewalt-
herrschaft.

Die das Gegeniiber einbeziehende Rede des sprechenden Wir birgt we-
nigstens eine geringe Hoffnung auf eine zukiinftige Verdnderung der darge-
stellten Situation. Das ,,wir*“ (I, 2) wird nicht ndher definiert und bezieht
zugleich die Leserinnen und Leser in die Erfahrung der Erddrehung ein, die
den Wechsel von Tag und Nacht verursacht (I, 3-4) und den Kreislauf des
Lebens versinnbildlicht. Alles Wissen um die physikalischen Gesetze und
Gegebenheiten der Welt bietet doch keinen Trost oder Schutz gegeniiber der
Erfahrung des ,,Geworfenseins“ und ihre Offensichtlichkeit, die sich im Ge-
genteil durch die Bilder der Weltraumforschung eher noch verstirkt hat. Die
simple Beschreibung der Welt als ,,einer Kugel von der wir jetzt wissen/daf3
sie blau ist/die wir sich drehen sehen (I, 5-7) schafft ebenso wie die zweite
Wiederholung von ,,das ist es nicht” (I, 8) Distanz und verweist auf eine lei-
denschaftslose, ginzlich unehrbietige Haltung des Sprechers. Doch die aus
der Perspektive des Weltalls offensichtlich gewordene Tatsache, dass wir
,»kopfiiber ins Leere* (I, 9) hingen, verursacht gleichzeitig das Gefiihl einer
quilenden ,,transzendentalen Obdachlosigkeit“gz.

Das Gedicht enthilt weder Satzzeichen noch Reime, was den Eindruck
der Haltlosigkeit noch steigert. Das wird nur vorgeblich gemildert durch die
lapidare Feststellung ,,wir sind es gewohnt“ (I, 10), in der sich vielleicht ei-
ne Klage, aber keine direkte Anklage verbirgt. Ursache ist ,,auch nicht das
FlieBband auf das wir geleimt sind“ (I, 12), das seit der Geburt vorherbe-
stimmte Schicksal (I, 12). Der Leim verhindert zwar die Freiheit, bewahrt
aber immerhin vor dem Fallen von der ,,Kugel“. Die produktionstechni-
schen Begriffe wie ,,FlieBband“ (I, 11), ,,Herstellung* (I, 12) und ,,Ver-
packtwerden® (I, 13), die im Gedicht fiir den Menschen und seine Entwick-
lung bis hin zu seinem Tod verwendet werden, verdeutlichen die Entfrem-
dung des Menschen: Sie sprechen diesem seine Individualitdt und Autono-
mie ab und lassen ihn sein Leben nur passiv erfahren. Er findet keinen indi-
viduellen Tod, sondern endet in einem Massengrab.

Das Bild des FlieBbands konnotiert den industriellen Massenmord auch
im Gedicht Abschaffung des Befehlsnotstands: Perspektive (GG 354-356),
das Domin 1968 in Heidelberg schrieb®: , FlieBband/alles flieBt/Blut kann

92 Georg Lukacs: Die Theorie des Romans. Darmstadt/Neuwied 1971 (1920). S.
32.
93 Vgl. VE, S. 239.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 187

flieBen Gas kann flieBen* (IV, 1-3). Domin verwendet Begriffe wie ,,FlieB-
band“ und ,,Drehscheibe® dariiber hinaus in ihren Essays, und selbst da fal-
len sie aus dem Duktus heraus.”* Hier wie dort weisen sie auf die Fremdbe-
stimmung des Menschen und systemimmanente anonymisierte Abldufe hin.
Das gilt auch fiir das Bild vom ,,Ziehbrunnen/in dem wir uns drehn/wie in
einem Gefingnis“ (IV, 16-18), das Domin in dem zwischen 1957 und 1959
entstandenen Gedicht Die Heiligen (GG 40-43) verwendet.” In Gedichten
stellt sich die Ausweglosigkeit aus der Fremdbestimmung verschirft als Be-
drohung dar, da sie in keinen unmittelbaren Kontext integrierbar ist. Nach
dem Tod erwartet den Menschen ,,allein/die kleinste Einzelzelle“ (I, 18-19),
eine Urne oder ein Sarg, auch der Tod bringt keine Befreiung. Und selbst
das kommentiert der Sprecher beklemmend lakonisch mit dem Satz ,wir
sind es gewohnt“ (I, 21).

In der zweiten Strophe kennzeichnet der Sprecher diese Formulierung,
die er wiederholt, als Zitat: ,,Dies und dies Volk/,ist es gewohnt gefoltert zu
werden‘“ (II, 2-3). Der Ausspruch verharmlost die Folter, indem er erstens
von Gewohnung daran spricht, und zweitens diese Gewohnung einem gan-
zen Volk als Merkmal zuspricht, keinem Individuum, das ja stets das Objekt
der Folter ist, wenn diese sich auch auf alle Mitglieder eines Volkes erstre-
cken kann. Es ist ,.einer” (I, 1) der dies duBerte, irgendeiner, jemand Belie-
biges. Es scheint fiir den Sprecher weiter keine Rolle zu spielen, wer das
sagte und tiber wen (II, 2), er ist sich nicht einmal mehr sicher, ob jemand
das gesagt hat, weshalb er den Satz als Frage formuliert. Warum Genauig-
keit fiir ihn hier keine Rolle spielt, kann dadurch begriindet sein, dass er das
oder Ahnliches so oft gehdrt hat — oder dass seine Erfahrung dem Aus-
spruch, den er zynisch zitiert, Recht zu geben scheint. Die zweite Strophe
stellt das Gedicht jedenfalls in den Kontext des Massenmords an den Juden
und verleiht dadurch der ersten Strophe Nachdruck: Das dort beschriebene
Bild des ,,Gedrehtwerdens ldsst sich auch wortlich lesen, denn eine be-
kannte Foltermethode in Diktaturen ist das Aufhingen der Opfer an den Fii-
Ben. Das Bild des FlieBbands driickt eine allgemein-menschliche Erfahrung
der Moderne aus, aber auch die spezifisch jiidische Erfahrung der Misshand-
lung und des Leids. Es ist die Erfahrung eines Volkes, wie Objekte massen-
haft und systematisch verschickt zu werden, ob auf tiberfiillten Schiffen ins
Exil oder im fensterlosen Eisenbahnwaggon nach Auschwitz, von einem
technischen Apparat, der ihnen ihre Regeln qua Geburt, etwa iiber die Zu-
gehorigkeit zum Judentum tiber die Religion der Mutter, ohne Entkommen,
aufzwingt — bis zum Tod. Gegeniiber der ersten Strophe, die 22 Verse be-
sitzt, hebt sich die zweite Strophe mit dieser kurzen Sentenz in drei Versen

94 Vgl. Hilde Domin: Literarische Meinungsbildung. A.a.O., S. 75f, 82, 87, 90,
100f, 114.
95 Vgl. VE, S. 231.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

scharf ab, ebenso wie gegeniiber den folgenden 20 Versen der dritten Stro-
phe. Auch die vierte Strophe ist mit 14 Versen deutlich langer.

Die dritte Strophe setzt erneut mit ,,Das ist es nicht™ (IIL, 1) ein, wie ei-
nen Refrain wiederholt der Sprecher den Vers (I, 1, 9; 111, 1, 14), beschwo-
rend, verzweifelt und hilflos. Fast resignierend bestitigt er die GewShnung
(I, 10, 21) an die Erfahrungen, die keinesfalls unbedingt so allgemein-
menschlich sind, wie es zunichst den Anschein hatte, sondern eine spezifi-
sche Gruppe betreffen. Mit der Aufzdhlung von ,Bettichern [...]/
Gebirtiichern/Leichentiichern® (I1I, 5-8) wendet sich der Sprecher mit
Worten, in denen die Formulierungen der ersten Strophe anklingen (III, 8-
9), wieder dem allgemeinen Rhythmus von Leben und Sterben zu, der eige-
nen Verginglichkeit und Bedeutungslosigkeit (III, 13). Dieser gesamte Zu-
sammenhang sei ,,langst unterschrieben* (III, 2). Das klingt zunédchst, als
hitte jeder einzelne seinem Leid zugestimmt, allein dadurch, dass er lebt.
Doch ldsst sich aus der blolen Lebensbejahung noch keine Zustimmung zu
einer tdglichen Leiderfahrung ableiten: ,,das ist nicht unterschrieben* (111,
20). Die Unterschrift, die Zustimmung ausdriickt und einen Vorgang ab-
schlieit, konnte sich somit auch auf das bloBe ,,Unterschreiben” der
Schreibtischtiter beziehen, die auf ihrer Unschuld beharrten. Dann wechselt
die Sprechsituation, der Sprecher wendet sich an ein direktes Gegentiber,
das er mit ,,Du* (III, 8) anspricht. Dadurch verschirft sich fiir die Leserin-
nen und Leser die individuelle Bedeutung der Feststellungen. Nach der letz-
ten Wiederholung von ,.das ist es nicht* (III, 14) erfolgt jedoch ein Bruch,
denn der folgende Vers nimmt diesen Satz zuriick: ,,obwohl es auch das ist*
(I, 15). Damit erhalten alle vorhergegangen Verse eine neue Relevanz, die
jedoch sofort wieder in Frage gestellt wird, denn schon Kleinigkeiten wie
schones Wetter lassen es vergessen (III, 16). Die nun folgenden vier Verse
sprechen endlich an, was es ist, das den Sprecher so belastet: ,,das kleinste
Flieband* (III, 17), nicht der grole Automatismus eines unsichtbaren Sys-
tems, demgegeniiber er ohnmichtig ist und das sich immer neu reproduziert,
sondern der kleine, der sich ,tdglich® (III, 20) vollzieht, in jeder kleinen
Entscheidung fiir oder gegen eine Handlung. Der Holocaust konkretisiert
sich demzufolge in jeder nationalsozialistischen Gewalttat, etwa in jeder Er-
schieBung, und in jedem Akt der Mittiterschaft. Und jedes dieser Flieban-
der fiihrt in den Tod.

Das anhaltende Bewusstsein fiir jede alltigliche Handlung beschreibt
Domin auch in ihrem Gedicht Abel steh auf. Darin wird von Kain eine ande-
re Handlung gefordert, die ,,tdglich“ erfolgen soll. Das Gedicht ist damit ein
Appell und eine Mahnung fiir die Zukunft, es handelt aber Domin zufolge
auch von der ,,zweiten Chance*”®, die sie den Deutschen mit der Riickkehr

96 Hilde Domin: Adelbert Reif. A.a.O., S. 250.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 189

gab. Dies sagte sie riickblickend. Dass der Sprecher in denselben Versen
etwas Unmogliches von Abel fordert, und zwar das Ungeschehenmachen
von Kains Tat, ein Ignorieren des eigenen Todes durch Totschlag, zeigt
demgegeniiber die Unmdoglichkeit, dass die Welt sich so zum Guten hin ver-
andert, wie der Sprecher es sich wiinscht. Er verleiht seiner schwindenden
Hoffnung darauf insbesondere in der zweiten Strophe Ausdruck. Wenn Wu
zu dem SchluBl kommt, mit Abel steh auf sei ,,[...] nicht nur ein kiinstleri-
scher, sondern auch ein menschlich-moralischer Hohepunkt erreicht*®” un-
terschldgt er diese Problematik, die in den unterschiedlichen Erwartungen
an Juden und Nicht-Juden hinsichtlich des Zusammenlebens nach Ausch-
witz liegt.

Die vierte Strophe von Das ist es nicht ist noch deutlicher als die zweite
Strophe auf den Massenmord an den Juden bezogen. Sie setzt mit der Wie-
dergabe der Rede eines KZ-Aufsehers ein, der die Gefangenen beim Graben
ihres eigenen Grabs vor ihrer ErschieBung beaufsichtigt. Die figura etymo-
logica ,,Grube gruben® (IV, 7) verstéirkt den Eindruck der Unabénderlichkeit
und verleiht den Versen dariiber hinaus einen dumpfen Klang. Mit den Beg-
riffen ,,FlieBband* und ,, Trichter” greift Domin zudem stereotype Formulie-
rungen des Diskurses um Lyrik nach Auschwitz auf.”®

In ihrem bereits 1965 in Heidelberg geschriebenen Gedicht Gesprdch
mit meinen Pantoffeln (GG 320)* scheint wie ein Alptraum neben der Erin-
nerung an das Exil das Bild der Schuhhaufen durch, die in den Konzentrati-
onslagern vor den als Duschen ausgegebenen Gaskammern und vor Er-
schieBungen an vorher ausgehobenen Gruben ausgezogen werden mussten:
,Die verlassenen Schuhe/zuriickgelassen/am Rande/eines Kraters/[...] diese
Schuhe/ aus denen die Fufle/fortgingen/an einem Rande/barful/in das
schuh- und kleiderlose Land* (I, 1-4; 7-12).'® Domin verwendet das Bild
vom ,,Rand“ der Welt auch in ihrem Text zu den Wohnungen des Exils, in

97 Jianguang Wu: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 97.

98 Die Szene erinnert an die Beschreibung des Mordens im Mauthausener Stein-
bruch in Grete Weil: Meine Schwester Antigone. Berlin 1982 (Ké6ln 1980). S.
97f. Weil verweist darin u.a. auf Egon Kogon: Der SS-Staat. Das System der
deutschen Konzentrationslager. Miinchen 1946. Vgl. aulerdem zwei Zitate aus
Interviews in dem Film Shoah von Claude Lanzmann: Ein Uberlebender von
Chelmo sagt: ,,Die Gruben waren trichterférmig.“ Ein ehemaliger SS-Mann
wiederholt mehrfach: ,, Treblinka war ein zwar primitives, aber gut funktionie-
rendes FlieBband des Todes.*

99 Vgl. VE, S. 243.

100 Vgl Nelly Sachs: Wer aber leerte den Sand aus euren Schuhen. In: Dies.:

Gedichte. A.a.0., S. 20. Das Gedicht erschien zuerst in Nelly Sachs: Woh-
nungen des Todes. Berlin 1946.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

dem das Haus ,.eine Zuflucht am Rande, wo man nicht weiter weglaufen
kann“!®! bietet.

Als besondere Grausamkeit, die auch die verbale Ebene erfasst und hier
durch die Metaphorik seiner Sprache konterkariert und dadurch noch ver-
starkt wird, sagt der KZ-Aufseher zu den Gefangenen, dass alle sterben
miissten, nur sie eben etwas frither — und stoft sie dann hinunter. An dieser
Handlung offenbart sich sein barbarischer Charakter: Er zieht aus der Wei-
sung ,,Bedenke, dass Du sterblich bist“ eben nicht die Folgerung, verant-
wortungsbewusst zu handeln, sondern fiihlt sich durch die menschliche
Sterblichkeit in seiner Nichtachtung des Lebens bestitigt. Liest man das
Bild des Trichters in Das ist es nicht als Verweis auf ,,Gottes Miihlen®,
kommt noch die religiose Dimension des ,,memento mori“ hinzu. Mit seinen
Worten gibt der KZ-Aufseher als Gesetz des Lebens und des Zufalls aus,
was tatsdchlich in seiner Verantwortung liegt: Er ist ihr Morder. Es ist gera-
de kein ,,Trost“ (IV, 14) fur die Menschen, die ihren gewaltsamen Tod er-
warten miissen, dass niemand weil3, wann er oder andere sterben werden,
dass die Rollen vertauscht werden koénnten — und dass die Welt sich weiter-
dreht (vgl. I, 2; 111, 8). Denn dieser Moment, in dem der Aufseher sie stofit,
obwohl er anders handeln konnte, bedeutet ihren Tod. Damit benennt das
Gedicht klar und eindeutig Tat und Tater sowie Verantwortung und Schuld.

Brecht entlarvt in seiner Ballade vom Wasserrad dariiber hinaus die
Klassenverhéltnisse, die trotz wechselnder personaler Besetzung bestehen
blieben: ,,Freilich dreht das Rad sich immer weiter/Dal3, was oben ist, nicht
oben bleibt./Aber fiir das Wasser unten heiflt das leider/Nur: daf} es das Rad
halt ewig treibt.«!%? Dies lieBe sich auch auf die Verhéltnisse im ,,Dritten
Reich* tibertragen: Auch wenn auf der Seite der Nationalsozialisten und auf
der Seite ihrer Opfer die Individuen ausgetauscht werden, dauert das System
an. Ein Rollentausch zwischen Machtigen und Machtlosen ist nicht vorge-
sehen, das wird auch in Domins Versen deutlich: Hier dreht sich Fortunas
Rad eben nicht, denn die Machtverhiltnisse sind festgelegt.

Domins Lyrik unterscheidet sich von Texten der Autorinnen und Auto-
ren, die Konzentrationslager und Folter selbst erlebt haben. Die Trauer iiber
die Verbrechen gegen die Menschheit und Menschlichkeit kann helfen, das
eigene Bewusstsein fiir diese zu schirfen und die Relevanz des eigenen
Verhaltens dafiir aufzuzeigen. Allerdings nur, wenn das Leid eine bestimm-
te, jeweils individuelle und subjektiv empfundene Grenze nicht tiberschrit-
ten hat. Die Anforderungen, die Exil und Lager an den Einzelnen stellen,
unterscheiden sich dabei wesentlich, insbesondere im Hinblick auf die Hoff-
nung.

101 Hilde Domin: Meine Wohnungen. A.a.O., S. 100f.
102  Bertolt Brecht: Die Ballade vom Wasserrad. In: Ders.: Gesammelte Werke.
Bd. 3. A.a.0., S. 1007f. S. 1007.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 191

Fur Jean Améry bedeutete die Folter durch die Gestapo das Ende des

L Weltvertrauens*'®. Thm ist im Unterschied zu dem ,,Betroffenen in Do-
mins Gedicht keine Riickkehr moglich: Es bleibe die Erkenntnis ,,[...] einer
durch keinerlei spitere menschliche Kommunikation auszugleichenden
Fremdheit in der Welt.“'* Das zeigt auch schon der Untertitel von seinen
1966 in Miinchen erschienenen Reflexionen iiber den Antisemitismus Jen-
seits von Schuld und Siihne, der Bewiiltigungsversuche eines Uberwiiltigten
lautet. Améry geht davon aus, dass es unmdglich ist, den Schmerz zu kom-
munizieren. Jeder Vergleich miisse scheitern, der Schmerz spreche nur fiir
sich selbst.'”® Durch sein Schreiben bindet Améry dann doch ,[...] das
Nichtkommunizierbare in die Kommunikation mit dem Kollektiv der Téter
ein.«!%

Améry und Celan sind neben anderen, die Konzentrationslager oder
Verfolgung tiberlebten, aber das Leben danach nicht ertragen konnten und
sich umbrachten, zu den Opfern der Nationalsozialisten zu zihlen. In ihrem
Essay Zur Verleihung des Rilke-Preises 1977 an Ernst Meister verweist
Domin auf Celan, der ,,[...] den Mut zum Sprechen verlor, ohne den der
Dichter nicht existiert. Nicht wie Sprache immer am Rande des Verstum-
mens ist, sondern weil der Mensch Celan am Rande war, an einem Rand,
von dem er sich nicht mehr umwenden mochte zu der gefiirchteten Welt.'”’

Texte, die diesseits dieser Grenze bleiben, tragen per se eine Zukunfts-
perspektive in sich — sei sie noch so gering und gefdhrdet. Den Texten Do-
mins, fiir die das zutrifft, kommt damit als Ausdruck der Trauer iiber die
sinnlosen Morde praktische Relevanz zu, insofern sie zur Erinnerung beitra-
gen. Wie die Gedichtanalysen belegen, besitzen sie dadurch zudem kriti-
sches Potential.'®

Das Gedicht Ausbruch von hier (GG 359) entstand erst 1985 und er-
schien erstmals 1995 in der erweiterten Neuausgabe von Ich will dich.""”
Darin vermittelt sich das Bewusstsein dieser Grenze deutlich, die die Ver-

103 Jean Améry: Die Tortur. In: Merkur 19 (1965). S. 623-636. S. 627. Domin
kannte Amérys Essay spitestens seit 1974, wie eine FuBinote belegt. Vgl.
Hilde Domin: Exilerfahrungen. A.a.O., S. 186.

104 Jean Améry: Die Tortur. A.a.O., S. 635.

105 Jean Améry: Die Tortur. A.a.O., S. 631.

106  Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 457.

107 Hilde Domin: Zur Verleihung des Rilke-Preises 1977 an Ernst Meister. In:
GE, S. 141-147. S. 142f.

108 Lutz Niethammer: Diesseits des ,,Floating Gap®. Das kollektive Gedachtnis
und die Konstruktion von Identitdt im wissenschaftlichen Diskurs. In: Kris-
tin Platt/Mihran Dabag (Hg.): Generation und Gedéchtnis. Erinnerungen und
kollektives Gedéchtnis. Opladen 1995. S. 25-50. S. 49f.

109 Vgl VE, S. 241.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

zweiflung von der Hoffnung auf die Sprache als Zuflucht trennt. Mit dieser
Hoffnung setzt sich in den achtziger Jahren eine Tendenz im Werk Domins
fort, den Zweifeln zum Trotz: ,,dort will ich ein Alphabet erfinden/von tati-
gen Buchstaben® (I, 15-16). Allerdings formuliert das sprechende Ich diese
Hoffnung nicht fiir den Ort, an dem es sich befindet, sondern lokalisiert die-
se Moglichkeit ,,auf der andern Seite der Erde* (I, 12). Vor dem Hinter-
grund, dass Domin im Exil auf der Stidhalbkugel war und dort mit dem
Schreiben begonnen hat, liee sich die Formulierung auch wortlich verste-
hen. Das bedeutete, dass das sprechende Ich die Hoffnung besitzt, im Exil
eine grofere Freiheit zum Leben und Schreiben zu erlangen. Eine andere
Moglichkeit, die von der Widmung gestiitzt wird, besteht darin, diesen Ort
auf die Zeit nach dem Tod zu beziehen. Zumindest lidsst sich feststellen,
dass die Formulierung auf eine Utopie verweist.

Diese Interpretation stiitzt auch das Gedicht Auf der andern Seite des
Monds (GG 231), das nach der Riickkehr 1964 in Heidelberg entstand.''
Darin artikuliert sich die Vorstellung, dass das sprechende Ich bzw. der von
ihm Angeredete taglich nur die ,,Stellvertreter (IL, 3) der ,,wirklichen Tage*
(I, 4) empfange, die sich ,,auf der anderen Seite des Monds* (II, 11) befin-
den. Die Tage erscheinen personifiziert, und dass sie ,,verscheucht von hier
(I, 8) sind, deutet auf die Exilerfahrung des sprechenden Ichs hin. Diese Er-
fahrung bedeutet auch in dem 1959 in Astano entstandenen Gedicht Noch
gestern (GG 1481)111 einen unumkehrbaren Bruch.

Durch die Personifizierung der Buchstaben wird diesen das Potential
zum Handeln zugesprochen. Die Macht des Schreibens bleibt aber be-
schrinkt auf einen Ort, der zudem nur mit einer Negation bezeichnet wird.
Die Verse sprechen fiir eine Identifizierung mit dieser Position, doch enthélt
die Widmung ,,Fiir Paul Celan, Peter Szondi, Jean Améry, die nicht weiter-
leben wollten”''? zugleich einen Hinweis auf den entscheidenden Unter-
schied: Domin hat sich gegen den Selbstmord entschieden. Sie urteilt nicht
iiber die Differenz. Das sprechende Ich des Gedichts bezieht eine Position,
von der fraglich ist, ob man sie Améry, Celan oder Szondi unterstellen kann
— der Paratext allein, der als Indiz fiir eine solche Interpretation gelesen
werden konnte, bildet keine hinreichende Begriindung dafiir. Domin hat die
Verse Zeitgenossen gewidmet, die den Nationalsozialisten entkommen
konnten, sich dann aber doch umbrachten. Sie formuliert dieses Handeln als
eine Frage des Wollens, nicht des Konnens, stérkt also in ihrer Darstellung
deren Entscheidungsfreiheit als autonome Subjekte, statt sie in eine Opfer-
rolle zu dréngen.

110 Vgl VE, S. 235.

111 Vgl VE, S. 232.

112 Zu Celans Selbstmord vgl. Hilde Domin: Zur Verleihung des Rilke-Preises
1977 an Ernst Meister. In: GE, S. 141-147. S. 142f.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|193

Domin maft sich in ihren Gedichten nicht an, Erfahrungen von Lager-
hiftlingen nachempfinden zu wollen. Die Erfahrungen der Verfolgung und
des Exils, die sie gemacht hat, weichen davon ab und sind nicht damit
gleichzusetzen. Als Konsequenzen der nationalsozialistischen Politik sind
sie jedoch ebenfalls den Verbrechen des ,,Dritten Reichs* zuzuschreiben.

Die Frage nach den Bedingungen und Moéglichkeiten des Sprechens
nach Auschwitz beantwortet Das ist es nicht bereits im Titel resignativ:
Sprache taugt nicht dazu, der bestehenden Wirklichkeit Sinn zu verleihen,
da der Mord an den Juden vollkommen sinnlos ist und keine Hoffnung auf
Rettung aus den mechanistisch geregelten Abldufen von Leben und Sterben
besteht. Die zweite Strophe, die eine zynische Rede zitiert, fithrt den Miss-
brauch der Sprache ebenso vor wie die Sitze des KZ-Aufsehers in der letz-
ten Strophe. Das Gedicht, das durchaus Worte findet fiir das Leiden, wider-
ruft auf der Inhaltsebene die Moglichkeit der Distanzierung und Verarbei-
tung durch Versprachlichung, die nach Sven Kramer ,,einen ersten Schritt
zur Linderung der posttraumatischen Belastung®'" bedeutet hitte. Durch
den Bezug auf die nationalsozialistischen Verbrechen durch das Wort ,,KZ*
sowie die bekannten Bilder der Vernichtungspolitik bezieht sich Domins
Gedicht auf ein konkretes historisches Ereignis. Hinsichtlich der Opfer
spricht das Gedicht jedoch nicht von ,,JJuden®, sondern von ,,Menschen®.
Zwar bildete der Antisemitismus ein konstitutives Element des Nationalso-
zialismus und stellten die als ,,Juden® gettteten Menschen die grofite Opfer-
gruppe, doch tibernimmt Domin hier nicht die Kategorisierung der national-
sozialistischen Vernichtungspolitik, die den Diskurs oft dominiert: Indem
sie von ,,Menschen® spricht, erhilt sie zum einen eine paradigmatische Les-
art des Mords an den Juden, die anderen Opfergruppen die Moglichkeit zur
Identifikation bietet, und zwar nicht nur den Opfern des Nationalsozialis-
mus. Zum anderen bewahrt sie die individuelle Verfligungsmacht der Opfer
iiber die Zuschreibungen des Subjekts. Wie sehr ihr dies ein Anliegen ist,
verdeutlicht ein Blick auf ihre Stellung zum Judentum. Domin verweist auf

,[...] die harte Minimaldefinition: ,Jude ist, wen Hitler dazu erklirt hat‘: wem er,
1933, das durch die Jahrhunderte geschleppte Zentnergewicht, von dem ein solcher
Mensch endlich zum Menschsein wie andere erldst schien, erneut — und als sei es
fiir immer und noch tiber den Tod hinaus — um den Hals gehéngt hat.

[...] Ich lasse es aber nicht bei dieser Minimaldefinition des Juden bewenden, die

mich zum bloBen Objekt machen wiirde in ihrer entmenschenden Sinnlosigkeit.«'™*

Die bisherigen Gedichtanalysen konnten dies belegen. Entsprechend sagte
Domin 1991 ihre Teilnahme an einem deutsch-jiidischen Symposion mit der

113 Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 453.
114 Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 151.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Begriindung ab, sie verstehe sich als deutsche Schriftstellerin.''> Dahinter
stehen Vorbehalte gegeniiber einer Kategorisierung als ,,deutsch-jiidisch®,
die als Fortsetzung der rassistischen nationalsozialistischen Politik missver-
standen werden kann, wenn sie sich nur an der Abstammung orientiert, und
zudem einem Kulturbegriff verhaftet ist, der vorgibt, ablosbar von Sprache
«l16 st typisch® fiir ein universa-
listisches aufklédrerisches Denken. AufBlerdem steht sie Kollektivierungen
generell ablehnend gegeniiber, auch nach Beruf oder Geschlecht."'” Den-

zu sein. Domins ,,Distanz zum Judentum

noch leugnet sie ihre Zugehorigkeit zum Judentum nicht.

Domin hebt gleichzeitig die konkrete Erfahrung und die Metaphorik des
Exils hervor: ,,.Das Exil ist die Extremerfahrung der conditio humana. Das
,Nur-ein-fliichtiger-Gast-sein‘, ,Haben-als-hétten-wir-nicht‘, hat alle Meta-
phorik abgestreift, und wird téglich, und fiir jedermann sichtbar, am Exilier-
ten vollstreckt.“''® Damit présentiert sie keine verharmlosende Sicht auf die
nationalsozialistische Vernichtungspolitik, sondern eine pessimistische Auf-
fassung von der menschlichen ,,Kultur, die keine Heimat zu bieten vermag
— dhnlich der Auffassung Adornos, dass Kultur immer auch die Barbarei
enthalte, und dem Existentialismus Sartres.

Thr Weltbild in das einer Religion einzufiigen, lehnt Domin fiir sich ab:
»Judesein ist, um es ganz deutlich zu sagen, keine Glaubensgemeinschaft
fiir mich, keine Volkszugehorigkeit [...], natiirlich keine Rassefrage. Es ist
eine Schicksalsgemeinschaft. Ich habe sie nicht gewahlt [...]. Ich bin hinein-

gestoBen worden, ungefragt wie in das Leben selbst.!"

115 Vgl Jens Stiiben/Winfried Woesler: Das Osnabriicker Symposion zur deut-
schen Literatur jidischer Autoren nach dem Holocaust. In: Dies. (Hg.): ,,Wir
tragen den Zettelkasten mit den Steckbriefen unserer Freunde®. Acta-Band
zum Symposion ,,Beitrdge jidischer Autoren zur deutschen Literatur seit
1945 (Universitdt Osnabriick, 02.-05.06.1991). Darmstadt 1994. S. 12.

116 Dieter Lamping: Von Kafka bis Celan. A.a.O., S. 137. Vgl. das folgende Zi-
tat ebd.

117 Vgl Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 164.

118 Hilde Domin: Exilerfahrungen. A.a.O., S. 192. Vgl. Almuth Hammer: Er-
wihlung erinnern. Literatur als Medium jiidischen Selbstverstindnisses. Mit
Fallstudien zu Else Lasker-Schiiler und Joseph Roth. Géttingen 2004. S. 98:
um 1900 ,,Im emanzipierten Judentum der Moderne wird die ,Diaspora‘ fiir
viele akkulturierte Juden zur Metapher. Zwischen Akkulturation und Anti-
semitismus wird mit der Frage nach einer jiidischen Existenz eine Differenz-
erfahrung an sie herangetragen, die nicht in der Verlusterfahrung, durch die
die Moderne allgemein gekennzeichnet ist, aufgeht, sondern diese ver-
scharft.

119 Hilde Domin: Hineingeboren. A.a.O., S. 152.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 195

Domin definiert ihr Judentum wiederholt als Zugehorigkeit zu einer
,,Schicksalsgemeinschaft“120. Damit deckt sich ihr Empfinden mit dem vie-
ler akkulturierter Juden. Auch Hildesheimer spricht von dem Gefiihl, einer
,Schicksalsgemeinschaft“'?' anzugehoren, ohne dass diese sein ,,BewuBt-
sein beriihre. Spétestens in der Weimarer Republik begegneten alle Juden
dem Antisemitismus, wenn sie ihn auch unterschiedlich deuteten und wenn
er auch in verschiedenen Formen auftrat.'?* Fiir Frauen, mochten sie auch so
emanzipatorisch erzogen worden sein wie Domin, ergab sich eine doppelte
Diskriminierung. Denjenigen, die an einer deutschen Hochschule ein Studi-
um absolvierten, begegnete dariiber hinaus das Misstrauen gegeniiber dem
Abweichen von einem Leben als Hausfrau und Mutter oder einer ,,weibli-
chen* Berufslaufbahn.'* Domin hat ihr Judentum und die damit verbundene
Diskriminierung als Schicksal angenommen, in das sie ,hineingeboren*
worden ist.

Domin stellt die Theodizeefrage nicht explizit, doch ist diese hinter ih-
rem Spiel mit religiosen Elementen, die dann doch verworfen werden, im-
mer noch zu erkennen. Sie versucht nicht, dem Geschehen einen Sinn zu
geben, auch keinen religiésen. Entsprechend beruft sie sich nicht auf die
beiden nach Miinz dominanten Formen im Judentum, das Leiden zu recht-
fertigen, die zum einem auf dem Grundmuster des Martyriums zur Heili-
gung des Namens Gottes und zum anderen auf einer Siinde-Strafe-
Theologie beruhen.'** Der Holocaust erscheint in Domins Texten als Para-
digma menschlichen Leids, das von Menschen verursacht wurde und damit
von ihnen zu verantworten ist.

Dennoch sieht Domin ,,in dem jiidischen Schicksal nur den Extremfall
des Allgemeinen*'?®, von dessen tédlicher Form sie verschont geblieben sei.
Eine solche Bewertung des Holocaust wird in der Forschung wiederholt
problematisiert, auch wenn sie jiidischen Glaubenstraditionen entspricht.
Birgit R. Erdle warnt vor der Auffassung, Auschwitz als Extremfall zu be-

120 Hilde Domin: o. T. In: Hans Jiirgen Schultz (Hg.): Mein Judentum. 3. Aufl.
Stuttgart/Berlin 1979 (1978). S. 104-117. S. 107.

121 Wolfgang Hildesheimer: Mein Judentum. in: Ders: Das Ende der Fiktionen.
Reden aus fiinfundzwanzig Jahren. 1984. S. 213-225. S. 213. Vgl. das fol-
gende Zitat ebd.

122 Vgl. Cornelia Hecht: Deutsche Juden und Antisemitismus in der Weimarer
Republik. Bonn 2003. S. 346, 377, 403, 405.

123 Vgl. Cornelia Hecht: Deutsche Juden. A.a.O., S. 353; Marion A. Kaplan: Ji-
disches Biirgertum: Frau, Familie und Identitit im Kaiserreich. Hamburg
1997. S. 190-207.

124 Vgl. Christoph Miinz: Der Welt ein Geddchtnis geben. A.a.O., S. 29. Die
beiden folgenden Zitate ebd.

125 Hilde Domin: 0. T. A.a.O., S. 116.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

trachten: ,,Uber eine Universalisierung des Traumas lasst sich [...] ein Kon-
tinuum stiften, ein Kontinuum menschlicher Destruktivitit und katastrophi-
scher Einbriiche — also gerade das, was das Trauma radikal zunichte
macht.“'?® Auschwitz stehe nicht in einer Reihe mit beliebigen anderen Ge-
waltausbriichen. Auch Dan Diner kritisiert den Trend, die Opfer als Men-
schen statt als Juden zu betrauern, den er als Entlastungsstrategie betrachtet:
»SchlieBlich sind diese jidischen Opfer der Nazis nicht einfach als Men-
schen, sondern als Juden ermordet worden und wurden einzig und allein
deshalb getotet, weil sie Juden waren.“'?” Dieses historische Faktum bestrei-
tet Domin nicht. Wegen der fehlenden Identifikation mit dem Judentum vor
dem Massenmord wehrt sie sich jedoch einerseits gegen diese Zuschreibung
von aullen, die die nationalsozialistische Politik fortsetzt, wihrend deren
Opfer die eigene Identitdt groBtenteils mittels anderer Kategorien bestimm-
ten. Andererseits zieht sie sich auch nicht auf die Position gldubiger Juden
zuriick, die den Massenmord als Teil der jiidischen Leidensgeschichte be-
trachten. Domins Perspektive als Dichterin ist von der eines Historikers zu
unterscheiden, da es ihr nicht um die Konstruktion von ,,Fakten* geht, son-
dern ihre Texte auf einer anderen Ebene arbeiten. Das ist es nicht 6ffnet den
Blick fiir zukiinftige Gefahren neben der Sicht auf den historischen Kontext.

Wenn Domin auf andere vergangene oder drohende Genozide verweist,
bestreitet sie damit nicht die Einzigartigkeit des Holocaust. Die Debatten um
die Singularitit des Holocaust kehren regelmidBig wieder. Bei den unbe-
streitbar vielfdltigen Opfererfahrungen sind nach Gabriele Rosenthal ,,Ein-
zigartigkeit™ und ,,Unvergleichbarkeit des Holocaust zu unterscheiden: Die
Vergleichbarkeit laufe einerseits Gefahr, von der politischen Rechten zur
Relativierung der deutschen Schuld missbraucht zu werden, diene anderer-
seits aber dazu, zum Versuch des Verstehens der extremen Erfahrungen bei-
zutragen und moralische Leitlinien zu schaffen sowie Begegnungen zwi-
schen den Uberlebenden der Shoah und den Nachgeborenen zu ermogli-
chen, statt sie zu isolieren. Die Singularitdt der nationalsozialistischen
Verbrechen werde gerade durch Vergleiche deutlicher.'”® Eine Mythologi-

126 Birgit R. Erdle: Die Verfithrung der Parallelen. Zu Ubertragungsverhiltnis-
sen zwischen Ereignis, Ort und Zitat. In: Elisabeth Bronfen u.a. (Hg.):
Trauma. Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster. Koln
1999. S. 27-50. S. 31f.

127  Dan Diner: Der Holocaust im Geschichtsnarrativ — iiber Variationen histori-
schen Gedéchtnisses. In: Stephan Braese (Hg.): In der Sprache der Titer.
A.a.0, S. 13-30. S. 28.

128 Vgl Gabriele Rosenthal: Erlebte und erzahlte Lebensgeschichte. Gestalt und
Struktur biographischer Selbstbeschreibungen. Frankfurt/New York 1995. S.
19.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|197

sierung des Massenmords an den Juden als nicht-verstehbar wire dement-
sprechend kontraproduktiv.'?

Auch Tabuisierungen kénnen die Verdringung des Massenmords unter-
stlitzen — das gilt nicht nur fiir die literarische Darstellung. Zudem lauft das
Tabu nach Freud"*® Gefahr, dem Holocaust eine metaphysische Komponen-
te beizumischen, die diesem historischen Ereignis nicht ansteht. Domins
Texte wirken dem entgegen, gerade auch durch die moglichen Beziige zu
aktuellen politischen Exzessen.

Wie Rosenthal begreift auch Zygmunt Bauman den Holocaust als ,.ein-
zigartig®, und zwar vor allem ,,wegen seines modernen Charakters*'*!,
gen des Zusammenwirkens moderner Faktoren wie dem radikalen Antisemi-
tismus, dem starken zentralistischen Staat mit einem biirokratischen Appa-
rat, der Kriegssituation und der besonderen Mentalitdt der Akteure. Oliver
Marchart hat jedoch darauf aufmerksam gemacht, dass Singularitit sich der
empirischen Feststellbarkeit entzieche und somit eine philosophische (ethi-
sche) Kategorie sei, die identisch mit dem Absoluten sei, ,,[...] insofern das
Singuldre gerade das Einzigartige, Je-Spezifische, Nicht-Subsumierbare o-
der, mit Adorno, Nichtidentische an einem Ereignis bezeichnet, dem als sol-
chem — so der ethische Subtext — mit Respekt und Anerkennung — zu be-
gegnen sei.“'*? Marchart folgert: ,,Diskursanalytisch betrachtet lieBe sich der
Diskurs der Singularitit als jener beschreiben, der die Singularitit des Holo-
caust in einer politischen Auseinandersetzung [...] postuliert.“'** Dies setze
die politische Positionierung des Sprechers voraus. Singularitit laufe Ge-
fahr, zur leeren Pathosformel zu geraten. Uberdies sei sie problematisch, da
die Singularititsthese partikular sei und nur aus Sicht der Téternationen
Sinn mache: Fiir die Deutschen kommt Auschwitz eine besondere Bedeu-
tung zu, unabhingig davon, dass diese Ansicht eine partikulare ist.

Analoge Positionen finden sich in den Debatten in den USA: Peter No-
vick lehnt den Begriff der Singularitit, der im deutschen Kontext zur Be-
wahrung der Auseinandersetzung mit der nationalen Vergangenheit diene,

Wwe-

129 Vgl. Manuela Giinter: Uberleben schreiben. In: Dies. (Hg.): Uberleben
schreiben. A.a.O., S. 9-19. S. 10.

130 Vgl. Siegmund Freud: Totem und Tabu. Einige Ubereinstimmungen im See-
lenleben der Wilden und der Neurotiker. Frankfurt a.M./Hamburg 1956
(1913). Insbes. S. 25-33.

131 Zygmunt Bauman: Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der Holocaust.
Hamburg 1992. S. 109.

132 Oliver Marchart: Umkidmpfte Gegenwart. Der ,,Zivilisationsbruch Ausch-
witz* zwischen Singularitit, Partikularitit, Universalitit und der Globalisie-
rung der Erinnerung. In: Heidemarie Uhl (Hg.): Zivilisationsbruch. A.a.O.,
S. 35-65.S.37.

133 Oliver Marchart: Umkadmpfte Gegenwart. A.a.O., S. 41.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198/ ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

fiir den amerikanischen Kontext ab, da sie leer sei und eine Katastrophe ge-
gen die andere ausspiele sowie Verbrechen geringeren Ausmalies trivialisie-
re: Aus dem Leiden ergebe sich keine Vorrangstellung, und selbst wenn der
Holocaust nicht einzigartig wire, so bliebe er doch ein Verbrechen."** Dem
stimmt auch der in der Geschichtswissenschaft hochst umstrittene Norman
G. Finkelstein zu'®, der sich damit eine Tendenz zunutze macht: Die Stel-
lungnahmen aus dem letzten Jahrzehnt zeigen, dass sich der Diskurs um den
Massenmord verschoben hat. Im Zentrum stehen weniger die nationalsozia-
listischen Verbrechen, als der heutige Umgang damit. Aktualisierende Be-
ziige miissen jedoch der Frage standhalten, ob sie damit den Sachverhalten
gerecht werden, die ihren Gegenstand bilden.

3.4 Stumme Klage und Isolation:
Haus ohne Fenster, ,,Vogel Klage*“

Die Erfahrung von Leid trennt die Betroffenen von der iibrigen Welt, das
haben bereits die Verse von Wen es trifft deutlich gemacht. An anderer Stel-
le in Domins Lyrik wird die Unmoglichkeit der Kommunikation und des
gemeinschaftlichen Zusammenlebens noch deutlicher. Das 1957 entstande-
ne Gedicht Haus ohne Fenster (GG 121)"*® veranschaulicht das Verhiltnis
von Opfer und Welt mit einem gewaltsamen Bild. Auch nach Auschwitz
pragt Gewalt diese Beziehung. Es bleibt unmdglich, den Schmerz zu behe-
ben und das daraus resultierende Schweigen zu brechen.

Haus ohne Fenster

Der Schmerz sargt uns ein

in einem Haus ohne Fenster.

Die Sonne, die die Blumen offnet,
zeigt seine Kanten

nur deutlicher.

Es ist ein Wiirfel aus Schweigen
in der Nacht.

Der Trost,
der keine Fenster findet und keine Tiiren
und hinein will,

134 Peter Novick: Nach dem Holocaust. A.a.0., S. 22. Vgl. S. 255f.

135 Vgl Norman G. Finkelstein: Die Holocaust-Industrie. Wie das Leiden der
Juden ausgebeutet wird. 5. Aufl., Miinchen 2001 (2000).

136 Vgl. VE, S. 232. Erstmals 1959 in Nur eine Rose als Stiitze verdffentlicht.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 199

tragt erbittert das Reisig zusammen.
Er will ein Wunder erzwingen

und ziindet es an,

das Haus aus Schmerz.

Der Titel des Gedichts ruft ein irritierendes Bild auf: Ein ,,Haus ohne Fens-
ter scheint zum Wohnen ungeeignet zu sein, es kann vielleicht als Lager-
raum oder Schutzbunker dienen, nicht aber als Zuhause. Nur in einer
Zwangslage wiirde man es beziehen: Es ist ein Gefingnis ohne Ausweg. In
dieses Bild, das die Uberschrift vorausschickt und das ohne Artikel dariiber
hinaus unvollstindig wirkt, fasst das zweistrophige Gedicht das Gefiihl von
Schmerz.

Das sprechende Ich des Gedichts tritt nur ein einziges Mal hervor, und
zwar gleich im ersten Vers als Objekt des Geschehens und im Plural: ,,Der
Schmerz sargt uns ein® (I, 1). Das Agens des Satzes ist der Schmerz, der als
ein Abstraktum schwer zu fassen und an seinem Tun nicht so leicht zu hin-
dern ist. Eingesargt werden Tote, bevor sie beerdigt werden. Doch noch
spricht das Ich in dem Gedicht, noch lebt es also, auch wenn es vom eigenen
Schmerz bedroht wird. Die Metapher des Einsargens ,,in einem Haus ohne
Fenster (I, 2) verweist auf die Lihmung durch den empfundenen Schmerz
und die fehlende Aussicht auf eine Verdnderung der Situation, auf die feh-
lende Hoffnung, denn eine Beerdigung ist etwas Endgiiltiges. Damit deckt
sich formal auch, dass ein Punkt den aus zwei Versen bestehenden Satz be-
endet.

Der folgende Vers stellt dem Schmerz einen positiven Sinneseindruck
gegeniiber: ,,.Die Sonne, die die Blumen offnet™ (I, 3), ist ein Symbol der
Hoffnung, der Beginn eines neuen Tags verheifit einen Neuanfang, und die
Schonheit der Natur wird sichtbar. Doch wendet bereits der nichste Vers
diese Erfahrung ins Negative und leuchtet den Schmerz weiter aus, denn das
Licht der Sonne ,,zeigt seine Kanten/nur deutlicher (I, 4-5). Zwar geht der
Lauf der Natur weiter und blithen die Blumen, doch der Sprecher bleibt un-
bertihrt davon, im Gegenteil, durch den starken Kontrast zum Gliick der an-
deren wird der eigene Schmerz noch schirfer. Der Punkt am Ende dieses
Satzes erscheint wie eine erneute Bestitigung und Festschreibung dieser Er-
fahrung.

Der letzte Satz der Strophe malt das im Titel aufgerufene Bild weiter
aus: ,,Es ist ein Wiirfel aus Schweigen/in der Nacht.” (I, 6-7) Der Eindruck,
massiv zu sein, den der ,,Wiirfel impliziert, verstirkt in Verbindung mit
dem ,,Schweigen, das sein Material bildet und sich als Abstraktum im
Wiirfel konkretisiert, seine abweisende Kilte und Bedrohlichkeit. Dasselbe
gilt fir die ,,Nacht“, die ansonsten ja auch positive Assoziationen wecken
konnte. Hier steht sie jedoch in deutlichem Gegensatz zur ,,Sonne* (I, 3). Es
bleibt offen, woher der Schmerz riihrt: Der Schmerz kann von auflen auf das

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2001 ,,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS

sprechende ,,wir” einwirken und zu Schweigen fiithren oder ein aufen herr-
schendes Schweigen kann den Schmerz verursachen und das ,,Wir isolie-
ren. Moglich ist dariiber hinaus, dass der Plural, den das sprechende Ich
verwendet, auf eine Liebesbeziehung verweist und der Schmerz in dem ge-
stérten Verhéltnis der Partner zueinander begriindet ist, das nachts durch
Schweigen gekennzeichnet ist. Dann ldge ein Teil der Verantwortung fiir die
Situation moglicherweise bei dem ,,Wir selbst.

Parallel zur ersten Strophe setzt die zweite mit einem personifizierten
Abstraktum als Agens ein, doch folgt noch kein Pridikat, sondern ,,[d]er
Trost™ (II, 1) steht etwas verloren allein im ersten Vers. Seine Hilflosigkeit
setzt sich in den folgenden beiden Versen fort, in denen er ,.keine Fenster
findet und keine Tiiren/und hinein will* (I, 2-3). Dies steht in Kontrast zu
der Sonne im dritten Vers der ersten Strophe, die in einem natiirlichen Pro-
zess, ohne Anstrengung die Bliiten 6ffnet. Der Trost kann nicht von auen
an das ,,Wir”“ in seinem Schmerz heran, verindert seinen Charakter, ,.erbit-
tert (I, 4) tiber seine Machtlosigkeit, und greift zu Gewalt — mit der er
scheitern muss, denn niemand kann mit Gewalt getrostet werden: ,,Er will
ein Wunder erzwingen® (I, 5), heifit es deshalb, und moglicherweise auch,
weil sich in dem Haus Untrostliche befinden. Der Trost sammelt Reisig
,»und ziindet es an,/das Haus aus Schmerz.“ (II, 6-7) Das Wunder bestinde
darin, das ,,Wir”“ aus der Gefangenschaft in seinem Schmerz zu befreien,
den Schmerz zu besiegen und zu vertreiben. Das Gedicht endet hier, und so
bleibt offen, ob dies gelingt, oder das ,,Wir“ mit dem Schmerz vergeht.
Doch da Wunder sich nicht erzwingen lassen, scheint das Ende der vom
Schmerz Uberwiltigten festzustehen.

Auch in der zweiten Strophe wird nicht deutlich, was die Ursache des
Schmerzes ist. Das Haus als Ideal von Heimat und Schutz ist etwa in Do-
mins Gedicht Bau mir ein Haus positiv besetzt, wenn es auch die Gefahr-
dung nicht ginzlich beseitigen kann. In Haus ohne Fenster dagegen fehlt
dieser positive Aspekt. Das monolithische Schweigen erhélt den Schmerz
und blockt auch den Trost ab, es ist selbst das Haus aus Schmerz. Zwar gibt
sich ein Sprecher zu erkennen, doch wird in dem Gedicht nicht gesprochen,
sondern geschwiegen. Das Gefiihl des Schmerzes macht sprachlos, dennoch
ist es fiir die Umwelt wahrnehmbar, sogar uniibersehbar.

Der Titel des Gedichts legt dabei den Akzent jedoch nicht auf den
Schmerz, sondern auf die Fensterlosigkeit des Hauses, also auf seine Unzu-
ganglichkeit und Verschlossenheit, die jeden Ausweg versperren und Folgen
des zugefiigten Leids darstellen sowie den Uberblick iiber die Gefahr ver-
hindern und das Subjekt auf Blicke im Inneren bzw. ins Innere beschranken.
Der Schmerz selbst wird also von auflen nicht als dominantes Merkmal
empfunden. Betrachtet man das Gedicht im Diskurs um Lyrik nach Ausch-
witz, so kann das brennende Haus ohne Fenster eine stumme Klage und

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|201

Anklage verkdrpern. Denn die Phdnomene Leid und Schuld korrespondieren
mit der Polaritdt von Trost und Anklage und enthalten implizit die Forde-
rung nach Gerechtigkeit.'*’

Domins Gedicht bietet fiir die Interpretation den Bezug auf die Sprach-
losigkeit der Uberlebenden an. Wihrend das Schweigen iiber das eigene
Leid durch das psychische Trauma begriindet ist'*®, schwiegen die Uberle-
benden oft iiber das Leid der Toten, um Auschwitz nicht zu verharmlosen
und durch unzureichende Reprisentation die Opfer zu verh6hnen oder sich
gar deren Tod sprachlich anzueignen. Als AnmafBung gegeniiber den Er-
mordeten wurde die Versprachlichung entsprechend abgelehnt, im Schwei-
gen erklirten die Uberlebenden sich dagegen mit ihnen solidarisch.'*’

Nach Jean-Frangois Lyotard stellt sich zudem die Frage, ob die Uberle-
benden ,,freiwillig* oder ,,notgedrungen® schweigen, denn die Antwort dar-
auf entscheidet dariiber, wie das Schweigen zu bewerten ist:

,,Nicht zu sprechen ist Teil der Fahigkeit zu sprechen, da die Fahigkeit eine Mog-
lichkeit darstellt und diese eine Sache wie deren Gegenteil impliziert. [...] Liegt der
Grund, warum die Uberlebenden nicht sprechen, in ihrer Unfihigkeit oder darin,
daf} sie von der Moglichkeit, nicht zu sprechen, die der Fahigkeit zu sprechen ent-
springt, Gebrauch machen?

[...] ,Notgedrungen® wiirde hier bedeuten: sie sprechen nicht, weil sie fiir den Fall,
dal} sie sprechen sollten, mit dem Schlimmsten bedroht werden, wenn ihre Fahig-
keit zu sprechen ganz allgemein, direkt oder indirekt, beeintrichtigt wird.«'*’

Lyotard weist darauf hin, dass am Schweigen allein nicht dessen Ursachen
erkennbar werden: Ob seine Griinde in der Unausdriickbarkeit oder Sinnlo-
sigkeit des Nicht-Gesagten liegen, in der Nicht-Zustindigkeit des Schwei-
genden oder des Gegeniibers. Es wird nicht einmal deutlich, ob das Schwei-
gen als Zeichen, als Nicht-Sprechen gedeutet werden muss oder ein tatséch-
liches Nicht-Zeichen ist, weil der Gegenstand fehlt.'*' Das Schweigen bleibt
problematisch, weil es unterschiedlich eingesetzt und zudem unterschiedlich
gedeutet wird.

Leid kann sich im Schweigen oder im Sprechen ausdriicken, findet aber
nicht zwingend Gehor. Das zeigt die Analyse von Domins Gedicht ,, Vogel
Klage* (GG 132), das 1958 in Frankfurt entstand und 1959 in Domins ers-

137 Vgl. Regina Ammicht-Quinn: Von Lissabon bis Auschwitz. A.a.O., S. 267ff.

138 Vgl. Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 474.

139 Vgl. Sven Kramer: Die Folter. A.a.O., S. 470f.

140 Jean- Frangois Lyotard: Der Widerstreit. 2., korr. Aufl. Miinchen 1989
(1987). S. 28f.

141 Vgl Jean- Franc¢ois Lyotard: Der Widerstreit. A.a.O., S. 35.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 |,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

tem Gedichtband erschien.'*? Hier erscheint die Klage als stumm, weil nie-
mand sie hort. Damit findet eine Umkehrung der Verantwortlichkeit statt,
wie sie in Kapitel 3.4 verhandelt wurde, doch griindet in diesem Fall das
Unversténdnis der Umgebung darin, dass ihr die Sprache des Vogels unver-
standlich ist.

,»Vogel Klage*

Ein Vogel ohne Fiifle ist die Klage,
kein Ast, keine Hand, kein Nest.

Ein Vogel der sich wundfliegt
im Engen,

ein Vogel der sich verliert

im Weiten,

ein Vogel der ertrinkt

im Meer.

Ein Vogel

der ein Vogel ist,

der ein Stein ist,

der schreit.

Ein stummer Vogel,
den niemand hort.

Das Gedicht besteht aus drei Strophen, die alle den ,, Vogel Klage* niher
charakterisieren. Die erste Strophe fiihrt im ersten Vers das Bild fiir die
Klage ein, das im gesamten Gedicht weiter differenziert wird: ,,Ein Vogel
ohne Fiifle ist die Klage“ (I, 1). In der Metapher des Vogels, der durch die
Luft fliegt, greift der Vers die Verbindung von Klage mit dem Element der
Luft auf, die in sprachlichen Ausdriicken wie ,,Klagen erfiillt“ oder ,klingt
durch die Luft hergestellt wird. Doch fehlen ihm die Fiile, das heift die
Landung auf ,,Ast“, ,,Hand“ oder ,,Nest“ bleibt ihm verwehrt. Aus der Frei-
heit wird damit ein Fluch. Zum Raum, in dem der Vogel sich bewegt, gehort
nicht nur die Luft, sondern auch der Ast des Baumes, auf dem er sitzen und
sein Nest, sein Heim, bauen kann, und wie diese benétigt der zahme Vogel
die Hand als Ausdruck der Liebe, die sich ihm zértlich entgegenstreckt (I,
2). Ohne Fiile bleibt ihm all dies verwehrt, was der zweite Vers in einer a-
syndetischen Reihung von den drei einsilbigen Elementen aufzihlt, vor de-
nen jeweils die Negation steht und die eine Klimax bilden. Die beiden Verse
der ersten Strophe bilden einen vollstindigen Satz mit Appositionen, der mit
einem Punkt abgeschlossen wird und dadurch Resignation und Endgiiltig-

142 Vgl. VE, S.232.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID| 203

keit ausdriickt. In der ersten Strophe erscheint die Klage und zugleich auch
der, der sie duBert, folglich als heimat- und machtlos, als Getriebener, der
keine Handlungsmoglichkeit besitzt. Die Identifikation des Sprechers, der in
dem Gedicht nicht hervortritt, mit den Erfahrungen des Vogels l4duft in den
vorliegenden Versen allein tiber die Klage, die eines Urhebers bedarf.

Die Ahnlichkeit mit Rose Auslinders spiter entstandenem Gedicht Oh-
ne Ziel'® zeigt erneut die Nihe der Motive, in diesem Fall durch den Vogel
und die Heimatlosigkeit, und eine Tradition, in die die beiden Exildichterin-
nen sich einschreiben: ,,Ich/Vogel Ohneziel/mein Nest/nirgendwo* (I, 1-4).
Gleichzeitig schwingt nach Auschwitz die Radikalisierung dieser Erfahrung
mit.

In Domins Gedicht Angsttraum I (GG 306)"** bezeichnet das sprechen-
de Ich die Worte im letzten Vers als ,,FuBstapfen fuBBloser Vogel“ (XI, 1).
Das paradoxe Bild verweist nicht nur auf die Heimatlosigkeit, sondern zum
einen auf die Abhingigkeit von den Worten als einziger Ausdrucksform,
zum anderen durch die Spurlosigkeit des Seins auch auf die Vergénglichkeit
der Worte und von sich selbst, vor der das sprechende Ich Angst hat. Thm
erscheinen der Tod der Worte und das eigene Ende als gleichbedeutend.
Sprechen und Schreiben, und sei es nur die Moglichkeit dazu, und Leben
sind gleichgesetzt.

Die zweite Strophe von ,, Vogel Klage “ setzt die Beschreibung der Kla-
ge fort und verbleibt dabei in der Metapher des Vogels. Die Strophe teilt
sich in zwei Abschnitte, die jeweils mit einem Punkt enden, aber keine voll-
stindigen Sitze, sondern weitere Appositionen bilden. Der erste Abschnitt
ist durch rhythmusbestimmende Enjambements und Parallelismen gekenn-
zeichnet: Der erste, der dritte und der fiinfte Vers beginnen jeweils mit ,.ein
Vogel“ und einem dessen scheiternde Handlungsversuche beschreibenden
Relativsatz, dessen Lokaladverbiale sich im zweiten, vierten und sechsten
Vers anschlieBen. So rufen die Verse zunéchst das Bild eines Vogels auf,
der in einem geschlossenen Raum panisch gegen die Winde fliegt und sich
dabei verletzt (I, 1-2). Dann zeigen die Verse das Bild eines Vogels, der der
entgegengesetzten Situation ausgesetzt ist, und zwar dem endlosen Raum,
der keine Orientierung bietet, und in dem der Vogel mit der Heimat die I-
dentitdt verliert (II, 3-4). Die Situation ist in beiden Féllen aporetisch.
SchlieBlich evozieren die Verse das Bild eines erschopften Tieres, das in der
Tiefe des Meeres untergeht (II, 5-6). Die Klimax dieser Verse miindet in
den Tod. Auch seine Fliigel helfen dem Vogel ohne Fiile nicht zu entkom-
men. Die fehlenden Kommata vor den Relativsitzen lassen die darin be-

143 Rose Auslidnder: Ohne Ziel. In: Dies.: Gesammelte Werke. Bd. 5: Ich hore
das Herz des Oleanders. Gedichte 1977-1979. Hg. v. Helmut Braun. Frank-
furt a.M. 1984. S. 224.

144 Vgl. VE, S. 240. Das Gedicht entstand 1965 in Heidelberg.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

schriebenen Handlungen als Wesenseigenschaften erscheinen, die also nicht
gewdhlt werden konnen, sondern festliegen und damit das Schicksal mit-
bestimmen.

Der zweite Abschnitt der Strophe hebt wieder mit ,,ein Vogel“ (II, 7) an
und scheint den Rhythmus fortzusetzen, doch folgen in den néchsten drei
Versen hintereinander drei Relativsitze, die zusitzlich durch die Assonanz
auf ,,i“ der Pridikate verbunden sind und jeweils eine Steigerung bedeuten:
Der erste Relativsatz scheint redundant zu sein, da er das Subjekt als Objekt
wieder aufgreift (II, 7-8), doch wird dadurch die Bedeutung der Vogelmeta-
pher fiir die Klage erneut aufgerufen. Der Widerspruch, der so zum néchsten
Vers entsteht, in dem der ,,Vogel”“ mit einem ,,Stein“ (I, 9) gleichgesetzt
wird, wird durch den letzten Vers der Strophe mit Bild des schreienden
Steins, das durch die Assonanz auf ,,ei intensiviert wird, noch verstérkt (II,
10), denn Steine sind hart und stumm, besitzen also weder einen Anlass
noch die Moglichkeit zum Schreien. Eine Erkldrung bote hochstens die Re-
aktion des Vogels, vor Schmerz zu versteinern. In der griechischen Mytho-
logie gelang es dem Sdnger Orpheus mit seinen Liedern, die Steine zum
Weinen zu bringen — Domin lédsst den Stein laut schreien vor Verzweiflung.

Die Auflosung dieses Paradoxons bringt erst die dritte Strophe, die wie
die zweite Strophe zwar mit einem Punkt abschlief3t, aber keinen vollstandi-
gen Satz, sondern eine Apposition bildet. Die erste und die letzte Strophe
bestehen jeweils aus zwei Versen und rahmen so formal — und inhaltlich
durch den deutlicheren Bezug auf die Klage — die mittlere Strophe, die aus
zehn Versen besteht. Wie die zweite Strophe kniipft auch die letzte Strophe
an den Vogel an, um ihn ndher zu bezeichnen, doch erfahren die Verse mit
dem einzigen Adjektiv des Gedichts eine bedeutsame Verdnderung: ,,Ein
stummer Vogel,/den niemand hort.* (111, 1-2) So wie auch die Steine stumm
schreien und wie niemand das Schreien der Steine hort, ist auch die Klage
stumm, und niemand hort sie. Die Verstimmelung des Vogels, die in der
ersten Strophe gesetzt und in der zweiten Strophe ausgefiihrt wurde, steigert
sich in der letzten Strophe zur absurden Sinnlosigkeit einer ,,stummen Kla-
ge“. Das Gedicht weist sowohl auf das Unvermégen des Ausdrucks als auch
auf die Einsamkeit in einer unbarmherzigen Umgebung hin, die vom Leid
nichts horten will. Entsprechend kommt Birgit Lermen in ihrer Gedichtin-
terpretation zu dem Schluss, das indirekt sprechende sprechende Ich sehe
keine Mdglichkeit, ,,[...] sich selbst und die dulere Welt in Gleichklang zu
bringen, weil es nicht imstande ist, das Erlebte zu duBern.“'* Deshalb ver-
letze es sich selbst von innen. Zugleich aber, und in dieser erneuten Wen-
dung liegt ein Charakteristikum von Domins lyrischem Werk, widerlegt die

145 Birgit Lermen: ,,Vogel Klage“. In: Birgit Lermen/Michael Braun: Hilde
Domin. A.a.O., S. 157-161. S. 160.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|205

Existenz des Gedichts diese Lesart, wenn auch nur im Rahmen dieser Form,
so dass die Aussage des Gedichts in der Schwebe verbleibt und sich nicht
endgiiltig fassen ldsst.

Die Frage nach den Bedingungen und Moglichkeiten des Sprechens
nach 1945 beantwortet das Gedicht damit auf doppelte Weise, ohne aller-
dings einen direkten Bezug zum nationalsozialistischen Massenmord herzu-
stellen: Zum einen formuliert es die Unmoglichkeit der Kommunikation von
extremen Leiderfahrungen im Bild der unerhorten Klage, zum anderen ent-
hélt eben dieses Bild den Beweis fiir die Kraft der Poesie. Doch vermittelt
die Autorin nicht zwischen diesen beiden Aspekten. Sie iiberldsst es den
Worten selbst sowie den Rezipientinnen und Rezipienten, die Verse auf ihre
Authentizitit, Einmaligkeit und Musterhaftigkeit zu priifen.

Das Gedicht ,, Vogel Klage “ ist das einzige im gesamten lyrischen Werk
Domins, dessen Titel in doppelten Anfithrungszeichen steht. Diese weisen —
im Unterschied zu den einfachen Anfiithrungszeichen, die aus dem Engli-
schen oder Spanischen stammende Titel oder Zitate kennzeichnen'*® — mog-
licherweise darauf hin, dass es sich um eine Anspielung oder eine Uberset-
zung handelt, ohne dass diese eindeutig markiert ist. Die literarische Tradi-
tion hat den Vogel oft als Bild der Dichterin bzw. des Dichters verwendet,
gerade auch in seiner Freiheit, die negativ als Heimatlosigkeit und Einsam-
keit erscheint — so etwa Holderlin: ,,Denn sagen hort” ich/Noch heut in den
Liiften/Frei sei’n, wie Schwalben, die Dichter.“'* (111, 2-4) Das Bild des
Vogels verweist auf den literarischen Schopfungsprozess: ,,In kithnen und
kithlen Hohenfliigen 14Bt sich Distanz und Uberblick gewinnen, Vogel-
Schau und Vogel-Perspektive werden zu Bedingungen der Erkenntnis.«'*®
Domin greift dies auf und bietet die Moglichkeit, dies in den Kontext des
Exils zu stellen: Der Dichter, der seine Heimat verloren hat, wird nicht ge-
hort, seine Klage tibergangen. Die Fliigel, die ihm die Phantasie verleiht,
konnen ihn nicht vor der Welt retten.

Fiir Domins Dichtung hat aber nicht nur die deutsche, sondern auch die
Dichtung anderer Sprachen durch ihre Ubersetzungstitigkeiten und person-
liche Freundschaften mit anderen Dichtern eine wichtige Rolle gespielt. So
fillt die Ahnlichkeit zu dem Gedicht EI pajarito verde von Juan Ramoén Ji-
ménez auf: ,,Ich bin gekommen./Aber dort blieb meine Klage,/am Ufer des

146 Vgl. ,Picara‘, GG, S. 77; ,Seids gewesen, seids gewesen!* GG, S. 237; ,Si-
lence and exile‘, GG, S. 257.

147  Friedrich Holderlin: Die Wanderung. In: Samtliche Werke und Briefe. Hg. v.
Giinter Mieth. 5. Aufl., Miinchen 1989. S. 351.

148 Konstanze Fliedl: Nietzsches Vogel. Zur Kritik eines Motivs. In: Katharina
Baisch/Ines Kappert/Marianne Schuller/Elisabeth Strowick/Ortrud Gutjahr
(Hg.): Gender Revisited. Subjekt- und Politikbegriffe in Kultur und Medien.
Stuttgart/Weimar 2002. S. 131-146. S. 143.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 ,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

Meeres, und weint.” (I, 1-4)149 Inhaltlich verweist das Gedicht zudem auf
die ,,Pfingsten 1942 entstandenen Verse von Pierre Emmanuel, die Domin
in ihrer Ubersetzung unter dem Titel Die Taube (GG 384) in ihre Gesam-
melten Gedichte aufgenommen hat. Diese Verse erheben Einspruch gegen
die Folter. Sie sind an die Folterknechte gerichtet und weisen auf die Uber-
legenheit der Taube hin, die als ,,Vogel unknechtbarer Hoffnung* (111, 7) er-
scheint. Thr Fliigelschlag, ,,dieser grole Atem der Toten, der um euch weht*
(I11, 6), bewahre die ,,Zukunft in der Seele der Lebenden* (III, 10). Domins
Bezug darauf in ,, Vogel Klage* wire dann ein negativer, der das Scheitern
dieser Hoffnung und der Kraft der Erinnerung reprisentierte und nur in der
Poesie die Moglichkeit eines Auswegs andeutet. In der Anthologie Rose aus
Asche, die Erwin Walter Palm 1955 in enger Zusammenarbeit mit Domin
bei der Ubersetzung herausgegeben hat, finden sich auch ausgewihlte Verse
aus Traurige Weise fiir das Vaterland, das ich liebe von Héctor Inchauste-
gui Cabral, in denen die Formulierung ,,stummer Vogel ohne Fliigel* (VII,
3) auftaucht.'”® Dieser Vogel sei gefangen im Kifig ,,Vaterland“, das fiir
den Sprecher keine Bedeutung mehr besitze. Domin setzt das Bild des
stummen Vogels in verdnderter Weise ein: Sie greift in ihren Versen eben-
falls die Heimatlosigkeit auf, macht das Paradoxon aber explizit, indem sie
das Gedicht ,, Vogel Klage “ nennt.

Zudem fehlen dem Vogel in ihren Versen nicht die Fliigel wie bei
Cabral, sondern die Fiifle, er kann also nicht landen, sondern muss ewig
weiter ziehen. Damit liegt ein intertextueller Bezug auf das Ahasver-Motiv
nahe. Der Legende zufolge verweigerte der Schuster Ahasver Jesus auf dem
Weg nach Golgatha die Rast. Wegen seiner Hartherzigkeit wurde er von Je-
sus zur ewigen Wanderschaft verdammt, nie sollte er Ruhe finden. Das Mo-
tiv findet sich seit dem 6. Jahrhundert in Monchschroniken.'>' Insbesondere

149  Vgl. Juan Ramoén Jiménez: El pajarito verde. In: Ders: Herz, stirb oder singe.
Gedichte spanisch und deutsch. Auswahl und Ubertragung von Hans Leo-
pold Davi. Ziirich 1977. S. 96f.

150 Vgl. Erwin Walter Palm (Hg.): Rose aus Asche. Spanische und spanisch-
amerikanische Gedichte 1900-1950. 1. Aufl. der revidierten u. zweispr. Fas-
sung, Frankfurt a.M. 1981 (Miinchen 1955). S. 94-97. Dietrich Briesemeister
hebt die individuelle Bedeutung von Palms und Domins Ubersetzungen be-
sonders hervor, indem er sie explizit als Stellvertreter der neben dem profes-
sionellen und dem einmaligen Gelegenheits-Ubersetzer anderen beiden Ty-
pen von Ubersetzern nennt: des Professor- und des Dichter-Ubersetzers. Vgl.
Ders.: Panoramica de la recepcion de la literatura espafiola en la Alemania
de la postguerra. In: Carlos und Sabine Sogoviano (Hg.): Lengua, literatura,
civilizacion en la clase de espafiol. Bonn 1987. S. 130-154. S. 136.

151 Vgl Mona Koérte: Die Uneinholbarkeit des Verfolgten. Der Ewige Jude in
der literarischen Phantastik. Frankfurt/New York 2000. S. 29.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|207

die Modifikationen des 1602 in Leyden erschienenen Textes Kurtze Be-
schreibung und Erzehlung/von einem Juden/mit Namen Ahasverus, erschie-
nen unter dem Pseudonym Christoff Creutzer, erlangten grole Wirkung-
samkeit und lieBen den Ewigen Juden bald zu einem beliebten Sujet avan-
cieren, das in Deutschland von einer antisemitischen Tradition dominiert
wurde.'*> Domin ist nicht die erste deutsch-jiidische Dichterin, die es in Be-
zug zur nationalsozialistischen Verfolgung setzt, auch Gertrud Kolmar und
Nelly Sachs haben es in ihren Versen in Auseinandersetzung damit verwen-
det: Kolmar etwa in dem bereits erwéhnten Gedicht Die Fahrende sowie in
Ewiger Jude, Sachs in dem bereits erwdhnten Gedicht Wer aber leerte den
Sand aus euren Schuhen und im Chor der Wandernden.'> In den sechziger
Jahren wurden ,,die Juden® in der Literatur zur Projektionsflidche fiir Hei-
matlosigkeit.'”* Dies bietet sich nach Auschwitz aus einem weiteren Grund
an: Ahasver kann nicht vergessen.'*> Er erinnert sich an alles, was er auf
seiner Wanderschaft erfihrt, und auch die Gedichte setzen sich mit Erfah-
rungen der Verfolgung auseinander.

Walter Jens stellt in seiner Rezension von Domins erstem Gedichtband
fest: ,,die Klage ist nirgends zu Hause, [...] weil sie die Sprache verlor.«'*®
Allerdings fragt er nicht nach moglichen Griinden dafiir oder Folgen davon,
sondern nimmt es als Tatsache hin. Damit blendet er den méoglichen Bezug
auf welthistorische Phinomene wie rassistische Verfolgung ebenso aus wie
damit verbundene Uberlegungen zur Anderung dieser Politik. Lars Rens-
mann hat im Zusammenhang mit dem ,,Bild der Heimatlosen* gewarnt, dass
dieses auch nach der Staatsgriindung Israels die Vorstellung von Illegitimi-
tit der Anwesenheit auf fremden Boden festige."”’

Domin hat mit ,, Vogel Klage“ ein Gedicht geschaffen, das sich auf be-
sondere Weise mit dem Thema der Artikulation von Leid und seinem Schei-
tern auseinandersetzt. Dieses Urteil ldsst sich zudem stiitzen durch eine dif-

152 Vgl. Mona Kérte: Die Uneinholbarkeit. A.a.O., S. 28 und 30; Mona Kor-
te/Robert Stockhammer (Hg.): Ahasvers Spur. Dichtungen und Dokumente
vom ,,Ewigen Juden®. Leipzig 1995.

153 Gertrud Kolmar: Ewiger Jude. In: Dies.: Das lyrische Werk. A.a.O., S. 361f;
Nelly Sachs: Chor der Wandernden. In: Dies.: Gedichte. S. 29. Vgl. Alfred
Bodenheimer: Wandernde Schatten. Ahasver, Moses und die Authentizitét
der judischen Moderne. Gottingen 2002. S. 169-187.

154 Vgl. Claude Conter: Anmerkungen zur Judendarstellung in der deutschen
Nachkriegsliteratur. Ein Essay. In: Ders. (Hg.): Literatur und Holocaust.
FuBnoten zur Literatur. Bamberg 1996. S. 14-23.

155 Vgl. Mona Koérte: Die Uneinholbarkeit. A.a.O., S. 22.

156 Walter Jens: Vollkommenheit. A.a.O., S. 54.

157 Vgl. Lars Rensmann: Demokratie und Judenbild. Antisemitismus in der poli-
tischen Kultur der Bundesrepublik Deutschland. Wiesbaden 2004. S. 158.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 ,,0AS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS*

ferenziertere Betrachtung des Vogelmotivs in Domins Werk: Domin ver-
wendet das Motiv des Vogels vielfiltig. Das Bild des Vogels fiir Worte
bzw. fiir die Sprache findet sich etwa in den allesamt 1963 entstandenen
Gedichten Das Gefieder der Sprache (GG 272), Immer kreisen und Vogel
mit Wurzeln (GG 274), die 1964 in dem Gedichtband Hier vertffentlicht
wurden.'**

Immer kreisen und ,, Vogel Klage* verleihen beide der Trauer iiber das
kommunikative Scheitern Ausdruck. Das stumme Leid, das ,, Vogel Klage
artikuliert, verstirkt sich also bei der ndheren Untersuchung der Vogelmeta-
pher im Zusammenhang mit Sprache. Nach Domins Riickkehr nach
Deutschland verweist dies auf eine grofle Skepsis hinsichtlich der Moglich-
keiten von Kommunikation, insbesondere der Artikulation von Leid. Die
stumme Klage tiber das Leid erscheint in diesen Gedichten, die vordergriin-
dig die Unsagbarkeit iiberwinden, als vorherrschende Form.

3.5 Umkehrung der Schuldfrage:
Anstandsregeln fir allerwdrts,
Gegengewicht

Schon in der Darstellung der gesellschaftlichen Auseinandersetzungen mit
der Schuldfrage wurde deutlich, dass statt der Reflexion der individuellen
Schuld die Zuriickweisung einer kollektiven Schuld vorgeschoben oder ei-
genes Leid gegengerechnet wurde. Dartiber hinaus trat jedoch zusétzlich das
Phinomen auf, dass die Schuldfrage umgekehrt und an die Opfer der natio-
nalsozialistischen Verbrechen gerichtet wurde. Domins 1963 in Heidelberg
entstandenen und 1964 in dem Gedichtband Hier erschienenes Gedicht 4n-
standsregeln fiir allerwirts (GG 263)"'” kommentiert diese Verkehrung mo-
ralischer Werte.

Anstandsregeln fiir allerwérts

Man spuckt dir ins Gesicht
zieh eine Wolke um dich
sage es regnet.

Ein regennasses Gesicht
ist gesellschaftsfihig
selbst ein verweintes.

158 Vgl VE, S.237.
159 Vgl. VE, S.237.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|209

Der MiBhandelte
sei unbefangen
daf} ihm vergeben werde.

Sicher wufte das jeder
Jude
im Dritten Reich.

Nur die Gehingten
hingen da
drgerlich anzusehen

und wurden gepriigelt
Sterbende
fiir ihr Sterben.

Das Gedicht bezieht sich direkt auf das ,,Dritte Reich®. Gleichzeitig zeigt es
durch die Anrede aber die Aktualitit des Problems. Der Titel, der durch die
Assonanzen auf ,,a“ und ,,e“ bzw. ,, 4 besonders klangvoll ist, weckt die
Erwartung, dass das Gedicht eine Vorschrift fiir korrektes Benehmen liefern
werde, die tiberall und fur alle Giiltigkeit besitze. In den Versen folgt eine
kritische Auseinandersetzung mit dem Umgang mit Schuld — konkret: resul-
tierend aus den im Nationalsozialismus begangenen Verbrechen — in einer
Gesellschaft, in der nicht die Téter, sondern die Opfer von Misshandlungen
als Storenfriede des Gewissens abgestraft werden.

Das Gedicht besteht aus sechs Strophen mit jeweils drei Versen. Die
Verse sind kurz, sie enthalten jeweils ein bis vier Worter. Bis auf die fiinfte
Strophe endet jede Strophe mit einem Punkt. Dieser Aufbau sorgt fiir einen
unregelmdBigen Rhythmus der Strophen, der die reimlosen, an Prosa ange-
ndherten Verse abgehackt und resignativ klingen ldsst. Der Sprecher des
Gedichts bleibt im Hintergrund, wendet sich aber direkt an ein Gegeniiber.
Die erste Strophe setzt ein mit einem unpersonlichen Personalpronomen als
Agens, das dadurch entindividualisiert ist und auch als Stellvertreter einer
Gruppe gelesen werden kann: ,Man spuckt dir ins Gesicht“ (I, 1). Die
néchsten beiden Verse geben nun dem Opfer dieser aggressiven Handlung,
die sozial als beleidigend und verichtlich begriffen werden muss, einen
doppelten Rat, der in eine ironische Metapher gefasst ist: ,,zieh eine Wolke
um dich/sage es regnet” (I, 2-3). Die imaginierte Wolke soll als Schutz ge-
gen die feindliche Aulenwelt dienen, zudem liefert sie einen Vorwand, die
Konfrontation mit dem Aggressor zu vermeiden und die im Allgemeinen als
unangenehm empfundene fremde Spucke im Gesicht als Regentropfen aus-
zugeben. Der Rat l4uft also auf ein Hinnehmen und sogar Verdecken der
Ungerechtigkeit hinaus. Wie die Uberschrift besagt, besteht fiir den Ange-

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

griffenen keinesfalls die Moglichkeit, von diesem Verhalten abzuweichen,
denn so lautet die ,,Anstandsregel, bei deren Verletzung mit sozialen Sank-
tionen zu rechnen ist.'®’

Das Paradoxe dabei ist, dass die Regel selbst bereits eine Beeintréchti-
gung der eigenen Integritdt bedeutet. In der zweiten Strophe folgt eine Er-
lauterung fiir die in der ersten Strophe genannte Regel: Wahrend die gesell-
schaftliche Reaktion auf einen Menschen, der erkennbar eine Beleidigung
hingenommen hat, ohne sich zu wehren, eine befremdete wire, so ist die
Liige, die das Unrecht verdeckt, sozial legitim, auch wenn dies sichtbar auf
Kosten des Opfers geschieht. Es kommt nur auf den Schein an, darauf, dass
man ,,gesellschaftsfihig” (I, 2) ist — nicht auf Gerechtigkeit. In der dritten
Strophe erfihrt diese Regel eine weitere Radikalisierung, indem gar die Zu-
ordnung von Schuld und den Bedingungen der Vergebung bis zur Absurdi-
tit umgekehrt werden: ,,Der MiBhandelte/sei unbefangen/dafl ihm vergeben
werde.“ (II1, 1-3) Dem MiBBhandelten, fiir den objektiv keinerlei Ursache be-
steht, fiir das an ihm begangene Unrecht ,,Vergebung® zu erlangen, wird da-
fiir auch noch die hohnische Bedingung gestellt, er miisse ,,unbefangen®
sein. Darin schwingt eine doppelte Bedeutung mit: Zum einen wird eine
sorglose Haltung postuliert, zum anderen enthdlt der juristische Ausdruck
der ,,Unbefangenheit” eine zusitzliche Perfidie, und zwar den impliziten
Vorwurf, der Mihandelte besdfle Vorurteile, welche seine Glaubwiirdigkeit
infrage stellten.

Mit der vierten Strophe und dem Wechsel vom Prisens ins Priteritum
folgt ein Bruch, denn die allgemeine Gesellschaftskritik wird nun in den
konkreten historischen Kontext des Nationalsozialismus gestellt. Die Ironie
der vorangegangenen Verse setzt sich fort: ,,Sicher/wufite das jeder Jude/im
Dritten Reich.” (IV, 1-3) Das Modaladverbial am Satzbeginn und die An-
spielung auf die Formulierung ,,das weifl doch jedes Kind“ driicken die un-
schuldige Haltung der Gesellschaft aus, die den Versto3 gegen die ausge-
fithrte Anstandsregel implizit als Ursache fiir die gerechte Strafe, die nicht
benannt wird, auffasst. Der Massenmord wird dementsprechend zu einer
angemessenen Sanktion erklért, die dem Schutz der Gesellschaft diene.

Die fiinfte und sechste Strophe, die im Unterschied zu den vorherigen
Strophen erst zusammen einen mit einem Punkt beendeten Satz bilden,
verbleiben zeitlich in den Jahren des nationalsozialistischen Regimes. Sie
stellen den Mord an Unschuldigen als deren Regelverstof3 dar, auf den nun
die gesellschaftlich gerechte Strafe erfolgt. Dass es sich bei den ,,Gehdng-

160  Auch der 1961 in Tel Aviv geborene Doron Rabinovici verwendet diese For-
mulierung, vgl. Ders.: Ohnehin. Roman. Frankfurt a.M. 2005. S. 179. Auf
die Nachfrage hin, welchem Kontext die Formulierung zuzuordnen sei, gab
er die freundliche Auskunft, er habe sie seit seiner Jugend immer wieder im
judischen Zusammenhang gehort.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|211

ten (V, 1) nicht um kriminelle Verbrecher handelt, die nach einem Prozess
zur Todesstrafe verurteilt wurden, sondern um Opfer der tédlichen national-
sozialistischen Willkiir, wird durch die vorhergehende Strophe deutlich. Die
Gehéngten, die der Regel, ,,unbefangen” zu sein, nicht nachkommen kon-
nen, da sie tot sind, ,;hingen da* (V, 2) und bilden ein 6ffentliches Argernis,
weil sie von den ungesiihnten Verbrechen zeugen. Dies ist ,,drgerlich“ (V, 3)
fiir die gewissenlose Gesellschaft, die dadurch am Verdréngen ihrer eigenen
Ungerechtigkeit und der Untaten gehindert wird. Das friedliche Zusammen-
leben mit den Tatern wird dadurch gefihrdet.

In der letzten Strophe erhalten die Gehéngten dafiir die Strafe, die einer-
seits wortlich, andererseits metaphorisch zu verstehen ist: Sie ,,wurden ge-
priigelt/Sterbende” (VI, 1-2), d.h. zum einen wurden noch die bereits Ge-
héngten, die bereits sterbenden Menschen, gepriigelt, was von besonderer
Grausamkeit zeugt. Zum anderen lassen sich die Verse bildlich verstehen,
d.h. die Gehingten wurden zusétzlich verbal beschimpft und verantwortlich
gemacht fiir die an ihnen begangenen Verbrechen und ,,fiir ihr Sterben* (VI,
3), das einem VerstoB3 gegen die ,,Anstandsregel gleichkommt.

Das Gedicht klagt damit nicht nur die nationalsozialistische Gesellschaft
an, die das Verbrechen guthie3, sondern auch die deutsche Nachkriegsge-
sellschaft, die sich nicht durch Auseinandersetzungen mit ihrer Schuld in
der vermeintlichen Ruhe und dem wirtschaftlichen Aufschwung stéren las-
sen will. Ein Jahr nach Erscheinen des Gedichts formulierte George Steiner
das Phidnomen des anklagenden Charakters von Leid erneut: ,,Der Jude ist
ein lebendiger Vorwurf: dal nimlich der Mensch zum Komplizen dessen
werden kann, was ihn gleichgiiltig 14Bt.“'" In den zeitgendssischen Rezen-
sionen wurde Kritik an Domins ironischen Ton im Zusammenhang mit dem

162 :
Diese Tatsa-

nationalsozialistischen Massenmord an den Juden geduf3ert.
che stiitzt die dritte der von Terrence Des Pres beobachteten Regeln fiir das
Schreiben tiber den Holocaust: ,,The Holocaust shall be approached as a sol-
emn or even a sacred event, with a seriousness admitting no response that
might obscure its enormity or dishonor its dead.“'®> Domin selbst hat in ei-
nem Brief vom 7. Juni 1965 an Erich Fried (1921-1988) geschrieben, das
Gedicht ironisiere nicht den Massenmord, sondern ,,die Tabuqualitit der
MiBhandlung“'** sowie die Neigung, die Titer zu entschuldigen und die Op-
fer verantwortlich zu machen, wie sie sich in den Auschwitzprozessen ge-
zeigt habe.

161 George Steiner: Aufzeichnungen eines Uberlebenden. In: Merkur 19 (1965).
S. 1033-1048. S. 1044.

162 Vgl. Edgar Lohner: Hilde Domin: Hier. In: Neue Rundschau 76 (1965). S.
313.

163 Terrence Des Pres: Holocaust Laughter? A.a.O., S. 217. Vgl. Kapitel 1.1.

164  Zit. n. Michael Braun: Exil und Engagement. A.a.O., S. 178.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz gab Adorno, der wie Domin den
Opfern das unbedingte Recht zuspricht, ihrem Leiden Ausdruck zu verlei-
hen, 1966 der Schuldfrage eine neue Wendung, indem er seine berithmte
Aussage tiber die Barbarei von Gedichten nach Auschwitz mit verdnderter
StoBrichtung provozierend zuspitzte: Wie konnen nicht nur die Uberleben-
den, sondern auch die ,,Nachgeborenen* nach — und das bedeutet: mit —
Auschwitz leben? Er stellt die Frage,

,...] ob nach Auschwitz noch sich leben lasse, ob vollends es diirfe, wer zufillig
entrann und rechtens hitte umgebracht werden miissen. Sein Weiterleben bedarf
schon der Kilte, des Grundprinzips der biirgerlichen Subjektivitit, ohne das
Auschwitz nicht méglich gewesen wire: drastische Schuld des Verschonten.

[...] Jene Schuld reproduziert sich unablissig, weil sie dem Bewusstsein in keinem

Augenblick ganz gegenwirtig sein kann.«'®®

Adorno zufolge trennt der systematische biirokratische Massenmord die bis-
lang bestehende Verbindung zwischen Tod und individuellem Leben. Die
Enteignung des Lebens und des Sterbens zerstort den Schein vom sinnhaf-
ten Leben als Ganzem und bewirkt den Verlust der Subjektivitdt. Diese Er-
fahrung lésst sich eben so wenig in die Geschichte des Einzelnen wie in die
Menschheitsgeschichte integrieren. Die Ermordeten starben nicht wegen ih-
rer Taten und Eigenschaften, sondern wegen der ihnen zugesprochenen Zu-
gehorigkeit zum Judentum, als Exemplare einer von den Tatern willkiirlich
festgelegten Gattung, die nach Ansicht der Morder nicht lebenswert war.
Auch die Uberlebenden sind davon betroffen und besitzen das Recht, ihr
Leid zu formulieren. Doch fiir das Uberleben und ,,Weiterleben® sei es er-
forderlich, gegeniiber Auschwitz eine gewisse ,,Kilte” zu besitzen, wie sie
fiir die Konstruktion des Subjekts mit Beginn des biirgerlichen Zeitalters im
18. Jahrhundert und das Verbrechen des Massenmords unerldsslich war.
Daraus resultiere die ,,Schuld des Verschonten®, die sich immer aufs Neue
herausbilde, da niemand sich Auschwitz in seinem Ausmal} an Schrecken
stets vergegenwirtigen kénne und somit jeder zum Komplizen des Genozids
werde. Der doppelte Rechtsbegriff, den Adorno in seinen Uberlegungen
verwendet, reflektiert zudem die Unmdglichkeit und Pflicht des Zeugnisses,
indem er unauflgsbar zwei unvereinbaren Systemen zugeordnet ist.

Um solcher Schuld zu entgehen, verlangt Adorno von der Kunst, die
Grenzen der Begriffe als Maf3stab zu nehmen, da sie sonst der Ablenkung
und Tarnung diene wie eine kiinstliche Gerduschkulisse in der Folterkam-
mer. Er fordert mit der negativen Dialektik zu einem Denken gegen sich
selbst auf, zu einem konstellativen Denken, in dem der Gedanke den Begriff
umkreist und die Gegenstiande als Kombinationen von Begriffen im Kontext

165 Theodor W. Adorno: Negative Dialektik. A.a.O., S. 353-356.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|213

erscheinen. Der Titel des Werks Negative Dialektik bezieht sich auf den
Hegelschen Idealismus: Das Bewusstsein, das Denken bestimmt das Sein,
weil Sein Denken ist. Das Einzelne ist nicht das Ganze, konstituiert sich al-
so durch Negation. Daraus resultiert der Begriff ,,bestimmte Negation“. Es
bildet aber einen Teil des Ganzen, die ,,Negation der Negation®. Negative
Dialektik ist also die bestimmte Negation der idealistischen Dialektik. Sie
will das Nichtidentische von der Subordination unter das Allgemeine und
Identische des Begriffs befreien. Es besteht ein Zwang der Identitét als
Merkmal des Denkens, ohne den nicht gedacht werden konnte, da Denken
immer begrifflich ist, und Zwang von auflen, da das Individuum Teil der
Gesellschaft ist: Bei Adorno sind Gesellschafts- und Erkenntniskritik un-
trennbar. Der Ausdruck ,,negative Dialektik® weist auf den immanenten
Widerspruch des verdinglichten Bewusstseins hin. Eine endgiiltige Losung
kann es nicht geben. Die Freiheit des Geistes liege darin, seine eigene Un-
freiheit zu reflektieren und das eigene Bewusstsein dabei in Frage zu stel-
len.'%® Mafstab fiir die Distanz zu sich selbst und der Gesellschaft miisse der
Massenmord an den Juden sein, weil er — im Unterschied zu anderen histori-
schen Situationen — den ,,Zivilisationsbruch® (Dan Diner) reprisentiere, fiir
den die Begriffe fehlen, die das Grauen bannen kénnten.

Mit einer Arbeit von William G. Niederland setzte sich 1961 der Begriff
des ,,Uberlebenden-Syndroms* in der psychoanalytischen Literatur fiir die
psychischen Schiden von Uberlebenden durch'®’, dessen Hauptmerkmale
Niederland anfiihrt: Erregungs- und Angstzusténde, ein Gefiihl des Anders-
Seins, seelisches Uberwiltigt-Sein (Apathie oder Depressionen), furchtsa-
mes Verhalten, Wiedererleben des Schrecklichen, Ermiidung und Konzent-
rationsstorungen, sexuelle Storungen, psychosomatische Stérungen, Wahn-
vorstellungen und das Gefiihl einer ,,[...] Uberlebensschuld, die sich um die
Frage zentriert: Warum habe ich das Unheil iiberlebt, wahrend die anderen —
die Eltern, Kinder, Geschwister, Freunde — daran zugrunde gingen?'®®

Darauf, dass einiger der Uberlebende sich schuldig fiihlten, weisen zum
Beispiel Primo Levis Ausfithrungen hin: ,,Was fiir eine Schuld? Nachdem
alles vorbei war, wurde man sich bewuft, nichts oder nicht genug gegen das
System unternommen zu haben, in das wir hineingezerrt worden waren.“'®
Levi macht sich keine Illusionen iiber diesbeziigliche Moglichkeiten, emp-
findet aber dennoch Scham, ,,[...] unter dem Aspekt der menschlichen Soli-

166  Vgl. Gerhard Schweppenhduser: Ethik nach Auschwitz. A.a.O., S. 112.

167 Vgl. William G. Niederland: The Problem of the Survivor. In: Journal of the
Hillside Hospital 10 (1961). S. 233-247.

168 Vgl. William G. Niederland: Folgen der Verfolgung: Das Uberlebenden-
Syndrom. Seelenmord. Frankfurt a.M. 1980. S. 232.

169 Primo Levi: Ist das ein Mensch? Frankfurt a.M. 1961 (1958). S. 76. Vgl. das
folgende Zitat ebd., S. 76f.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214|,,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

daritit gefehlt zu haben. Wenige Uberlebende fiihlen sich schuldig, einem
Leidensgenossen absichtlich Schaden zugefiigt [...] zu haben [...]; anderer-
seits fithlen sich beinahe alle der unterlassenen Hilfeleistung schuldig.

Die Abwehr der Schuldgefiihle durch die deutschen Bevolkerung und
der grausame Tod der nédchsten Angehorigen auf Seiten der Opfer ermog-
lichten die Ubertragung einer Teilschuld auf die Opfer, so dass am Ende ei-
ne allgemeine menschliche Schuld statt individueller Verbrechen rekon-
struiert wurde. Dies ldsst sich auch damit erkldren, dass die Minderheit der
Uberlebenden im 6ffentlichen Diskurs iiber die Schuldfrage in Deutschland
weniger hervortrat als die Mehrheit der ,, Tater. So fiihrte die Suche nach
den ,,Schuldigen 1945 nicht nur zu den nationalsozialistischen Tatern, Mit-
ldufern und Zuschauern, sondern auch zu den AuBenstehenden, die nicht
eingegriffen hatten: ,,Innerhalb der judischen Gemeinschaft ergaben sich am
Anfang Fragen wegen der Reaktionen der Juden in westlichen Landern ge-
geniiber den in den Gaskammern umgekommenen Opfern.“!”® Unter Beru-
fung darauf, die Juden hitten sich ,,wie Schafe zur Schlachtbank® fithren
lassen, ergab sich eine psychologische Konstruktion, die den Juden eine
Teilschuld zusprach. Diese Argumentation mit dem Ziel der Selbstentlas-
tung richtet sich auf das Hervorheben eines Anteils von ,,Schuld durch Un-
terlassung auf Seiten der Opfer, statt die Schuld ,,durch Handeln“ der Tater
zu reflektieren. Hannah Arendt, der eine solche anti-jiidische Haltung zum
Vorwurf gemacht wurde, hat dagegen stets daran gearbeitet, die Strukturen
aufzudecken, die zu Auschwitz fiithrten — und die ,,Judenrite* dienten dem
nationalsozialistischen System dazu, durch solche ,,Verstrickungen* die ei-
gene Verantwortung abzuschieben und den Widerstand zu erschweren.

Hinter den Schuldzuweisungen an ,die Juden“ steht auf Seiten der
nicht-jiidischen Deutschen oft weniger ein ,latenter Antisemitismus®, der
auch existiert, als ein ,,sekundédrer Antisemitismus“. Die Relativierung der
Verbrechen erfolgte nach diesem Theorem der Frankfurter Schule aus dem
Wunsch nach Normalisierung und einem Schlussstrich: ,,Die Erinnerung an
die Shoah [...] wird [...] vielfach sozialpsychologisch abgespalten und auf
Juden als Repréasentanten der Opfer abgeschoben, die fiir die Erinnerung
verantwortlich gemacht werden.*!”!

Wihrend Anstandsregeln fiir allerwdrts direkten Bezug auf den Natio-
nalsozialismus nimmt, unterbleibt dieser in anderen Texten Domins. Das
Gedicht Gegengewicht (GG 81), das 1960 in Heidelberg entstand und erst-
mals 1987 in den Gesammelten Gedichten erschien'’?, benennt nur ein all-
gemeines Leid der ,,Welt“ (111, 4).

170 Raul Hilberg: Die Vernichtung der europdischen Juden. Bd. 3. A.a.O., S.
1121.

171 Lars Rensmann: Demokratie und Judenbild. A.a.O., S. 162.

172 Vgl. VE, S. 243.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|215

Gegengewicht

Wie kann ich

in meinem blauesten Kleid

und riefe ich alle die blithenden Zweige
und alle Nachtigallen zu Hilfe

wie kann ich mit Lachen oder mit Tridnen
das Gleichgewicht halten

der anderen Schale

in der die Welt liegt

eine Nul} aus Blei?

In den beiden Schalen einer Waage liegen das sprechende Ich und die Welt.
Die Waage als Symbol der Gerechtigkeit ldsst sich als Verweis auf den Dis-
kurs um Lyrik nach Auschwitz und auf die Schuldfrage interpretieren. In
dem Gedicht stellt das sprechende Ich eine Frage, die sich iiber alle Verse
erstreckt, tiber zwei Strophen mit je vier Versen und iiber die dritte Strophe,
die nur aus einem einzigen Vers besteht. Auch der Inhalt der Frage ist um-
fassend, denn er richtet sich auf die Bezichung des sprechenden Ich zur
Welt. Das sprechende Ich setzt zu Beginn der ersten und zu Beginn der
zweiten Strophe zu seiner Frage an. Dabei steigert sich die Dringlichkeit, bis
sie in das Bild des letzten Verses kulminiert, in dem endlich auch das Fra-
gezeichen, das einzige Satzzeichen des Gedichts, steht. Ob es eine rhetori-
sche Frage ist oder nicht, bleibt offen.

Die Frage des sprechenden Ichs im ersten Vers bleibt unvollstindig:
»Wie kann ich® (I, 1). Im néchsten Vers folgt zunéchst eine Spezifizierung
des Ichs, die als eine Verkiirzung eines Konditionalsatzes — ,,selbst wenn ich
mein blauestes Kleid triige* — zu lesen ist. Die Farbe Blau als Farbe des
Meeres, des Himmels, der Unendlichkeit, Farbe des Expressionismus und
vor allem der Romantik, die ,,die blaue Blume“ als Symbol der Poesie
schuf, verweist ebenso wie das Wort Kleid, das ein gewisses &sthetisches
Bewusstsein ausdriickt, auf das Scheitern der dichterischen Kunst angesichts
der Herausforderung, die in der ersten Strophe noch unbenannt bleibt. Da
Farben sich nicht steigern lassen, driickt der Superlativ ,,blauesten (I, 2)
zudem einen weiteren Grad der vergeblichen dichterischen Anstrengung
sowie die Auflehnung gegen die sprachlichen Grenzen aus. Der dritte Vers
setzt mit der Konjunktion ,,und“ ein und driickt dadurch eine gesteigerte
Dringlichkeit aus. Doch richtet der imaginierte, nicht ausgefiihrte, weil fiir
sinnlos befundene Hilferuf in Domins Gedicht sich nicht an einen christli-
chen Gott oder seine Engel, sondern an die Natur in ihrer Schonheit, an ,,die

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

blithenden Zweige* (I, 3) als Symbol des Lebens, und an ,,alle Nachtigallen
(I, 4), die fiir ihren wunderbaren Gesang berithmt und selbst ein poetisches
Motiv sind. In dieser Formulierung hallt das ,alle (I, 3 und 4) in den
»Nachtigallen“ wider, so dass ein Binnenreim entsteht, der die lyrische
Stiarke des sprechenden Ichs andeutet. Dasselbe gilt fiir die Assonanz auf
»el in ,,Kleid” und ,,Zweige*, die Assonanz auf ,,a“ in ,,alle Nachtigallen
und die Alliteration von ,,blauesten* und ,,blithenden*.

Die zweite Strophe beginnt parallel zur ersten — jetzt jedoch mit kleinem
Anfangsbuchstaben, da der Satz weitergeht — mit Fragepronomen, Hilfsverb
und Personalpronomen. Diesmal folgt ihr allerdings eine Objektgruppe, die
zwei gegensitzliche GefiihlsduBBerungen enthilt: ,,wie kann ich mit Lachen
oder mit Trinen (I, 1). Durch die Ergidnzung gegeniiber der ersten Strophe
driickt sich auch hier eine Steigerung aus. Statt der in der ersten Strophe an-
gefilhrten moglichen Unterstiitzung durch die Natur prisentiert sich das
sprechende Ich nun allein und in seiner menschlichen Machtlosigkeit, die
als Instrumente des Handelns nur Gefiihlsduerungen kennt. Im néchsten
Vers folgt das mit Spannung erwartete Hauptverb, dessen Auftreten hinaus-
gezogert wurde und das benennt, was das sprechende Ich nicht zu tun kén-
nen meint: ,,das Gleichgewicht halten“ (II, 2), und zwar ,,der anderen Scha-
le/in der die Welt liegt” (II, 3-4). Damit wird der Titel deutlich: Das spre-
chende Ich sieht sich als Gegengewicht zur Welt. Der Titel greift damit kein
Wort aus den Versen auf, wie hiufig bei Domin, sondern setzt sich kontras-
tierend vom angestrebten ,,Gleichgewicht” ab. Es bildet somit selbst ein
»Gegengewicht zur Welt in ,,der anderen Schale®.

In der dritten Strophe, die nur aus einem einzigen Vers besteht, folgt als
Apposition zur Welt eine Metapher fiir diese: ,,eine Nuf} aus Blei* (IIL, 1).
Das Bild von der Welt als Nussschale ist darin enthalten, doch verindert
Domin es signifikant: Die Welt erscheint nicht als diinne Hélfte einer Nuss-
schale, in die jeder zu schauen vermag und die auf der Wasseroberfldche
schwimmt, sondern kompakt und verschlossen, undurchsichtig. Zudem ist
sie aus Blei, also nicht leicht, sondern schwer, diese Nuss wiirde im Wasser
untergehen. Die ,,Nul} aus Blei“ ist nicht Teil der Natur, sondern kiinstlich.
Abstrakte Gefiihlsausdriicke oder zarte Pflanzen und Tiere konnen sie in ei-
ner Waage nicht im Gleichgewicht halten. ,,Blei* bildet umgangssprachlich
auch eine Metapher fiir Gewehr- oder Pistolenkugeln, also todliche Waffen
von Menschen. Das Bild der Nuss entstammt urspriinglich dem Bildbereich
der Natur, nur das Material verschiebt es in den Bereich der maschinellen
Produktion oder des Krieges und entfernt es damit von den ,,bliihenden
Zweigen* und den ,,Nachtigallen.

Das sprechende Ich fiihlt sich dazu herausgefordert, das Gleichgewicht
zwischen der Schonheit und dem Leid der Welt oder auch dem Gewicht ih-
rer dunklen Geschichte zu halten. Offen bleibt, ob es sich dieser Aufgabe

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|217

gewachsen sieht oder nicht, ob die Frage also eine rhetorische ist oder nicht.
Die Zweifel liegen auf der Hand. Doch versteht man die Verse als Frage, die
an ein Gegeniiber gerichtet sind, enthilt diese zumindest die Hoffnung auf
Unterstiitzung und menschliche Solidaritit. Dariiber hinaus gibt der Titel
das Gedicht selbst als Gegengewicht aus. Das Gedicht setzt sich mit der
Frage der individuellen Verantwortung fiir ,,die Welt“ auseinander. Auch
wenn es nicht von einer ,,Uberlebensschuld* ausgeht, so lisst es sich damit
doch als Reflexion des Zusammenhangs von Weltgeschehen und Kunst be-
trachten. Gegengewicht ist zugleich ein Argument fiir Lyrik nach Auschwitz
und ein Zweifel, ob diese moglich ist. Durch diese Paradoxitit erfiillt es die
von Adorno aufgestellte Anforderung, den Bruch zu reflektieren und zu in-
tegrieren, ohne ihn konsumierbar zu machen.

Aus umgekehrter Perspektive betrachtet Frieds Gedicht Gegenge-
wichtm, das 1964 erschien, das Verhiltnis von Welt und Gedicht: ,,Die
Welt/macht mir angst/sie ist schwicher/als ein Gedicht* (IV, 1-4). In den
ersten beiden Verse artikuliert das sprechende Ich seine Gefiihle, in den
letzten beiden liefert es die Begriindung dafiir. Diese féllt nun anders aus,
als zu erwarten wire: Furcht vor der Welt griindet sich meist in die Méchte,
die sie beherrschen. In diesen Versen ist es jedoch die Schwiche der Welt,
die das sprechende Ich zur Sorge um diese veranlasst. Selbst ein Gedicht,
das gesellschaftlich vermeintlich irrelevant ist, ist stirker. Inwiefern, lasst
das Gedicht offen, doch legt es die Losung nahe: Seine Stirke liegt darin,
dass es der Welt eine eigene Welt mit eigenen Mafstdben entgegensetzen
kann. Und sie liegt in der Schwiiche der Welt, die am Widerspruch von As-
thetik und Ethik scheitern muss — noch eher, als das Kunstwerk. Hier kippt
das Bild erneut: Dass die Welt kein Gewicht besitzt, radikalisiert die Bedro-
hung des sprechenden Ichs, dem der Riickzug in die Verse versperrt ist.

Frieds Text arbeitet im Unterschied zu Domins nicht mit Bildern aus der
Natur. Jirgen Haupt zufolge betrachtete Fried die Natur in seinen Gedichten
zunichst als Riickzugsraum. Spitestens seit 1966 erschienen ihm die sozia-
len Probleme jedoch unvereinbar mit einer idyllischen Natur, und er kriti-
sierte die sich darin manifestierende Innerlichkeit."”* Domins Verse entge-
hen dieser Gefahr, nicht zuletzt durch die gewéhlte Perspektive. Frieds Ve-
xierspiel und Domins Bilder funktionieren nur, weil ihr Weltbezug konstitu-
tiv ist. Es herrscht kein Gleichgewicht, und es ist fraglich, ob es iiberhaupt
herzustellen ist. Im Diskurs um Lyrik nach Auschwitz ist Domins Gedicht

173  Erich Fried: Gegengewicht. In: Ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Gedichte
1. Hg. v. Volker Kaukoreit/Klaus Wagenbach. Berlin 1993. S. 306f. S. 307.
Dieselbe Tendenz enthilt das gleichnamige Gedicht in Bd. 3: Gedichte 3.
Ebd. S. 32.

174  Jurgen Haupt: Natur und Lyrik. Naturbeziehungen im 20. Jahrhundert. Stutt-
gart 1983. S. 165.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218],,DAS DENNOCH JEDES BUCHSTABENS“

Gleichgewicht damit eine klare Positionierung fiir das Festhalten am Erinne-
rungsprozess und gegen die Nivellierung der Schuldfrage.

Zwanzig Jahre nach Gegengewicht schrieb Domin den dreiteiligen Ge-
dichtzyklus Alter werden (GG 360)'”°. Darin ringt die Hoffaung auf eine
bessere Welt mit der Verzweiflung angesichts des alltdglichen Leids, der
zunehmenden Desillusionierung: ,,Die Sehnsucht nach Gerechtigkeit nimmt
nicht ab/Aber die Hoffnung* (I, 1-2), heifit es im ersten Teil. Der Wunsch
bleibt bestehen, auch wenn die Chancen zunehmend geringer eingeschétzt
werden. Auch wenn ihre Kritik und ihr Gegenentwurf sehr allgemein blei-
ben, so wichst ihnen doch ein konkreter Bezug zu ,,[...] durch die funda-
mentale geschichtliche Erfahrung, die dahintersteht.«!” Im zweiten Teil des
Gedichts wird der Selbstmord als einzige rettende Option genannt: ,,Gegen
die Angst vor dem Mitmensch/,Der Mensch ist dem Menschen ein Gott*/das
Veronal in der Tasche™ (I, 1-3). Der dritte Teil hilt an der Sprache fest, bis
in den Tod: ,,Hand in Hand mit der Sprache/bis zuletzt* (I, 1-2).

3.6 Zwischenfazit

Die in diesem Kapitel untersuchten Gedichte Domins setzen sich direkt mit
der Verfolgungserfahrung und mit dem Holocaust auseinander. Sie bedienen
sich einer spezifischen Metaphorik der Qual, um das daraus entstandene
Leid einschlieBlich der Erfahrungen nach 1945 zu artikulieren. Dabei reflek-
tieren die Gedichte die psychischen und physischen Verletzungen im Zu-
sammenhang mit Auschwitz, auch wenn es nicht explizit benannt wird.

Sofern sie auf biblische Texte verweisen, hinterfragen sie eine weitere
Komponente des Diskurses: die Transzendenz. Die zitierten biblischen Fi-
guren dienen nicht als imitatio christi, dessen Qualen mit der Rettung der
Welt verbunden sind. Thr Leid dient auch nicht der Erkenntnis von Gottes
GroBe und der Nichtigkeit des Menschen, sondern wird dekonstruiert, in-
dem seine Sinnlosigkeit herausgestellt wird. Das Individuum ist allein in
seinem Leid, und diese Einsamkeit ist eine grundlegende Erfahrung, selbst
wenn sich in manchen Versen eine vorsichtige Hoffnung andeutet.

Der Mord an den Juden erscheint sowohl als spezifische historische Er-
fahrung als auch als Paradigma des allgemein-menschlichen Leids. Die
Spannung zwischen diesen beiden Lesarten ist ein wesentliches Kennzei-
chen von Domins Gedichten, die die Artikulation von Leid thematisieren.

175 Vgl. VE, S. 241.

176 Walter Hinck: ,Hoffnung® im Gedicht der judischen Lyrikerinnen Hilde
Domin und Rose Auslinder. In: Hans Esselborn/Werner Keller (Hg.): Ge-
schichtlichkeit und Gegenwart. Festschrift fiir Hans Dietrich Irmscher zum
65. Geburtstag. Koln/Weimar/Wien 1994. S. 314-321. S. 318.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEID|219

Diese Spannung lieBe sich als Konzession an die von Braese formulierte
Bedingung des westdeutschen Literaturbetriebs deuten, die jiidische Identi-
tit und die darin begriindeten Erfahrungen auszublenden. Doch widersetzt
Domin sich dieser Bedingung, da sie sie nur eingeschrankt erfiillt und gera-
de diesen Kontext kritisch einbezieht, indem sie auf die Isolation und das
Verstummen vieler deutscher Juden in der Nachkriegszeit hinweist, deren
innerer Schmerz andauert.

Im Unterschied zu Vertretern kulturkritischer Tendenzen, die durch den
Bezug auf den Siakularisierungsprozess die nationalsozialistischen Verbre-
chen relativieren wollen, hebt Domin die individuelle Verantwortung jedes
Menschen hervor. Die Singularitit von Auschwitz steht fiir sie nicht im Wi-
derspruch zu einer Betrachtung der Verfolgung als conditio humana, son-
dern zeigt die Notwendigkeit, dass jeder sich dieser Verantwortung bewusst
ist.

Domin greift bei der Auseinandersetzung mit der Artikulation von Leid
auch psychologische Aspekte ihrer eigenen Verfolgungserfahrung auf, etwa
indem sie die Konstruktion der ,,Uberlebensschuld* anspricht: Die hier ana-
lysierten Gedichte wehren sich gegen eine solche Rollenverschiebung und
tiben deutliche Kritik sowohl an der nationalsozialistischen als auch an der
bundesrepublikanischen Gesellschaft. Die Gedichtinterpretationen zeigen,
dass Domins Texte die allgemeine Lesart nicht ausschlieB3en, in letzter Kon-
sequenz aber darauf hinauslaufen, die Position der Opfer des nationalsozia-
listischen Regimes zu beziehen, ohne dass sie eine einfache Tater-Opfer-
Dichotomie festschreiben. In Domins Werk bleibt die Spannung zwischen
diesen Polen erhalten. Bei aller Komplexitit der ,,Schuldfrage®, der sich die
Texte stellen, beharren sie trotz ihrer Ideologieferne auf einem moralischen
Anspruch.

Domins Werk bietet einen neuen Blick auf das Verhiltnis zwischen der
Erfahrung des Massenmords und der allgemein-menschlichen Erfahrung
von Leid. Durch die Perspektivierung der Texte entstehen darin Angebote
fir das Vertrauen auf allgemein-menschliche Werte, doch werden diese
durch die historische Erfahrung von Auschwitz in Zweifel gezogen. Inso-
fern stellen Domins Reflexionen die Zerstdrung ins Zentrum und bagatelli-
sieren nicht. Sie konnen jedoch dem Leid, das aus dem nationalsozialisti-
schen Massenmord resultierte, nur bedingt Ausdruck geben.

14.02.2026, 12:52:41, O



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 12:52:41,



https://doi.org/10.14361/9783839407448-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

