
Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus in der 
Bildungspolitik der Weimarer Demokratie

Sabine Mangold-Will

„man soll in jedem Augenblick das eine tun und das andere nicht lassen“1

Nachdem der Jurist Erich Wende in den frühen fünfziger Jahren des 20. Jahr­
hunderts sein letztes Amt als politischer Beamter im Bundesinnenministerium 
niedergelegt hatte, kehrte er geistig zu den Anfängen seiner Karriere in der 
Bildungspolitik der Weimarer Republik zurück2: Dankbar erinnerte er sich an 
seinen Mentor, den Islamwissenschaftler und Kulturpolitiker Carl Heinrich 
Becker, dessen bis heute einzige und umfangreichste Biographie er 1959 veröf­
fentlichte.3 In ihr nahm Wende eine politische Klassifizierung Beckers vor, 
die sich seither im kollektiven Gedächtnis der Becker-Forschung festgesetzt 
hat: Auf ihn geht zum einen der Vergleich des Kulturpolitikers Becker mit 
Wilhelm von Humboldt zurück;4 zum anderen war es Wende, der Becker 
eine Nähe zum parteipolitischen Liberalismus der Weimarer Republik unter­
stellte. Im Kapitel zu den „Politischen Anfängen“ findet sich die Formulierung, 
Becker habe stets „den deutschen Südwesten mit seinem liberalen Gewicht als 
seine politische Heimat bezeichnet“ und eine „seinem liberalen Empfinden“ 

1 Hans Heinrich Schaeder: Zum Entwurf einer orientalischen Kulturgeschichte. In: 
Weltpolitische Bildungsarbeit an Preußischen Hochschulen. Festschrift aus Anlaß des 
50. Geburtstags des Preußischen Ministers für Wissenschaft, Kunst und Volksbildung 
Herrn Professors Dr. C. H. Becker. Berlin 1926, S. 100–114, hier S. 114.

2 Zu dem politisch wendigen Erich Wende (1884–1966) fehlt bisher jegliche Forschung. 
Dabei ist er durch seine erfolgreiche Karriere zwischen Weimarer Republik, NS-Staat 
und Bundesrepublik Deutschland einer der vielen unterschätzten Männer der zweiten 
Reihe, die prägend für die politische Kultur der zweiten Nachkriegszeit und frühen 
Bundesrepublik waren. Für die Wahrnehmung Beckers in der frühen Bundesrepublik 
ist Wende jedenfalls kaum zu unterschätzen. Vgl. vorläufig zu ihm <https://de.wikipe
dia.org/wiki/Erich_Wende> (12.1.2025). Becker selbst hatte Wende 1919 öffentlich als 
„Mitarbeiter“ und „Freund“ bezeichnet. Vgl. die Widmung in: Carl Heinrich Becker: 
Gedanken zur Hochschulreform. Leipzig 1919.

3 Erich Wende: C. H. Becker. Mensch und Politiker. Ein biographischer Beitrag zur 
Kulturgeschichte der Weimarer Republik. Stuttgart 1959.

4 Ebd., S. 8.

151

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Erich_Wende
https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Erich_Wende


entsprechende Entwicklung gesucht.5 Ausdrücklich nannte er ihn an gleicher 
Stelle einen „Liberalen“ und „Individualisten“: Becker sei

„zur Demokratie nicht aus dem Lager des Sozialismus gekommen, sondern vom 
Liberalismus. Als Liberaler bekannte er sich nun auch politisch zu den Ideen der 
geistigen Freiheit und des Humanismus. […] In ihr konnte der Individualist die 
Sicherung der geistigen Freiheit und die Förderung des Humanen in Erziehung 
und Bildung am besten geborgen glauben.“6

Diese Zuordnung gipfelte schließlich in der Formulierung: „Die ihm innerlich 
nächste Partei war die der Demokraten.“ Ja, Wende behauptete schließlich 
sogar, Becker habe 1925, als es „darum ging, seine zweite Ministerschaft auf 
die wieder an die Regierung gelangte Weimarer Koalition einzustellen [sic!]“, 
daran gedacht, „der demokratischen Partei beizutreten“.7

2007 stellten Stefan Melnik und Sascha Tamm im Namen der FDP-nahen 
Friedrich-Naumann-Stiftung für die Freiheit eine Anthologie mit Texten libe­
raler Bildungstheoretiker und Bildungspolitiker zusammen. Doch in diesem 
„Lesebuch der liberalen Bildungspolitik“ sucht man Carl Heinrich Becker 
vergeblich.8 Selbst Beckers jüngster Sohn, der 1913 geborene, in der Bonner 
Bundesrepublik als Bildungsforscher bekannte Hellmut Becker9, vermied es, 
seinen Vater nach 1945 als liberalen Vorzeigepolitiker auf dem Gebiet der 
Bildungspolitik zu inszenieren. Stattdessen wies er auf die Widersprüche in 
Beckers Liberalität hin.10 In einem retrospektiven Interview über seine eigene 
geistige Entwicklung und Karriere bezeichnete er ihn schließlich nur noch 

5 Ebd., S. 73.
6 Ebd., S. 74.
7 Ebd., S. 182. Gemeint ist die 1918 gegründete Deutsche Demokratische Partei (DDP), 

die Partei des politischen Linksliberalismus.
8 Stefan Melnik/Sascha Tamm (Hrsg.): Lesebuch der liberalen Bildungspolitik. Berlin 

2007.
9 Vgl. Ulf Morgenstern: „Bildungsbecker“ und „Liberaler Feuerkopf “. Hellmut Becker 

(1913–1993). In: Ders./Kristina Michaelis (Hrsg.): Kaufleute, Kosmopoliten, Kunst­
mäzene. Die Gelnhäuser Großbürgerfamilien Becker und Schöffer. Hamburg 2013, 
S. 106–113.

10 Vgl. Hellmut Becker: Portrait eines Kultusministers. Zum 100. Geburtstag von Carl 
Heinrich Becker (12. April 1976). In: Merkur 30 (1976), H. 4, S. 365–376. In diesem 
älteren Aufsatz bezeichnete Hellmut Becker seinen Vater noch wiederholt als liberal, 
jedoch nie ohne ironische Brechung. Vgl. ebd., S. 369, wo er ihn einen „liberalen Poli­
tiker“ und „liberalen Professor“ nannte, aber auch auf Beckers Mittel des staatlichen 
„Oktroi“ hinwies. Ebd., S. 374 charakterisierte er ihn wiederum als „liberal, aber nicht 
ungebunden“ und mit einem „ausgeprägten Sinn für die Machtmittel des Staates“.

Sabine Mangold-Will

152

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als einen „Neutralen, also einen Fachmann“, der stets Distanz zu den Parteien 
gewahrt habe.11

Wer über Liberalismus und Bildung, über liberale Bildungspolitik in der 
Demokratie der Weimarer Republik nachzudenken beginnt, kommt zweifellos 
nicht umhin, sich mit Carl Heinrich Becker zu beschäftigen.12 Angesichts der 
einleitenden Beobachtung divergierender Zuschreibungen stellt sich aber die 
Frage, inwiefern Beckers Vorstellungen von Bildung und vor allem seine Bil­
dungspolitik als preußischer Kultusminister in den mittleren Jahren der Wei­
marer Republik von 1925 bis 1930 konkret als liberal markiert werden können. 
Wo wiesen Beckers bildungspolitische Überlegungen und Entscheidungen in­
mitten einer allgemeinen „Krise des Liberalismus zwischen den Weltkriegen“13 

liberale Züge auf oder wurden von liberalen Grundsätzen geprägt? Spiegeln 
sie wirklich die Position des politischen Liberalismus seiner Zeit, und welchen 
Widerhall fanden seine Positionen langfristig im Partei-Liberalismus? Taugt 
Becker gar als Ideengeber des gegenwärtigen Liberalismus, der in seiner par­
teipolitischen Variante in der Bundestagswahl 2025 in einer Wiederentdeckung 
des Individualismus plakatierte: „Vater Staat ist nicht Dein Erziehungsberech­
tigter“?

Zu Carl Heinrich Becker ist in den letzten drei Jahrzehnten viel geforscht 
worden. In Ergänzung der Wende-Biographie, der als Zeitzeuge den Kulturpo­
litiker der Weimarer Republik in den Mittelpunkt gestellt hatte, fand zunächst 
der Islamwissenschaftler Becker erhebliche Aufmerksamkeit. Im Gefolge von 
Edward Saids „Orientalism“ sind zahlreiche Untersuchungen erschienen, die 
den Orientalisten Becker im Zeitalter des Kolonialismus immer wieder neu 
akzentuierten.14 Einen Ausschnitt Beckerscher Kulturpolitik, in der der Pro­

11 Hellmut Becker: Aufklärung als Beruf. Gespräche über Bildung und Politik. Hrsg. 
von Frithjof Hager. München 1992, S. 55, 57 und 58 f. Vgl. auch Becker: Portrait (wie 
Anm. 10), S. 374.

12 Zu denken gibt in diesem Zusammenhang, dass der Sammelband von Andreas 
Braune/Sebastian Elsbach/Ronny Noack (Hrsg.): Bildung und Demokratie in der 
Weimarer Republik. Stuttgart 2022 Carl Heinrich Becker kaum und wenn, dann nur 
sehr nebenbei erwähnt.

13 So der Titel des Buches von Rudolf von Thadden (Hrsg.): Die Krise des Liberalismus 
zwischen den Weltkriegen. Göttingen 1978. Auch dieser Band kommt ohne Carl 
Heinrich Becker aus; weder als Liberaler, noch als Beleg für die Krise des Liberalis­
mus in der Zwischenkriegszeit wird er erwähnt.

14 Vgl. die Bemerkungen zu Becker bei Sabine Mangold: Eine „weltbürgerliche Wissen­
schaft“. Die deutsche Orientalistik im 19. Jahrhundert. Stuttgart 2004. Suzanne L. 
Marchand: German Orientalism in the Age of Empire. Religion, Race, and Scholar­
ship. Cambridge 2009. Lisa Medrow: Moderne Tradition und religiöse Wissenschaft. 
Islam, Wissenschaft und Moderne bei I. Goldziher, C. Snouck Hurgronje und C. H. 
Becker. Paderborn 2018 – dort auch die umfangreiche jeweils ältere Aufsatzliteratur. 

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

153

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fessor für Orientalische Philologie Fachkompetenz und politische Zukunfts­
gestaltung eng verknüpfen konnte, nämlich seine Wissenschafts- und Hoch­
schulpolitik seit dem Kaiserreich, hat Guido Müller in den Blick genommen.15 
Beckers kulturpolitisches Wirken in der Republik von Weimar als „Vernunftre­
publikaner“ rückte 2012 auch das in Deutschland viel zu wenig rezipierte Buch 
von Béatrice Benniot in den Mittelpunkt.16 Was aber trotz dieser intensiven 
Becker-Forschung noch immer fehlt, ist eine Untersuchung zu Becker als 
Ideengeber in der politischen Bildungsdebatte nach 1945; nicht einmal in den 
Studien zu seinem Sohn, dem Bildungspolitiker Hellmut Becker, spielt die 
Frage nach dem Vater als Inspiration bundesrepublikanischer Bildungspolitik 
eine vertiefte Rolle. Die Debatte um Pädophilie und Kindesmissbrauch in der 
Odenwaldschule hat in dieser Hinsicht immerhin deutlicher auf C.H. Beckers 
bildungspolitisches Engagement jenseits von Wissenschaft und Universitäten 
hingewiesen. Was in der unmittelbaren Nachkriegszeit der späten vierziger 
Jahre noch bekannt war – Beckers Einsatz für Volkshochschulen, Landschul­
heime und seine Verortung in der platonischen Tradition des pädagogischen 
Eros – muss(te) erst wiederentdeckt werden.17

Den Kulturhistoriker Becker präsentiert Giovanni Morrone: Incontro di Civiltà. 
L’Islamwissenschaft di Carl Heinrich Becker. Napoli 2006.

15 Guido Müller: Weltpolitische Bildung und akademische Reform. Carl Heinrich 
Beckers Wissenschafts- und Hochschulpolitik 1908–1930. Köln/Wien 1991. Eine Ver­
bindung zwischen dem Islamwissenschaftler und dem Kulturpolitiker stellen auch 
her: Cornelia Essner/Gerd Winkelhane: Carl Heinrich Becker (1876–1933). Orienta­
list und Kulturpolitiker. In: Die Welt des Islams 28 (1988), S. 154–177. Als öffentlichen 
Intellektuellen charakterisiert ihn Ulf Morgenstern: Zwischen Kolonialexpansion und 
Bildungsreform. Der öffentliche Intellektuelle Carl Heinrich Becker – eine Skizze. In: 
Martin Göllnitz/Kim Krämer (Hrsg.): Hochschulen im öffentlichen Raum. Göttin­
gen 2020, S. 295–318.

16 Vgl. Béatrice Bonniot: Homme de culture et républicain des raison. Carl Heinrich 
Becker, serviteur de l’Etat sous la République de Weimar (1918–1933), Frankfurt a. M. 
2012. Ich verweise im Laufe meines Textes nur auf Passagen aus der Zusammenfas­
sung in deutscher Sprache, in: ebd., S. 405–444. Französischsprechende Leser kön­
nen die entsprechenden, jeweils ausführlicheren Passagen des Buches zu Rate ziehen. 
Bonniots Buch wurde nicht allein aus sprachlichen Gründen wenig rezipiert; es liegt 
auch an ihrer kritischen Sicht auf Becker, der bei ihr als viel politisch schillernder 
und insgesamt deutlich konservativer dargestellt wird, als in der Biographie von 
Wende. Vgl. zum Buch von Bonniot auch die wohlwollend-kritische Rezension von 
Ulf Morgenstern in: Jahrbuch zur Liberalismus-Forschung 2013 – Online-Rezensio­
nen <https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/online1-13morgenstern-bon
niot.pdf> (12.1.2025).

17 Vgl. die Beiträge in: Hans Heinrich Schaeder (Hrsg.): Carl Heinrich Becker. Ein 
Gedenkbuch. Göttingen 1950 sowie neuerdings Jens Brachmann: Reformpädagogik 
zwischen Re-Education, Bildungsexpansion und Missbrauchsskandal. Die Geschich­

Sabine Mangold-Will

154

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/online1-13morgenstern-bonniot.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.freiheit.org/sites/default/files/2019-10/online1-13morgenstern-bonniot.pdf


Umfangreich, wenn auch für eine tiefergehende Untersuchung nicht ausrei­
chend, ist auch das publizierte Quellenmaterial zu Becker als Kultusminister, 
auf das dieser Aufsatz zurückgreifen kann.18 Im Zentrum werden im Folgen­
den vor allem die kleineren bildungspolitischen Beiträge Beckers stehen, die 
zwischen 1918 und 1933 erschienen sind. Denn aus ihnen lässt sich Beckers 
Selbstverortung am unmittelbarsten herauslesen. Sie enthalten indirekt auch 
die Positionen, gegen die Becker sich in der Weimarer Republik abgrenzte.

Aus ihnen geht zudem hervor, so meine These, dass der Bildungspolitiker 
Becker eine Entwicklung durchmachte, die mit den politischen Phasen der 
Weimarer Republik korrespondierte. Während Becker sein bildungspolitisches 
Engagement bei Kriegsende und in der revolutionären Nachkriegsphase noch 
eher mit kathedersozialistischen wie völkisch-kollektivistischen Parolen ver­
band, traten seit der Mitte der Zwanziger Jahre (wieder) deutlicher als liberal 
zu kennzeichnende bildungspolitische Initiativen zutage, die sich aus seiner 
Kritik an der sich radikalisierenden, immer illiberaler werdenden deutschen 
Gesellschaft ergaben. Je mehr seine grundsätzlich freiheitlichen Ideen vom 
„aristokratischen Ich“19 im Laufe der Weimarer Republik in Bedrängnis gerie­
ten, umso deutlicher formulierte Becker seine Ablehnung kollektivistischer 
Erziehungsansätze.

Um den Zusammenhang zwischen Bildung und Liberalismus in der Wei­
marer Demokratie aus der Sicht Beckers auszuloten, gliedert sich dieser Auf­
satz in vier Abschnitte:

1. Welchen Weg beschritt Becker in die Kulturpolitik und wie gestaltete sich 
sein Verhältnis zum Partei-Liberalismus?

2. Welche Position nahm Becker insgesamt zur Bildungspolitik ein? Welches 
Ziel sollte Bildungspolitik aus seiner Sicht haben? Gab es bei Becker Gren­
zen der Bildungspolitik, die auf einen staatskritischen liberalen Ansatz hin­
weisen?

te der Vereinigung Deutscher Landerziehungsheime 1947–2012. Bad Heilbrunn 2015, 
zu Hellmut Becker und seiner Beeinflussung durch den Vater bes. ebd., S. 164–206.

18 Guido Müller (Hrsg.): Internationale Wissenschaft und nationale Bildung. Ausge­
wählte Schriften. Köln 1997; Acta Borussica – Neue Folge. 2. Reihe: Preußen als 
Kulturstaat. Abteilung I: Das Preußische Kultusministerium als Staatsbehörde und 
gesellschaftliche Agentur (1817–1934), 3 Bände (jeweils Darstellung bzw. Fallstudien 
und Dokumente). Eine Auswahl der kaum überschaubaren Korrespondenz Beckers, 
die in seinem Nachlass und anderen Archiven zu finden ist, bietet <www.carl-heinric
h-becker.de> (12.1.2025).

19 Der Begriff aus: Carl Heinrich Becker: Das Problem der Bildung in der Kulturkrise 
der Gegenwart. Leipzig 1930, zitiert nach dem Wiederabdruck bei: Müller: Interna­
tionale Wissenschaft (wie Anm. 18), S. 406–422, hier S. 422.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

155

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.carl-heinrich-becker.de
https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.carl-heinrich-becker.de


3. Wie definierte Becker konkret sein Verhältnis zur Weimarer Republik und 
zur Bildungspolitik in der demokratischen Republik?

4. Der letzte Teil widmet sich einer bildungspolitisch bedeutsamen Entschei­
dung Beckers, die das Dilemma liberaler Bildungspolitik in der Demokratie 
augenfällig werden lässt: Beckers Umgang mit den Studentenschaften. An 
diesem Fall, der nicht unwesentlich zu seinem erzwungenen Rücktritt bei­
trug, lässt sich besonders gut ausloten, worin die Liberalität von Beckers 
Ideen bestand.

Ein systematischer Abgleich mit bildungspolitischen Äußerungen der Parteili­
beralen der Weimarer Republik, in deren Nähe Becker gewöhnlich gerückt 
wird,20 wie mit Reaktionen anderer Parteien auf Becker, ohne den im Grunde 
nicht abschließend zu sagen ist, ob Becker den Zeitgenossen als liberal galt 
und wie er auf den politischen Liberalismus wirkte, kann im Rahmen des 
vorliegenden Beitrags, der lediglich einen ersten Versuch, eine zu revidierende 
Momentaufnahme darstellt, nicht geleistet werden. Wenn Ulf Morgenstern 
in seiner Rezension zu Bonniots Buch über Becker bemerkte, der Kultusmi­
nister sei von Sozialdemokraten wie Konservativen gleichermaßen kritisiert 
worden21, steckt vielleicht genau in dieser Stellung Beckers zwischen den poli­
tischen Lagern der fundierteste (wenn auch erst zu konkretisierende) Beleg für 
die Liberalität Beckers, dem es weiter nachzuspüren gilt.

1. Beckers Weg in die Kulturpolitik und sein parteipolitisches Bekenntnis in der 
Weimarer Republik

Über Beckers Weg in die Kulturpolitik existiert einschlägige Literatur, sodass an 
dieser Stelle eine grobe Skizze seines Wechsels aus der Wissenschaft in die Politik 
reicht: Nach einem Studium der Theologie und Orientalischen Philologie wurde 
Carl Heinrich Becker 1902 Privatdozent in Heidelberg, wo er u.a. mit Max und 
Alfred Weber sowie Ernst Troeltsch – die beiden letzteren nach 1918 Mitbegrün­
der der liberalen Deutschen Demokratischen Partei  (DDP)22  –  in engerem 

20 Zur Geschichte der DDP vgl. Werner Stephan: Aufstieg und Verfall des Linkslibera­
lismus 1918–1933. Geschichte der Deutschen Demokratischen Partei. Göttingen/Zü­
rich 1973 (im Register kommt Becker nicht vor); Larry Eugene Jones: German Libe­
ralism and the Dissolution of the Weimar Party System 1918–1933. Chapel Hill 1988; 
und mit dem Fokus auf Preußen: Joachim Stang: Die Deutsche Demokratische Partei 
in Preußen 1918–1933. Düsseldorf 1994.

21 Morgenstern: Rezension zu Bonniot, Homme de culture (wie Anm. 16).
22 Wie wenig Ernst Troeltsch und Alfred Weber Beckers politische Position jenseits der 

Parteien goutierten, wird aus einem Gespräch der beiden im Jahr 1920 deutlich. Vgl. 

Sabine Mangold-Will

156

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontakt stand, und auch den dortigen George-Kreis kennenlernte.23 Schon im 
Vorfeld  seiner  Berufung  nach  Hamburg  war  er  in  die  bildungspolitischen 
Debatten um eine zeitgemäße Hochschulgründung involviert. Nicht zufällig war 
er es, unter sämtlichen deutschen Orientalisten, der sich als passend für das 
schließlich gegründete Hamburger Kolonialinstitut erwies und dort eine gegen­
wartsbezogene, anwendungsorientierte und soziologisch inspirierte Islamwis­
senschaft etablierte.24 Dennoch lockte Becker schließlich die Berufung auf einen 
traditionellen Universitätslehrstuhl 1913 nach Bonn. Da die einzige inhaltlich mit 
Hamburg vergleichbare Position in Preußen, die an das Berliner Ordinariat für 
Semitische Philologie gekoppelte Geschäftsführung des Seminars für Orientali­
sche Sprachen, nicht vakant war,  konnte der Ministerialdirektor der Unter­
richtsabteilung (und Nachfolger des „allmächtigen“ Friedrich Althoff ), Friedrich 
Schmidt-Ott, den wissenschafts- und hochschulpolitisch ambitionierten und 
versierten Islamwissenschaftler Becker nur für die Hauptstadt gewinnen, indem 
er  ihn  1916  dem amtierenden  Kultusminister  August  von  Trott  zu  Solz  als 
Personalreferenten der preußischen Universitäten vorschlug.25

Zu diesem Zeitpunkt herrschte schon seit zwei Jahren Krieg: ein Weltkrieg, 
in dem sich Carl Heinrich Becker von Anfang an politisch exponiert hatte26, 
indem er in der Debatte um die Ausrufung des Dschihads durch das Osmani­
sche Reich klar Stellung bezog: Uneingeschränkt verteidigte Becker nicht nur 
das politische und militärische Bündnis mit der islamischen Vormacht und 

Gangolf Hübinger: Gelehrte, Politik und Öffentlichkeit. Eine Intellektuellengeschichte. 
Göttingen 2006, S. 191 f.

23 Zu Heidelberg vgl. Wende: C. H. Becker (wie Anm. 3), S. 17–24; Müller; Weltpolitische 
Bildung (wie Anm. 15),  S. 37–59.  Zu Beckers Verbindungen zum George-Kreis  vgl. 
Ulrich Raulff:  Kreis ohne Meister.  Stefan Georges Nachleben. München 2010, bes. 
S. 436–458, sowie Carola Groppe: Neubeginn durch einen dritten Humanismus? Der 
preußische  Kultusminister  C.  H.  Becker  und  der  George-Kreis  in  der  Weimarer 
Republik. In: Castrum Peregrini 49 (2000), S. 41–61.

24 Zu Hamburg vgl. Wende: C.H. Becker (wie Anm. 3), S. 25–35; Müller: Weltpolitische 
Bildung (wie Anm. 15), S. 60–81. Zum Kolonialinstitut vgl. Jens Ruppenthal: Kolonia­
lismus als „Wissenschaft und Technik“. Das Hamburgische Kolonialinstitut 1908 bis 1919. 
Stuttgart 2007.

25 Zur Berufung ins Preußische Kultusministerium 1916 vgl. Wende: C. H. Becker (wie 
Anm. 3), S. 40–42. Müller: Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 135–141. Vgl. auch 
Friedrich Schmidt-Ott: Erlebtes und Erstrebtes. 1860–1950. Wiesbaden 1952, S. 145 f.

26 Wende geht über Beckers Stellung zum Weltkrieg bezeichnenderweise fast wortlos 
hinweg; in den wenigen Sätzen, die er dazu schreibt, lässt er ihn als einen voraus­
schauenden Kritiker von Kriegführung und Kriegszielen erscheinen. Vgl. Wende: 
C. H. Becker (wie Anm. 3), S. 39 f. Vgl. dagegen zu Beckers „Kriegseinsatz“: Müller: 
Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 104–134, sowie Bonniot: Homme de culture 
(wie Anm. 16), S. 410–413.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

157

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Ausrufung des „Heiligen Kriegs“ gegen die Alliierten, sondern setzte sich 
zugleich für eine über den Krieg hinausweisende aktive deutsche Kulturpolitik 
im Osmanischen Reich ein, die sich besonders gegen Frankreich richtete.27

Beckers Loyalität zu Kaiser und Reich kann gar nicht deutlich genug betont 
werden.28 Der Krieg und die Möglichkeiten, die er für Becker eröffnete, ver­
tieften seine Bindung an das politische System ebenso wie die Integration in 
die gesellschaftliche Elite des monarchischen deutschen Kaiserreichs. Die ein­
schneidende Erfahrung in Beckers Leben war nicht der Krieg selbst, sondern 
erst die Kriegsniederlage. Das unabweisbare Faktum, dass das Kaiserreich, in 
dem er groß und einflussreich geworden war, den Krieg verloren hatte, bedurf­
te einer Erklärung, die die Vergangenheit nicht restlos entwertete, aber auch 
nicht ohne Kritik an ihr auskam. Wenn damit zugleich eine erfolgreiche Trans­
formation in das neue Deutschland unter revolutionären und sozialistischen, 
demokratischen und republikanischen Vorzeichen möglich sein würde – umso 
besser. Becker gelang das Ungewöhnliche: Er wurde zu einem Kritiker der 
kaiserzeitlichen Kultur-, Wissenschafts-, Hochschul- und Schulpolitik, ohne 
sich dezidiert vom Kaiserreich zu distanzieren. Vielmehr hielt er bei aller Re­
formbereitschaft ebenso deutlich Distanz zu einem wesentlichen Kennzeichen 
jeder parlamentarischen Demokratie: zu den Parteien als Ordnungsformen 
und Institutionen politischer Willensbildung. Becker trat nie einer der Partei­
en der Weimarer Republik bei. Sein Sohn formulierte rückblickend sogar: 
„Meinem Vater war im Grunde die Parteienwelt sehr fremd“.29 Auch aus Sicht 

27 Zu Becker in der internationalen Debatte zum Dschihad vgl. immer noch Peter 
Heine: C. Snouck Hurgronje versus C. H. Becker. Ein Beitrag zur Geschichte der 
angewandten Orientalistik. In: Die Welt des Islam 23/24 (1984), S. 378–387. Zur 
allgemeinen Einordnung des Dschihad-Aufrufs vgl. Erik-Jan Zürcher (Hrsg.): Jihad 
and Islam in World War I. Studies on the Ottoman Jihad on the Centenary of 
Snouck Hurgronje’s „Holy War Made in Germany“. Leiden 2016. Zu Beckers proos­
manischem und protürkischem Engagement während des Krieges wie in der Zwi­
schenkriegszeit vgl. Müller: Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 104–112, sowie 
Sabine Mangold-Will: Begrenzte Freundschaft. Deutschland und die Türkei 1918–
1933. Göttingen 2013, bes. S. 262–264.

28 „… man kann doch von uns, die wir alle früher überzeugte Monarchisten waren, weil 
die Monarchie uns groß gemacht hat, nicht erwarten, daß wir uns für die Notlösung 
nach dem Zusammenbruch begeistern.“ Privatarchiv Michael Becker (Berlin), Becker 
an Wende, 15.3.1925, zitiert nach: Morgenstern: Zwischen Kolonialexpansion und 
Bildungsreform (wie Anm. 15), S. 297.

29 Becker: Aufklärung als Beruf (wie Anm. 11), S. 57. In der Literatur wird diese Haltung 
am deutlichsten markiert bei Ronald Lambrecht: Exkurs: Carl Heinrich Becker als 
Kultuspolitiker in der Weimarer Republik. In: Morgenstern/Michaelis: Kaufleute 
(wie Anm. 9), S. 82–85, bes. 83. Ähnlich kritisch auch Bonniot: Homme de culture 
(wie Anm. 16), S. 426–429.

Sabine Mangold-Will

158

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der preußischen DDP konnte Becker daher „als demokratischer Minister nicht 
anerkannt werden“. Man achtete ihn als liberal Gesinnten, und registrierte 
seinen Rücktritt 1930 deswegen durchaus als liberale Niederlage; aber in der 
Koalitionsarithmetik zählte er, wenn es um Verhandlungen mit SPD und 
Zentrum ging, nicht als Liberaler.30

Becker kaschierte seine Skepsis gegenüber den Parteien, indem er sich in 
seine vielleicht berühmteste Formulierung flüchtete: Er stehe zur „Partei der 
Bildung“31. Der preußische Kultusminister zog sich also auf die Position des 
parteilosen und in diesem Sinne neutralen, sachbezogenen Experten zurück. 
Einer Wahl durch den Souverän – das Volk – stellte sich Becker zeitlebens nie. 
Darin enthalten war eine – auch bei Becker nicht zu übersehende – Kritik an 
der vermeintlichen Unsachlichkeit der Parteiendiskussion in der parlamentari­
schen Demokratie. Indem Becker indes – soweit ersichtlich – seine politische 
Gesprächsbereitschaft bis 1930 nur auf die preußischen Regierungsparteien 
SPD, Zentrum, DDP und Deutsche Volkspartei (DVP) ausdehnte, vermied er 
es, mit offen systemkritischen, antirepublikanischen Parteien zusammenzuar­
beiten. Sein Wort von der „Partei der Bildung“ entsprach Beckers Vorbehalt 
gegen eine parteipolitische Markierung von Bildung – sowohl Bildungsinhal­
ten wie bildungspolitischen Entscheidungen; es bot ihm zugleich die Möglich­
keit, seinem Willen zur Synthese32 auch auf dem Gebiet der Bildung nachzuge­
hen und sozialistischen, liberalen, nationalen wie konservativen Erwartungen 
zu entsprechen. In diesem Sinne kann der Einwurf seines Sohnes verstanden 
werden, die „stark rechtslastige Richertsche Schulreform“ von 1924/25 habe 
Beckers Zustimmung gefunden, gerade „weil sie eine merkwürdige Mischung 
aus konservativer und liberaler Reform war“.33

30 Vgl. dazu Stang: Die Deutsche Demokratische Partei (wie Anm. 20), S. 272–276 zur 
Situation 1921 und S. 313–321 zur Verdrängung Beckers aus dem Ministeramt. Das 
vorstehende Zitat ist entnommen: Protokoll der DDP-Fraktionssitzung v. 31.10.1921, 
in: Bundesarchiv Koblenz, R 45/III 64, Bl. 148–150, zitiert nach: ebd., S. 274.

31 Zum Schlagwort vgl. Leopold Schwarzschild: Die Partei der Bildung und Preußens 
Kultusminister. In: Das Tagebuch 10 (1929), H. 23, S. 934–938. Becker nahm den 
Begriff nach seinem Rücktritt bei einem Auftritt in Davos, während der Davoser 
Hochschulkurse von 1931, wieder auf. Vgl. Adolf Reichwein: C. H. Becker. Siegelbe­
wahrer des Humanen. In: Der Lesezirkel. Blätter für Literatur, Jg. 18, Zürich 1931, 
S. 97–102, Wiederabdruck in: Schaeder: Gedenkbuch (wie Anm. 17), S. 5–17, hier S. 7.

32 Zu Beckers synthetischem Denken in der Wissenschaft vgl. Mangold: Eine weltbür­
gerliche Wissenschaft (wie Anm. 14), S. 255 f. Becker selbst spricht davon, der „Wille 
zur Synthese“ müsse „wieder erwachen“. Vgl. Becker: Gedanken zur Hochschulreform 
(wie Anm. 2), S. 8.

33 Becker: Aufklärung als Beruf (wie Anm. 11), S. 55. Hans Richert (1869–1940), Mitglied 
in der DVP, war seit 1923 Ministerialrat im Preußischen Kultusministerium. Die 
von ihm inspirierte preußische Schulreform von 1924/25 – Minister war zu dieser 

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

159

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Becker und die Legitimierung staatlicher Bildungspolitik

Um zu verstehen, warum Carl Heinrich Becker seine Arbeit im preußischen 
Kultusministerium über das Ende des Kaiserreiches hinweg fortsetzte und 
sich vehement für bildungspolitische Änderungen in der neuen Republik ein­
setzte, muss noch einmal ein vertiefter Blick auf seine Umbruchserfahrung in 
den Monaten der Revolution geworfen werden. Der Verlust des Krieges und 
der Zusammenbruch der Monarchie wurde für Becker, wie für die meisten 
Deutschen seiner Generation, zu einer erschütternden Erfahrung. Bürgerliche 
Herkunft, preußisches Amt und national-liberale Einstellung machten es ihm 
unmöglich, sich der Revolution anzuschließen. Ja, er fürchtete geradezu deren 
Einseitigkeit. Da das monarchische Kaiserreich sich indes ausweislich des 
Kriegsausganges als funktionsunfähig erwiesen hatte, suchte Becker selbstkri­
tisch nach Fehlern, die es nunmehr zu korrigieren galt. Wie es für Beckers syn­
thetisches Denken charakteristisch war, lehnte er den revolutionären Bruch 
ab, war aber für konkrete Reformen, z. B. der Universitätsstrukturen, von 
denen er bisher selbst profitiert hatte, offen.34 Das ermöglichte ihm, an den 
Grundzügen preußischer Bildungspolitik festzuhalten, die er seit 1916 mitge­
staltet hatte, und dennoch Veränderungen einzufordern.

Für Becker bedurfte es keiner ausdrücklichen prinzipiellen Legitimierung 
von Bildungspolitik. Für den verbeamteten preußischen Universitätsprofessor 
für Islamwissenschaft und Hochschulreferenten im preußischen Kultusminis­
terium war Preußen der Staat, der „von Anfang an ein großes Erziehungsinsti­
tut gewesen“35 sei. Zweifel an der Erziehungsberechtigung des Staates findet 
sich bei ihm also gerade nicht. Für den Preußen Becker war der Staat in 
der Tradition der preußischen Reformer, zumal Wilhelm von Humboldts, gar 
nicht anders denkbar denn als ein starker, aber zugleich neutral-liberaler Staat, 

Zeit Otto Boelitz (DVP), Becker war Staatssekretär – bewirkte die Gründung soge­
nannter „Deutscher Oberschulen“, die zum Abitur führten, aber gegenüber dem hu­
manistischen Gymnasium weniger Wert auf altsprachliche Bildung legten. Aus diesen 
Oberschulen gingen vor allem die späteren Studenten von Beckers Pädagogischen 
Akademien hervor. Zudem teilten Becker und Richert die Idee einer grundständigen 
Einheitsschule. Inwiefern C. H. Becker selbst die Richertsche Schulreform wirklich 
als „stark rechtslastig“ wahrgenommen hat, muss offenbleiben. Mir scheint diese 
Bewertung allein eine retrospektive Zuschreibung durch Beckers Sohn zu sein.

34 So ist – jedenfalls in meiner Lesart – das Motto zu verstehen, das diesem Artikel 
vorangestellt ist, auch wenn es nicht nachweislich von Becker stammte, sondern 
ihm von seinem orientalistischen Meisterschüler Hans Heinrich Schaeder – der kein 
Liberaler war – in den Mund gelegt worden ist.

35 Carl Heinrich Becker: Die Pädagogische Akademie im Aufbau unseres nationalen 
Bildungswesens. Leipzig 1926, S. 9.

Sabine Mangold-Will

160

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der selbst nicht durch seine Bildungspolitik zur Gefährdung von Bildungsräu­
men und Bildungsinhalten werden könnte. Dabei erahnte Becker als Zeitge­
nosse der Revolution sehr wohl die Möglichkeit eines Abgleitens des Staates 
in die Diktatur: Die erfolgreiche sozialistische Revolte hätte aus seiner Sicht 
genau diese Auslieferung des Staates an eine einzige weltanschaulich illiberale 
Partei bedeutet, die er fürchtete und die es – nicht zuletzt durch eine die 
Massen bildende Bildungspolitik – zu verhindern galt. Insofern bewegte sich 
Becker unverändert in der Idee des idealen preußischen Bildungsstaates, der 
nicht nur durch überkonfessionelle und überparteiliche Bildungspolitik das 
Abgleiten des neutral gedachten Staates in eine Partei-Diktatur verhinderte, 
sondern der genau deswegen auch Bildungspolitik betreiben durfte, ja musste, 
um zu bleiben, was er war. Nicht ob der Staat weiterhin Bildung zu steuern 
habe, sondern wie und zu welchem Zweck er das tun solle, war demnach für 
den Bildungspolitiker Becker im Übergang vom Kaiserreich zur Republik wie 
im Laufe der Republik die Frage.

2.1 Ziel Beckerscher Bildungspolitik: deutsche Einheitskultur für ein deutsches 
Einheitsvolk

Ausgehend von seiner staatsbejahenden Grundhaltung hatte Becker während 
des Krieges zu keiner Zeit an der Legitimität des deutschen Nationalstaates, 
seiner Großmachtstellung und seiner Kriegsziele gezweifelt. Der militärisch, 
wirtschaftlich und kulturell einflussreiche, in seinen Worten „starke“ National­
staat, der sich im internationalen Kontext als konkurrenzfähig erwies, blieb 
auch nach 1918 seine Maxime. Ja mehr noch: Wie Anne Nagel bereits 2012 
pointiert festgestellt hat, war Becker während des Krieges, „wie viele Intellek­
tuelle seiner Zeit vom Erlebnis der ‚Volksgemeinschaft‘ enthusiasmiert, was 
sein Denken in den folgenden Jahren nachdrücklich beeinflussen sollte.“36 Die 
Krise des Liberalismus in der Zwischenkriegszeit nahm hier ihren Ausgangs­
punkt; oder vielleicht muss man es ganz anders formulieren: Für einen Natio­
nalliberalen oder Liberalkonservativen des Kaiserreichs – wie Becker einer 
war37 – offenbarte sich erst in der parlamentarischen Parteien-Demokratie das 
wahre Dilemma zwischen Individuum und Masse.

36 Anne C. Nagel: Hitlers Bildungsreformer. Das Reichsministerium für Wissenschaft, 
Erziehung und Volksbildung 1934–1945. Frankfurt a. M. 2012, S. 28.

37 Vgl. Müller: Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 14, wo er die Frage formuliert, 
ob Becker ähnlich wie Thomas Mann „in die Kategorie des liberal-konservativen 
„unpolitischen Deutschen“ fiel, sowie ebd., S. 50, wo er Becker für 1911 als „Vertreter 

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

161

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da die junge Republik der Nachkriegszeit weder über militärische, noch 
wirtschaftliche Macht mehr verfügte, setzte Becker auf die Köpfe der Deut­
schen, deren „geistige Kräfte“ ersetzen sollten, was der Staat an physischen 
verloren hatte.38 Die geistigen Werte der Deutschen im territorial verkleinerten 
Staat galten ihm – darin wusste er sich mit einem breiten politischen (Par­
tei-)Spektrum von Sozialdemokraten bis Konservativen, von Republikanern 
bis Republikgegnern einig – als die einzige national wie international noch 
relevante Ressource zum politischen Wiederaufstieg. Bildungspolitische Ent­
scheidungen blieben damit argumentativ jedoch auch bei Becker, darin eher 
Fichte folgend, zuerst auf Volk und Staat, und eben nicht, wie bei Humboldt, 
auf das Individuum bezogen.

Das ist umso bemerkenswerter, weil sich Beckers Entdeckung der Volksge­
meinschaft mit einer aus heutiger Sicht durchaus überraschenden Kritik am 
Kaiserreich verband: Um Beckers Einverständnis mit den volkspädagogischen 
und staatstragenden Ansätzen sozialistischer wie konservativer Bildungspolitik 
zu verstehen, bedarf es eines Blicks auf seine selbstvergewissernde Analyse der 
kaiserzeitlichen Bildungspolitik. Im Rückblick, nämlich inmitten der revolu­
tionären Gefährdung Deutschlands, erschien Becker – in ironischem Gegen­
satz zum heute verbreiteten Bild eines autoritären Kaiserreichs – ausgerechnet 
ein Übermaß an Selbstentfaltungsmöglichkeiten und zwar des Einzelnen wie 
der Länder die Ursache für die Niederlage im Krieg zu sein. Der „Ultra-Indi­
vidualismus unseres Volkscharakters“39 und der daraus abgeleitete „Stamme­
spartikularismus“40 waren für ihn die negativen Kennzeichen der Deutschen 
des Kaiserreiches und die Gründe für den Zusammenbruch dieses „gewal­
tige(n), historische(n) Gebilde(s)“41. In seinen beiden Grundsatztexten von 
1919, „Kulturpolitische Aufgaben des Reiches“ und „Gedanken zur Hochschul­
reform“, wimmelt es von Formulierungen, die Beckers nachträgliche Skepsis 
gegenüber dem bürgerlichen Individualismus und dem föderalen Partikularis­
mus des Kaiserreichs aufscheinen lassen. Der von Anne Nagel diagnostizierte 
Enthusiasmus für die Volksgemeinschaft des Krieges veranlasste Becker zu 

einer nationalliberalen, idealistischen und machtpolitisch orientierten äußeren Kul­
turpolitik“ bezeichnet.

38 „Der Staat muss durch geistige Kräfte ersetzen, was er an physischen verloren hat“, 
soll der preußische König Friedrich Wilhelm III. 1807 angesichts der Niederlage 
gegen Napoleon und der Idee einer neuen Landesuniversität in Berlin gesagt haben. 
Vgl. Adolf Bardeleben: Rede zur Gedächtnis-Feier der Friedrich-Wilhelms-Universi­
tät zu Berlin gehalten am 3. August 1877. Berlin 1877, S. 10.

39 Carl Heinrich Becker: Kulturpolitische Aufgaben des Reiches. Leipzig 1919, S. 5.
40 Ebd.
41 Ebd.

Sabine Mangold-Will

162

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Aphorismus: „Partikularismus ist ja nichts anderes als auf das Gemein­
schaftsleben übertragener Individualismus. Der Deutsche ist Individualist mit 
allen Licht- und Schattenseiten dieser Anlage. Originale und Querköpfe sind 
bei uns mehr Regel als Ausnahmen. Wir haben eine wahre Angst vor allem 
Überindividuellen.“42 Den „neue(n) deutsche(n) Mensch(en)“ der Nachkriegs­
zeit imaginierte er deswegen als „Gemeinschaftsmensch“, in dem die Sehnsucht 
nach „Bindung lebendig ist, in dem eine starke Religiosität pulsiert“, kurz als 
einen „junge(en) Mensch(en) sozialer Gesinnung!“43

Aus einem angeblichen Übermaß an Individualismus während des Kaiser­
reiches zog Becker demnach die Konsequenz, der „neue Mensch“ habe sich 
gerade in der Demokratie im Opfersinn für das Kollektiv des neuen Staates 
zu bewähren. Das ist die Fortsetzung der Frontgemeinschaft als Volksgemein­
schaft; und es erinnert zudem an die kathedersozialistischen Ideen Oswald 
Spenglers, wie er sie in seinem Grundsatzwerk „Preußentum und Sozialismus“ 
zu Beginn der Weimarer Republik formuliert hatte.44

Geradezu ironisch ist es angesichts dieser Anpassungsleistung an die neuen 
politischen Gegebenheiten, dass ausgerechnet Beckers Nachfolger im Minis­
teramt, der Sozialdemokrat Adolf Grimme, Becker kurz vor seinem Rücktritt 
1930 scharf abwertend just als „letzte(n) Repräsentant(en) einer individualisti­
schen Geisteshaltung auf der politischen Bühne“45 bezeichnete. Das verweist 
darauf, wie sehr Beckers Sprechen einerseits strategisch darauf angelegt war, 
sich im neuen Deutschland zurechtzufinden; andererseits kann es aber als 

42 Becker: Gedanken zur Hochschulreform (wie Anm. 2), S. 2.
43 Carl Heinrich Becker: Preußisch-deutsche Kulturpolitik seit der Staatsumwälzung 

(1928). In: Müller: Internationale Wissenschaft (wie Anm. 18), S. 367–383, hier S. 374. 
Weitere Gedanken zu Beckers Menschenbild, seinem Sprechen vom gotischen Men­
schen, seine Begeisterung für Goethes Faust, seine Forderung nach Religion und 
der Würdigung des Irrationalen können hier nicht folgen. Beckers Sinn für den 
abgründigen Menschen muss indes immer mitgedacht werden.

44 Vgl. Oswald Spengler: Preußentum und Sozialismus. München 1919. Soweit ich die 
Becker-Literatur überblicke, gibt es keine besondere Untersuchung zum Verhältnis 
Becker/Spengler. Als Autorin des Aufsatzes: Carl Heinrich Becker und seine These 
vom orientalisch-abendländischen Kulturkreis. Ein Orientalist und die Grenzen Eu­
ropas. In: Sabine Penth u.a. (Hrsg.): Europas Grenzen. St. Ingbert 2006, S. 157–170 
ist mir aber wenigstens ein Aufsatz Beckers über Spengler in Erinnerung: Carl Hein­
rich Becker: Spenglers Magische Kultur. Ein Vortrag. In: Zeitschrift der Deutschen 
Morgenländischen Gesellschaft 77 (1923), S. 255–271. Becker hat demnach Spengler 
intensiv rezipiert und war, wenn auch nicht ausnahmslos zustimmend, sehr wohl 
von ihm beeinflusst. Zu Beckers Rezeption von Spengler vgl. auch seinen Brief an 
Harro Siegel aus Gelnhausen v. 27.7.1922; Nr. 162 unter <www.carl-heinrich-becker
.de> (12.1.2025).

45 Zitiert nach Müller: Weltpolitische Bildung (wie Anm. 15), S. 14, wo Müller nicht nur 
die Herkunft des Zitats genau aufschlüsselt, sondern auch historisch kontextualisiert.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

163

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.carl-heinrich-becker.de
https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.carl-heinrich-becker.de


Beleg für seine Liberalität gelesen werden, wenn ihm ausgerechnet von links 
attestiert wurde, in der individualistischen Tradition zu stehen, die er selbst 
öffentlich kritisierte. Becker hatte sich – so darf man schließen – persönlich 
nicht von einem liberalen Menschenbild entfernt, meinte aber, die Kritik 
daran in der Republik vertreten zu müssen. Damit verstärkte er dennoch 
diskursiv die Abwertung des urliberalen Strebens nach Selbstentfaltung des 
Individuums auf der Suche nach Glück jenseits irgendeines Kollektivs.

Da er in seiner liberal-konservativen Skepsis gegen den Demos der Selbst­
bestimmungsfähigkeit der Masse nicht recht traute, formulierte er nach 1918 
ein festes überindividuelles Ziel seiner Bildungspolitik, deren Zweck nicht in 
der Entfaltung und Selbstbestimmung des Einzelnen, sondern im politischen 
Wiederaufstieg Deutschlands lag. Beckers Bildungsideal war die „deutsche 
Einheitskultur“46, der er alles andere nachordnete: „Unser ganzes Erziehungs- 
und Bildungsproblem muss unter diesen Gedanken gestellt werden. Alle die 
Faktoren, die dem Einheitsgedanken des Volkes dienen, müssen betont und 
gepflegt werden.“47 Daraus leitete er konsequent die Forderung nach „Einheits­
bildung“48 in den Schulen der Weimarer Republik ab – und damit waren 
eben gerade nicht primär einheitliche Wissensstandards, sondern nationales, 
ja völkisches Zusammengehörigkeitsgefühl als Bildungsziel gemeint. Denn 
Becker dachte dabei nicht nur an die Staatsbürger der Deutschen Republik, 
sondern darüber hinaus an die ganze deutsche Kulturnation – also auch an die 
Deutschen, die nicht mehr oder noch nicht Teil des Deutschen Reiches waren.

Dazu passt, dass Becker noch lieber als der preußische, der deutsche Kultus­
minister geworden wäre. Vehement setzte Becker sich für eine Zentralisierung 
der Kultur- und Bildungspolitik im Reich ein, wobei er die konkrete Organi­
sation in einem Reichskulturministerium oder einem Reichskulturamt strate­
gisch offenließ.49 Mit Verve polemisierte er 1919 gegen die „Stammespartikula­
rismen“ im Reich, als wären die Bayern, Mecklenburger oder Sachsen nichts 

46 Vgl. Kapitel 4 „Wege zur deutschen Einheitskultur“. In: Becker: Kulturpolitische Auf­
gabe des Reiches (wie Anm. 39), S. 45–58. Beckers Sehnsucht nach „Einheitskultur“ 
des deutschen Kulturvolkes war nach außen nicht revisionistisch gemeint; nach in­
nen allerdings zielte sie auf eine höchst problematische politische Homogenisierung 
ab. Retrospektiv gespenstig liest sich der Satz „So führt die Pflege des Volksgedankens 
zur Überbrückung innerpolitischer Gegensätze.“ Ebd., S. 48.

47 Vgl. das Kapitel „Die Notwendigkeit einer deutschen Einheitsbildung“. In: Becker: 
Die Pädagogische Akademie (wie Anm. 35), S. 9–12. Ähnlich auch die Darstellung bei 
Bonniot: Homme de culture (wie Anm. 16), S. 419 f. sowie S. 424 f., wo zusätzlich auf 
Beckers Haltung zum politischen „Führer“ eingegangen wird.

48 Becker: Kulturpolitische Aufgabe des Reiches (wie Anm. 39), S. 5.
49 Zu Beckers Denkschrift „Kulturpolitische Aufgaben des Reiches“ und der Reaktion 

darauf vgl. „Ein Reichskulturamt“. In: Gangolf Hübinger (Hrsg.): Ernst Troeltsch. 

Sabine Mangold-Will

164

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anderes als einer der arabischen Stämme des Hedschaz, über die Becker als 
Semitischer Philologe und Islamwissenschaftler bestens informiert war. Indes 
stand diese Orientierung auf die Reichseinheit durchaus in der Tradition des 
vormärzlichen Liberalismus, auch wenn sie sich in ihrem Vokabular kaum 
vom nationalistischen Frust des abgedankten Kaisers Wilhelm II. im Doorner 
Exil unterschied.50

2.2 Beckers bildungspolitische Skepsis

Becker war sich allerdings der Illusionen und Gefahren, die sich nicht nur mit 
seiner, sondern mit jeder Bildungspolitik verbanden, sehr bewusst – zumal, 
wenn sie so dezidiert wie seine auf die Erziehung des Volkes zum „Bewußtsein 
unserer selbst als Volk“51 abzielte. Offenkundig wurde Beckers Liberalität nicht 
in seinen Zielen, sondern in seinen Methoden, mit denen er die Ziele zu 
erreichen suchte. Dabei machte er sehr wohl einen Lernprozess durch, den es 
wenigstens kurz zu skizzieren gilt.

Im Moment höchster Anspannung, im Umfeld der Verfassungsdebatten, 
hatte Becker sich 1919 zu dem Satz hinreißen lassen, es reiche nicht, Ideale zu 
haben, sondern es käme in der aktuellen Situation darauf an, diese Ideale – 
gemeint waren seine Ideen einer „höheren Einheit“ des „zerrissenen Volkes“ 
– „mit dem kulturpolitischen vielgestaltigen Apparat bewußt dem deutschen 
Volke als Lebensideale einzuhämmern“.52 Doch schon in diesen Anfall volks­
pädagogischer Radikalität mischte sich Beckers Skepsis: „Ein Kulturkampf 
aber muß unter allen Umständen vermieden werden.“53 Grundsätzlich habe 
man sich mit der „Fortdauer der alten Mannigfaltigkeit“ sowie dem Fortbe­

Kritische Gesamtausgabe, Bd. 15: Schriften zur Politik und Kulturphilosophie 1918–
1923. Berlin 2002, S. 101–107.

50 Ausweislich des Tagebuchs seines Leibarztes im niederländischen Exil klagte Wil­
helm II., ein „Einheitsstaat“ sei bis 1918 „nicht möglich gewesen. Der Deutsche sei 
in erster Linie immer Sachse, Bayer, Württemberger gewesen, erst in zweiter Linie 
Deutscher.“ In dieser Hinsicht gelang es Wilhelm II. sogar, „dem jetzigen Umsturz“ et­
was Gutes abzugewinnen: Vielleicht würde es nun zu einem „Einheitsstaat“ kommen 
und „der Gedanke, in erster Linie Deutscher zu sein, dem Volks- und Bürgertum 
aufgehen“. Vgl. Sabine Mangold-Will (Hrsg.): Wilhelm II. im Exil. Das „Holländische 
Tagebuch“ des Leibarztes der Hohenzollern Dr. Alfred Haehner 1919–1924. Berlin 
2024, Eintrag vom 12.11.1919, S. 84.

51 Becker: Kulturpolitische Aufgaben des Reiches (wie Anm. 39), S. 46.
52 Ebd., S. 58.
53 Ebd., S. 36.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

165

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen unterschiedlicher „Weltanschauung und Parteidoktrin“ „abzufinden“.54 

Insbesondere gegenüber den einzelstaatlichen Einheiten mahnte er in der 
politischen Praxis ein konsensuales Vorgehen an: Ausdrücklich setzte er nicht 
auf „Gesetzgebung, sondern Vereinbarung“: Für die nächsten Jahre und Jahr­
zehnte, so schrieb er 1919, „wirke man aber nicht durch gesetzgeberische 
Maßnahmen mit der dabei häufig unvermeidlichen Majorisierung, sondern 
durch gütliche Überredung“.55 Diese Einsicht reifte auch im Hinblick auf 
pädagogische wie staatsbürgerliche Erziehungsmethoden. 1930 mahnte er, sich 
gegenüber 1919 geradezu selbst korrigierend:

„Ideale sind überhaupt nicht in den Menschen hineinzuformen und hineinzu­
bilden, sondern aus ihm herauszuentwickeln. Der charakteristische Unterschied 
zwischen der alten und der neuen Pädagogik ist ja gerade der, daß wir den 
jugendlichen Menschen nicht formen und gestalten nach einem uns vorschwe­
benden Bilde, und möge es noch so hoch und herrlich erscheinen.“56

Entsprechend skeptisch blieb Becker auch gegenüber einer staatsbürgerlichen 
Gesinnungspolitik jeglicher Couleur. Erich Wende zitierte Becker, er lehne es 
ab, „republikanische Gesinnungsmacherei mit drakonischen Methoden zu be­
treiben“. Es müsse nicht immer „die Weimarer Verfassung verherrlicht werden 
– das ist ein pädagogischer Unsinn –, sondern die Erziehung zur Selbstverant­
wortung. Der republikanische Gedanke darf nicht von außen, vom Zwang 
der Verfassung her, sondern er muss von innen her, vom neuen Zeitgeist der 
Jugend nahe gebracht werden.“57

Je länger Becker politisch aktiv blieb, umso deutlicher wurde ihm die 
Gefahr, die in seinem Sprechen vom Volk, dazu noch vom Kulturvolk, lag: 
Die „Bewußtwerdung des Volkstums“, schrieb er selbstkritisch 1926, „barg 
neben dem großen Gewinn der Entdeckung des Auslandsdeutschtums die 
Gefahr in sich, die jeder ‚völkischen‘ Ideologie mit ihrer Kampfstellung gegen 
das Nichtvölkische, mit ihrem nur zu leicht sektiererischen Rassenpurismus 
naturgemäß innewohnt.“58 Zu diesem Zeitpunkt kämpfte der preußische Kul­
tusminister Becker gerade gegen die antisemitischen preußischen Studenten­
schaften und hatte bitter gelernt, wie sehr sein integrativ gemeintes Ziel eines 
„Einheitsvolkes“ missverstanden, ja missbraucht werden konnte, um ganz kon­

54 Ebd.
55 Ebd., S. 31 f.
56 Carl Heinrich Becker: Das Problem der Bildung in der Kulturkrise der Gegenwart 

(1930). In: Müller: Internationale Wissenschaft (wie Anm. 18), S. 421.
57 Erich Wende: Der Kulturpolitiker (1933/1947). In: Schaeder: Gedenkbuch (wie 

Anm. 17), S. 18–63, hier S. 20 f.
58 Becker: Die Pädagogische Akademien (wie Anm. 35), S. 10.

Sabine Mangold-Will

166

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kret die Deutschen jüdischen Glaubens aus der Nation auszuschließen.59 Oder 
anders formuliert: Beckers Einsicht in das aus seiner Sicht Notwendige teilten 
die Studenten nicht; der „Zeitgeist der Jugend“ wies ganz woanders hin.

3. Becker und die Republik

Erst der Kampf mit den Studentenschaften machte Becker richtig bewusst, 
dass der Erhalt des „aristokratischen Ichs“ und „aristokratischer Wissenschaft“ 
– also letztlich seine eigene persönliche Existenz – in der Massengesellschaft 
der Demokratie nur zu erhalten war, wenn jeder Einzelne an Deutschland 
nicht nur als abstrakter, sondern auch gelebter Staatsidee festhielt. Während 
Becker 1919 noch davon ausging, er könne seine Loyalität zu „Deutschland“ 
gewissermaßen neutralisieren, indem er sie an keinen bestimmten Staatsbe­
griff band,60 wuchs seit Mitte der zwanziger Jahre, also parallel zu seiner 
Ämterverantwortung, seine Bereitschaft immer stärker, seine „undrakonische“ 
Volkspädagogik dezidiert in den Dienst des konkreten deutschen Staates, also 
des demokratischen Preußens und der Weimarer Republik insgesamt, zu stel­
len. Eine „richtig verstandene Pflege des republikanischen Staatsgedankens“ 
habe Becker vorbehaltlos als „Aufgabe eines republikanischen Bildungsminis­
ters“ anerkannt, so urteilt Wende.61

Damit verbunden war just im Moment der bereits skizzierten Skepsis 
gegen autoritäre Erziehungsmethoden Beckers Bereitschaft zum praktischen 
Durchgreifen zugunsten der republikanischen Gesinnung. Ironischerweise 
zeichnete ihn in der Demokratie, der es an Demokraten mangelte, genau diese 
Bereitschaft eben doch zum Kulturkampf rückblickend als liberal aus. 1930 
entschloss sich Becker zu einer politischen Grundsatzentscheidung im Sinne 
der Weimarer Verfassung. Nach einem langen Ringen mit den preußischen 
Studentenschaften hob er ihre staatliche Anerkennung auf, weil sie darauf 
bestanden, keine Juden in ihren Reihen zuzulassen; weiter bestehen durften sie 
aber.

Auch in den Momenten, in denen Becker sich unter Inkaufnahme eigener 
Unpopularität zu Schwarz-Rot-Gold bekannte, hatte er politisch das Überle­
ben und Wiedererstarken des deutschen Staates im internationalen Vergleich 
im Auge. Wohl war er, wie so viele bildungsbürgerliche Protagonisten der Wei­
marer Republik, ursprünglich kein Herzensrepublikaner gewesen. Auch er sei, 

59 Siehe dazu unten Kap. 4.
60 Becker: Kulturpolitische Aufgaben des Reiches (wie Anm. 39), S. 46.
61 Wende: Der Kulturpolitiker (wie Anm. 57), S. 21.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

167

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


so zitiert Erich Wende ihn in einem frühen biographischen Versuch, „kein Re­
publikaner aus Leidenschaft, sondern aus Vernunft“.62 Aber Becker sah doch 
die Notwendigkeit, die „Notlösung“63 einen Erfolg werden zu lassen; schon 
allein, weil ihm die Existenz des Einzelnen, die von ihm als „aristokratisch“ 
tituliert wurde, in der existierenden Demokratie von Weimar vergleichsweise 
am besten gesichert schien. Insofern wurde Beckers Bekenntnis zur Verfassung 
von Weimar tatsächlich immer grundsätzlicher: Je deutlicher er das „Martyri­
um“ der Verteidiger der Republik, insbesondere der seiner Aufsicht unterste­
henden republikanischen Lehrer und Hochschullehrer beobachtete (zu denen 
er selbst gehörte), desto deutlicher fiel auch seine Bereitschaft zu einer inneren 
Wehrhaftigkeit aus.

Es wäre indes eine Überzeichnung, Becker deswegen als radikaldemokratisch 
wahrzunehmen.  Denn er  beklagte  nicht  nur immer wieder  den politischen 
Massenmarkt, sondern wusste auch um die Gefahr demokratischer Nivellierung 
gerade in der Bildungspolitik. In einer Rede von 1928 verpflichtete er vielmehr 
den Einzelnen und die Demokratie wechselseitig aufeinander: Es gebe – rief er 
dem Individuum zu – eine „intranaturale Verantwortlichkeit des Einzelnen vor 
sich selber, wie vor der Gemeinschaft“. Die Demokratie wiederum wisse, „so gut 
wie alle Ideologien, daß es einen Unterschied gibt in den Begabungen und einen 
Unterschied in den Ausbildungen. Sie werden nie verschwinden, so lange es 
Menschen gibt.“ Echt republikanischer Geist sei es daher, „in der Theorie und der 
Willensbildung“ auf das Verschwinden des „Unterschieds zwischen den Klassen 
und den Zufälligkeiten der Geburt“ hinzuarbeiten. Also nicht gleiche, womög­
lich auch noch vereinfachte Bildung für alle, sondern Ermöglichung höherer 
Bildung für so viele Begabte wie möglich.64

4. Das Dilemma des Liberalismus: Becker und die Studentenschaften

Eine umfängliche Darstellung hätte an dieser Stelle die Frage zu beantworten, 
wie Becker genau diese Ermöglichung von Bildung für so viele Begabte wie 
möglich umsetzen wollte. Diese Beschreibung muss einer anderen Arbeit vor­
behalten bleiben.65 An dieser Stelle geht es abschließend darum, den bereits er­

62 Ebd., S. 20.
63 Ebd.
64 Becker: Preußisch-deutsche Kulturpolitik (wie Anm. 43), S. 369.
65 Soweit ich es überblicke, fehlt insgesamt eine systematische Untersuchung der bil­

dungspolitischen Entscheidungen Beckers jenseits seiner Wissenschafts- und Hoch­
schulpolitik abgesehen von Wende: C. H. Becker (wie Anm. 3). Entweder muss man 
seine konkreten Entscheidungen in allgemeinen Darstellungen, z. B. der Schulpolitik 

Sabine Mangold-Will

168

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wähnten Konflikt mit den Studentenschaften etwas genauer nachzuzeichnen, 
der zeitgenössisch Beckers Ruf als Liberaler unterstrich, aber zugleich das 
Dilemma des Liberalismus in der Krise der Demokratie deutlich offenbarte. 
Es war zudem gerade diese Entscheidung, die letztlich auch zu Beckers Entlas­
sung beitrug und rückblickend den eher skeptischen Blick der Sozialdemokra­
ten und Liberalen auf Becker begründete.

Teil der Universitätsreform Weimars war die Anerkennung der Studenten­
schaften als selbständige Korporationen. Mit der preußischen Studentenverord­
nung  vom  18. September  1920  wurden  die  organisierten  Studentenschaften 
erstmals an der akademischen Selbstverwaltung beteiligt. Indes war bereits seit 
dem Würzburger Studententag 1922 absehbar, dass die organisierten Studenten 
das Prinzip ablehnten, wonach nur, aber eben auch alle deutschen Staatsange­
hörigen als Mitglieder zugelassen wurden. Denn dem „Zeitgeist der Jugend“ 
entsprach es, auch Auslandsdeutsche aufzunehmen, deutsche Juden aber auszu­
schließen.  Becker  ließ  diesen  eigentlich  verfassungs-  und  statutenwidrigen 
Zustand im Vertrauen auf eine organische Entwicklung bestehen. Im Frühjahr 
1926  forderte  eine  parlamentarische  Mehrheit  unter  Führung der  SPD den 
Kultusminister jedoch auf, diese Situation zu beenden und das Staatsangehörig­
keitsprinzips  durchzusetzen,  sprich:  die  Aufnahme  jüdischer  Studenten  zu 
erzwingen. Becker zögerte fast ein Jahr mit seiner Reaktion. Am Heiligen Abend 
des Jahres 1926 sandte er den preußischen Studentenschaften unter dem Druck 
der Parteien der Weimarer Koalition im Preußischen Landtag – also auch der 
DDP – einen Brief, in dem er sie vor die Wahl stellte, „alle auslandsdeutschen 
Studentenschaften  und  nicht  nur  wie  bisher  die  arischen  in  die  Koalition 
eintreten“ zu lassen, oder aber „nur noch mit reichsdeutschen Studentenschaf­
ten“  zu  koalieren.  Den  nun  ausbrechenden  Konflikt  mit  den  organisierten 
Studenten hoffte er zu befrieden, indem er den Studentenschaften die staatliche 
Anerkennung entzog, aber für den Fall wieder in Aussicht stellte, dass sie die an 
der Reichsverfassung orientierten Statuten freiwillig in einer Urabstimmung 
annähmen. Die Abstimmung wurde indes zu einem Desaster für Becker wie für 
die gesamte Republik: Im November 1927 lehnten alle preußischen Studenten­

der Weimarer Republik, suchen, oder es werden ihm (teilweise bereits zeitgenössisch) 
Entscheidungen zugeschrieben, die er nur begleitete oder sogar nur übernahm. Deut­
lich wird das z. B. in der Festschrift für Becker anlässlich seines 50. Geburtstags. 
Rekurriert wird darin auf Beckers Denkschrift von 1917 „über Förderung der Aus­
landsstudien“, die ihn auf dem Feld der Auslandskunde als Impulsgeber ausweisen. 
Aber welche der Institute und welche ihrer Richtungsentscheidungen nun wirklich 
auf den Kulturpolitiker oder gar den Kultusminister Becker konkret zurückgehen, 
wird nicht deutlich. Das ließe sich nur durch eine detaillierte intensive Untersuchung 
kenntlich machen.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

169

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaften bis auf eine (eine katholische Studentenschaft) die Statuten des Kultus­
ministers ab. Sie blieben als Freie Studentenschaften bestehen, erhielten aber 
keine staatliche Unterstützung mehr.66

Wenn es nach Becker gegangen wäre, hätte er den politischen Schwebezustand 
von 1927 belassen; unter dem Druck öffentlicher Kritik wie persönlicher Über­
zeugung entschloss er sich schließlich doch, das Prinzip der Staatsangehörigkeit 
auch für die staatlich unterstützten Studentenschaften in Kraft treten zu lassen. 
Das war im Sinne der Republik,  auch im Sinne aufgeklärter Emanzipation. 
Liberal gedacht war auch der Ansatz, die Studenten selbst über ihre Statuten 
entscheiden zu lassen. Zudem wurden sie nach der Ablehnung der Beckerschen 
Verordnung nicht aufgelöst, sondern konnten weiterbestehen und waren nun 
erst recht frei, ihre antisemitischen Grundsätze zu leben. Aus Sicht der Mehrheit 
der Studentenschaften brachte der gewählte Weg Becker dennoch in Wider­
spruch zu seiner werbenden Verständigungsrhetorik und seinem Enthusiasmus 
für die Volksgemeinschaft einschließlich der Auslandsdeutschen, wie er sie in 
seinen frühen Texten von 1919 verewigt hatte.67 Sein langes Zuwarten über die 
Jahre 1926/27 aber hatte – das wurde 1930 bei seinem Rücktritt sichtbar – bei den 
Koalitionsparteien DDP und SPD das Misstrauen gegen die übergroße Liberali­
tät des Parteilosen geweckt und den Verdacht konservativer Neigungen68 des 
Fachministers  gestärkt.  1930  ließ  sich  der  sozialdemokratische  Druck,  das 
Bildungsministerium in die Hände eines Parteiministers zu legen, schließlich 

66 Vgl. Lambrecht: Exkurs (wie Anm. 29) sowie ders: Studenten in Sachsen 1918–1945. 
Studien zur studentischen Selbstverwaltung, sozialen und wirtschaftlichen Lage sowie 
zum politischen Verhalten der sächsischen Studentenschaft in Republik und Diktatur. 
Leipzig 2011, S. 290–296, das Zitat aus Beckers „Weihnachtsbrief “ ebd., S. 294 f. Zu 
Becker  und den  Studentenschaften  vgl.  auch  Müller:  Weltpolitische  Bildung  (wie 
Anm. 15), S. 315–324.

67 Vgl. zur Beurteilung Beckers im Umgang mit den Studentenschaften auch Bonniot: 
Homme de culture (wie Anm. 16), S. 432 f.

68 Becker war zu keiner Zeit verdächtig, den Antisemitismus der Völkischen zu teilen; aber 
ihm wurde zumindest eine monarchische Nostalgie unterstellt. Vgl. dazu die Karikatur 
aus dem Simplicissimus aus dem Jahr 1929, abgedruckt in: Lambrecht: Exkurs (wie 
Anm. 29),  S. 84: Hinter dem „Weißen Raben“ Becker hängt das Bild eines die Axt 
schwingenden Holzhauers. An wen mochte der Zeichner Thomas Theodor Heine dabei 
wohl gedacht haben, wenn nicht an den berühmtesten Holzschläger unter Beckers 
Zeitgenossen – den in Doorn exilierten Kaiser Wilhelm II.? Zu Beckers Offenheit für 
autoritäre Lösungen, aber seine ebenso klare Absage an den Nationalsozialismus vgl. 
Bonniot: Homme de culture (wie Anm. 16), S. 440–443.

Sabine Mangold-Will

170

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht mehr abwehren. Becker musste zurücktreten. Sein Amt übernahm der 
Sozialdemokrat Adolf Grimme.69

5. Fazit

Dieser Beitrag kann nur andeuten, wohin Überlegungen zum Verhältnis von 
Bildung und Liberalismus in der Demokratie von Weimar gehen können. Becker 
in den größeren Kontext der Bildungsdebatte der Liberalen einzuordnen, konnte 
hier nicht geleistet werden. Auch die Reaktionen aus den anderen politischen 
Lagern kamen nur am Rande zur Sprache. Vielmehr ging es um eine Neuüber­
prüfung eingefahrener Zuschreibungen. Becker und seine Bildungspolitik waren 
von einem liberalen Geist der Mitte und des Ausgleichs getrieben. Seine ver­
nunftrepublikanische Einstellung, sein Beharren auf der Verschiedenheit der 
Individuen,  auch und gerade sein Kampf gegen die  völkisch-antisemitische 
Einstellung der organisierten Studentenschaften, seine Bildungsoffensive jen­
seits der üblichen Adressaten (nämlich auch für Erwachsene jenseits des Bil­
dungs- und Wirtschaftsbürgertums) machten ihn in einem Meer von klassen- 
oder  rassenfixierten  Kollektivisten  zu  einer  Insel  der  Liberalität.  In  dieser 
Begrifflichkeit sucht auch Erich Wende am Ende seine Becker-Biographie die 
Lösung für das Dilemma Becker: Er sprach von dessen „geistige(r) Liberalität“.70 

Damit knüpfte er an das Urteil derjenigen an, die gegen Ende der Weimarer 
Republik Becker nachtrauerten, obwohl sie als Parteipolitiker nicht mit ihm 
übereinstimmten. Spätestens bei Beckers Tod im Februar 1933, aber teilweise 
schon bei seinem Rücktritt als preußischer Kultusminister 1930, offenbarte sich 

69 Zum Rücktritt Beckers vgl. die kompakte Darstellung bei Bonniot: Homme de culture 
(wie Anm. 16), S. 433–435. Sie präsentiert auch die Reaktionen auf Beckers Rücktritt. Vgl. 
ebd., S. 436–438.

70 Wende: C. H. Becker (wie Anm. 3), S. 329. Den „allgemeinen Liberalismus“ sieht Wende 
bezeichnenderweise  in  den  Professoren  lebendig,  die  sich  der  wissenschaftlichen 
Einzelforschung widmen und daher „notwendig Individualisten“ bleiben, „ohne Rück­
sicht auf die neue Zeit“. Vgl. ebd., S. 100 f. In einem zeitgenössischen Nachruf von 1933 
wurde Becker als „freier und bedeutender Geist Deutschlands“ bezeichnet. Vgl. Robert 
Ulich: Ehrung des Verstorbenen. In: Schaeder: Gedenkbuch (wie Anm. 17), S. 13–17, hier 
S. 13. Beckers Nachfolger im Ministeramt Adolf Grimme sprach posthum vom „Bot­
schafter des deutschen Geistes“. Vgl. Adolf Grimme: Der Botschafter des deutschen 
Geistes. In: ebd., S. 63–71. Ähnlich auch der DDP-Unterrichtsminister von Baden Willy 
Hellpach: Der Minister des Geistes. In: Vossische Zeitung, 19.2.1933, Morgenausgabe, 
S. 1 f.

Carl Heinrich Becker und die Krise des Liberalismus

171

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Becker – im Vergleich zu seiner sich radikalisierenden Umwelt – als „Siegelbe­
wahrer des Humanen“71 und „Typus des Liberalismus“72.

Teil des politischen Liberalismus war Becker aber nie, genauso wenig, wie er in 
der Nachfolge Humboldts nach den Grenzen des Staates fragte. Auch die Idee, die 
Studentenschaften vom Staat finanzieren zu lassen, sprach eher für ein ständisch-
korporatives Denken denn für eine Vorstellung von freien Vereinigungen. Der 
verlorene Krieg verführte ihn vielmehr, an eine nationale Volksgemeinschaft zu 
glauben und das Individuum auf das Opfer im Dienst der Gemeinschaft zu 
verpflichten:  In  Beckers  Wahrnehmung  existierte  eine  eklatante  Spannung 
zwischen „aristokratischem Ich und demokratischer  Masse“,  die  es  genauso 
auszuhalten galt, wie sie durch den „Dienst an der Gemeinschaft entspannt“ 
werden sollte.73 Sein Vokabular kann als strategisches Integrationsangebot nach 
links und rechts gedeutet werden. Methodisch entsprang es seiner analytisch 
gewonnenen Forderung nach Synthese widerstreitender Erscheinungen in Wis­
senschaft und Gesellschaft; genau diese Liberalität machte ihn aber auch anfällig 
für rechte wie linke Gemeinschaftsangebote74,  die letztlich weder ihn, noch 
Deutschland retten konnten.

71 So lautet der Titel eines Beitrags über den frisch zurückgetretenen Kultusminister Becker 
aus der Feder seines persönlichen Referenten, des Sozialdemokraten Adolf Reichwein. 
Vgl. Reichwein: C. H. Becker (wie Anm. 31). Da Reichwein 1944 durch die Nationalso­
zialisten ermordet wurde, fiel sein Licht nach 1945 auch auf die Wahrnehmung des 1933 
gestorbenen Beckers.

72 Vgl. den Nachruf auf Becker von Ulich: Ehrung des Verstorbenen (wie Anm. 70). Ulich 
stellte Becker in eine Reihe mit den verstorbenen Liberalen Friedrich Naumann, Max 
Weber, Ernst Troeltsch und Walther Rathenau und nannte ihn den „beste(n) Typus des 
Liberalismus“.  Vgl.  ebd.,  S. 13  und  S. 15.  Auch  Ulich  gehörte  zu  den  Opfern  des 
Nationalsozialismus, doch gelang ihm rechtzeitig die Flucht in die USA.

73 Wende: Der Kulturpolitiker (wie Anm. 57), S. 22.
74 Vgl. die Kritik an Becker aus Sicht des Parteiliberalen Hellpach, er hätte „beinahe wie 

Leibniz von sich sagen dürfen, daß er fast alles billige, was er lese“. Hellpach: Der Minister 
des Geistes (wie Anm. 70), S. 2. Eine Untersuchung zur Kritik des süddeutschen DDP-
Mannes Hellpach an Becker fehlt; das gilt auch für die Kritik Helmuth Plessners an 
Becker, die genauer untersucht werden müsste. Vgl. bisher Tim Zumhof: „Erziehung zur 
praktischen  Politik“.  Helmuth  Plessners  Vorschlag  zu  einer  Schule  für  politisches 
Denken, Staatskunst und Diplomatie im Kontext seiner frühen Schriften der 1920er und 
-30er Jahre. In: Braune/Elsbach/Noak: Bildung und Demokratie (wie Anm. 12), S. 149–
164, bes. S. 154.

Sabine Mangold-Will

172

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151 - am 19.01.2026, 09:16:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965121-151
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

