
Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter
Subjektivit�t

Markus Pfeifer (Köln)

In dem Essay Die Philosophie und die Idee des Unendlichen1 erhebt
Levinas das Verhältnis zwischen dem Selben und dem Anderen zu
dem philosophischen Grundverhältnis schlechthin, das demzufolge alle
Positionen des abendländischen Denkens prägt. Exemplarisch macht er
diese Grundkonstellation in der Wahrheitssuche fest, die sich durch
einen Verweis auf die Erfahrung, in der etwas vom Denker Verschiede-
nes begegnen muss, auszeichnet: »Wahrheit impliziert Erfahrung. In
der Wahrheit unterhält der Denker eine Beziehung zu einer Wirklich-
keit, die von ihm verschieden ist, anders als er, ›Absolut anders‹ […].
Denn die Erfahrung verdient diesen Namen nur, wenn sie das, was
unsere Natur ist, überschreitet.« (SpA 185) Andererseits bedarf die
Wahrheit aber nicht nur des in der Erfahrung begegnenden Anderen,
ebenso gehört zum Verständnis der Wahrheit »auch die freie Zustim-
mung zu einer Aussage, das Ziel einer freien Forschung. Die Freiheit
des Forschers, des Denkers, der keinem Zwang unterliegt.« (SpA 186)
Das freie Subjekt, chiffriert in der Freiheit des Forschers, muss daher,
soll es ohne Zwang sein, unabhängig in sich Bestand haben. Die Bewe-
gung des Suchens nimmt den Ausgang von einem freien Denken, das
in sich selbst gründend, unabhängig von dem Anderen, das es sucht,
den Anfangspunkt des Philosophierens bildet. »Erhaltung seiner Na-
tur«, »der Selbe zu bleiben trotz der unbekannten Gebiete«, (SpA 186)
sind die Voraussetzungen forschender Tätigkeit und von Subjektivität
überhaupt.

In der Behauptung eines Selben, eines mit sich identisch bleiben-
den Subjekts, das sich nicht durch das Andere auflösen lässt, zeichnet
sich für Levinas der große, unsterbliche Verdienst der Philosophie ab.
(Vgl. SpA 197) Aber in der Auszeichnung verbirgt sich die Gefahr der

232

1 E. Lévinas: »Die Philosophie und die Idee des Unendlichen«. In: Die Spur des Ande-
ren. Freiburg/München 1999, 185–208. Im Folgenden: SpA.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Übergewichtung der Seite des Selben, unter der das Andere zu ver-
schwinden droht, indem es bloß auf das Selbe reduziert wird. Die phi-
losophische Tradition tendiere zur Autonomie desjenigen Subjekts, das
bestrebt sei, alle Fremdbestimmung zurückzudrängen, bishin zur
Seinssetzung des äußeren Objekts durch die Tätigkeit des Subjekts.
Autonomie scheint daher in einer doppelten Weise auf: als freie Selbst-
setzung des Subjekts, das nicht im Strom der Wirklichkeit untergeht,
und zugleich als »die Reduktion des Anderen auf das Selbe«. (SpA 186)
Die Konsequenz sei ein Einschluss in totale Immanenz, die wahrhafte
Transzendenz und damit auch den Bezug zum Anderen in seiner An-
dersheit ausschließe. Die Struktur des mit sich identischen Subjekts
wiederholt in der Verselbigung die Identität des Seins und ist deswegen
ein Umweg, den das Sein nimmt. Alles Philosophieren habe sich unter
der Frage nach dem Sein versammelt. »Wenn die Frage ›Was?‹ in ihrer
Zugehörigkeit zum Sein am Ursprung allen Denkens ist […], dann ge-
hen alle Suche und alle Philosophie auf die Ontologie zurück, auf das
Verstehen des Sein des Seienden, auf das Verstehen von sein.«2 In die-
sem Sinne fasst Levinas die gesamte abendländische Tradition mitsamt
ihres Subjektbegriffs als Ontologie, die durch den identifizierenden
Zwang allen Seins keine Andersheit zulasse und problematisiert sie in
ethischer Hinsicht. »Das Gesicht des Seins, das sich im Krieg zeigt,
konkretisiert sich im Begriff der Totalität. Dieser Begriff beherrscht
die abendländische Philosophie.«3 Philosophie im Allgemeinen zeichne
sich durch ihre Beschäftigung mit dem Sein aus und produziere darin
Totalitäten mit einem kriegerischen Wesen. »Der Krieg ist der Vollzug
oder das Drama des Interessiertseins am Sein.« (JS 26) Das Subjekt, das
sich im Sein behaupten will, das seinen eigenen Nutzen und Gewinn
sucht (vgl. JS 26 Anm.) – das Subjekt also das als ontologisch verfasstes
Subjekt zu benennen ist – erwächst zum ethischen Problem, wenn sich
die Vereinnahmung von Andersheit auf interpersonale Beziehungen
erstreckt. Dagegen versucht Levinas ein ethisches Subjekt zu profilie-
ren, das als »désintéressement«, als »Sich-vom-Sein-Lösen« gedacht
ist. (JS 23)

Andersheit im Levinasschen Denken meint in erster Linie die An-

233

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

2 E. Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg/München 1998,
66. Im Folgenden: JS.
3 E. Lévinas: Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität. Freiburg/Mün-
chen 2003, 20. Im Folgenden: TU.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dersheit des anderen Menschen. Diesen Begriff versucht Levinas, als
das Wesen der Ethik herauszupräparieren, indem er das ethische Sub-
jekt als ursprünglich mit dem Anderen verstrickt bestimmt – einer Ver-
strickung die sich in nichts der Aktivität oder Spontaneität des Subjekts
verdankt. Der Andere ist in Form einer radikalen Passivität schon im-
mer, bevor das Subjekt sich dieser Intrige überhaupt bewusst ist, bevor
es zum Selbstbewusstsein gelangt, in das Subjekt eingeschrieben. Ur-
sprünglich, ohne gewählt oder entschieden zu haben, soll das Subjekt
Levinas zu folge in der Verantwortung für den Anderen stehen, durch
die das Subjekt zugleich als Einzigartiges erwählt ist. (Vgl. SpA 224)
Die Subjektivität des Subjekts bestimmt sich dergestalt entgegen des-
sen, was Levinas für die philosophische Tradition hält, nicht durch ei-
gene Aktivität oder eine Reflexion, die von sich ausgeht und sich in der
Rückkehr auf sich wieder mit sich schließt. Die Subjektivität des ethi-
schen Subjekts liegt ihm vielmehr in einer passiven Struktur begrün-
det, durch die es sich nicht mehr in einem identifizierenden Akt zu
schließen vermag, sondern gerade durch den Einfall des Anderen aus
seinem Zentrum vertrieben ist. Insofern ist das ethische Subjekt im
Gegensatz zum ontologischen Subjekt ohne Identität.

Wenn Levinas in der philosophischen Tradition den Bezug zum
Anderen unterstreicht, dieses Andere aber durch den übergreifenden
Zugriff des Subjekts entstellt und verdeckt ist, kann es für Levinas
einzig darum gehen, einen Subjektbegriff zu konzipieren, der das
Statthaben des Anderen in seiner Andersheit erlaubt. Es gilt, die Mög-
lichkeitsbedingungen für das Andere und vor allem für den Anderen,
die in der philosophischen Tradition stets zugegen und randständig
thematisch gewesen sind, aufzudecken. Aus der These, ethische Ver-
antwortlichkeit nehme ihren Ursprung allein in der Beziehung zum
Anderen, ethische Verantwortlichkeit sei nur durch den Anspruch des
Anderen an das jeweils einzelne individuelle Subjekt ihrem vollen Ge-
halte nach fassbar, entspringt die Erfordernis, ein Subjekt zu denken,
das den Anspruch auch hören und vernehmen kann, ohne den Anderen
in den Strudel der Verselbigung zu reißen. Die Ausformulierung eines
solchen Subjekts, das in der Folge näher in seiner dezentrierten Struk-
tur zu fassen ist, gerät Levinas zur Aufgabe.

Das Selbe und das Andere als die prägende Struktur schlechthin in die
gesamte philosophische Tradition einzuzeichnen, wird der Tradition
aber nur bedingt gerecht. Denn welche Richtung die Frage nach dem

234

Markus Pfeifer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbst und seinem Anderen nimmt, hängt im entscheidenden Maße
davon ab, in welchem Rahmen man sie stellt. Es hängt von den Voraus-
setzungen ab, unter denen das Denken steht, womit nicht bloß äußere
historische Verhältnisse gemeint sind, sondern diejenigen, die mit dem
Selbstverständnis der Philosophie je selbst gegebenen sind. So lassen
die Metaphysik und die sich von ihr abstoßende Nachmetaphysik
grundsätzlich unterschiedliche Gewichtungen im Verhältnis zwischen
dem Selbst und dem Anderen zu. Eine prinzipielle oder das Denken
bestimmende Wirkmächtigkeit erwächst dem Anderen erst unter der
nachmetaphysischen Verfassung des Denkens. Von dieser Seite be-
leuchtet zeigt sich daher, dass Levinas’ ethische Philosophie auf den
Voraussetzungen des nachmetaphysischen Denkens fußt und somit
die Verfassung des nachmetaphysischen Subjekts reflektiert, das ur-
sprünglich mit dem Anderen als einer ihm unverfügbaren Vorgabe be-
haftet und dadurch wesentlich dezentriert ist.

An dem Verhältnis zwischen dem Selbst und seinem Anderen
lässt sich der vollzogene Wandel des Grundprinzips zwischen Meta-
physik und nachmetaphysischem Denken deutlich ablesen. Genau die-
sen Wandel im Verhältnis zwischen dem Selben und dem Anderen
beleuchtet die Theorie des dezentrierten Subjekts, wie Klaus Erich Ka-
ehler sie entwickelt hat. Und zwar nicht nur, indem sie versucht, die
prinzipielle Veränderung zu benennen und sie durch bloß äußerliche
historische Verhältnisse zu umschreiben oder zu plausibilisieren. Es ist
ihr darum bestellt, die prinzipielle Verschiebung der Voraussetzungen
des Denkens und Philosophierens erstens auf ein dem nachmetaphysi-
schem Denken zu Grunde liegendes Prinzip zu bringen und dieses
Prinzip zweitens durch die Rückführung auf ihre Herkunft im Hegel-
schen System als Vollendungsgestalt der Metaphysik zu rechtfertigen,
indem das Prinzip aus der Selbstreflexion des vollendeten Systemgan-
zen gewonnen wird. Das so aufgedeckte und gerechtfertigte Prinzip,
das es in den einzelnen Positionen des nachmetaphysischen Denkens
je aufzudecken gilt, bestimmt sich unter dem Titel dezentrierter Sub-
jektivität. An dieser Stelle ist jedoch weniger aufzuzeigen, wie sich das
Prinzip dezentrierter Subjektivität entwickelt und bestimmt – dies ist
bereits in der Einleitung zu dieser Festschrift geschehen. Vielmehr soll
anhand des Denkens Levinas’ exemplarisch gezeigt werden, wie sich
das Prinzip in einer nachmetaphysischen Position ausgestaltet. Mit
dem Verweis auf die Theorie ist nicht ein bloßer Exkurs intendiert,
der sich nur einer Würdigung dessen schuldet, dem diese Festschrift

235

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewidmet ist. Auch versteht sich der Verweis nicht als eine Anspielung
auf bloß formale Ähnlichkeiten zwischen der Theorie des dezentrierten
Subjekts und Levinas’ Rede von der philosophischen Grundstruktur
des Selben und des Anderen. Die Ausführungen folgen der Überzeu-
gung, dass die Einordnung des Levinasschen Denkens in das Prinzip
dezentrierter Subjektivität zu einem tieferen Verständnis der Levinas’
Denken umtreibenden Probleme führt.

Zur Erinnerung: Dem dezentrierten Subjekt steht das Andere als
unverfügbare Gegenseite gegenüber. Das Subjekt aber bleibt der Bezie-
hungsgrund allen Weltbezuges, so dass das Andere zum Subjekt immer
bezogen auf ein Subjekt bleibt. Jedoch gewinnt das Andere die Qualität
einer radikalen Fremdheit, die außerhalb der subjektiven Verfügungs-
macht steht. Die Konsequenz ist, dass das Subjekt in seinem tiefsten
Grunde schon immer mit anderem kontaminiert ist und sich nicht
mehr allein zur Vorgabe hat: sein Anderes ist in es als Vorgabe mit
eingeschrieben. Daraus erwächst dem Subjekt die Aufgabe, sich be-
ständig seinem Anderen gegenüber, dem auch entfremdendes Potential
zukommt, behaupten zu müssen.4 Beide aufgezeigten Aspekte des de-
zentrierten Subjekts werden von Levinas reflektiert, indem er einer-
seits die unverfügbare Andersheit des Anderen in den Mittelpunkt sei-
ner ethischen Überlegungen stellt und andererseits den drohenden
Selbstverlust des Subjekts bedenkt. Aus der Radikalität seines Ansatzes
folgt zunächst ein Subjekt, dessen Identität vollständig entkernt sein
muss, damit die Andersheit nicht in die drohenden Fänge des Selben
gerät. Da ein solches Subjekt nicht bestehen könnte und kaum noch
Subjekt zu nennen wäre, muss Levinas im derart zur Selbstauflösung
getriebenen Subjekt eine andere, »neue« Form der Identität nachzeich-
nen. Die darin aufscheinende Behauptung des Subjekts gegen seine
andere Seite erfolgt jedoch nicht mehr aus einer aktiven Setzung, son-
dern aus einer passiv erfolgten Einsetzung vom Anderen her.

Vor dem Hintergrund des dezentrierten Subjekts ist der antizipierten
Spannungslage näher nachzugehen: Levinas’ fast meditativ beschwö-
renden Zeichnungen eines ethischen Subjekts, die sich am kürzesten

236

Markus Pfeifer

4 Vgl. K. E. Kaehler: »Die Identität des dezentrierten Subjekts als permanente Auf-
gabe«. In: Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkultu-
relle philosophische Perspektiven. Hrsg. von C. Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. Voßhen-
rich und M. Wirtz, Amsterdam/New York 2006, 184f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als eine Meditation über die oft bemühte und zitierte Rimbaudsche
Zeile »Ich ist ein anderer«5 zusammenfassen lassen, kreisen um das
dem dezentrierten Subjekt aufgegebene Problem. Sie fragen danach,
wie das durch die Beziehung zum anderen Menschen radikal bis zum
drohenden Selbstverlust in Frage gestellte und dezentrierte Subjekt
noch ein mit sich identisches Subjekt bleiben kann. Der Andere ist
gerade die Unverfügbarkeit par excellence und das Subjekt bis nahe
zum drohenden Identitätsverlust dezentriert. Dass die Formel »Ich ist
ein anderer« tatsächlich nicht nur Entfremdung und Auflösung des Ich
meinen muss, dass Levinas nicht auf Grund einer Vereinseitigung aus
dem Prinzip dezentrierter Subjektivität ausschert, gilt es aufzuarbei-
ten. Dabei dient die Theorie dezentrierter Subjektivität als ein heuris-
tisches Mittel, um das gestellte Problem der Identität des ethischen
Subjekts in seiner Philosophie aufzuzeigen.

In ethischer Hinsicht verfolgt Levinas eine notwendige Vertiefung
der Dezentrierung, durch die der Andere seinen ganzen Bedeutungs-
gehalt in die Beziehung hineintragen kann. Mit der von Robert Ber-
nasconi an das zentrale Kapitel IV Die Stellvertretung (JS 219–288) in
Levinas’ zweitem Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht gestellten Frage: What is the question to which ›substitution‹
is the answer?,6 ist die Antwort darin zu suchen, dass mit dem dort
entwickelten Subjektbegriff das Problem gelöst werden soll, wie der
Andere im Subjekt als Anderer aufscheinen kann, ohne dass weder
der Andere durch das Selbe noch das Selbe durch den Anderen auf-
gelöst wird. Levinas befragt das dezentrierte Subjekt also von der an-
deren Seite her. Er problematisiert, wie das Subjekt entgegen einer de-
zentrierenden unverfügbaren Macht sich in seinem Selbststand als
Beziehungsgrund behaupten kann und fragt zudem nach den Bedin-
gungsmöglichkeiten von Ethik, die darauf beruhen, dass das Subjekt
mit dem Anderen in Beziehung treten kann und ihn in der Beziehung
auch als Anderen in seiner Andersheit wahrt.

Subjektivität habe sich in der Tradition immer auf Bewusstsein
gegründet und sich darin durch Aktivität ausgezeichnet, mit der Kon-

237

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

5 E. Lévinas: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989, 88. Im Folgenden
abgekürzt mit HaM.
6 R. Bernasconi: »What is the question to which ›substitution‹ is the answer?«. In: The
Cambridge Companion to Levinas. Hrsg.: R. Bernasconi und S. Critchley. Cambridge
2002, 234–251.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sequenz eines inneren Verschlusses in die eigene Identität oder reine
Selbstgegenwart. Wenn es gerade die Identität des Subjekts ist, die aus
einem radikalisierten ethischen Anliegen in die Kritik gerät, weil sie
durch den allumfassenden Einschluss des Anderen die Transzendenz
des Anderen verhindert, steht Levinas vor der paradoxen Aufgabe, ein
identisches Subjekt zu zeichnen, das ohne Identität ist. Denn wäre das
Subjekt nicht auf sich selbst bezogen, wäre es kein subjektives Verhält-
nis mehr – und wer oder was sollte dann noch in der Verantwortung für
den Anderen stehen können? Das Paradox löst sich teilweise auf,
schreibt man die zweifache Rede von der Identität unterschiedlichen
Bedeutungsebenen zu. Ohne Identität zu sein, heißt dann, auf ontolo-
gische Identität zu verzichten, auf das von der Tradition vorgeschlage-
ne Identitätsmodell also. Identisch wäre das Subjekt dann, insofern es
seine Identität nicht seiner eigenen Aktivität verdankte, sondern diese
durch den ethischen Anruf des Anderen allererst eingesetzt wäre. Le-
vinas nennt das »die Differenz, die zwischen dem Ich und dem Sich
klafft«. (HaM 99) Das Ich, das ist das Ausgehen-von-sich und Zurück-
kehren-zu-sich, das Levinas nebenbei bemerkt nicht nur als Reflexion
fasst, sondern auch als eine Bewegung des konkreten Weltbezugs. Das
ontologisch verfasste Subjekt steht mit den Seienden durch das Be-
wusstsein in Beziehung. Alles Seiende ist dadurch ursprünglich be-
wusst erfasst und bekommt durch das Bewusstsein Identität verliehen.
»Was ihm an Unbekanntem auch zustoßen mag, ist schon im voraus
enthüllt, erschlossen, offenbar«. (JS 221) In der Beziehung zum Ande-
ren hingegen kündigt sich ein neues Paradigma an, das nicht mehr auf
Bewusstsein oder Wissen beruht, sondern auf der Nähe in der Bezie-
hung zum Anderen, die der ARCHE des Bewusstseins vorausliegt und
deswegen einen »an-archischen« (JS 68) Ursprung markiert, der sich
durch das Bewusstsein nie wieder einholen lässt. Der Andere ist dem
Selben gegenüber transzendent, d. h. dass in der Erfahrung des Ande-
ren die Bedeutung des Anderen über die Bedeutung hinausragt, die das
Subjekt ihm zuschreibt. In diesem Sonderfall der »Erfahrung« geht die
Bedeutung nicht vom Denken, sondern vom Gedachten aus. Und des-
wegen ändert sich das Verhältnis zum Anderen, wenn der andere
Mensch in die Beziehung einfällt: »Die Andersheit des Anderen wird
nicht annulliert, sie schmilzt nicht dahin in dem Gedanken, der sie
denkt.« (SpA 197) Andersheit ist dann aus der Verfügungsgewalt des
Subjekts herausgelöst. Ihr erwächst ein radikal dezentrierendes Poten-
tial, das die vereinnahmende Geste des Subjekts zurückdrängt. Für die

238

Markus Pfeifer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sichtbarkeit des Bewusstseins ist die Bedeutung der Nähe daher un-
sichtbar. Nähe bedeutet »Verantwortung und Stellvertretung« (JS 108)
und steht im Denken Levinas’ für ein neues Paradigma der Beziehung,
das das Bewusstsein als den tragenden Grund ablöst. Zwar meint Nähe
die Beziehung zum Anderen (vgl. JS 221) als eine unmittelbare, (vgl. JS
203) dies aber im Sinne einer Beunruhigung des Ich, (vgl. JS 183/SpA
285) in der das Subjekt nicht mehr allein im Selbststand ist, sondern als
Glied der Beziehung. (Vgl. JS 185) Das Ich ist als Glied der Beziehung
und nicht nur ein Beziehungsglied, das ist zu unterstreichen, denn das
Ich ist nicht gänzlich auf die Beziehung rückführbar, (vgl. JS 185) be-
hält also auch in der Beziehung seine Selbstständigkeit. Die Beziehung
zwischen dem Ich und dem Anderen in der Nähe ist kein bloßes Ne-
beneinander, kein bloßes Miteinander und auch kein bloßes Zwischen-
einander, wenngleich sie dies immer auch ist. Wesentlich für die Bezie-
hung ist nach Levinas das Für, das weniger ein wechselseitiges
Füreinander meint, sondern das nicht reziproke Verantwortlichsein
des Ich für den Anderen: die Subjektivität als »der-Eine-für-den-Ande-
ren«, (JS 177) das in den Bahnen der Asymmetrie verläuft. Denn wür-
de das in der Verantwortung stehende Ich nach wechselseitiger Verant-
wortung verlangen, danach also, dass der Andere für es selbst
verantwortlich ist, würde es von dem Anderen dasselbe wie von sich
verlangen und ihn so wieder unter dem Verlust seiner Andersheit zu
einem Selben und Gleichen machen. Die Nähe zeichnet sich daher vor
allem durch die ethische Beunruhigung des Subjekts und durch die
Struktur des Für-den-Anderen aus. Einerseits scheint die Bedeutung
der Nähe, das Subjekt aus seinem Selbstsein zu vertreiben. »Das Sub-
jekt ist nicht in sich, nicht bei sich«. (JS 118) Levinas spricht von An-
näherung, von Vorladung, Sich-Aussetzen, (vgl. JS 118) von einem
Sagen »als reinem ›Für-den-Anderen‹« (vgl. JS 144) und gar von »sich
exilieren«, »sich deportieren« und »sich ausliefern«,7 vom Entreißen
des Wortes durch den Anderen. (Vgl. JS 175) Aber dann behauptet
Levinas auch, dass die Nähe »die eigentliche Bedeutung der Subjekti-
vität« (JS 191) bilde und dass die Nähe das Subjekt in seine Subjektivi-
tät setze. (Vgl. JS 193) Die Nähe stellt das Subjekt vor eine Zerreiß-
probe. Es soll in der Beziehung zum Anderen ein eigenständiges
Subjekt bleiben, auf der andere Seite soll es aber nicht mehr in sich
ruhen und auch nicht mehr bei sich bleiben, indem es sich dem Ande-

239

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

7 E. Lévinas: Gott, der Tod und die Zeit. Wien 1996, 171.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren öffnet und anbietet. Von Anfang an ist daher die Nähe in ihrem
Sinn als Sinn des Subjekts in den Blick zu nehmen, das zwischen
Selbst-sein und Selbstverlust in der Entäußerung pendelt.

In der Beziehung zum Anderen muss das Bewusstsein stets im
Verzug sein, es kommt stets zu spät, da das, was vom Anderen erfahren
wird, schon nicht mehr die ursprüngliche Bedeutung des Anderen ist;
der Andere hat sich bereits zurückgezogen. Deswegen »zeigt sich« die
Bedeutung nur in der Spur, die sie hinterlassen hat. Die Spur beunru-
higt, ohne durch das Bewusstsein eingesetzt worden zu sein. »Die Spur
ist Gegenwart dessen, was eigentlich niemals da war, dessen, was
immer vergangen ist.« (SpA 233) Mit anderen Worten: Die Aktivität
des Bewusstseins trägt nichts zu der Beziehung zum Anderen bei, es
kehrt sich um in Passivität, in radikale Passivität. Vor der Reflexion des
Selbstbewusstseins, die ein Auf-sich-Zurückgehen meint, befindet sich
das Subjekt durch die Beziehung zum Anderen bereits in einem Vor-
seinen-eigenen-Anfang-gehen. (Vgl. JS 227 f.) Das Bewusstsein beruht
deswegen auf einer »subjektiven Bedingtheit«, (JS 227) die Levinas in
Abgrenzung von der Reflexion die Rekurrenz nennt, durch die eine
andere Identität gestiftet wird. Eine Identität, die im rekurrenten Term
nicht in einer Beziehung des Subjekts mit sich im Sinne eines Für-Sich
besteht, sondern auf dem überraschenden Auftauchen einer Verant-
wortung für den Anderen beruht, die man nicht gewählt hat. Als eine
ethische Identität unterscheidet sie sich in Absetzung von der ontolo-
gischen Identität eben dadurch, dass sie sich nicht durch den subjekti-
ven Vollzug bildet, sondern bereits aus absoluter Passivität gebildet ist.
Weil die Beziehung zum Anderen nur durch die Passivität des Subjekts
bestehen kann und das Subjekt vor jeglicher Wahl in der Verantwor-
tung für den Anderen steht, kann der Andere, für den Verantwortung
zu übernehmen ist, nicht ausgesucht werden. Der Andere drängt sich
als der Nächste (vgl. JS 193) auf: »der Nächste, als Erstbester«, (JS 194)
wodurch die Beziehung zu einer vollkommen kontingenten wird, über
die kein Vermögen a priori verfügen könnte. (Vgl. JS 194) Levinas
überträgt das Fehlen einer erkenntnistheoretischen Kategorie auf die
ethische »Erscheinungsweise« des Anderen für das Ich. Die Tatsache,
dass der Andere in der Nähe kein Thema des Bewusstseins ist, (vgl.
JS 210) geradezu unischtbar oder »jenseits der Sichtbarkeit« (JS 221)
ist, entkleidet ihn aller erkenntnistheoretischen »Um«- und »Beklei-
dung«, was ihn derart aus der Sinnstiftung freilässt, dass er in der Nähe
der Nackte ist. So ließe sich die Rede von der »Nacktheit«, »Armut«

240

Markus Pfeifer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(JS 201) und Bedürftigkeit des Anderen zumindest aus seiner erkennt-
nistheoretischen Herleitung verständlich machen, indem aus der Nicht-
Setzung des Anderen ein Nacktsein folgt, das sich als Folge des Fehlens
einer Umhüllung durch das Bewusstseins in einem ethischen Sinne als
Nacktheit in der Bedeutung von Bedürftigkeit verstehen ließe.

Inwiefern kann das radikal passive Subjekt aber noch ein identi-
sches Sein und somit Subjekt bleiben? Ist das Ich dann nicht tatsächlich
ein anderer und somit aufgelöst? Indem Levinas die ursprüngliche Ein-
gebundenheit des Anderen in das Selbst in der ethischen Kategorie der
Verantwortung denkt, weist er nach, dass Dezentrierung durch den
Anderen nicht unbedingt nur Entfremdung und Verlust bedeuten
muss. Das zutiefst dezentrierte Subjekt der Verantwortung fasst Levi-
nas als das Sich, das ein Ich im Akkusativ, in der Anklage meint, dem
kein Nominativ vorausgeht. (Vgl. HaM 94) Wenn man also die nicht
einholbare Bedeutung in der Beziehung zum Anderen als den ethi-
schen Anspruch und als flehenden Anruf des bedürftigen Anderen, in
der Verantwortung des Ich zu stehen, versteht, wird deutlich, wie ein
Subjekt zu denken ist, das sich im Selbstverlust wiederfindet. Bevor das
Ich auf sich reflektieren kann, hat sich zwar der Andere in das Selbst
eingeschlichen und verhindert, dass das Ich sich mit sich schließen
kann. Es ist dann nicht mehr mit sich identisch, weil es nicht mehr auf
sich, sondern auf den Anderen beziehen muss, mit dem es schwanger
geht. (Vgl. JS 235) In der radikalen ethischen Dezentrierung bleibt das
Subjekt als Sich aber gerade auch ein identisches in einem anderen
Sinne: Es ist als Einzelner vom Anderen angesprochen und steht als
Einziger in der unabweisbaren Verantwortung für ihn. Trotz einer
durchgreifenden Passivität wird es durch den Anspruch, der vom An-
deren aus ergeht, gerade in seiner Einzigartigkeit fixiert und damit mit
sich identisch. Diese Identität verschließt nicht wie die ontologische
Identität den Zugang zum Anderen, sie ist gerade durch den Anderen
eingesetzt und verdankt sich überhaupt der ethischen Beziehung. In
der Auserwählung, die die Passivität dieses Vorgangs am klarsten um-
zeichnet, geschieht dem Subjekt daher ein Doppeltes: Es ist in die un-
abweisbare Verantwortung berufen, wird aber durch dieses In-der-Ver-
antwortung-Stehen zugleich zu einem unaustauschbar Einzelnen.
(Vgl. JS 234) Das Subjekt löst sich nicht auf, es erfährt eine andere
Einsetzung durch die vorreflexive Verantwortung für den Anderen.
Indem es von außen in die Verantwortung berufen ist, ist es als ein
einzelnes Ich angesprochen und in seiner Identität fixiert. Der An-

241

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spruch geht geradewegs an es und es ist zu einer Identität geworden,
ohne sich selbst mit sich identisch verschließen zu müssen. Das Subjekt
»begreift« sich als einzelnes Ich, weil es unaustauschbar angesprochen
ist und sich dem Angesprochensein nicht entziehen kann. Damit löst
sich weder das ontologische Subjekt auf, noch wird das Subjekt dadurch
einmalig eingesetzt. Das Subjekt muss bereits ontologisch bestehen,
damit es ein Ansprechpartner für den Anderen sein kann. In jeder Si-
tuation der Begegnung mit dem Anderen jedoch erfährt das Subjekt
seine Identität als eine nicht von ihm selbst gesetzte. Das Subjekt ist
in der Beziehung zum Anderen ohne Identität, da es nicht einer vor-
hergehenden reflexiven Identität des Subjekts bedarf, damit der Ande-
re bedeuten kann. Sehr wohl aber bedarf es eines identischen Subjekts,
das überhaupt in Beziehung stehen kann. Umso mehr bedarf es eines
mit sich identischen Subjekts, wenn das Ich als unersetzbares Ich in der
Verantwortung für den Anderen stehen soll. Wie sollte es unersetzbar
in der Verantwortung stehen, wenn es nicht mit sich identisch wäre?
Dann wäre es gerade austauschbar, weil es nicht an seine unverwech-
selbare Identität gebunden wäre. Es könnte dann jeder Beliebige sein.
Das Subjekt muss eines sein, (vgl. JS 229) wie es auch Levinas sieht.
Wer Einer ist, der muss aber auch mit sich identisch sein, sonst wäre er
nicht distinkt Einer, sondern auch Anderer oder zumindest nicht ein
Individuum. Kurz: Es muss als einzelnes Individuum identifiziert sein.
Ist das Ich ohne ontologische Identität, ist es nicht durch sich selbst
identifiziert, kann aber gleichwohl mit sich identisch sein, indem es
von außen durch den Anderen fixiert wird. Diese Unterscheidung be-
ruht letztlich auf einer doppelten Distinktion des Begriffs Innerlich-
keit. Auf der einen Seite sei die Einzigkeit des verantwortlichen Sub-
jekts ohne Innerlichkeit, der »Mensch ohne Identität«. (HaM 101) Auf
der anderen Seite hingegen spricht Levinas fast im selben Atemzug
von einer »Innerlichkeit anderer Art« (HaM 101), einer anarchischen
Innerlichkeit, jenseits des Seins und vor allem Anfang. (Vgl. HaM 72)
Für die Wandlung des Identitätsbegriffs im Subjekt gebraucht Levinas
den Ausdruck des »Ab-Dankens«,8 mit dem keine Auslöschung der
Identität einhergeht, sondern eine transformierte Bedeutung der Iden-
tität in der Verantwortung und der Stellvertretung für den Anderen.
Dem ethischen Subjekt die Identität abzusprechen, bedeutet näherhin,

242

Markus Pfeifer

8 E. Lévinas: Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über Betroffenheit und Trans-
zendenz. Freiburg/München 1999, 76.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von einer nicht zu rechtfertigenden Identität des Subjekts auszugehen.
(Vgl. JS 235 f.) Rechtfertigung ist an dieser Stelle im Sinne einer de-
duktiven Ableitung zu verstehen. Vom Bewusstsein des Subjekts her
betrachtet, das dem Seienden schon immer eine Identität verliehen hat,
bildet die Identitätsbildung in der Rekurrenz eine Grenze: Dem Unver-
mögen ähnlich, den Anderen in seiner sich entziehenden Andersheit
nicht konstituieren zu können, ist es dem Subjekt ebenso unmöglich,
seine eigene ursprüngliche Identität zu setzen. Diese ist bereits ge-
bildet, das Subjekt in seinem Grunde von Passivität durchdrungen.
»Das Sich kann sich nicht bilden, es ist bereits gebildet aus absoluter
Passivität« (JS 232) und verdankt seine Identität somit einem unvor-
denklichen Diesseits.

Indem Levinas folglich die Selbstheit des Selbst, die Subjektivität des
Subjekts, als einen von außen identifizierbaren Punkt nachweist, (vgl.
JS 237) der durch die Einzigkeit des Einen, der in der nicht gewählten
Verantwortung des Anderen steht, schon immer von außen identifi-
ziert ist und nicht mehr in der Gegenwart eingeholt werden kann,
scheint eine Interpretation von Rimbauds »Ich ist ein anderer« mög-
lich, die nicht nur Verrat und Entfremdung des Selbst bedeutet. Im
Gegenteil, die Schwangerschaft des Selben mit dem Anderen, die bis
zur Stelltvertretung des Ich für den Anderen reicht, bestätigt gerade
das Selbst in seiner Identität, weil es in der unabweislichen Verantwor-
tung für den Anderen steht: von außen vorgeladen als Unersetzbarer.

Was also vordergründig wie ein Ausbruch aus dem Prinzip dezen-
trierter Subjektivität erscheinen könnte, weil die Seite des Anderen im
Prinzip des dezentrierten Subjekt an Übergewicht gewinnt und schein-
bar zur Auflösung des Subjekts überhaupt führt – was also anschei-
nend nicht mehr mit den Prämissen des Prinzips einhergeht, bestätigt
das Prinzip am Ende doch. Dies in einem ethischen Sinne jedoch von
der Seite des Anderen her. Und dies notwendig in Form einer radikale-
ren Dezentrierung, denn wie Levinas betont, lässt sich »die ethische
Situation der Verantwortung nicht von der Ethik her verstehen.«
(JS 268) Eine traditionelle Ethik, die nicht mit dem ontologischen Pri-
mat des Selben bricht, verstellt geradezu den ethischen Ursprung. Die
Dezentrierung des Subjekts erwächst so zum notwendigen ethischen
Imperativ, damit die Beziehung zum Anderen statthaben kann, was
aber keineswegs das Subjekt zum Verschwinden bringt, denn ethisch
lässt sich mit Levinas durchaus das Paradox einer gleichzeitigen Auf-

243

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivit�t

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lösung und Bestätigung des Subjekts denken. Allein, die Richtung, von
der her das Subjekt gesetzt wird, verschiebt sich. Die permanente Auf-
gabe des Subjekts, seine Identität herzustellen, wird vom Anderen
übernommen. Das Selbst ist in der ethischen Beziehung nicht durch
sich selbst ein identisches, seine Identität kommt ihm von der Verant-
wortung, in der es für den Anderen steht, her zu. Die Subjektivität des
Subjekts nimmt dann einen anderen möglichen, einen vom Scheitel bis
zur Sohle reichenden ethischen und dezentrierten Sinn an.

244

Markus Pfeifer

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

