Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter
Subjektivitat

Markus Pfeifer (Koln)

In dem Essay Die Philosophie und die Idee des Unendlichen' erhebt
Levinas das Verhiltnis zwischen dem Selben und dem Anderen zu
dem philosophischen Grundverhiltnis schlechthin, das demzufolge alle
Positionen des abendlindischen Denkens prigt. Exemplarisch macht er
diese Grundkonstellation in der Wahrheitssuche fest, die sich durch
einen Verweis auf die Erfahrung, in der etwas vom Denker Verschiede-
nes begegnen muss, auszeichnet: »Wahrheit impliziert Erfahrung. In
der Wahrheit unterhilt der Denker eine Beziehung zu einer Wirklich-
keit, die von ihm verschieden ist, anders als er, >Absolut anders«[...].
Denn die Erfahrung verdient diesen Namen nur, wenn sie das, was
unsere Natur ist, iiberschreitet.« (SpA 185) Andererseits bedarf die
Wahrheit aber nicht nur des in der Erfahrung begegnenden Anderen,
ebenso gehort zum Verstdndnis der Wahrheit »auch die freie Zustim-
mung zu einer Aussage, das Ziel einer freien Forschung. Die Freiheit
des Forschers, des Denkers, der keinem Zwang unterliegt.« (SpA 186)
Das freie Subjekt, chiffriert in der Freiheit des Forschers, muss daher,
soll es ohne Zwang sein, unabhingig in sich Bestand haben. Die Bewe-
gung des Suchens nimmt den Ausgang von einem freien Denken, das
in sich selbst griindend, unabhingig von dem Anderen, das es sucht,
den Anfangspunkt des Philosophierens bildet. »Erhaltung seiner Na-
turg, »der Selbe zu bleiben trotz der unbekannten Gebiete«, (SpA 186)
sind die Voraussetzungen forschender Titigkeit und von Subjektivitit
iiberhaupt.

In der Behauptung eines Selben, eines mit sich identisch bleiben-
den Subjekts, das sich nicht durch das Andere auflosen lasst, zeichnet
sich fiir Levinas der grofle, unsterbliche Verdienst der Philosophie ab.
(Vgl. SpA 197) Aber in der Auszeichnung verbirgt sich die Gefahr der

1 E. Lévinas: »Die Philosophie und die Idee des Unendlichen«. In: Die Spur des Ande-
ren. Freiburg/Miinchen 1999, 185-208. Im Folgenden: SpA.

232

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

Ubergewichtung der Seite des Selben, unter der das Andere zu ver-
schwinden droht, indem es blof3 auf das Selbe reduziert wird. Die phi-
losophische Tradition tendiere zur Autonomie desjenigen Subjekts, das
bestrebt sei, alle Fremdbestimmung zuriickzudringen, bishin zur
Seinssetzung des dufleren Objekts durch die Tatigkeit des Subjekts.
Autonomie scheint daher in einer doppelten Weise auf: als freie Selbst-
setzung des Subjekts, das nicht im Strom der Wirklichkeit untergeht,
und zugleich als »die Reduktion des Anderen auf das Selbe«. (SpA 186)
Die Konsequenz sei ein Einschluss in totale Immanenz, die wahrhafte
Transzendenz und damit auch den Bezug zum Anderen in seiner An-
dersheit ausschliefe. Die Struktur des mit sich identischen Subjekts
wiederholt in der Verselbigung die Identitit des Seins und ist deswegen
ein Umweg, den das Sein nimmt. Alles Philosophieren habe sich unter
der Frage nach dem Sein versammelt. »Wenn die Frage sWas?« in ihrer
Zugehorigkeit zum Sein am Ursprung allen Denkens ist [...], dann ge-
hen alle Suche und alle Philosophie auf die Ontologie zurtick, auf das
Verstehen des Sein des Seienden, auf das Verstehen von sein.«? In die-
sem Sinne fasst Levinas die gesamte abendlindische Tradition mitsamt
ihres Subjektbegriffs als Ontologie, die durch den identifizierenden
Zwang allen Seins keine Andersheit zulasse und problematisiert sie in
ethischer Hinsicht. »Das Gesicht des Seins, das sich im Krieg zeigt,
konkretisiert sich im Begriff der Totalitdt. Dieser Begriff beherrscht
die abendldndische Philosophie.«* Philosophie im Allgemeinen zeichne
sich durch ihre Beschiftigung mit dem Sein aus und produziere darin
Totalititen mit einem kriegerischen Wesen. »Der Krieg ist der Vollzug
oder das Drama des Interessiertseins am Sein.« (JS 26) Das Subjekt, das
sich im Sein behaupten will, das seinen eigenen Nutzen und Gewinn
sucht (vgl. JS 26 Anm.) — das Subjekt also das als ontologisch verfasstes
Subjekt zu benennen ist — erwichst zum ethischen Problem, wenn sich
die Vereinnahmung von Andersheit auf interpersonale Beziehungen
erstreckt. Dagegen versucht Levinas ein ethisches Subjekt zu profilie-
ren, das als »désintéressementc, als »Sich-vom-Sein-Losen« gedacht
ist. (JS 23)

Andersheit im Levinasschen Denken meint in erster Linie die An-

2 E. Lévinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg/Miinchen 1998,
66. Im Folgenden: JS.

3 E. Lévinas: Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdt. Freiburg/Miin-
chen 2003, 20. Im Folgenden: TU.

233

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

dersheit des anderen Menschen. Diesen Begriff versucht Levinas, als
das Wesen der Ethik herauszupriparieren, indem er das ethische Sub-
jekt als urspriinglich mit dem Anderen verstrickt bestimmt — einer Ver-
strickung die sich in nichts der Aktivitit oder Spontaneitit des Subjekts
verdankt. Der Andere ist in Form einer radikalen Passivitdt schon im-
mer, bevor das Subjekt sich dieser Intrige iiberhaupt bewusst ist, bevor
es zum Selbstbewusstsein gelangt, in das Subjekt eingeschrieben. Ur-
spriinglich, ohne gewihlt oder entschieden zu haben, soll das Subjekt
Levinas zu folge in der Verantwortung fiir den Anderen stehen, durch
die das Subjekt zugleich als Einzigartiges erwihlt ist. (Vgl. SpA 224)
Die Subjektivitit des Subjekts bestimmt sich dergestalt entgegen des-
sen, was Levinas fiir die philosophische Tradition hélt, nicht durch ei-
gene Aktivitit oder eine Reflexion, die von sich ausgeht und sich in der
Riickkehr auf sich wieder mit sich schliefit. Die Subjektivitit des ethi-
schen Subjekts liegt ihm vielmehr in einer passiven Struktur begriin-
det, durch die es sich nicht mehr in einem identifizierenden Akt zu
schlieBen vermag, sondern gerade durch den Einfall des Anderen aus
seinem Zentrum vertrieben ist. Insofern ist das ethische Subjekt im
Gegensatz zum ontologischen Subjekt ohne Identitit.

Wenn Levinas in der philosophischen Tradition den Bezug zum
Anderen unterstreicht, dieses Andere aber durch den iibergreifenden
Zugriff des Subjekts entstellt und verdeckt ist, kann es fiir Levinas
einzig darum gehen, einen Subjektbegriff zu konzipieren, der das
Statthaben des Anderen in seiner Andersheit erlaubt. Es gilt, die Mog-
lichkeitsbedingungen fiir das Andere und vor allem fiir den Anderen,
die in der philosophischen Tradition stets zugegen und randstindig
thematisch gewesen sind, aufzudecken. Aus der These, ethische Ver-
antwortlichkeit nehme ihren Ursprung allein in der Beziehung zum
Anderen, ethische Verantwortlichkeit sei nur durch den Anspruch des
Anderen an das jeweils einzelne individuelle Subjekt ihrem vollen Ge-
halte nach fassbar, entspringt die Erfordernis, ein Subjekt zu denken,
das den Anspruch auch héren und vernehmen kann, ohne den Anderen
in den Strudel der Verselbigung zu reifsen. Die Ausformulierung eines
solchen Subjekts, das in der Folge niher in seiner dezentrierten Struk-
tur zu fassen ist, gerdt Levinas zur Aufgabe.

Das Selbe und das Andere als die priagende Struktur schlechthin in die
gesamte philosophische Tradition einzuzeichnen, wird der Tradition

aber nur bedingt gerecht. Denn welche Richtung die Frage nach dem

234

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

Selbst und seinem Anderen nimmt, hingt im entscheidenden Mafle
davon ab, in welchem Rahmen man sie stellt. Es hangt von den Voraus-
setzungen ab, unter denen das Denken steht, womit nicht blof3 duflere
historische Verhiltnisse gemeint sind, sondern diejenigen, die mit dem
Selbstverstindnis der Philosophie je selbst gegebenen sind. So lassen
die Metaphysik und die sich von ihr abstoflende Nachmetaphysik
grundsdtzlich unterschiedliche Gewichtungen im Verhiltnis zwischen
dem Selbst und dem Anderen zu. Eine prinzipielle oder das Denken
bestimmende Wirkmachtigkeit erwéichst dem Anderen erst unter der
nachmetaphysischen Verfassung des Denkens. Von dieser Seite be-
leuchtet zeigt sich daher, dass Levinas’ ethische Philosophie auf den
Voraussetzungen des nachmetaphysischen Denkens fufst und somit
die Verfassung des nachmetaphysischen Subjekts reflektiert, das ur-
spriinglich mit dem Anderen als einer ihm unverfiigbaren Vorgabe be-
haftet und dadurch wesentlich dezentriert ist.

An dem Verhiltnis zwischen dem Selbst und seinem Anderen
ldsst sich der vollzogene Wandel des Grundprinzips zwischen Meta-
physik und nachmetaphysischem Denken deutlich ablesen. Genau die-
sen Wandel im Verhiltnis zwischen dem Selben und dem Anderen
beleuchtet die Theorie des dezentrierten Subjekts, wie Klaus Erich Ka-
ehler sie entwickelt hat. Und zwar nicht nur, indem sie versucht, die
prinzipielle Verdnderung zu benennen und sie durch blof§ duflerliche
historische Verhiltnisse zu umschreiben oder zu plausibilisieren. Es ist
ihr darum bestellt, die prinzipielle Verschiebung der Voraussetzungen
des Denkens und Philosophierens erstens auf ein dem nachmetaphysi-
schem Denken zu Grunde liegendes Prinzip zu bringen und dieses
Prinzip zweitens durch die Riickfithrung auf ihre Herkunft im Hegel-
schen System als Vollendungsgestalt der Metaphysik zu rechtfertigen,
indem das Prinzip aus der Selbstreflexion des vollendeten Systemgan-
zen gewonnen wird. Das so aufgedeckte und gerechtfertigte Prinzip,
das es in den einzelnen Positionen des nachmetaphysischen Denkens
je aufzudecken gilt, bestimmt sich unter dem Titel dezentrierter Sub-
jektivitdt. An dieser Stelle ist jedoch weniger aufzuzeigen, wie sich das
Prinzip dezentrierter Subjektivitit entwickelt und bestimmt — dies ist
bereits in der Einleitung zu dieser Festschrift geschehen. Vielmehr soll
anhand des Denkens Levinas’ exemplarisch gezeigt werden, wie sich
das Prinzip in einer nachmetaphysischen Position ausgestaltet. Mit
dem Verweis auf die Theorie ist nicht ein bloBler Exkurs intendiert,
der sich nur einer Wiirdigung dessen schuldet, dem diese Festschrift

235

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

gewidmet ist. Auch versteht sich der Verweis nicht als eine Anspielung
auf blo8 formale Ahnlichkeiten zwischen der Theorie des dezentrierten
Subjekts und Levinas’ Rede von der philosophischen Grundstruktur
des Selben und des Anderen. Die Ausfiihrungen folgen der Uberzeu-
gung, dass die Einordnung des Levinasschen Denkens in das Prinzip
dezentrierter Subjektivitit zu einem tieferen Verstindnis der Levinas’
Denken umtreibenden Probleme fiihrt.

Zur Erinnerung: Dem dezentrierten Subjekt steht das Andere als
unverfiigbare Gegenseite gegeniiber. Das Subjekt aber bleibt der Bezie-
hungsgrund allen Weltbezuges, so dass das Andere zum Subjekt immer
bezogen auf ein Subjekt bleibt. Jedoch gewinnt das Andere die Qualitit
einer radikalen Fremdheit, die aufSerhalb der subjektiven Verfiigungs-
macht steht. Die Konsequenz ist, dass das Subjekt in seinem tiefsten
Grunde schon immer mit anderem kontaminiert ist und sich nicht
mehr allein zur Vorgabe hat: sein Anderes ist in es als Vorgabe mit
eingeschrieben. Daraus erwichst dem Subjekt die Aufgabe, sich be-
stindig seinem Anderen gegeniiber, dem auch entfremdendes Potential
zukommt, behaupten zu miissen.* Beide aufgezeigten Aspekte des de-
zentrierten Subjekts werden von Levinas reflektiert, indem er einer-
seits die unverfiigbare Andersheit des Anderen in den Mittelpunkt sei-
ner ethischen Uberlegungen stellt und andererseits den drohenden
Selbstverlust des Subjekts bedenkt. Aus der Radikalitit seines Ansatzes
folgt zunichst ein Subjekt, dessen Identitit vollstindig entkernt sein
muss, damit die Andersheit nicht in die drohenden Finge des Selben
gerdt. Da ein solches Subjekt nicht bestehen konnte und kaum noch
Subjekt zu nennen wire, muss Levinas im derart zur Selbstauflgsung
getriebenen Subjekt eine andere, »neue« Form der Identitit nachzeich-
nen. Die darin aufscheinende Behauptung des Subjekts gegen seine
andere Seite erfolgt jedoch nicht mehr aus einer aktiven Setzung, son-
dern aus einer passiv erfolgten Einsetzung vom Anderen her.

Vor dem Hintergrund des dezentrierten Subjekts ist der antizipierten
Spannungslage niher nachzugehen: Levinas’ fast meditativ beschwo-
renden Zeichnungen eines ethischen Subjekts, die sich am kiirzesten

¢ Vgl. K. E. Kaehler: »Die Identitit des dezentrierten Subjekts als permanente Auf-
gabe«. In: Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik. Interkultu-
relle philosophische Perspektiven. Hrsg. von C. Bickmann, H.-J. Scheidgen, T. Vof3hen-
rich und M. Wirtz, Amsterdam/New York 2006, 184 f.

236

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

als eine Meditation tiber die oft bemiihte und zitierte Rimbaudsche
Zeile »Ich ist ein anderer«® zusammenfassen lassen, kreisen um das
dem dezentrierten Subjekt aufgegebene Problem. Sie fragen danach,
wie das durch die Beziehung zum anderen Menschen radikal bis zum
drohenden Selbstverlust in Frage gestellte und dezentrierte Subjekt
noch ein mit sich identisches Subjekt bleiben kann. Der Andere ist
gerade die Unverfligbarkeit par excellence und das Subjekt bis nahe
zum drohenden Identititsverlust dezentriert. Dass die Formel »Ich ist
ein anderer« tatsichlich nicht nur Entfremdung und Auflgsung des Ich
meinen muss, dass Levinas nicht auf Grund einer Vereinseitigung aus
dem Prinzip dezentrierter Subjektivitit ausschert, gilt es aufzuarbei-
ten. Dabei dient die Theorie dezentrierter Subjektivitit als ein heuris-
tisches Mittel, um das gestellte Problem der Identitit des ethischen
Subjekts in seiner Philosophie aufzuzeigen.

In ethischer Hinsicht verfolgt Levinas eine notwendige Vertiefung
der Dezentrierung, durch die der Andere seinen ganzen Bedeutungs-
gehalt in die Beziehung hineintragen kann. Mit der von Robert Ber-
nasconi an das zentrale Kapitel IV Die Stellvertretung (JS 219-288) in
Levinas’ zweitem Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht gestellten Frage: What is the question to which >substitution«
is the answer?,® ist die Antwort darin zu suchen, dass mit dem dort
entwickelten Subjektbegriff das Problem gel6st werden soll, wie der
Andere im Subjekt als Anderer aufscheinen kann, ohne dass weder
der Andere durch das Selbe noch das Selbe durch den Anderen auf-
gelost wird. Levinas befragt das dezentrierte Subjekt also von der an-
deren Seite her. Er problematisiert, wie das Subjekt entgegen einer de-
zentrierenden unverfiigharen Macht sich in seinem Selbststand als
Beziehungsgrund behaupten kann und fragt zudem nach den Bedin-
gungsmoglichkeiten von Ethik, die darauf beruhen, dass das Subjekt
mit dem Anderen in Beziehung treten kann und ihn in der Beziehung
auch als Anderen in seiner Andersheit wahrt.

Subjektivitit habe sich in der Tradition immer auf Bewusstsein
gegriindet und sich darin durch Aktivitit ausgezeichnet, mit der Kon-

5 E. Lévinas: Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989, 88. Im Folgenden
abgekiirzt mit HaM.

¢ R. Bernasconi: »What is the question to which >substitution« is the answer?«. In: The
Cambridge Companion to Levinas. Hrsg.: R. Bernasconi und S. Critchley. Cambridge
2002, 234-251.

237

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay -



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

sequenz eines inneren Verschlusses in die eigene Identitit oder reine
Selbstgegenwart. Wenn es gerade die Identitit des Subjekts ist, die aus
einem radikalisierten ethischen Anliegen in die Kritik gerit, weil sie
durch den allumfassenden Einschluss des Anderen die Transzendenz
des Anderen verhindert, steht Levinas vor der paradoxen Aufgabe, ein
identisches Subjekt zu zeichnen, das ohne Identitdt ist. Denn wire das
Subjekt nicht auf sich selbst bezogen, wire es kein subjektives Verhilt-
nis mehr —und wer oder was sollte dann noch in der Verantwortung fiir
den Anderen stehen konnen? Das Paradox 16st sich teilweise auf,
schreibt man die zweifache Rede von der Identitit unterschiedlichen
Bedeutungsebenen zu. Ohne Identitit zu sein, heifst dann, auf ontolo-
gische Identitit zu verzichten, auf das von der Tradition vorgeschlage-
ne Identititsmodell also. Identisch wire das Subjekt dann, insofern es
seine Identitit nicht seiner eigenen Aktivitat verdankte, sondern diese
durch den ethischen Anruf des Anderen allererst eingesetzt wiire. Le-
vinas nennt das »die Differenz, die zwischen dem Ich und dem Sich
klafft«. (HaM 99) Das Ich, das ist das Ausgehen-von-sich und Zuriick-
kehren-zu-sich, das Levinas nebenbei bemerkt nicht nur als Reflexion
fasst, sondern auch als eine Bewegung des konkreten Weltbezugs. Das
ontologisch verfasste Subjekt steht mit den Seienden durch das Be-
wusstsein in Beziehung. Alles Seiende ist dadurch urspriinglich be-
wusst erfasst und bekommt durch das Bewusstsein Identitit verliehen.
»Was ihm an Unbekanntem auch zustoflen mag, ist schon im voraus
enthiillt, erschlossen, offenbar«. (JS 221) In der Beziehung zum Ande-
ren hingegen kiindigt sich ein neues Paradigma an, das nicht mehr auf
Bewusstsein oder Wissen beruht, sondern auf der Nihe in der Bezie-
hung zum Anderen, die der ARCHE des Bewusstseins vorausliegt und
deswegen einen »an-archischen« (JS 68) Ursprung markiert, der sich
durch das Bewusstsein nie wieder einholen ldsst. Der Andere ist dem
Selben gegeniiber transzendent, d.h. dass in der Erfahrung des Ande-
ren die Bedeutung des Anderen iiber die Bedeutung hinausragt, die das
Subjekt ihm zuschreibt. In diesem Sonderfall der »Erfahrung« geht die
Bedeutung nicht vom Denken, sondern vom Gedachten aus. Und des-
wegen andert sich das Verhiltnis zum Anderen, wenn der andere
Mensch in die Beziehung einfillt: »Die Andersheit des Anderen wird
nicht annulliert, sie schmilzt nicht dahin in dem Gedanken, der sie
denkt.« (SpA 197) Andersheit ist dann aus der Verfiigungsgewalt des
Subjekts herausgeldst. Thr erwichst ein radikal dezentrierendes Poten-
tial, das die vereinnahmende Geste des Subjekts zuriickdrangt. Fiir die

238

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

Sichtbarkeit des Bewusstseins ist die Bedeutung der Nihe daher un-
sichtbar. Nihe bedeutet » Verantwortung und Stellvertretung« (JS 108)
und steht im Denken Levinas’ fiir ein neues Paradigma der Beziehung,
das das Bewusstsein als den tragenden Grund ablgst. Zwar meint Nihe
die Beziehung zum Anderen (vgl. JS 221) als eine unmittelbare, (vgl. JS
203) dies aber im Sinne einer Beunruhigung des Ich, (vgl. JS 183/SpA
285) in der das Subjekt nicht mehr allein im Selbststand ist, sondern als
Glied der Beziehung. (Vgl. JS 185) Das Ich ist als Glied der Beziehung
und nicht nur ein Beziehungsglied, das ist zu unterstreichen, denn das
Ich ist nicht ginzlich auf die Beziehung riickfiihrbar, (vgl. JS 185) be-
halt also auch in der Beziehung seine Selbststdndigkeit. Die Beziehung
zwischen dem Ich und dem Anderen in der Nihe ist kein blofSes Ne-
beneinander, kein blo8es Miteinander und auch kein blof3es Zwischen-
einander, wenngleich sie dies immer auch ist. Wesentlich fiir die Bezie-
hung ist nach Levinas das Fiir, das weniger ein wechselseitiges
Fiireinander meint, sondern das nicht reziproke Verantwortlichsein
des Ich fiir den Anderen: die Subjektivitit als »der-Eine-fiir-den- Ande-
reng, (JS 177) das in den Bahnen der Asymmetrie verlduft. Denn wiir-
de das in der Verantwortung stehende Ich nach wechselseitiger Verant-
wortung verlangen, danach also, dass der Andere fiir es selbst
verantwortlich ist, wiirde es von dem Anderen dasselbe wie von sich
verlangen und ihn so wieder unter dem Verlust seiner Andersheit zu
einem Selben und Gleichen machen. Die Nihe zeichnet sich daher vor
allem durch die ethische Beunruhigung des Subjekts und durch die
Struktur des Fiir-den-Anderen aus. Einerseits scheint die Bedeutung
der Nihe, das Subjekt aus seinem Selbstsein zu vertreiben. »Das Sub-
jekt ist nicht in sich, nicht bei sich«. (JS 118) Levinas spricht von An-
niherung, von Vorladung, Sich-Aussetzen, (vgl. JS 118) von einem
Sagen »als reinem >Fiir-den-Anderen«« (vgl. JS 144) und gar von »sich
exilieren«, »sich deportieren« und »sich ausliefern«,” vom Entreiflen
des Wortes durch den Anderen. (Vgl. JS 175) Aber dann behauptet
Levinas auch, dass die Nihe »die eigentliche Bedeutung der Subjekti-
vitdt« (JS 191) bilde und dass die Nihe das Subjekt in seine Subjektivi-
tat setze. (Vgl. JS 193) Die Nihe stellt das Subjekt vor eine Zerreif3-
probe. Es soll in der Beziechung zum Anderen ein eigenstindiges
Subjekt bleiben, auf der andere Seite soll es aber nicht mehr in sich
ruhen und auch nicht mehr bei sich bleiben, indem es sich dem Ande-

7 E. Lévinas: Gott, der Tod und die Zeit. Wien 1996, 171.

239

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

ren 6ffnet und anbietet. Von Anfang an ist daher die Nihe in ihrem
Sinn als Sinn des Subjekts in den Blick zu nehmen, das zwischen
Selbst-sein und Selbstverlust in der Entduflerung pendelt.

In der Beziehung zum Anderen muss das Bewusstsein stets im
Verzug sein, es kommt stets zu spit, da das, was vom Anderen erfahren
wird, schon nicht mehr die urspriingliche Bedeutung des Anderen ist;
der Andere hat sich bereits zuriickgezogen. Deswegen »zeigt sich« die
Bedeutung nur in der Spur, die sie hinterlassen hat. Die Spur beunru-
higt, ohne durch das Bewusstsein eingesetzt worden zu sein. »Die Spur
ist Gegenwart dessen, was eigentlich niemals da war, dessen, was
immer vergangen ist.« (SpA 233) Mit anderen Worten: Die Aktivitdt
des Bewusstseins trigt nichts zu der Beziehung zum Anderen bei, es
kehrt sich um in Passivitit, in radikale Passivitdt. Vor der Reflexion des
Selbstbewusstseins, die ein Auf-sich-Zuriickgehen meint, befindet sich
das Subjekt durch die Beziehung zum Anderen bereits in einem Vor-
seinen-eigenen-Anfang-gehen. (Vgl. JS 227 {.) Das Bewusstsein beruht
deswegen auf einer »subjektiven Bedingtheit, (JS 227) die Levinas in
Abgrenzung von der Reflexion die Rekurrenz nennt, durch die eine
andere Identitit gestiftet wird. Eine Identitit, die im rekurrenten Term
nicht in einer Beziehung des Subjekts mit sich im Sinne eines Fiir-Sich
besteht, sondern auf dem iiberraschenden Auftauchen einer Verant-
wortung fiir den Anderen beruht, die man nicht gewihlt hat. Als eine
ethische Identitdt unterscheidet sie sich in Absetzung von der ontolo-
gischen Identitdt eben dadurch, dass sie sich nicht durch den subjekti-
ven Vollzug bildet, sondern bereits aus absoluter Passivitit gebildet ist.
Weil die Beziehung zum Anderen nur durch die Passivitit des Subjekts
bestehen kann und das Subjekt vor jeglicher Wahl in der Verantwor-
tung fiir den Anderen steht, kann der Andere, fiir den Verantwortung
zu Gibernehmen ist, nicht ausgesucht werden. Der Andere dringt sich
als der Nichste (vgl. JS 193) auf: »der Nichste, als Erstbesterc, (JS 194)
wodurch die Beziehung zu einer vollkommen kontingenten wird, iiber
die kein Vermdgen a priori verfiigen konnte. (Vgl. JS 194) Levinas
iibertriigt das Fehlen einer erkenntnistheoretischen Kategorie auf die
ethische »Erscheinungsweise« des Anderen fiir das Ich. Die Tatsache,
dass der Andere in der Nihe kein Thema des Bewusstseins ist, (vgl.
JS 210) geradezu unischtbar oder »jenseits der Sichtbarkeit« (JS 221)
ist, entkleidet ihn aller erkenntnistheoretischen »Um«- und »Beklei-
dung«, was ihn derart aus der Sinnstiftung freilisst, dass er in der Nihe
der Nackte ist. So liefle sich die Rede von der »Nacktheit«, » Armut«

240

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

(JS 201) und Bediirftigkeit des Anderen zumindest aus seiner erkennt-
nistheoretischen Herleitung verstindlich machen, indem aus der Nicht-
Setzung des Anderen ein Nacktsein folgt, das sich als Folge des Fehlens
einer Umhiillung durch das Bewusstseins in einem ethischen Sinne als
Nacktheit in der Bedeutung von Bediirftigkeit verstehen liefse.
Inwiefern kann das radikal passive Subjekt aber noch ein identi-
sches Sein und somit Subjekt bleiben? Ist das Ich dann nicht tatsichlich
ein anderer und somit aufgeldst? Indem Levinas die urspriingliche Ein-
gebundenheit des Anderen in das Selbst in der ethischen Kategorie der
Verantwortung denkt, weist er nach, dass Dezentrierung durch den
Anderen nicht unbedingt nur Entfremdung und Verlust bedeuten
muss. Das zutiefst dezentrierte Subjekt der Verantwortung fasst Levi-
nas als das Sich, das ein Ich im Akkusativ, in der Anklage meint, dem
kein Nominativ vorausgeht. (Vgl. HaM 94) Wenn man also die nicht
einholbare Bedeutung in der Beziehung zum Anderen als den ethi-
schen Anspruch und als flehenden Anruf des bediirftigen Anderen, in
der Verantwortung des Ich zu stehen, versteht, wird deutlich, wie ein
Subjekt zu denken ist, das sich im Selbstverlust wiederfindet. Bevor das
Ich auf sich reflektieren kann, hat sich zwar der Andere in das Selbst
eingeschlichen und verhindert, dass das Ich sich mit sich schlieflen
kann. Es ist dann nicht mehr mit sich identisch, weil es nicht mehr auf
sich, sondern auf den Anderen beziehen muss, mit dem es schwanger
geht. (Vgl. JS 235) In der radikalen ethischen Dezentrierung bleibt das
Subjekt als Sich aber gerade auch ein identisches in einem anderen
Sinne: Es ist als Einzelner vom Anderen angesprochen und steht als
Einziger in der unabweisbaren Verantwortung fiir ihn. Trotz einer
durchgreifenden Passivitidt wird es durch den Anspruch, der vom An-
deren aus ergeht, gerade in seiner Einzigartigkeit fixiert und damit mit
sich identisch. Diese Identitit verschliefit nicht wie die ontologische
Identitit den Zugang zum Anderen, sie ist gerade durch den Anderen
eingesetzt und verdankt sich tiberhaupt der ethischen Beziehung. In
der Auserwihlung, die die Passivitit dieses Vorgangs am klarsten um-
zeichnet, geschieht dem Subjekt daher ein Doppeltes: Es ist in die un-
abweisbare Verantwortung berufen, wird aber durch dieses In-der-Ver-
antwortung-Stehen zugleich zu einem unaustauschbar Einzelnen.
(Vgl. JS 234) Das Subjekt lost sich nicht auf, es erfahrt eine andere
Einsetzung durch die vorreflexive Verantwortung fiir den Anderen.
Indem es von aufSen in die Verantwortung berufen ist, ist es als ein
einzelnes Ich angesprochen und in seiner Identitit fixiert. Der An-

241

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

spruch geht geradewegs an es und es ist zu einer Identitit geworden,
ohne sich selbst mit sich identisch verschlieflen zu miissen. Das Subjekt
»begreift« sich als einzelnes Ich, weil es unaustauschbar angesprochen
ist und sich dem Angesprochensein nicht entziehen kann. Damit lost
sich weder das ontologische Subjekt auf, noch wird das Subjekt dadurch
einmalig eingesetzt. Das Subjekt muss bereits ontologisch bestehen,
damit es ein Ansprechpartner fiir den Anderen sein kann. In jeder Si-
tuation der Begegnung mit dem Anderen jedoch erfihrt das Subjekt
seine Identitat als eine nicht von ihm selbst gesetzte. Das Subjekt ist
in der Beziehung zum Anderen ohne Identitit, da es nicht einer vor-
hergehenden reflexiven Identitit des Subjekts bedarf, damit der Ande-
re bedeuten kann. Sehr wohl aber bedarf es eines identischen Subjekts,
das iiberhaupt in Beziehung stehen kann. Umso mehr bedarf es eines
mit sich identischen Subjekts, wenn das Ich als unersetzbares Ich in der
Verantwortung fiir den Anderen stehen soll. Wie sollte es unersetzbar
in der Verantwortung stehen, wenn es nicht mit sich identisch wire?
Dann wire es gerade austauschbar, weil es nicht an seine unverwech-
selbare Identitdt gebunden wire. Es konnte dann jeder Beliebige sein.
Das Subjekt muss eines sein, (vgl. JS 229) wie es auch Levinas sieht.
Wer Einer ist, der muss aber auch mit sich identisch sein, sonst wire er
nicht distinkt Einer, sondern auch Anderer oder zumindest nicht ein
Individuum. Kurz: Es muss als einzelnes Individuum identifiziert sein.
Ist das Ich ohne ontologische Identitit, ist es nicht durch sich selbst
identifiziert, kann aber gleichwohl mit sich identisch sein, indem es
von auflen durch den Anderen fixiert wird. Diese Unterscheidung be-
ruht letztlich auf einer doppelten Distinktion des Begriffs Innerlich-
keit. Auf der einen Seite sei die Einzigkeit des verantwortlichen Sub-
jekts ohne Innerlichkeit, der »Mensch ohne Identitdt«. (HaM 101) Auf
der anderen Seite hingegen spricht Levinas fast im selben Atemzug
von einer »Innerlichkeit anderer Art« (HaM 101), einer anarchischen
Innerlichkeit, jenseits des Seins und vor allem Anfang. (Vgl. HaM 72)
Fiir die Wandlung des Identitétsbegriffs im Subjekt gebraucht Levinas
den Ausdruck des »Ab-Dankens«,® mit dem keine Ausloschung der
Identitdt einhergeht, sondern eine transformierte Bedeutung der Iden-
titdt in der Verantwortung und der Stellvertretung fiir den Anderen.
Dem ethischen Subjekt die Identitit abzusprechen, bedeutet naherhin,

8 E. Lévinas: Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iiber Betroffenheit und Trans-
zendenz. Freiburg/Miinchen 1999, 76.

242

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Levinas’ Philosophie als Position dezentrierter Subjektivitit

von einer nicht zu rechtfertigenden Identitit des Subjekts auszugehen.
(Vgl. JS 2351.) Rechtfertigung ist an dieser Stelle im Sinne einer de-
duktiven Ableitung zu verstehen. Vom Bewusstsein des Subjekts her
betrachtet, das dem Seienden schon immer eine Identitit verliehen hat,
bildet die Identitdtsbildung in der Rekurrenz eine Grenze: Dem Unver-
mdogen dhnlich, den Anderen in seiner sich entziechenden Andersheit
nicht konstituieren zu konnen, ist es dem Subjekt ebenso unmoglich,
seine eigene urspriingliche Identitit zu setzen. Diese ist bereits ge-
bildet, das Subjekt in seinem Grunde von Passivitdt durchdrungen.
»Das Sich kann sich nicht bilden, es ist bereits gebildet aus absoluter
Passivitit« (JS 232) und verdankt seine Identitit somit einem unvor-
denklichen Diesseits.

Indem Levinas folglich die Selbstheit des Selbst, die Subjektivitit des
Subjekts, als einen von aufSen identifizierbaren Punkt nachweist, (vgl.
JS 237) der durch die Einzigkeit des Einen, der in der nicht gewihlten
Verantwortung des Anderen steht, schon immer von aufSen identifi-
ziert ist und nicht mehr in der Gegenwart eingeholt werden kann,
scheint eine Interpretation von Rimbauds »Ich ist ein anderer« mog-
lich, die nicht nur Verrat und Entfremdung des Selbst bedeutet. Im
Gegenteil, die Schwangerschaft des Selben mit dem Anderen, die bis
zur Stelltvertretung des Ich fiir den Anderen reicht, bestitigt gerade
das Selbst in seiner Identitit, weil es in der unabweislichen Verantwor-
tung fiir den Anderen steht: von auflen vorgeladen als Unersetzbarer.
Was also vordergriindig wie ein Ausbruch aus dem Prinzip dezen-
trierter Subjektivitit erscheinen konnte, weil die Seite des Anderen im
Prinzip des dezentrierten Subjekt an Ubergewicht gewinnt und schein-
bar zur Auflésung des Subjekts iiberhaupt fithrt — was also anschei-
nend nicht mehr mit den Pramissen des Prinzips einhergeht, bestitigt
das Prinzip am Ende doch. Dies in einem ethischen Sinne jedoch von
der Seite des Anderen her. Und dies notwendig in Form einer radikale-
ren Dezentrierung, denn wie Levinas betont, ldsst sich »die ethische
Situation der Verantwortung nicht von der Ethik her verstehen.«
(JS 268) Eine traditionelle Ethik, die nicht mit dem ontologischen Pri-
mat des Selben bricht, verstellt geradezu den ethischen Ursprung. Die
Dezentrierung des Subjekts erwichst so zum notwendigen ethischen
Imperativ, damit die Beziehung zum Anderen statthaben kann, was
aber keineswegs das Subjekt zum Verschwinden bringt, denn ethisch
ldsst sich mit Levinas durchaus das Paradox einer gleichzeitigen Auf-

243

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [



https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Markus Pfeifer

l6sung und Bestitigung des Subjekts denken. Allein, die Richtung, von
der her das Subjekt gesetzt wird, verschiebt sich. Die permanente Auf-
gabe des Subjekts, seine Identitit herzustellen, wird vom Anderen
iibernommen. Das Selbst ist in der ethischen Beziehung nicht durch
sich selbst ein identisches, seine Identitit kommt ihm von der Verant-
wortung, in der es fiir den Anderen steht, her zu. Die Subjektivitdt des
Subjekts nimmt dann einen anderen mdéglichen, einen vom Scheitel bis
zur Sohle reichenden ethischen und dezentrierten Sinn an.

244

https://dol.org/10.5771/8783485860387-232 - am 24.01.2026, 10:22:11. /do/ay - [


https://doi.org/10.5771/9783495860397-232
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

