
Zeit – Sprache – Transzendenz 
Wie man auf den Gedanken kommen kann, (an) den Gottesgedanken zu 
denken

Hans-Joachim Höhn

Abstract: Gibt es für die Religionsphilosophie noch einen plausiblen Grund, den Gottesgedanken 
nicht nur wegen seiner ideengeschichtlichen Bedeutung zu bedenken, sondern auch bei der 
Reflexion gegenwartsrelevanter Fragen einzusetzen? Thomas M. Schmidt hat angeregt, das Ver­
nunftsubjekt mit seinem Vermögen der reflexiven Bezugnahme auf eigene Bewusstseinsvollzüge 
in den Fokus zu rücken und dabei nach Aspekten der Unabdingbarkeit und Unverfügbarkeit zu 
fragen. Die Grundintuition dieses Vorschlags lässt sich plausibel machen mit dem Blick auf die 
Grammatik der Sprache, die Denk- und Sprechakte sinnhaft strukturiert und ein eigenes Moment 
von Unbedingtheit aufweist. Wer dabei dem Konnex von Zeit und Sinn nachgeht, entdeckt 
nicht nur die Vergänglichkeit des Wirklichen im Tempus von Präteritum und Plusquamperfekt, 
sondern auch ein Indiz dessen, was die Zeit transzendiert: die Unvergänglichkeit seines Wahr- 
und Gewesenseins im Futur II.

Keywords: Gottesbegriff, Grammatik, Futur Ii

In der zeitgenössischen Religionsphilosophie scheint die Gottesfrage nur 
noch für wenige Autorinnen und Autoren ein Thema von monographi­
scher Bedeutung zu sein. Die Sparte einer philosophischen Gotteslehre 
wird nur noch gelegentlich mit Neuerscheinungen bestückt.1 Überblickt 
man die Buchproduktion der letzten Jahre, „so drängt sich der Eindruck 
auf, dass der philosophische Diskurs über Religion in der Regel unter 
bewusster Ausklammerung philosophischer Gottesbegriffe geführt wird“.2 

1 Zu diesen Ausnahmen zählen etwa Göcke (2025); Schaeffler (2022); Carls (2020); Sans 
(2018); Tetens (2015); Gerhardt (2014); Tegtmeyer (2014); Sass (2013); Wucherer-Hul­
denfeld (2011ff.); Wendel (2011); Rentsch (2005); Schmidt (2003); Müller (2001).

2 Schmidt (2008), 9. Gleichsam unter „falscher Flagge“ operiert der Band von Detel 
(2023). Hier tritt die Arbeit an einem „allgemeinen“ Religionsbegriff in den Hinter­
grund. Vornehmlich diskutiert Detel unterschiedliche Gottesbegriffe und Gottesbewei­
se im Theismus sowie ihre Kritik seitens des Atheismus und Agnostizismus. Zudem 
irritiert der Autor durch groteske Behauptungen zum Verhältnis des Katholizismus 
zum Anliegen und Anspruch „rationaler Theologie“ (ebd., 20–21) und zur weitgehen­
den „Unterdrückung der rationalen Theologie in den offiziellen Dokumenten der 
abrahamitischen Religionen“ (ebd., 27). Die von Detel zitierte Enzyklika „Fides et 
Ratio“ (1998) von Papst Johannes Paul II. hätte ihn bei tatsächlicher Lektüre zu einem 
anderen Urteil geführt.

409

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Gottesgedanke ist für die Arbeit am Religionsbegriff offensichtlich eher 
hinderlich. Denn er zieht den Radius zu eng, wenn es darum geht, den 
Gegenstandsbereich der Religionsforschung durch maximale Reichweite 
und optimale Trennschärfe zu bestimmen.3 Wer nach dem gesellschaftli­
chen Ort oder der sozio-kulturellen Funktion von Religion fragt, kommt 
ohne ihn aus.4 Für Letztbegründungsversuche im Bereich der Ethik und 
Erkenntnistheorie hat er sich als ungeeignet erwiesen. Einer „nachmeta­
physischen“ Religionsphilosophie bietet ein metaphysischer Theismus nur 
noch im Modus der Abgrenzung eine Diskursofferte.5 Und wo sich post­
theistische Spiritualitäten ausbreiten, begegnet man auch empirisch einer 
Gott losgewordenen Religiosität. Noch größer ist das Phänomen religiöser 
Indifferenz, das die Herausforderung verschärft, Gott mit einer Welt zu­
sammenzudenken, die ohne ihn gedacht werden will.6

Die Zeiten sind offenkundig vorbei, in denen die Rede von Gott etwas 
meinte, das zu denken notwendig war: Im Rahmen einer Weltentstehungs­
theorie trat er auf als weltjenseitiger Grund alles Seienden. Als solcher 
konnte er auch in Fragen der Normenbegründung als letzte Instanz an­
gerufen oder für die Legitimation von Herrschaft, Recht und Gesetz in 
Anspruch genommen werden. Für all diese Notwendigkeiten gilt der Re­
kurs auf Gott längst als obsolet. Für ihre Bewältigung stellt die autonome 
Vernunft andere Referenzgrößen zur Verfügung. Sollte man sich angesichts 
dieser vielfältigen Entbehrlichkeitsindizien dem Vorschlag Richard Rortys 
anschließen und die Frage nach Gott durch die Frage nach der kulturellen 
Erwünschtheit bzw. Verzichtbarkeit des Redens über Gott ersetzen?7 Falls 
nicht, welche Verwendungsmöglichkeiten gibt es noch für das Wort „Gott“? 

3 Vgl. Höhn (2015), 170–173. Ohne einen klaren Religionsbegriff ist es unmöglich, dass 
die Religionsphilosophie gleichermaßen ihren rekonstruktiven und kritischen Aufga­
ben nachkommen kann, und a) religiöse Phänomene von anderen Formen und For­
maten sinnhaften Handelns zu unterscheiden und jenen Phänomenbereich an Ästheti­
ken und Praktiken mitsamt seiner Selbstthematisierung trennscharf zu umreißen, der 
das Gegenstandsfeld der empirischen Religionsforschung ausmachen soll; b) religiöse 
Transformationsprozesse in einer diachronen Perspektive zu betrachten und dabei 
Momente der Säkularisierung und Säkularisierungsresistenz zu identifizieren; c) als 
„religiös“ angesehene Phänomene einer kritischen Beurteilung hinsichtlich ihres kultu­
rell regressiven oder modernitätskompatiblen Charakters zu unterziehen.

4 Vgl. Schmidt/Müller (2013).
5 Vgl. Schmidt (2009).
6 Vgl. Loffeld (2024); Höhn (2008).
7 „Anstatt zu fragen, ob Gott existiert, haben die Menschen in den letzten Jahrhunder­

ten zu fragen begonnen, ob es eine gute Idee ist, weiter über ihn zu reden, und 
welchen menschlichen Zwecken dieses Reden dienen könne. Kurz, sie haben zu fragen

Hans-Joachim Höhn

410

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie kann man auf den Gedanken kommen, an Gott zu denken? Gibt es für 
die philosophische Vernunft noch einen plausiblen Grund, den Gottesbe­
griff nicht nur wegen seiner ideen- und theoriegeschichtlichen Bedeutung 
in ihren Wörterbüchern vorkommen zu lassen, sondern auch bei der Refle­
xion gegenwartsrelevanter philosophischer Fragen einzusetzen?

Eine solche Möglichkeit besteht nach Thomas M. Schmidt durchaus, 
wenn dabei das Anspruchsniveau eines modernitätskompatiblen religiösen 
Bewusstseins beachtet wird. Dabei geht es um Vollzüge, in denen ein 
Mensch Freiheitsräume des Wählens, Entscheidens und Handelns sondiert 
und „die je konkreten Wahlmöglichkeiten auf einen letzten umfassenden 
Möglichkeitshorizont bezieht“8. Wenn dieses Bewusstsein buchstäblich 
„aufs Ganze“ geht, kommt es zum „Ausgriff auf die Gesamtheit aller Mög­
lichkeiten und die logische Totalität ihrer Bedingungen“.9 Das spezifisch 
religiöse Moment dieses Ausgriffs assoziiert Schmidt mit dem Unbedingt­
heitscharakter dieser Totalität. Ein solcher Begriff von Unbedingtheit, der 
sich aus einer Strukturanalyse von Bewusstseinsvollzügen gewinnen lässt, 
kann nach Schmidt auch als formaler Gottesbegriff gedeutet werden. Philo­
sophisch vertretbar ist diese Deutung jedoch nur dann, wenn bei der Ana­
lyse von Vollzug und Gehalt dieses Ausgriffs der Standpunkt der Vernunft 
eingenommen und nur mit den Mitteln der Vernunft operiert wird.

Mit dem Verweis auf ein mögliches „Anderes“ der Vernunft sollte beim 
philosophischen Nachdenken über Gott äußerst zurückhaltend umgegan­
gen werden. Nicht dort, wo sich Schwächen der Vernunft zeigen, ist anzu­
setzen. Vielmehr gilt es, die Stärken der Vernunft zu nutzen, um sie auf 
den Gedanken zu bringen, (an) „Gott“ zu denken. Dabei liegt es nahe, 
das Vernunftsubjekt mit seinem Vermögen der reflexiven Bezugnahme auf 
eigene Bewusstseinsvollzüge in den Fokus zu rücken. Als ein sinnvolles 
Thema der Philosophie könnte ein Gottesgedanke dann „im Ausgang von 
der Rekonstruktion der allgemeinen subjektiven Sinnbedingungen mensch­
lichen Sprechens und Handelns eingeführt werden“.10 Tragfähigkeit und 
Ertrag dieses Ansatzes hat Thomas M. Schmidt exemplarisch sondiert und 
konkretisiert über eine Rekonstruktion von (religiösen) Erfahrungen und 
deren Deutungen, in denen ein Unbedingtheitsmoment thematisiert wird.11

begonnen, welchen Nutzen der Gottesbegriff für die Menschen haben könne“ (Rorty 
(2008), 37).

8 Schmidt (2008), 12. Vgl. hierzu auch Schmidt (2011; 2010b; 2010a).
9 Schmidt (2008), 12.

10 Ebd., 13.
11 Vgl. Schmidt (2010b). Siehe hierzu auch Höhn (2023).

Zeit – Sprache – Transzendenz 

411

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Folgenden soll die Grundintuition dieses Konzeptes auf einer ande­
ren Fährte erprobt und die Strukturanalyse eines religiösen Bewusstseins 
mit einer Strukturanalyse des bewussten Sprachvollzuges verknüpft wer­
den. Im Zentrum steht dabei die Grammatik der Sprache, die Denken, 
Sprechen und Handeln sinnhaft strukturiert und – wie zu zeigen ist – 
ein eigenes Moment von Unbedingtheit aufweist, dem eine „nachmetaphy­
sische“ Religionsphilosophie nachgehen könnte. Dieser Nachgang bewegt 
sich allerdings nicht in der Richtung, die Jürgen Habermas mit der Formel 
„Versprachlichung des Sakralen“ in den Blick nimmt.12 Es geht nicht um 
semantische Potenziale, die von religiösen Traditionen in einem fortwäh­
renden Säkularisierungsprozess noch übrig geblieben sind und einen Sinn 
für Unbedingtheit wahren. Vielmehr geht es um die spezifische Säkularisie­
rungsresistenz eines Ausgriffs auf Unbedingtheit, welche die Grammatik 
offenbart, wenn es um die Versprachlichung dessen geht, was wirklich wahr 
und wahrhaft wirklich ist. Anders formuliert: Wenn man grammatisch dem 
Konnex von Zeit und Sinn nachgeht, entdeckt man nicht nur die Vergäng­
lichkeit des Bedeutsamen im Tempus von Präteritum und Plusquamper­
fekt, sondern auch seine Unvergänglichkeit im Futur II.

Zeit und Sprache: Gegen das Vergehen angehen

Mit der Erfindung der Schrift hat der Mensch ein Medium hervorgebracht, 
das eine zeit- und raumübergreifende Interaktion ermöglicht. Sie eröffnet 
Abwesenden die Chance der Kommunikation. Was Menschen hinterlassen, 
die längst gestorben sind, kann irgendwann von Menschen gelesen wer­
den, die noch nicht geboren sind. Ebenso vermag die Schrift Abwesendes 
gegenwärtig zu setzen. Das Geschriebene ist nicht identisch mit dem Be­
schriebenen, aber verschafft ihm Präsenz. Mit der Schriftsprache scheint 
dem Menschen zudem etwas zu gelingen, was ihm ansonsten als Ding der 
Unmöglichkeit erscheint: Er unterläuft seine eigene Vergänglichkeit. Wer 
schreibt, der bleibt – sofern er nicht in den Sand schreibt, sondern etwas 
Bleibendes in etwas Bleibendem hinterlässt. Aber von welcher Art ist diese 
Bleibe, die sich der Mensch in der Sprache sucht? Wie weit kommt man mit 
ihr, wenn man schreibend gegen die Vergänglichkeit angeht?

Vergänglichkeit ist vielfach ein Synonym für Vergeblichkeit. Es wird in 
ferner Zukunft keinen Unterschied machen, ob und was etwas gewesen ist 

12 Vgl. Schmidt (2014).

Hans-Joachim Höhn

412

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder nicht. Der Mensch bildet dabei keine Ausnahme. In ferner Zukunft 
wird nichts mehr an ihn erinnern und es wird unerheblich sein, ob es 
ihn gab oder nicht. Wir mögen jetzt von uns selbst großes Aufheben ma­
chen und auf dem Unterschied bestehen, dass es uns jetzt gibt und nicht 
vielmehr nicht. Aber es würde nur dann einen Unterschied machen, ob es 
einen Menschen jemals gegeben hat, wenn dieser Unterschied für alle Zeit 
gewahrt und bewusst bliebe.

Die Hoffnung, dass diesem Vergessen etwas widerstreiten kann, nährt 
ausgerechnet die Grammatik. Sie kennt nicht nur die Zeit- und Sprachform 
von Gegenwart und Vergangenheit, sondern auch eine Zukunft des Vergan­
genen. Robert Spaemann hat darauf aufmerksam gemacht, dass wir dank 
des Futur II eine spezifische Form der Verewigung des Erfassens von Wirk­
lichkeit und Wahrheit vornehmen können: Es wird niemals gewesen sein, 
dass es uns nicht gab – wenn es wirklich wahr ist, dass wir jetzt sind. Die 
Aussage, etwas werde in Zukunft nicht gewesen sein, ist identisch mit dem 
Satz, dass es jetzt nicht (wirklich) ist.13 Auch in ferner Zukunft wird der 
FC Bayern München nicht Deutscher Fußballmeister im Jahr 2024 gewesen 
sein.

Während das Plusquamperfekt die Abgeschlossenheit, Unabänderbarkeit 
und Unwiderruflichkeit eines vergangenen Geschehens festhält, eröffnet 
ihm Futur II eine Zukunft. Denn Futur II steht für die Ermöglichung einer 
sprachlich-grammatischen Verewigung des wirklich Wahren und wahrhaft 
Wirklichen. Die Möglichkeit ergibt sich aus dem Umstand, dass alle „Ist-
Aussagen“ der Alltagssprache temporal formatiert sind – und zwar als 
Präsenz- und Präsensaussagen. Ein wahrer Satz, der beginnt mit „Es wird 
einmal gewesen sein, dass x → y“, bleibt immer wahr, sofern es einmal 
einen Augenblick gegeben hat, in dem die Aussage „Jetzt ist x → y“ wahr 
gewesen ist. Sätze im Futur II sind wahr, wenn von einem entsprechenden 
Satz im Präsens nachgewiesen werden kann, dass er wirklich wahr ist. 
Ein gegenwärtiges Ereignis, von dem wir dagegen sagen müssten, es werde 
einmal nicht gewesen sein, würde schon jetzt als gegenwärtiges „entwirk­
licht“. Diese Implikation gilt auch in umgekehrter Richtung. Nur was später 
gewesen sein wird, ist jetzt. Die Aussage, etwas werde künftig nicht gewesen 
sein, behauptet, dass es auch jetzt nicht in Wahrheit ist. Sie streicht quasi 
die Gegenwart auf dem Weg der Grammatik zugleich ontologisch durch. 
Insofern verweist die Grammatik des Futur II auf eine Bedingung des wirk­

13 Das Folgende ist inspiriert von Spaemann (2007b). Zur Diskussion um diesen Ansatz 
siehe Buchheim (2008); Kreis (2011); Schnädelbach (2009), 71–75.

Zeit – Sprache – Transzendenz 

413

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich Wahren. Das Futur II gehört somit zur Konstitution des Präsens. Wer 
das Futur II beseitigt, beseitigt auch das Präsens. Die „futurische“ Negation 
des Präsens läuft daher auf eine „Annullierung“ der Gegenwart hinaus. 
Wir müssten sagen, dass das, was jetzt ist, einmal nicht gewesen sein wird, 
anstatt zu sagen: Es wird einmal gewesen sein! Jeder wahre Satz muss 
also, um überhaupt wahr zu sein, auf ewig wahr sein. Das ewige Gewesen­
sein des Vergangenen und das ewige Wahrsein eines jeden wahren Satzes 
können aber über alle Zeiten hinweg nur präsent gehalten werden von 
einem Bewusstsein, in dem die Unvergänglichkeit dieser Wirklichkeit und 
Wahrheit aufgehoben ist. Das Futur II verewigt Wirklichkeit und Wahrheit.

Indem alles Präsentische zugleich ein solches ist, das gewesen sein wird – 
und zwar für immer und ewig –, gehört es immer schon der Dimension 
des Zeitlosen an. Als Künftiges wird es gegenwärtig, als Gegenwärtiges 
wird es zum Vergangenen, aber als Vergangenes wird es für alle Zukunft 
bleiben.14

Existenz und Bedeutung: Zukünftiges Gewesensein

Was der Vergänglichkeit enthoben sein soll, bedarf der „Aufhebung“ (im 
hegelschen Sinn) ins Bewahrte. Dies gilt auch auf dem Feld der Moral. Wer 
etwas in Angriff nimmt, das ohne Wenn und Aber gutzuheißen ist, kann 
dabei scheitern. Aber dieser Misserfolg wird nichts daran ändern, etwas 
schlechthin Gutes unternommen zu haben. Wer einen Ertrinkenden zu ret­
ten versucht, aber bei diesem Versuch selbst ums Leben kommt, ist keinen 
sinnlosen Tod gestorben. Man wird ihn in Ehren halten und seiner Tat 
dankbar gedenken, denn es wird immer gut sein, dass er einen Rettungsver­
such unternommen hat. Wenn in diesem Versuch etwas schlechthin und 
„in sich“ Sinnvolles zu sehen ist, dann wird dieser Sinn nicht durch den 
Misserfolg zunichtegemacht. Das Scheitern ist nicht wiedergutzumachen, 
ebenso wenig darf der Rettungsversuch im Nachhinein schlechtgeredet 
werden. Zwar muss man es „tragisch“ nennen, wenn ein Mensch das Leben 
eines anderen zu retten versucht und dabei beide zu Tode kommen. Aber 
dies tilgt nicht die Bedeutsamkeit und moralische Qualität des Rettungsver­
suches. Und der Misserfolg ebnet nicht den Unterschied zum Unterlassen 
einer Hilfeleistung ein, obwohl der empirische Ausgang des Versuches vom 
Ergebnis des Unterlassens nicht mehr zu unterscheiden ist. Was empirisch 

14 Spaemann (1996), 130.

Hans-Joachim Höhn

414

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keinen Unterschied macht, weist dennoch hinsichtlich der Sinndimension 
des Handelns und der Beziehungsdimension der Beteiligten einen erhebli­
chen Unterschied auf.

Um diese Differenz geht es auch, wenn nach der Sinndimension des 
Lebens im Ganzen gefragt wird. Es macht nur dann einen Unterschied, ob 
es einen Menschen jemals gegeben hat oder nicht, wenn dieser Unterschied 
(bzw. seine Bedeutung) für alle Zeit gewahrt und bewusst bleibt. Es mag 
sein, dass ein Mensch in der Generationenfolge bald vergessen ist und sich 
seiner niemand erinnert. Wenn es dennoch für immer wahr sein soll, dass 
er wirklich existierte, bedarf es eines Bewusstseins, das den Unterschied 
zwischen Dasein und Nichtsein und die Wahrheit seines Gewesenseins für 
alle Zeit wahrt. Ein solches Bewusstsein verdient „allwissend“ genannt zu 
werden. Allwissenheit aber ist ein Gottesprädikat.

Eine ähnliche Konstellation besteht nach Hans Jonas hinsichtlich der 
Problematik von Wahrheit und Wirklichkeit im Blick auf das, was ange­
sichts des Gewesenen als richtig und falsch aussagbar ist: Einerseits ist 
das, was einst war, vergangen, ins Nichts versunken und fortan ein Nicht­
seiendes. Über Nichtseiendes sind keine Tatbestände angebbar. Anderer­
seits können und wollen wir beim Reden über Vergangenes nicht auf die 
Unterscheidung verzichten, dass von ihm Wahres oder Falsches ausgesagt 
werden kann, obwohl für eine Verifikation (im Sinne einer „adaequatio 
intellectus ad rem“) dem Aussagesatz ad hoc kein real existierender Sach­
verhalt mehr gegenübergestellt werden kann.15 Hier besteht auch nicht die 
Möglichkeit, dass von einem Tatbestand über einen entsprechenden Satz 
im Präsens nachgewiesen werden kann, dass er wirklich wahr ist. Dennoch 
ist es nicht ausgeschlossen, gleichsam retrospektiv über Vergangenes falsi­
fizierende oder verifizierende Aussagen zu machen. Ein triviales Beispiel 
liefert die Diskussion über die Echtheit von Kunstwerken. Kann ein Bild 
einem bestimmten Maler oder nur seiner Werkstatt zugeordnet werden? 
Kann eventuell sogar ein verschollenes Gemälde durch neue Indizien als 
Fälschung entlarvt werden, obwohl es für lange Zeit als „echter Picasso“ 
gehandelt wurde? Nicht bloß angesichts seines Marktwertes besteht ein 
Interesse an der Authentizität des Gemäldes, das vielleicht seit geraumer 
Zeit im Safe eines Milliardärs verschwunden ist. Die Frage „echt oder 
unecht?“ ist auch um der Wahrheit willen zu klären. Und ebenso geht es 
um den Realitätsstatus der Wahrheit. Wenn der Tatbestand der Fälschung 

15 Vgl. Jonas (1994), 173–189.

Zeit – Sprache – Transzendenz 

415

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die eigentliche Wahrheit ist, dann war sie es auch in dem Zeitraum, in dem 
man eine gegenteilige Auffassung vertrat. Und wenn in einem anderen Fall 
ein verschollenes Gemälde allen bisherigen Zweifeln zum Trotz dennoch 
von Picasso stammen sollte, wird seine Autorschaft auch in der Zeit der 
Bestreitung wahr und wirklich gewesen sein. Offenkundig muss man für 
das fragliche Gemälde eine Sphäre des wirklich Wahren bzw. wahrhaft 
Wirklichen annehmen, die zum einen sein wirkliches Gewesensein und 
zum anderen die Persistenz seines Wahrseins umfasst. Wenn diese Persis­
tenz nicht in einem Weiterexistieren der Dinge selbst besteht, muss sie 
in einem Bewusstsein fortbestehen, „dessen immerwährende Gegenwart 
die Anwendung des Wahrheitsbegriffs auf Vergangenes überhaupt legiti­
miert“16. Daraus ergibt sich für Jonas das Vernunftpostulat,

daß die Bedingung der Möglichkeit einer Unterscheidung von wahr und 
unwahr für Vergangenes die postulierte Präsenz dieser Vergangenheit in 
einem absoluten Geist ist. Da die Unterscheidung selbst unabdingbar ist, 
ist das Postulat, das ihre Berechtigung, ja ihren Sinn möglich machen 
soll, keine leichtfertige „Schwärmerei der Vernunft“ und nicht leicht 
wieder loszuwerden.17

Sich einen theologischen Reim auf eine grammatische Besonderheit zu ma­
chen, ist gleichwohl ein riskantes Unterfangen.18 Zwar kann man ihm kei­
nen direkten Verstoß gegen Sprach- und Denkregeln vorwerfen. Allenfalls 
kann man gegen Spaemann einwenden, dass er die Verewigung eines wirk­
lich wahren Sachverhaltes an die Bedingung knüpft, dass diese Verewigung 
im Modus der Erinnerung besteht. Ohne die Erinnerung eines wahren Sat­
zes über einen wirklich wahren Sachverhalt kommt dem Verewigten keine 
Wirklichkeit zu. Ein wahrer Satz über eine Tatsache verlangt daher um sei­
ner Wahrheit willen, dass diese Tatsache auch in alle Zukunft erinnert wird. 
Aber eingefleischten Religionskritikern und Atheisten wird dieses Postulat 
dennoch als ein Kurzschluss vorkommen, dessen man sich möglichst rasch 
entledigen sollte. Allerdings dürfte gegen diese Entledigung wiederum die 
Grammatik ein Veto einlegen. Bei Friedrich Nietzsche findet sich sowohl 
das Bemühen, Gott endlich loszuwerden, als auch das Eingeständnis eines 

16 Ebd., 187.
17 Ebd., 189. Zum Ganzen siehe auch Seidel (2021).
18 Aus dem Postulat eines Bewusstseins, in dem alles, was geschieht, für immer „aufge­

hoben“ ist, bereits eine Vorlage für eschatologische Vollendungs- und Gerichtsgedan­
ken zu machen, kann aus philosophischer Perspektive als Ausdruck theologischen 
Übermuts gedeutet werden. Vgl. auf dieser Linie Tück (2019).

Hans-Joachim Höhn

416

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grammatischen Widerstandes: „Ich fürchte, wir werden Gott nicht los, weil 
wir noch an die Grammatik glauben“19.

Der Versuch, Gott loszuwerden, scheitert, wenn es nicht gelingt, das 
Futur II loszuwerden. Denn das Futur II nötigt dazu, die Verewigung des 
wirklich Wahren zu unterstellen. Und mit dieser Verewigung stößt man 
in eine Sphäre vor, die alles Vergängliche transzendiert. Man mag dies 
zunächst nur für eine sprachimmanente Transzendenz halten. Aber gerade 
das Achten auf die Sprache und ihre Grammatik sensibilisiert für Sachver­
halte, die etwas signalisieren, das ihrem Regelwerk ermöglichend voraus­
geht und es regulativ übersteigt.20 Wenn nun für den Gottesgedanken der 
Transzendenzgedanke mitkonstitutiv ist, wird man den Nexus von Spra­
che und Transzendenz nicht übersehen dürfen. Ohne die Sensibilität für 
sinnkonstitutive Unverfügbarkeit wird der Gottesgedanke nur schwerlich 
als belangvoll für die existenzielle Wahrheits- und Sinnthematik erweisbar 
sein.

Transzendenz und Grammatik: Sinnkonstitutive Unverfügbarkeit

In der Grammatik sind die Gelingensbedingungen sprachlicher Verständi­
gung verkörpert. Denn jeder Versuch von Menschen, sich über Ereignisse 
und Sachverhalte sowie deren Bedeutung auszutauschen, ist auf wechselsei­
tig bekannte und anerkannte Regeln angewiesen, welche die Bedeutung 
und Verknüpfung von Zeichen dauerhaft regulieren. Gäbe es keine Regeln 
zum sinnvollen Zusammenfügen von Worten und zum Aufbau von Sätzen, 
wäre es unmöglich, zeitlich frühere Ereignisse des Aufzeichnens von Ereig­
nissen und des Deutens von Tatbeständen über die Zeit hinweg zu überlie­
fern, zu vergegenwärtigen oder in neue Deutungskontexte zu übersetzen.

Der Mensch lebt in einer Welt, deren Elemente und Bereiche er mit Deu­
tungen und Bedeutungen ausstattet und in der er selbst Bedeutsames her­
vorbringt. Und nicht zuletzt entdeckt, entwickelt und verwendet er dabei 
Regeln des Zeigens, Deutens und Vereinbarens, die zum einen seinem Spre­
chen ermöglichend vorausgehen und zum anderen aus diesem Sprechen 

19 Nietzsche (1980), 78. Vgl. hierzu auch Spaemann (2007a), 37–53. Zu einem Vergleich 
von Jonas’ und Spaemanns Überlegungen vor diesem Hintergrund vgl. Nitsche 
(2022).

20 Die Sprache als Ort und Medium von Transzendenz zu rekonstruieren, ist auch 
Anliegen und Ziel von Rentsch (2011); Höhn (2025).

Zeit – Sprache – Transzendenz 

417

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hervorgehen, um die Bezugnahme auf Deutbares und Bedeutsames konkret 
auszuformen. Diese Regeln stecken einen interpersonalen Zwischenraum 
ab, in dem die Sinngehalte der Kommunikation präsent werden. Zugleich 
ermöglichen sie eine Übereinkunft im Verstehen dieser Gehalte. Ihnen 
ist es zu verdanken, dass Feststellungen einer Übereinkunft im Erfassen, 
Vermitteln und Deuten von bedeutsamen Sachverhalten möglich sind.21

Viele dieser Regeln sind das Ergebnis von Konventionen. Allerdings sind 
dabei auch Momente von Unverfügbarkeit im Spiel, die sich als sinnkonsti­
tutiv erweisen. Es gibt ein „Sinnapriori“ des Sprechens, das sich etwa darin 
zeigt, dass es zu den Ermöglichungsbedingungen von Versprechen und Ver­
trägen gehört, nicht durch Versprechen und Verträge zu gewährleisten, dass 
Versprechen und Verträge zu halten sind. Man kann sich ihrer Verlässlich­
keit nicht dadurch versichern, dass die Beteiligten einander versprechen, 
dass sie das Versprechen halten werden, ein Versprechen zu halten. Ein Ver­
sprechen bindet, ohne dass es weiterer Versprechen bedarf, die sicherstellen 
sollen, dass ein Versprechen gehalten wird. Ebenso wenig kann man das 
Regelhafte einer Regel zum Gegenstand einer Regulierung machen. Was 
auch immer Menschen regeln wollen, was eine Regel logisch, formal und 
funktional zur Regel macht, muss als allen Regulierungsversuchen voraus­
gehend verstanden und anerkannt werden. Im Akt des Versprechens wie in 
der Anwendung von Regeln wirkt etwas Unverfügbares und Unableitbares, 
das ihnen ermöglichend vorausliegt. Auch an diesen Beispielen zeigt sich, 
dass eine Analyse von Logik und Struktur der Sprache zur Entdeckung 
unverfügbarer, dem Sprechen voraus- und zugrundeliegender Größen der 
Sinnkonstitution führt. Deren Unverfügbarkeit lässt sich als grammatisches 
Korrelat des Transzendenzgedankens deuten, wenn man unter „Transzen­
denz“ den Ausgriff auf das sich in Bewusstseins- und Sprachvollzügen frei 
Gewährende und dem Zugriff sich zugleich Entziehende versteht.22 Ineins 
damit wird auch die Unabdingbarkeit des Unverfügbaren für das Gelingen 
sinnvollen Denkens und Sprechens deutlich.

Zum selben Ergebnis führt die Reflexion auf die Temporalstruktur des 
Sprechens über wirklich Wahres und wahrhaft Wirkliches. Über sinnkon­
stitutive Unverfügbarkeit, Unabdingbarkeit und Transzendenz nachzuden­
ken, führt die Philosophie keineswegs auf Abwege. Würde sie es unterlas­
sen, käme sie einer ureigenen Aufgabe bei der Beschäftigung mit dem 

21 Vgl. hierzu den informativen Überblick von Daston (2023).
22 Zur Streuungsbreite des Transzendenzbegriffs siehe etwa Dalferth et al. (2015); Si­

rovátka (2012).

Hans-Joachim Höhn

418

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomen Sprache nicht nach. Aber es wäre voreilig, diesen Zugang zur 
Grammatik bereits als einen Denkweg zu Gott zu deklarieren.23 Allenfalls 
befindet man sich dabei auf einem proto-theologischen Terrain.24 Auf die­
sem Feld ist zu klären, was bedacht und geklärt werden muss, damit der 
Gottesgedanke von und vor der Vernunft thematisiert werden kann. Dazu 
gehört auch die Frage nach einem möglichen existenziellen Bezugsproblem, 
das jemanden auf einen solchen Gedanken bringt. Vielleicht ist ein entspre­
chender Auslöser das Nachdenken eines Menschen über den Unterschied, 
ob es ihn gegeben haben wird oder nicht. An diesem Unterschied muss 
auch ein Denken interessiert sein, das aufs Ganze geht und wissen will, 
wie bedeutsam letztlich die Bedeutung ist, die sich ein Mensch zeit seines 
Lebens zuschreibt. Dieses Interesse mag durchaus zeitabhängig sein. Erste 
und letzte Fragen sind vermutlich nicht jederzeit für ein Vernunftsubjekt 
an der Zeit. Nach einem gängigen Vorurteil wächst das existenzielle Interes­
se an Gedanken, die über die Zeit hinausweisen, je näher das Ende der 
Lebenszeit rückt. Intellektuell interessant sind sie aber auch schon lange 
vorher. Es lohnt sich, ihnen beizeiten nachzugehen.

Literatur

Buchheim, Thomas: Erkannt, aber nicht aufbewahrt. Die Person, die Erfassung des 
Wahren und Robert Spaemanns Gottesbeweis aus dem futurum exactum, in: Hanns-
Gregor Nissing (Hrsg.): Grundvollzüge der Person. Dimensionen des Menschseins 
bei Robert Spaemann, München 2008, S. 37–53.

Carls, Rainer: Mensch und Gott. Eine Religionsphilosophie, Leiden/Paderborn 2020.
Dalferth, Ingolf U./Bühler, Pierre/Hunziker, Andreas (Hrsg.): Hermeneutik der Trans­

zendenz, Tübingen 2015.
Daston, Lorraine: Regeln. Eine kurze Geschichte, Berlin 2023.

23 Mehr als semantische Entsprechungen zur religiösen Rede von Gott sind zunächst 
nicht erkennbar. In der religiösen Sprache sind Unverfügbarkeit und Unbedingtheit 
wichtige Gottesprädikate: Nur jene Größe verdient „Gott“ genannt zu werden, die 
nicht zum Bereich des Zuhandenen und Verfügbaren, des Dinghaften und Bedingten 
zählt. „Gott“ meint jene Wirklichkeit, die allem, was (bedeutsam) ist, bedingend und 
ermöglichend vorausgeht und der gegenüber sich der Mensch nichts ausbedingen 
kann. Vgl. hierzu ausführlicher Höhn (2017).

24 „Die Prototheologie versucht, diejenigen Transzendenzaspekte des Lebens aufzuwei­
sen, die in ihrer Totalität, Gleichursprünglichkeit und fundamentalen Lebensbedeut­
samkeit für die authentisch-alltägliche, die religiöse, die mystische wie die negativ-
kritische und praktisch begriffene metaphysische Vernunftperspektive offen sind“ 
(Rentsch (2005), 49). Vgl. hierzu auch Demmerling (2014); Theunissen (1996).

Zeit – Sprache – Transzendenz 

419

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Demmerling, Christoph: Die Neuerfindung Gottes. Prototheologie und Philosophische 
Theologie, in: Constanze Demuth/Nele Schneidereit (Hrsg.): Interexistentialität 
und Unverfügbarkeit. Leben in einer menschlichen Welt, Freiburg/München 2014, 
S. 107–130.

Detel, Wolfgang: Philosophie der Religion, Stuttgart 2023.
Gerhardt, Volker: Der Sinn des Sinns. Versuch über das Göttliche, München 2014.
Göcke, Benedikt Paul: Gott existiert. Analytische Theologie und die Frage nach dem 

Ursprung der Wirklichkeit, Hamburg 2015.
Höhn, Hans-Joachim: Der fremde Gott. Glaube in postsäkularer Kultur, Würzburg 

2008.
Höhn, Hans-Joachim: Gewinnwarnung. Religion – nach ihrer Wiederkehr, Paderborn 

2015.
Höhn, Hans-Joachim: „Deus semper maior“. Gottes Existenz und Eigenschaften aus der 

Perspektive einer Relationalen Ontologie, in: Theologie und Philosophie 92 (2017), 
H. 4, S. 481–508.

Höhn, Hans-Joachim: Phänomenologie des Unbedingten? Skizzen zu Logik und 
Struktur religiöser Erfahrung, in: Magnus Lerch/Christian Stoll (Hrsg.): Religiöse 
Erfahrung. Bestandsaufnahmen und Perspektiven zu einer strittigen Kategorie, Frei­
burg/Basel/Wien 2023, S. 186–208.

Höhn, Hans-Joachim: Wortgewand. Anders von Gott reden, Freiburg/Basel/Wien 
2025.

Jonas, Hans: Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, 
Frankfurt 1994.

Kreis, Guido: Alternativen zu den klassischen Gottesbeweisen, in: Joachim Bro­
mand/Guido Kreis (Hrsg.): Gottesbeweise von Anselm bis Gödel, Berlin 2011, 
S. 347–353.

Loffeld, Jan: Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiösen 
Indifferenz, Freiburg/Basel/Wien 2024.

Müller, Klaus: Gottes Dasein denken. Eine philosophische Gotteslehre für heute, Re­
gensburg 2001.

Nietzsche, Friedrich: Götzen-Dämmerung, in: ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studi­
enausgabe VI, München 1980, S. 55–161.

Nitsche, Bernhard: Die Frage nach Gott, in: Benedikt Paul Göcke/Markus Knapp 
(Hrsg.): Gotteserkenntnis und Gottesbeweis. Philosophische und theologische Zu­
gänge, Freiburg/Basel/Wien 2022, S. 43–83.

Rentsch, Thomas: Gott, Berlin/New York 2005.
Rentsch, Thomas: Transzendenz und Sprache. Der Mensch im Verhältnis zu Grenze 

und Sinngrund der Welt, in: ders.: Transzendenz und Negativität. Religionsphiloso­
phische und ästhetische Studien, Berlin/New York 2011, S. 201–216.

Rorty, Richard: Philosophie als Kulturpolitik, Frankfurt 2008.
Sans, Georg: Philosophische Gotteslehre. Eine Einführung, Stuttgart 2018.
Sass, Hartmut von: Gott als Ereignis des Seins. Versuch einer hermeneutischen Onto-

Theologie, Tübingen 2013.

Hans-Joachim Höhn

420

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schaeffler, Richard: Transzendentale Theologie. Gott als Möglichkeitsgrund der Erfah­
rung, Baden-Baden 2022.

Schmidt, Josef: Philosophische Theologie, Stuttgart 2003.
Schmidt, Thomas M.: Religiöses Bewusstsein und philosophischer Gottesbegriff, in: 

Ermenegildo Bidese/Alexander Fidora/Paul Renner (Hrsg.): Philosophische Gottes­
lehre heute. Der Dialog der Religionen, Darmstadt 2008, S. 9–26.

Schmidt, Thomas M.: Nachmetaphysische Religionsphilosophie. Religion und Philo­
sophie unter den Bedingungen diskursiver Vernunft, in: Knut Wenzel/Thomas M. 
Schmidt (Hrsg.): Moderne Religion? Theologische und religionsphilosophische Re­
aktionen auf Jürgen Habermas, Freiburg/Basel/Wien 2009, S. 10–32.

Schmidt, Thomas M.: Absolutheit und Unbedingtheit. Idealistische und pragmatisti­
sche Strategien der Gottesrede, in: Philosophisches Jahrbuch 117 (2010a), S. 339–350.

Schmidt, Thomas M.: Religiöses Bewusstsein und philosophischer Gottesbegriff, in: 
ders./Siegfried Wiedenhofer (Hrsg.): Religiöse Erfahrung. Richard Schaefflers Bei­
trag zu Religionsphilosophie und Theologie, Freiburg/München 2010b, S. 197–217.

Schmidt, Thomas M.: Der Sinn von Unbedingtheit. Skizzen zu einem nachmetaphy­
sischen Begriff des Absoluten, in: Edmund Runggaldier/Benedikt Schick (Hrsg.): 
Letztbegründungen und Gott, Berlin 2011, S. 100–114.

Schmidt, Thomas M./Müller, Tobias (Hrsg.): Was ist Religion? Beiträge zur aktuellen 
Debatte um den Religionsbegriff, Paderborn 2013.

Schmidt, Thomas M.: Rationalisierung der Gesellschaft als Versprachlichung des Sa­
kralen (Habermas), in: ders./Annette Pitschmann (Hrsg.): Religion und Säkularisie­
rung, Stuttgart/Weimar 2014, S. 20–35.

Schnädelbach, Herbert: Religion in der modernen Welt, Frankfurt 2009.
Seidel, Roman: Vergangenheit und Wahrheit. Ein später Nachtrag zu den sogenannten 

Gottesbeweisen (1991), in: Michael Bongardt/Holger Burckhardt/John-Stewart Gor­
don/Jürgen Nielsen-Sikora (Hrsg.): Hans Jonas-Handbuch, Berlin 2021, S. 197–200.

Sirovátka, Jakub (Hrsg.): Endlichkeit und Transzendenz, Hamburg 2012.
Spaemann, Robert: Personen. Versuche über den Unterschied zwischen ‚etwas‘ und 

‚jemand‘, Stuttgart 1996.
Spaemann, Robert: Das unsterbliche Gerücht. Die Frage nach Gott und die Täuschung 

der Moderne, Stuttgart 2007a.
Spaemann, Robert: Der letzte Gottesbeweis, München 2007b.
Tegtmeyer, Henning: Gott, Geist, Vernunft. Prinzipien und Probleme der Natürlichen 

Theologie, Tübingen 2014.
Tetens, Holm: Gott denken. Ein Versuch über rationale Theologie, 6. Auflage, Stuttgart 

2015.
Theunissen, Michael: Protophilosophische Theologie, in: Carmen Krieg/Thomas 

Kucharz/Miroslav Volf (Hrsg.): Die Theologie auf dem Weg in das dritte Jahrtau­
send, Gütersloh 1996, S. 346–362.

Tück, Jan-Heiner: Das „ewige Gedächtnis“ als Fluchtpunkt der Hoffnung. Das Jüngste 
Gericht und die Wahrheit der Geschichte, in: Johanna Rahner/Thomas Söding 
(Hrsg.): Kirche und Welt – ein notwendiger Dialog, Freiburg/Basel/Wien 2019, 
S. 427–443.

Zeit – Sprache – Transzendenz 

421

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wendel, Saskia: Gott. Das Geheimnis des Anfangs, Freiburg 2011.
Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: Philosophische Theologie im Umbruch (3 

Bde.), Wien 2011ff.

Hans-Joachim Höhn

422

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409 - am 20.01.2026, 04:29:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

