Zeit — Sprache - Transzendenz

Wie man auf den Gedanken kommen kann, (an) den Gottesgedanken zu
denken

Hans-Joachim Hohn

Abstract: Gibt es fiir die Religionsphilosophie noch einen plausiblen Grund, den Gottesgedanken
nicht nur wegen seiner ideengeschichtlichen Bedeutung zu bedenken, sondern auch bei der
Reflexion gegenwartsrelevanter Fragen einzusetzen? Thomas M. Schmidt hat angeregt, das Ver-
nunftsubjekt mit seinem Vermégen der reflexiven Bezugnahme auf eigene Bewusstseinsvollziige
in den Fokus zu riicken und dabei nach Aspekten der Unabdingbarkeit und Unverfiigbarkeit zu
fragen. Die Grundintuition dieses Vorschlags lasst sich plausibel machen mit dem Blick auf die
Grammatik der Sprache, die Denk- und Sprechakte sinnhaft strukturiert und ein eigenes Moment
von Unbedingtheit aufweist. Wer dabei dem Konnex von Zeit und Sinn nachgeht, entdeckt
nicht nur die Verginglichkeit des Wirklichen im Tempus von Priteritum und Plusquamperfekt,
sondern auch ein Indiz dessen, was die Zeit transzendiert: die Unvergénglichkeit seines Wahr-
und Gewesenseins im Futur IL.

Keywords: Gottesbegriff, Grammatik, Futur Ii

In der zeitgendssischen Religionsphilosophie scheint die Gottesfrage nur
noch fiir wenige Autorinnen und Autoren ein Thema von monographi-
scher Bedeutung zu sein. Die Sparte einer philosophischen Gotteslehre
wird nur noch gelegentlich mit Neuerscheinungen bestiickt.! Uberblickt
man die Buchproduktion der letzten Jahre, ,so drangt sich der Eindruck
auf, dass der philosophische Diskurs iiber Religion in der Regel unter
bewusster Ausklammerung philosophischer Gottesbegriffe gefithrt wird“?

1 Zu diesen Ausnahmen zahlen etwa Gocke (2025); Schaeffler (2022); Carls (2020); Sans
(2018); Tetens (2015); Gerhardt (2014); Tegtmeyer (2014); Sass (2013); Wucherer-Hul-
denfeld (2011ff.); Wendel (2011); Rentsch (2005); Schmidt (2003); Miiller (2001).

2 Schmidt (2008), 9. Gleichsam unter ,falscher Flagge“ operiert der Band von Detel
(2023). Hier tritt die Arbeit an einem ,allgemeinen Religionsbegriff in den Hinter-
grund. Vornehmlich diskutiert Detel unterschiedliche Gottesbegriffe und Gottesbewei-
se im Theismus sowie ihre Kritik seitens des Atheismus und Agnostizismus. Zudem
irritiert der Autor durch groteske Behauptungen zum Verhaltnis des Katholizismus
zum Anliegen und Anspruch ,rationaler Theologie“ (ebd., 20-21) und zur weitgehen-
den ,Unterdriickung der rationalen Theologie in den offiziellen Dokumenten der
abrahamitischen Religionen® (ebd., 27). Die von Detel zitierte Enzyklika ,Fides et
Ratio” (1998) von Papst Johannes Paul II. hitte ihn bei tatsdchlicher Lektiire zu einem
anderen Urteil gefiihrt.

409

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans-Joachim Hohn

Der Gottesgedanke ist fiir die Arbeit am Religionsbegrift offensichtlich eher
hinderlich. Denn er zieht den Radius zu eng, wenn es darum geht, den
Gegenstandsbereich der Religionsforschung durch maximale Reichweite
und optimale Trennschirfe zu bestimmen.*> Wer nach dem gesellschaftli-
chen Ort oder der sozio-kulturellen Funktion von Religion fragt, kommt
ohne ihn aus.* Fir Letztbegrindungsversuche im Bereich der Ethik und
Erkenntnistheorie hat er sich als ungeeignet erwiesen. Einer ,nachmeta-
physischen® Religionsphilosophie bietet ein metaphysischer Theismus nur
noch im Modus der Abgrenzung eine Diskursofferte.> Und wo sich post-
theistische Spiritualititen ausbreiten, begegnet man auch empirisch einer
Gott losgewordenen Religiositit. Noch grofer ist das Phanomen religioser
Indifferenz, das die Herausforderung verschirft, Gott mit einer Welt zu-
sammenzudenken, die ohne ihn gedacht werden will.®

Die Zeiten sind offenkundig vorbei, in denen die Rede von Gott etwas
meinte, das zu denken notwendig war: Im Rahmen einer Weltentstehungs-
theorie trat er auf als weltjenseitiger Grund alles Seienden. Als solcher
konnte er auch in Fragen der Normenbegriindung als letzte Instanz an-
gerufen oder fiir die Legitimation von Herrschaft, Recht und Gesetz in
Anspruch genommen werden. Fiir all diese Notwendigkeiten gilt der Re-
kurs auf Gott langst als obsolet. Fiir ihre Bewiltigung stellt die autonome
Vernunft andere Referenzgroflen zur Verfiigung. Sollte man sich angesichts
dieser vielféltigen Entbehrlichkeitsindizien dem Vorschlag Richard Rortys
anschlieflen und die Frage nach Gott durch die Frage nach der kulturellen
Erwiinschtheit bzw. Verzichtbarkeit des Redens iiber Gott ersetzen?” Falls
nicht, welche Verwendungsmdoglichkeiten gibt es noch fiir das Wort ,,Gott“?

3 Vgl. Héhn (2015), 170-173. Ohne einen klaren Religionsbegrift ist es unmoglich, dass
die Religionsphilosophie gleichermaflen ihren rekonstruktiven und kritischen Aufga-
ben nachkommen kann, und a) religiose Phdnomene von anderen Formen und For-
maten sinnhaften Handelns zu unterscheiden und jenen Phinomenbereich an Astheti-
ken und Praktiken mitsamt seiner Selbstthematisierung trennscharf zu umreiflen, der
das Gegenstandsfeld der empirischen Religionsforschung ausmachen soll; b) religiose
Transformationsprozesse in einer diachronen Perspektive zu betrachten und dabei
Momente der Sékularisierung und Sékularisierungsresistenz zu identifizieren; c) als
»religios® angesehene Phanomene einer kritischen Beurteilung hinsichtlich ihres kultu-
rell regressiven oder modernitdtskompatiblen Charakters zu unterziehen.

Vgl. Schmidt/Miiller (2013).

Vgl. Schmidt (2009).

Vgl. Loffeld (2024); Hohn (2008).

»Anstatt zu fragen, ob Gott existiert, haben die Menschen in den letzten Jahrhunder-
ten zu fragen begonnen, ob es eine gute Idee ist, weiter {iber ihn zu reden, und
welchen menschlichen Zwecken dieses Reden dienen konne. Kurz, sie haben zu fragen

NN G

410

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit - Sprache - Transzendenz

Wie kann man auf den Gedanken kommen, an Gott zu denken? Gibt es fiir
die philosophische Vernunft noch einen plausiblen Grund, den Gottesbe-
griff nicht nur wegen seiner ideen- und theoriegeschichtlichen Bedeutung
in ihren Worterbiichern vorkommen zu lassen, sondern auch bei der Refle-
xion gegenwartsrelevanter philosophischer Fragen einzusetzen?

Eine solche Moglichkeit besteht nach Thomas M. Schmidt durchaus,
wenn dabei das Anspruchsniveau eines modernitatskompatiblen religidsen
Bewusstseins beachtet wird. Dabei geht es um Vollziige, in denen ein
Mensch Freiheitsraume des Wahlens, Entscheidens und Handelns sondiert
und ,die je konkreten Wahlmdoglichkeiten auf einen letzten umfassenden
Méglichkeitshorizont bezieht“. Wenn dieses Bewusstsein buchstéblich
»aufs Ganze“ geht, kommt es zum , Ausgrift auf die Gesamtheit aller Mog-
lichkeiten und die logische Totalitdt ihrer Bedingungen®® Das spezifisch
religiose Moment dieses Ausgriffs assoziiert Schmidt mit dem Unbedingt-
heitscharakter dieser Totalitat. Ein solcher Begriff von Unbedingtheit, der
sich aus einer Strukturanalyse von Bewusstseinsvollziigen gewinnen ldsst,
kann nach Schmidt auch als formaler Gottesbegriff gedeutet werden. Philo-
sophisch vertretbar ist diese Deutung jedoch nur dann, wenn bei der Ana-
lyse von Vollzug und Gehalt dieses Ausgriffs der Standpunkt der Vernunft
eingenommen und nur mit den Mitteln der Vernunft operiert wird.

Mit dem Verweis auf ein mdégliches ,Anderes® der Vernunft sollte beim
philosophischen Nachdenken iiber Gott duflerst zuriickhaltend umgegan-
gen werden. Nicht dort, wo sich Schwichen der Vernunft zeigen, ist anzu-
setzen. Vielmehr gilt es, die Stirken der Vernunft zu nutzen, um sie auf
den Gedanken zu bringen, (an) ,Gott“ zu denken. Dabei liegt es nahe,
das Vernunftsubjekt mit seinem Vermdogen der reflexiven Bezugnahme auf
eigene Bewusstseinsvollziige in den Fokus zu riicken. Als ein sinnvolles
Thema der Philosophie kénnte ein Gottesgedanke dann ,,im Ausgang von
der Rekonstruktion der allgemeinen subjektiven Sinnbedingungen mensch-
lichen Sprechens und Handelns eingefithrt werden!® Tragfahigkeit und
Ertrag dieses Ansatzes hat Thomas M. Schmidt exemplarisch sondiert und
konkretisiert tiber eine Rekonstruktion von (religidsen) Erfahrungen und
deren Deutungen, in denen ein Unbedingtheitsmoment thematisiert wird.!!

begonnen, welchen Nutzen der Gottesbegriff fiir die Menschen haben konne (Rorty
(2008), 37).
8 Schmidt (2008), 12. Vgl. hierzu auch Schmidt (2011; 2010°% 2010).
9 Schmidt (2008), 12.
10 Ebd., 13.
11 Vgl. Schmidt (2010P). Siehe hierzu auch Hohn (2023).

411

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans-Joachim Hohn

Im Folgenden soll die Grundintuition dieses Konzeptes auf einer ande-
ren Fahrte erprobt und die Strukturanalyse eines religiosen Bewusstseins
mit einer Strukturanalyse des bewussten Sprachvollzuges verkniipft wer-
den. Im Zentrum steht dabei die Grammatik der Sprache, die Denken,
Sprechen und Handeln sinnhaft strukturiert und - wie zu zeigen ist -
ein eigenes Moment von Unbedingtheit aufweist, dem eine ,nachmetaphy-
sische® Religionsphilosophie nachgehen kdnnte. Dieser Nachgang bewegt
sich allerdings nicht in der Richtung, die Jiirgen Habermas mit der Formel
Versprachlichung des Sakralen in den Blick nimmt.”? Es geht nicht um
semantische Potenziale, die von religiosen Traditionen in einem fortwah-
renden Sékularisierungsprozess noch iibrig geblieben sind und einen Sinn
fiir Unbedingtheit wahren. Vielmehr geht es um die spezifische Sékularisie-
rungsresistenz eines Ausgriffs auf Unbedingtheit, welche die Grammatik
offenbart, wenn es um die Versprachlichung dessen geht, was wirklich wahr
und wahrhaft wirklich ist. Anders formuliert: Wenn man grammatisch dem
Konnex von Zeit und Sinn nachgeht, entdeckt man nicht nur die Vergang-
lichkeit des Bedeutsamen im Tempus von Préteritum und Plusquamper-
fekt, sondern auch seine Unverganglichkeit im Futur II.

Zeit und Sprache: Gegen das Vergehen angehen

Mit der Erfindung der Schrift hat der Mensch ein Medium hervorgebracht,
das eine zeit- und raumiibergreifende Interaktion ermdglicht. Sie eréfinet
Abwesenden die Chance der Kommunikation. Was Menschen hinterlassen,
die lingst gestorben sind, kann irgendwann von Menschen gelesen wer-
den, die noch nicht geboren sind. Ebenso vermag die Schrift Abwesendes
gegenwartig zu setzen. Das Geschriebene ist nicht identisch mit dem Be-
schriebenen, aber verschafft ihm Présenz. Mit der Schriftsprache scheint
dem Menschen zudem etwas zu gelingen, was ihm ansonsten als Ding der
Unmoglichkeit erscheint: Er unterlduft seine eigene Verganglichkeit. Wer
schreibt, der bleibt — sofern er nicht in den Sand schreibt, sondern etwas
Bleibendes in etwas Bleibendem hinterldsst. Aber von welcher Art ist diese
Bleibe, die sich der Mensch in der Sprache sucht? Wie weit kommt man mit
ihr, wenn man schreibend gegen die Vergianglichkeit angeht?
Verginglichkeit ist vielfach ein Synonym fiir Vergeblichkeit. Es wird in
ferner Zukunft keinen Unterschied machen, ob und was etwas gewesen ist

12 Vgl. Schmidt (2014).

412

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit - Sprache - Transzendenz

oder nicht. Der Mensch bildet dabei keine Ausnahme. In ferner Zukunft
wird nichts mehr an ihn erinnern und es wird unerheblich sein, ob es
ihn gab oder nicht. Wir mégen jetzt von uns selbst grofles Autheben ma-
chen und auf dem Unterschied bestehen, dass es uns jetzt gibt und nicht
vielmehr nicht. Aber es wiirde nur dann einen Unterschied machen, ob es
einen Menschen jemals gegeben hat, wenn dieser Unterschied fiir alle Zeit
gewahrt und bewusst bliebe.

Die Hoffnung, dass diesem Vergessen etwas widerstreiten kann, nahrt
ausgerechnet die Grammatik. Sie kennt nicht nur die Zeit- und Sprachform
von Gegenwart und Vergangenheit, sondern auch eine Zukunft des Vergan-
genen. Robert Spaemann hat darauf aufmerksam gemacht, dass wir dank
des Futur II eine spezifische Form der Verewigung des Erfassens von Wirk-
lichkeit und Wahrheit vornehmen koénnen: Es wird niemals gewesen sein,
dass es uns nicht gab — wenn es wirklich wahr ist, dass wir jetzt sind. Die
Aussage, etwas werde in Zukunft nicht gewesen sein, ist identisch mit dem
Satz, dass es jetzt nicht (wirklich) ist.® Auch in ferner Zukunft wird der
FC Bayern Miinchen nicht Deutscher FufSballmeister im Jahr 2024 gewesen
sein.

Wihrend das Plusquamperfekt die Abgeschlossenheit, Unabdnderbarkeit
und Unwiderruflichkeit eines vergangenen Geschehens festhalt, erdffnet
ihm Futur II eine Zukunft. Denn Futur II steht fiir die Ermdglichung einer
sprachlich-grammatischen Verewigung des wirklich Wahren und wahrhaft
Wirklichen. Die Moglichkeit ergibt sich aus dem Umstand, dass alle ,Ist-
Aussagen“ der Alltagssprache temporal formatiert sind - und zwar als
Prasenz- und Présensaussagen. Ein wahrer Satz, der beginnt mit ,Es wird
einmal gewesen sein, dass x - y* bleibt immer wahr, sofern es einmal
einen Augenblick gegeben hat, in dem die Aussage ,Jetzt ist x - y“ wahr
gewesen ist. Sitze im Futur II sind wahr, wenn von einem entsprechenden
Satz im Présens nachgewiesen werden kann, dass er wirklich wahr ist.
Ein gegenwirtiges Ereignis, von dem wir dagegen sagen miissten, es werde
einmal nicht gewesen sein, wiirde schon jetzt als gegenwirtiges ,entwirk-
licht®. Diese Implikation gilt auch in umgekehrter Richtung. Nur was spater
gewesen sein wird, ist jetzt. Die Aussage, etwas werde kiinftig nicht gewesen
sein, behauptet, dass es auch jetzt nicht in Wahrheit ist. Sie streicht quasi
die Gegenwart auf dem Weg der Grammatik zugleich ontologisch durch.
Insofern verweist die Grammatik des Futur II auf eine Bedingung des wirk-

13 Das Folgende ist inspiriert von Spaemann (2007°). Zur Diskussion um diesen Ansatz
sieche Buchheim (2008); Kreis (2011); Schnadelbach (2009), 71-75.

413

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans-Joachim Hohn

lich Wahren. Das Futur II gehort somit zur Konstitution des Prasens. Wer
das Futur II beseitigt, beseitigt auch das Prasens. Die ,futurische” Negation
des Présens lauft daher auf eine ,Annullierung® der Gegenwart hinaus.
Wir miissten sagen, dass das, was jetzt ist, einmal nicht gewesen sein wird,
anstatt zu sagen: Es wird einmal gewesen sein! Jeder wahre Satz muss
also, um tiberhaupt wahr zu sein, auf ewig wahr sein. Das ewige Gewesen-
sein des Vergangenen und das ewige Wahrsein eines jeden wahren Satzes
konnen aber iiber alle Zeiten hinweg nur prisent gehalten werden von
einem Bewusstsein, in dem die Unverginglichkeit dieser Wirklichkeit und
Wahrheit aufgehoben ist. Das Futur II verewigt Wirklichkeit und Wahrheit.

Indem alles Prisentische zugleich ein solches ist, das gewesen sein wird —
und zwar fiir immer und ewig —, gehort es immer schon der Dimension
des Zeitlosen an. Als Kiinftiges wird es gegenwirtig, als Gegenwartiges

wird es zum Vergangenen, aber als Vergangenes wird es fiir alle Zukunft
bleiben.!

Existenz und Bedeutung: Zukiinftiges Gewesensein

Was der Verginglichkeit enthoben sein soll, bedarf der ,,Authebung® (im
hegelschen Sinn) ins Bewahrte. Dies gilt auch auf dem Feld der Moral. Wer
etwas in Angriff nimmt, das ohne Wenn und Aber gutzuheifien ist, kann
dabei scheitern. Aber dieser Misserfolg wird nichts daran dndern, etwas
schlechthin Gutes unternommen zu haben. Wer einen Ertrinkenden zu ret-
ten versucht, aber bei diesem Versuch selbst ums Leben kommt, ist keinen
sinnlosen Tod gestorben. Man wird ihn in Ehren halten und seiner Tat
dankbar gedenken, denn es wird immer gut sein, dass er einen Rettungsver-
such unternommen hat. Wenn in diesem Versuch etwas schlechthin und
»in sich® Sinnvolles zu sehen ist, dann wird dieser Sinn nicht durch den
Misserfolg zunichtegemacht. Das Scheitern ist nicht wiedergutzumachen,
ebenso wenig darf der Rettungsversuch im Nachhinein schlechtgeredet
werden. Zwar muss man es ,tragisch® nennen, wenn ein Mensch das Leben
eines anderen zu retten versucht und dabei beide zu Tode kommen. Aber
dies tilgt nicht die Bedeutsamkeit und moralische Qualitdt des Rettungsver-
suches. Und der Misserfolg ebnet nicht den Unterschied zum Unterlassen
einer Hilfeleistung ein, obwohl der empirische Ausgang des Versuches vom
Ergebnis des Unterlassens nicht mehr zu unterscheiden ist. Was empirisch

14 Spaemann (1996), 130.

414

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit - Sprache - Transzendenz

keinen Unterschied macht, weist dennoch hinsichtlich der Sinndimension
des Handelns und der Beziehungsdimension der Beteiligten einen erhebli-
chen Unterschied auf.

Um diese Differenz geht es auch, wenn nach der Sinndimension des
Lebens im Ganzen gefragt wird. Es macht nur dann einen Unterschied, ob
es einen Menschen jemals gegeben hat oder nicht, wenn dieser Unterschied
(bzw. seine Bedeutung) fiir alle Zeit gewahrt und bewusst bleibt. Es mag
sein, dass ein Mensch in der Generationenfolge bald vergessen ist und sich
seiner niemand erinnert. Wenn es dennoch fir immer wahr sein soll, dass
er wirklich existierte, bedarf es eines Bewusstseins, das den Unterschied
zwischen Dasein und Nichtsein und die Wahrheit seines Gewesenseins fiir
alle Zeit wahrt. Ein solches Bewusstsein verdient ,allwissend® genannt zu
werden. Allwissenheit aber ist ein Gottespradikat.

Eine ahnliche Konstellation besteht nach Hans Jonas hinsichtlich der
Problematik von Wahrheit und Wirklichkeit im Blick auf das, was ange-
sichts des Gewesenen als richtig und falsch aussagbar ist: Einerseits ist
das, was einst war, vergangen, ins Nichts versunken und fortan ein Nicht-
seiendes. Uber Nichtseiendes sind keine Tatbestinde angebbar. Anderer-
seits konnen und wollen wir beim Reden iiber Vergangenes nicht auf die
Unterscheidung verzichten, dass von ihm Wahres oder Falsches ausgesagt
werden kann, obwohl fiir eine Verifikation (im Sinne einer ,adaequatio
intellectus ad rem“) dem Aussagesatz ad hoc kein real existierender Sach-
verhalt mehr gegeniibergestellt werden kann.> Hier besteht auch nicht die
Moglichkeit, dass von einem Tatbestand iiber einen entsprechenden Satz
im Préasens nachgewiesen werden kann, dass er wirklich wahr ist. Dennoch
ist es nicht ausgeschlossen, gleichsam retrospektiv {iber Vergangenes falsi-
fizierende oder verifizierende Aussagen zu machen. Ein triviales Beispiel
liefert die Diskussion tiber die Echtheit von Kunstwerken. Kann ein Bild
einem bestimmten Maler oder nur seiner Werkstatt zugeordnet werden?
Kann eventuell sogar ein verschollenes Gemélde durch neue Indizien als
Falschung entlarvt werden, obwohl es fiir lange Zeit als ,echter Picasso*
gehandelt wurde? Nicht blof3 angesichts seines Marktwertes besteht ein
Interesse an der Authentizitit des Gemaldes, das vielleicht seit geraumer
Zeit im Safe eines Milliardédrs verschwunden ist. Die Frage ,echt oder
unecht?® ist auch um der Wahrheit willen zu kldren. Und ebenso geht es
um den Realitétsstatus der Wahrheit. Wenn der Tatbestand der Félschung

15 Vgl. Jonas (1994), 173-189.

415

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans-Joachim Hohn

die eigentliche Wahrheit ist, dann war sie es auch in dem Zeitraum, in dem
man eine gegenteilige Auffassung vertrat. Und wenn in einem anderen Fall
ein verschollenes Gemailde allen bisherigen Zweifeln zum Trotz dennoch
von Picasso stammen sollte, wird seine Autorschaft auch in der Zeit der
Bestreitung wahr und wirklich gewesen sein. Offenkundig muss man fiir
das fragliche Gemadlde eine Sphire des wirklich Wahren bzw. wahrhaft
Wirklichen annehmen, die zum einen sein wirkliches Gewesensein und
zum anderen die Persistenz seines Wahrseins umfasst. Wenn diese Persis-
tenz nicht in einem Weiterexistieren der Dinge selbst besteht, muss sie
in einem Bewusstsein fortbestehen, ,dessen immerwahrende Gegenwart
die Anwendung des Wahrheitsbegriffs auf Vergangenes tiberhaupt legiti-
miert“1%. Daraus ergibt sich fiir Jonas das Vernunftpostulat,

daf$ die Bedingung der Méglichkeit einer Unterscheidung von wahr und
unwahr fiir Vergangenes die postulierte Priasenz dieser Vergangenheit in
einem absoluten Geist ist. Da die Unterscheidung selbst unabdingbar ist,
ist das Postulat, das ihre Berechtigung, ja ihren Sinn méglich machen
soll, keine leichtfertige ,Schwérmerei der Vernunft® und nicht leicht
wieder loszuwerden.!”

Sich einen theologischen Reim auf eine grammatische Besonderheit zu ma-
chen, ist gleichwohl ein riskantes Unterfangen.!® Zwar kann man ihm kei-
nen direkten Verstof3 gegen Sprach- und Denkregeln vorwerfen. Allenfalls
kann man gegen Spaemann einwenden, dass er die Verewigung eines wirk-
lich wahren Sachverhaltes an die Bedingung kniipft, dass diese Verewigung
im Modus der Erinnerung besteht. Ohne die Erinnerung eines wahren Sat-
zes iiber einen wirklich wahren Sachverhalt kommt dem Verewigten keine
Wirklichkeit zu. Ein wahrer Satz iiber eine Tatsache verlangt daher um sei-
ner Wahrheit willen, dass diese Tatsache auch in alle Zukunft erinnert wird.
Aber eingefleischten Religionskritikern und Atheisten wird dieses Postulat
dennoch als ein Kurzschluss vorkommen, dessen man sich méglichst rasch
entledigen sollte. Allerdings diirfte gegen diese Entledigung wiederum die
Grammatik ein Veto einlegen. Bei Friedrich Nietzsche findet sich sowohl
das Bemiihen, Gott endlich loszuwerden, als auch das Eingestandnis eines

16 Ebd., 187.

17 Ebd., 189. Zum Ganzen siehe auch Seidel (2021).

18 Aus dem Postulat eines Bewusstseins, in dem alles, was geschieht, fiir immer ,aufge-
hoben® ist, bereits eine Vorlage fiir eschatologische Vollendungs- und Gerichtsgedan-
ken zu machen, kann aus philosophischer Perspektive als Ausdruck theologischen
Ubermuts gedeutet werden. Vgl. auf dieser Linie Tiick (2019).

416

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit - Sprache - Transzendenz

grammatischen Widerstandes: ,,Ich fiirchte, wir werden Gott nicht los, weil
wir noch an die Grammatik glauben®.

Der Versuch, Gott loszuwerden, scheitert, wenn es nicht gelingt, das
Futur II loszuwerden. Denn das Futur II nétigt dazu, die Verewigung des
wirklich Wahren zu unterstellen. Und mit dieser Verewigung stofit man
in eine Sphére vor, die alles Vergingliche transzendiert. Man mag dies
zundchst nur fiir eine sprachimmanente Transzendenz halten. Aber gerade
das Achten auf die Sprache und ihre Grammatik sensibilisiert fir Sachver-
halte, die etwas signalisieren, das ihrem Regelwerk ermdéglichend voraus-
geht und es regulativ ibersteigt.?? Wenn nun fiir den Gottesgedanken der
Transzendenzgedanke mitkonstitutiv ist, wird man den Nexus von Spra-
che und Transzendenz nicht iibersehen diirfen. Ohne die Sensibilitat fiir
sinnkonstitutive Unverfiigbarkeit wird der Gottesgedanke nur schwerlich
als belangvoll fiir die existenzielle Wahrheits- und Sinnthematik erweisbar
sein.

Transzendenz und Grammatik: Sinnkonstitutive Unverfiigbarkeit

In der Grammatik sind die Gelingensbedingungen sprachlicher Verstandi-
gung verkorpert. Denn jeder Versuch von Menschen, sich {iber Ereignisse
und Sachverhalte sowie deren Bedeutung auszutauschen, ist auf wechselsei-
tig bekannte und anerkannte Regeln angewiesen, welche die Bedeutung
und Verkniipfung von Zeichen dauerhaft regulieren. Gibe es keine Regeln
zum sinnvollen Zusammenfiigen von Worten und zum Aufbau von Sitzen,
wire es unmoglich, zeitlich frithere Ereignisse des Aufzeichnens von Ereig-
nissen und des Deutens von Tatbestinden {iber die Zeit hinweg zu tiberlie-
fern, zu vergegenwirtigen oder in neue Deutungskontexte zu iibersetzen.
Der Mensch lebt in einer Welt, deren Elemente und Bereiche er mit Deu-
tungen und Bedeutungen ausstattet und in der er selbst Bedeutsames her-
vorbringt. Und nicht zuletzt entdeckt, entwickelt und verwendet er dabei
Regeln des Zeigens, Deutens und Vereinbarens, die zum einen seinem Spre-
chen ermdéglichend vorausgehen und zum anderen aus diesem Sprechen

19 Nietzsche (1980), 78. Vgl. hierzu auch Spaemann (2007?), 37-53. Zu einem Vergleich
von Jonas' und Spaemanns Uberlegungen vor diesem Hintergrund vgl. Nitsche
(2022).

20 Die Sprache als Ort und Medium von Transzendenz zu rekonstruieren, ist auch
Anliegen und Ziel von Rentsch (2011); Hoéhn (2025).

417

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans-Joachim Hohn

hervorgehen, um die Bezugnahme auf Deutbares und Bedeutsames konkret
auszuformen. Diese Regeln stecken einen interpersonalen Zwischenraum
ab, in dem die Sinngehalte der Kommunikation prisent werden. Zugleich
ermdglichen sie eine Ubereinkunft im Verstehen dieser Gehalte. Thnen
ist es zu verdanken, dass Feststellungen einer Ubereinkunft im Erfassen,
Vermitteln und Deuten von bedeutsamen Sachverhalten moglich sind.?!

Viele dieser Regeln sind das Ergebnis von Konventionen. Allerdings sind
dabei auch Momente von Unverfiigbarkeit im Spiel, die sich als sinnkonsti-
tutiv erweisen. Es gibt ein ,Sinnapriori“ des Sprechens, das sich etwa darin
zeigt, dass es zu den Ermoglichungsbedingungen von Versprechen und Ver-
tragen gehort, nicht durch Versprechen und Vertrige zu gewéhrleisten, dass
Versprechen und Vertriage zu halten sind. Man kann sich ihrer Verlasslich-
keit nicht dadurch versichern, dass die Beteiligten einander versprechen,
dass sie das Versprechen halten werden, ein Versprechen zu halten. Ein Ver-
sprechen bindet, ohne dass es weiterer Versprechen bedarf, die sicherstellen
sollen, dass ein Versprechen gehalten wird. Ebenso wenig kann man das
Regelhafte einer Regel zum Gegenstand einer Regulierung machen. Was
auch immer Menschen regeln wollen, was eine Regel logisch, formal und
funktional zur Regel macht, muss als allen Regulierungsversuchen voraus-
gehend verstanden und anerkannt werden. Im Akt des Versprechens wie in
der Anwendung von Regeln wirkt etwas Unverfiigbares und Unableitbares,
das jhnen ermdglichend vorausliegt. Auch an diesen Beispielen zeigt sich,
dass eine Analyse von Logik und Struktur der Sprache zur Entdeckung
unverfiigbarer, dem Sprechen voraus- und zugrundeliegender Gréfien der
Sinnkonstitution fithrt. Deren Unverfiigbarkeit ldsst sich als grammatisches
Korrelat des Transzendenzgedankens deuten, wenn man unter ,Iranszen-
denz® den Ausgriff auf das sich in Bewusstseins- und Sprachvollziigen frei
Gewidhrende und dem Zugriff sich zugleich Entziehende versteht.?? Ineins
damit wird auch die Unabdingbarkeit des Unverfiigbaren fiir das Gelingen
sinnvollen Denkens und Sprechens deutlich.

Zum selben Ergebnis fiihrt die Reflexion auf die Temporalstruktur des
Sprechens iiber wirklich Wahres und wahrhaft Wirkliches. Uber sinnkon-
stitutive Unverfiigbarkeit, Unabdingbarkeit und Transzendenz nachzuden-
ken, fithrt die Philosophie keineswegs auf Abwege. Wiirde sie es unterlas-
sen, kdme sie einer ureigenen Aufgabe bei der Beschiftigung mit dem

21 Vgl. hierzu den informativen Uberblick von Daston (2023).
22 Zur Streuungsbreite des Transzendenzbegriffs siche etwa Dalferth et al. (2015); Si-
rovatka (2012).

418

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit - Sprache - Transzendenz

Phidnomen Sprache nicht nach. Aber es wire voreilig, diesen Zugang zur
Grammatik bereits als einen Denkweg zu Gott zu deklarieren.?? Allenfalls
befindet man sich dabei auf einem proto-theologischen Terrain.?* Auf die-
sem Feld ist zu klaren, was bedacht und geklart werden muss, damit der
Gottesgedanke von und vor der Vernunft thematisiert werden kann. Dazu
gehort auch die Frage nach einem méglichen existenziellen Bezugsproblem,
das jemanden auf einen solchen Gedanken bringt. Vielleicht ist ein entspre-
chender Ausloser das Nachdenken eines Menschen uber den Unterschied,
ob es ihn gegeben haben wird oder nicht. An diesem Unterschied muss
auch ein Denken interessiert sein, das aufs Ganze geht und wissen will,
wie bedeutsam letztlich die Bedeutung ist, die sich ein Mensch zeit seines
Lebens zuschreibt. Dieses Interesse mag durchaus zeitabhédngig sein. Erste
und letzte Fragen sind vermutlich nicht jederzeit fiir ein Vernunftsubjekt
an der Zeit. Nach einem gingigen Vorurteil wichst das existenzielle Interes-
se an Gedanken, die tiber die Zeit hinausweisen, je nidher das Ende der
Lebenszeit riickt. Intellektuell interessant sind sie aber auch schon lange
vorher. Es lohnt sich, ihnen beizeiten nachzugehen.

Literatur

Buchheim, Thomas: Erkannt, aber nicht aufbewahrt. Die Person, die Erfassung des
Wahren und Robert Spaemanns Gottesbeweis aus dem futurum exactum, in: Hanns-
Gregor Nissing (Hrsg.): Grundvollziige der Person. Dimensionen des Menschseins
bei Robert Spaemann, Miinchen 2008, S. 37-53.

Carls, Rainer: Mensch und Gott. Eine Religionsphilosophie, Leiden/Paderborn 2020.

Dalferth, Ingolf U./Biihler, Pierre/Hunziker, Andreas (Hrsg.): Hermeneutik der Trans-
zendenz, Tiibingen 2015.

Daston, Lorraine: Regeln. Eine kurze Geschichte, Berlin 2023.

23 Mehr als semantische Entsprechungen zur religiosen Rede von Gott sind zunéchst
nicht erkennbar. In der religiésen Sprache sind Unverfiigbarkeit und Unbedingtheit
wichtige Gottespradikate: Nur jene Grofle verdient ,Gott“ genannt zu werden, die
nicht zum Bereich des Zuhandenen und Verfiigbaren, des Dinghaften und Bedingten
zahlt. ,Gott“ meint jene Wirklichkeit, die allem, was (bedeutsam) ist, bedingend und
ermoglichend vorausgeht und der gegeniiber sich der Mensch nichts ausbedingen
kann. Vgl. hierzu ausfiihrlicher Hohn (2017).

24 ,Die Prototheologie versucht, diejenigen Transzendenzaspekte des Lebens aufzuwei-
sen, die in ihrer Totalitét, Gleichurspriinglichkeit und fundamentalen Lebensbedeut-
samkeit fiir die authentisch-alltdgliche, die religi6se, die mystische wie die negativ-
kritische und praktisch begriffene metaphysische Vernunftperspektive offen sind*
(Rentsch (2005), 49). Vgl. hierzu auch Demmerling (2014); Theunissen (1996).

419

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans-Joachim Hohn

Demmerling, Christoph: Die Neuerfindung Gottes. Prototheologie und Philosophische
Theologie, in: Constanze Demuth/Nele Schneidereit (Hrsg.): Interexistentialitat
und Unverfiigbarkeit. Leben in einer menschlichen Welt, Freiburg/Miinchen 2014,
S.107-130.

Detel, Wolfgang: Philosophie der Religion, Stuttgart 2023.
Gerhardt, Volker: Der Sinn des Sinns. Versuch tiber das Gottliche, Miinchen 2014.

Gocke, Benedikt Paul: Gott existiert. Analytische Theologie und die Frage nach dem
Ursprung der Wirklichkeit, Hamburg 2015.

Hohn, Hans-Joachim: Der fremde Gott. Glaube in postsakularer Kultur, Wiirzburg
2008.

Hohn, Hans-Joachim: Gewinnwarnung. Religion — nach ihrer Wiederkehr, Paderborn
2015.

Ho6hn, Hans-Joachim: ,Deus semper maior*. Gottes Existenz und Eigenschaften aus der
Perspektive einer Relationalen Ontologie, in: Theologie und Philosophie 92 (2017),
H. 4, S. 481-508.

Hohn, Hans-Joachim: Phanomenologie des Unbedingten? Skizzen zu Logik und
Struktur religiéser Erfahrung, in: Magnus Lerch/Christian Stoll (Hrsg.): Religiose
Erfahrung. Bestandsaufnahmen und Perspektiven zu einer strittigen Kategorie, Frei-
burg/Basel/Wien 2023, S. 186-208.

Hohn, Hans-Joachim: Wortgewand. Anders von Gott reden, Freiburg/Basel/Wien
2025.

Jonas, Hans: Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen,
Frankfurt 1994.

Kreis, Guido: Alternativen zu den klassischen Gottesbeweisen, in: Joachim Bro-
mand/Guido Kreis (Hrsg.): Gottesbeweise von Anselm bis Godel, Berlin 2011,
S. 347-353.

Loffeld, Jan: Wenn nichts fehlt, wo Gott fehlt. Das Christentum vor der religiésen
Indifferenz, Freiburg/Basel/Wien 2024.

Miiller, Klaus: Gottes Dasein denken. Eine philosophische Gotteslehre fiir heute, Re-
gensburg 2001.

Nietzsche, Friedrich: Gétzen-Ddmmerung, in: ders.: Simtliche Werke. Kritische Studi-
enausgabe VI, Miinchen 1980, S. 55-161.

Nitsche, Bernhard: Die Frage nach Gott, in: Benedikt Paul Gocke/Markus Knapp
(Hrsg.): Gotteserkenntnis und Gottesbeweis. Philosophische und theologische Zu-
ginge, Freiburg/Basel/Wien 2022, S. 43-83.

Rentsch, Thomas: Gott, Berlin/New York 2005.

Rentsch, Thomas: Transzendenz und Sprache. Der Mensch im Verhéltnis zu Grenze
und Sinngrund der Welt, in: ders.: Transzendenz und Negativitit. Religionsphiloso-
phische und édsthetische Studien, Berlin/New York 2011, S. 201-216.

Rorty, Richard: Philosophie als Kulturpolitik, Frankfurt 2008.

Sans, Georg: Philosophische Gotteslehre. Eine Einfithrung, Stuttgart 2018.

Sass, Hartmut von: Gott als Ereignis des Seins. Versuch einer hermeneutischen Onto-
Theologie, Tiibingen 2013.

420

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeit - Sprache - Transzendenz

Schaeftler, Richard: Transzendentale Theologie. Gott als Moglichkeitsgrund der Erfah-
rung, Baden-Baden 2022.

Schmidt, Josef: Philosophische Theologie, Stuttgart 2003.

Schmidt, Thomas M.: Religiéses Bewusstsein und philosophischer Gottesbegriff, in:
Ermenegildo Bidese/Alexander Fidora/Paul Renner (Hrsg.): Philosophische Gottes-
lehre heute. Der Dialog der Religionen, Darmstadt 2008, S. 9-26.

Schmidt, Thomas M.: Nachmetaphysische Religionsphilosophie. Religion und Philo-
sophie unter den Bedingungen diskursiver Vernunft, in: Knut Wenzel/Thomas M.
Schmidt (Hrsg.): Moderne Religion? Theologische und religionsphilosophische Re-
aktionen auf Jiirgen Habermas, Freiburg/Basel/Wien 2009, S. 10-32.

Schmidt, Thomas M.: Absolutheit und Unbedingtheit. Idealistische und pragmatisti-
sche Strategien der Gottesrede, in: Philosophisches Jahrbuch 117 (2010%), S. 339-350.

Schmidt, Thomas M.: Religiéses Bewusstsein und philosophischer Gottesbegriff, in:
ders./Siegfried Wiedenhofer (Hrsg.): Religiose Erfahrung. Richard Schaefflers Bei-
trag zu Religionsphilosophie und Theologie, Freiburg/Miinchen 2010, S.197-217.

Schmidt, Thomas M.: Der Sinn von Unbedingtheit. Skizzen zu einem nachmetaphy-
sischen Begriff des Absoluten, in: Edmund Runggaldier/Benedikt Schick (Hrsg.):
Letztbegrindungen und Gott, Berlin 2011, S. 100-114.

Schmidt, Thomas M./Miiller, Tobias (Hrsg.): Was ist Religion? Beitrdge zur aktuellen
Debatte um den Religionsbegriff, Paderborn 2013.

Schmidt, Thomas M.: Rationalisierung der Gesellschaft als Versprachlichung des Sa-
kralen (Habermas), in: ders./Annette Pitschmann (Hrsg.): Religion und Sakularisie-
rung, Stuttgart/Weimar 2014, S. 20-35.

Schnédelbach, Herbert: Religion in der modernen Welt, Frankfurt 2009.

Seidel, Roman: Vergangenheit und Wahrheit. Ein spater Nachtrag zu den sogenannten
Gottesbeweisen (1991), in: Michael Bongardt/Holger Burckhardt/John-Stewart Gor-
don/Jiirgen Nielsen-Sikora (Hrsg.): Hans Jonas-Handbuch, Berlin 2021, S. 197-200.

Sirovatka, Jakub (Hrsg.): Endlichkeit und Transzendenz, Hamburg 2012.

Spaemann, Robert: Personen. Versuche tiber den Unterschied zwischen ,etwas’ und
,jemand; Stuttgart 1996.

Spaemann, Robert: Das unsterbliche Geriicht. Die Frage nach Gott und die Tduschung
der Moderne, Stuttgart 20072

Spaemann, Robert: Der letzte Gottesbeweis, Miinchen 2007°.

Tegtmeyer, Henning: Gott, Geist, Vernunft. Prinzipien und Probleme der Natiirlichen
Theologie, Tiibingen 2014.

Tetens, Holm: Gott denken. Ein Versuch iiber rationale Theologie, 6. Auflage, Stuttgart
2015.

Theunissen, Michael: Protophilosophische Theologie, in: Carmen Krieg/Thomas
Kucharz/Miroslav Volf (Hrsg.): Die Theologie auf dem Weg in das dritte Jahrtau-
send, Gutersloh 1996, S. 346-362.

Tiick, Jan-Heiner: Das ,ewige Gedichtnis® als Fluchtpunkt der Hoffnung. Das Jiingste
Gericht und die Wahrheit der Geschichte, in: Johanna Rahner/Thomas S6ding
(Hrsg.): Kirche und Welt - ein notwendiger Dialog, Freiburg/Basel/Wien 2019,
S.427-443.

421

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hans-Joachim Hohn

Wendel, Saskia: Gott. Das Geheimnis des Anfangs, Freiburg 2011.

Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: Philosophische Theologie im Umbruch (3
Bde.), Wien 2011fT.

422

am 20.01.2026, 04:20:55. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-409
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

