Welcher
Unterschied macht

einhen Unterschied?

Uber das Verhaltnis von Asthetik,
Politik und Ethik

Nikita Dhawan

Ausgehend vom Begriff der Kritik beschaftige ich mich in diesem
Text mit dem Zusammenhang von Asthetik, Politik und Ethik und
der ambivalenten Beziehung einer kritischen Antidiskriminierungs-
praxis und nicht-performativen Aspekten von Diversitatspolitik in
Kunst und Kultur.

Wenn wir uns mit ldeengeschichten auseinandersetzen - in Mu-
sik, Theater oder politischer Theorie -, ist eine mogliche Antwort
auf die Frage »Welcher Unterschied macht einen Unterschied?«:
Difference makes no difference. Wir sind alle Menschen, wir sind
alle gleich, wir haben ein Recht, gleich behandelt zu werden, und
trotzdem wissen wir: Unterschiede spielen eine Rolle.

Ich gebe ein Beispiel: Ich war vor einigen Monaten eingeladen,
die Eroffnungsrede zu »Nichts als Zukunft« der Kunstsammlung

NRW in Dusseldorf zu halten. Dort gab es eine Sonderausstellung

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.

27


https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Schwarzen, ghanaisch-britischen Kinstlerin Lynette Yiadom-
Boakye und die Kuratorin erzihlte mir von der Biografie der Kunst-
lerin, deren Eltern aus Ghana ausgewandert waren und als Kranken-
pfleger-innen arbeiteten. Diese erste Geschichte Uber diese Kinst-
lerin, die nur Schwarze Menschen bei alltaglichen Aktivitaiten malte,
war inspirierend und ermutigend fur mich. Doch dann kam die
zweite Geschichte, und das war ein erntchterndes Beispiel fur die
Nicht-Performativitat von Diversitat, wenn wir Gber asthetische
Raume sprechen. Die Kuratorin war im Foyer von einer Schwarzen
Frau angesprochen worden, sie wolle sehr gerne die Ausstellung von
Yiadom-Boakye sehen, aber konne sich die Zwolf-Euro-Eintrittskarte
nicht leisten; daraufhin hat ihr die Kuratorin den Eintritt erméglicht.

Diese beiden Geschichten zeigen die komplexe Beziehung zwi-
schen Kunst, Kunstinstitutionen und Kapitalismus. Wer hat Zugang
zu einer asthetischen Bildung? Wer nicht? Welche Kérper kénnen
welche Raume betreten? Wer wird gefeiert?

Ein weiteres Beispiel fur Artwashing ist die Tatsache, dass wahrend
der Pandemie Millionen von Menschen ihren Lebensunterhalt verlo-
ren haben und in die Prekaritat getrieben wurden. Gleichzeitig wur-
den Museen wie das Metropolitan Museum of Art mit Geld uber-
hauft, da ihre superreichen Spender-innen wahrend der Krise noch
reicher wurden. Wir wurden wahrend der Pandemie mit der Frage
konfrontiert: Ist Kunst systemrelevant? Ja, Kunst ist systemrelevant,
sie ist einfach nur relevant im falschen System, war die Antwort der
deutschen Vereinten Dienstleistungsgesellschaft (Verdi).

Wenn wir Uber das Zusammenspiel von Kunst und Kapitalismus
sprechen, muissen wir ernst nehmen, welche politische, soziale und
wirtschaftliche Rolle kunstlerische Praktiken und Kunstinstitutionen
unter den gegenwartigen Bedingungen der globalen Ungleichheit
spielen. Es gibt einige, die meinen, dass radikale militant-dsthetische
Praxen uns politisch und ethisch machen, indem sie uns in unserer

Gleichgultigkeit und Verantwortungslosigkeit herausfordern.

28

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dies ist eine sehr alte Auseinandersetzung mit der kritischen Rolle
der Kunst in der Gesellschaft. Die dsthetische Theorie fangt mit
der Frage nach dem Existenzrecht der Kunst an. Adorno fragt aus
der Erfahrung des Nationalsozialismus: Hat Kunst Uberhaupt ein
Recht zu existieren? Gleichzeitig sprach Nietzsche davon, dass es
Kunst gibt, damit wir nicht an der Wahrheit zugrunde gehen. Ich
finde das so groBartig, weil es gegen diesen Positivismus geht, den
wir auch gerade an den Universitaten erleben, gegen diese »aca-
demic pornography« — alle sind so begeistert von »hard data, hard
facts, big data«. Aber Kunst spielt darin so eine wichtige Rolle, sie
ist »counterintuitive« und interveniert in diese ganze Mathematisie-
rung von Wissen und Wahrheit. Es gibt diese passende Aussage
von Einstein: Alles, was zahlt, kann nicht gezahlt werden, alles, was
gezahlt werden kann, zahlt nicht.

Kunst kann emanzipatorisch, progressiv, kritisch sein und sie kann
gleichzeitig — um mit Platon zu sprechen - geféhrlich sein, da sie die
Wahrheit und Wirklichkeit verzerrt und manipulativ wirkt. Ich habe
den Eindruck, dass Platon die problematische Rolle von Kunst im
faschistischen und kolonialen Regime fast antizipiert, wenn er sagt,
das Problem mit Kunst ist diese Manipulation von Affekten, von
Gefuhlen - also Kunst als Illusion oder Ablenkung. Wie konnte das
Land von Bach, Goethe und Kant Hitler, Goebbels und Eichmann
hervorbringen? Das ist auch ein Beweis fur das Scheitern des euro-
zentrischen, zivilisatorischen ldeals der Bildung. Wir sprechen von
Bildung, das heiBt, wir werden zum Menschen durch Asthetik, doch
wie kénnen wir gleichzeitig Kolonialismus und Faschismus erklaren?
Wir sprechen von groBartigen Denker-innen und Kunstler-innen, die
an diesen Verbrechen gegen die Menschlichkeit eine Rolle gespielt
haben, die beteiligt und impliziert waren. Dieses Versprechen, dass
Kunst die Welt verbessert, dass kreative und affirmative kiinstleri-
sche Praktiken irgendwie emanzipatorische, transformative Prozesse

ermoglichen, bleibt umstritten.

29

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hier komme ich wieder zu Adorno. Er macht einen Unterschied
zwischen guter Kunst und schlechter Kunst. Schlechte Kunst ist
jene, die nicht autonom ist — ein Beispiel dafur ist Brecht, der na-
tarlich emanzipatorisch und marxistisch ist und eine progressive
politische Agenda verfolgt, aber solange die Asthetik das Instrument
fur politische Botschaften bleibt, bleibt sie zweckmaBig. Das ist
ein altmodischer kantianischer Begriff. Die Kunst wird der Asthetik
untergeordnet, die Politik steht im Vordergrund. Adornos Beispiel
fur gute Kunst ist Beckett, weil man Beckett nicht instrumentalisie-
ren kann, weil die Absurditat Beckett'scher Theatersticke sich nicht
vereinnahmen oder korrumptieren lasst. Das ist also »committed
art vs. autonomous art«.

Als postkoloniale Queer-Feministin das zu schreiben ist sehr pro-
vokant, weil ich naturlich sehr Uberzeugt bin von Artivism, also
von dem Zusammenhang zwischen Politik, Asthetik und Ethik. Aber
es ist nicht uninteressant, sich mit Adorno auseinanderzusetzen
und diese schwierige Beziehung zwischen Asthetik, Politik und Ethik
immer wieder neu zu denken. Besonders spannend wird es, wenn
wir den Zusammenhang zwischen Kapitalismus, Kolonialismus
und asthetischen Praxen infrage stellen. Ich gebe noch ein weiteres
Beispiel: Das erste offentliche Museum, das 1779 eréffnet wurde,
ist das Fridericianum in Kassel, das im Sinne der aufklarerischen
Idee der Offentlichkeit konzipiert war. Landgraf Friedrich Il. ver-
kaufte Soldaten an die Briten, um dieses Museum zu finanzieren.
Viele dieser Soldaten wurden gegen ihren Willen gefangen genom-
men und nach Nordamerika verschifft, um dort gegen den Auf-
stand fur die Unabhangigkeit der britischen Kolonien zu kimpfen.
Und hier muss ich an Gayatri Spivak denken, die sagt: Das Kapi-
tal ist in der Tat grenzenlos. Das ist das Problem. Andererseits muss
das Kapital die Grenzen am Leben erhalten, damit diese Art von
grenziberschreitendem Handel stattfinden kann. Die Idee der

Grenzenlosigkeit birgt also einen performativen Widerspruch in

30

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sich, der am Leben gehalten werden muss. Dieses Zitat ist auch

im Kontext der Diskussionen Uber die documenta 15 spannend

und zeigt, wie schwierig es ist, Gber Kunst, GUber dsthetische Praxen
und die kritische Rolle von Asthetik und Kunstinstitutionen zu
sprechen. Dies gilt ebenso fur Institutionen wie die mdw - Univer-
sitat fur Musik und darstellende Kunst Wien in einem breiteren
gesellschaftlichen Kontext. Und hier wirde ich diesen Teil dann ab-
schlieBen mit einer fur mich sehr hilfreichen Metapher von Derrida.
Er arbeitet mit dem griechischen Pharmakon: Wenn irgendetwas
beides sein kann, Gift, aber auch Gegengift/Medizin. Kunst, Kunst-
praxen und Kunstinstitutionen konnen beides sein. Sie kénnen giftig
sein, in dem Sinne, dass sie Kapitalismus, neokoloniale Strukturen
nochmals konsolidieren, oder sie kénnen auch als Gegengift wirken
und eine emanzipatorische, progressive, kritische Rolle spielen und
Strukturen ins Wanken bringen. Das ist die ambivalente Beziehung,

in der die Kunst auch die Politik und Ethik neu konfigurieren kann.

Uber die Nicht-Performativitat
von Diversitatspolitiken

Sara Ahmed hat uns mit dem Begriff der Nicht-Performativitat von
Diversitatspolitiken ein sehr tragfahiges Denkkonzept gegeben. Sie
zeigt, dass trotz des Hypes um Begriffe wie Diversitat als emanzipa-
torisches Konzept, die Politik der Diversitat manchmal nur ein
Lippenbekenntnis ist. Die Umsetzung von Gleichstellungs- und
Diversitatsprogrammen, die fur einen sozialen und gesellschaftlichen
Wandel sorgen sollen, produziert Effekte, die eine Distanz zwi-
schen Rhetorik und Realitat, zwischen dem, was besprochen, und
dem, was eigentlich geliefert wird, offensichtlich machen. Ahmed
zeigt auf, dass dieses Versprechen von Diversitat das eigentliche
Problem ist — also je mehr Institutionen behaupten, dass sie diversi-

tatsfreundlich sind, dass sie Diversitat unterstutzen, Gleichstellungs-

31

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Antidiskriminierungspolitik unterstutzen, desto schwieriger

ist es, Uber Rassismus und Sexismus in diesen Institutionen zu spre-
chen. Oft heiBt es dann: Aber wir haben eine Diversitatsstrategie,
wir haben eine Antidiskriminierungsstrategie, wir haben drei Perso-
nen in Vollzeit, die sich damit auseinandersetzen, und wir haben
sogar Siegel und Papiere, die beweisen, dass wir eine diversitats-
freundliche Hochschule sind. Das ist genau jene Rhetorik, die eigent-
liche Strategien verhindert und die Ahmed mit dem Konzept der
Nicht-Performativitat benennt.

Eine Kritik seitens des Schwarzen postkolonialen, intersektionalen
Feminismus ist, dass viele emanzipatorische Begriffe wie Geschlech-
tergerechtigkeit, Intersektionalitat, Diversitat fur meistens burger-
liche weiBe Frauen zu Career-Making-Machines geworden sind und
die Arbeit und Errungenschaften von Schwarzen Feminist-innen
unsichtbar gemacht wird. Problematisch daran finde ich, wie diese
kritischen Instrumente vereinnahmt werden, damit die Strukturen
erhalten bleiben. Das ist der Paradoxeffekt — der Status quo wird
konsolidiert, indem behauptet wird, man sei selbstreflexiv und selbst-
kritisch, und das ist das Fatale. Es ist enorm wichtig, manchmal
unangenehme Entscheidungen zu treffen - beispielsweise in Bezug
auf Personalauswahl, indem man zu besetzende Stellen an Personen
vergibt, die nicht aus dem engeren Nachwuchskreis kommen,
denn vor allem im akademischen Raum ist diese ganze Nachwuchs-
mafia unglaublich. Es steht schon bis zur funften Generation fest,
wer die Nachfolge sein wird, und keine andere Person hat eine
Chance. Es ist wichtig und an der Zeit, dass diese Einstellungspolitik
geandert wird.

Ein weiteres hilfreiches Konzept von Sara Ahmed ist, Resignation
als feministische Strategie zu praktizieren. Also sich zurtckziehen
und zu sagen: Ich werde nicht am System teilnehmen, weil das
System legitimiert sich Gber meine Teilnahme. Wieder ein konkretes

Beispiel: Wenn ich als Vortragende bei der Tagung »Ver_Ubenc

32

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auftrete, dann kann die Universitat sagen, ja, die Tagung war divers.
Wir hatten Nikita Dhawan als Keynote, damit ist die Tagung eine
internationale Tagung, und es war auch ein Queer of Color dabei.
Das ist naturlich ein Dilemma - wird man als Token wahrgenom-
men? Ich glaube, dass es fur dieses Dilemma - welches Verhaltnis
wir mit Institutionen und Strukturen haben - keine allgemeinen
Losungen gibt. Wir mussen immer wieder mit unterschiedlichen
Strategien und Taktiken experimentieren. Sara Ahmed hat zum Bei-
spiel ihre Stelle als Professorin fur Race and Cultural Studies am
Goldsmiths, University of London, gekiundigt und gesagt, ich mache
nicht weiter, weil sich meiner Meinung nach diese Strukturen

nicht andern kénnen, und ich darin nicht impliziert sein will. Andere
Feministinnen haben gesagt, nicht jede-r hat das Privileg, sich zu-
rickzuziehen, und nicht jede-r hat die 6konomischen Ressourcen,
Strukturen und Institutionen zu boykottieren. Ich glaube, da bleibt
auf der einen Seite ein bisschen »trial and error«, und wir missen
experimentieren, wir mussen unterschiedlichen Strategien fol-

gen. Und auf der anderen Seite ist es wichtig, Kollektive zu bilden,
um sich austauschen zu kénnen. Denn eine gern praktizierte De-
legitimationsstrategie ist es, diejenigen die sich in den Strukturen
kritisch &uBBern, als Troublemaker zu damonisieren — und hier den-
ke ich auch mit den Worten von Audre Lorde oder Sara Ahmed,
die von der Figur der Feminist Killjoy 7 spricht. Da hilft es, wenn sich
nicht nur Einzelpersonen immer wieder in jeder Sitzung zu Wort
melden, sondern wenn man Kollektive bildet, um innerhalb der
Strukturen Unterstutzung zu bekommen. Denn Strukturen und In-
stitutionen kénnen brutal und gewaltvoll sein. Man macht etwas
ganz Harmloses und wird dafur bestraft. Daher kommt auch, dass
wir manchmal vorsichtig sind/sein mussen mit dem, was wir sagen,
denn das hat auch mit Selbsterhalt zu tun. Wenn wir uns in
Institutionen bewegen, wie gehen wir miteinander um, was wird

gehort, welche Perspektiven haben Uberhaupt keine Maoglichkeit,

33

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sichtbar oder horbar zu werden - das hat mit Privilegien zu tun. Es
ist enorm wichtig, die eigenen Privilegien zu benennen und dartber
zu sprechen, »to put your cards on the table«, wie man sagt. Manch-

mal kann das ziemlich radikal sein.
Institutionen- und Kapitalismuskritik

Wenn wir uns nun das Verhaltnis von Institutionen- und Kapitalis-
muskritik, von Politik und Ethik, naher ansehen, dann ist es wichtig,
richtig und dringend nétig, eine Kritik an Institutionen zu leisten.
Gleichzeitig mussen wir aufpassen, dass wir uns nicht radikal insze-
nieren, indem wir die Kritik gleich gegen alle staatlichen Institutio-
nen richten, denn diese Form von Staatsphobie ist geféhrlich. Es ist
sehr problematisch, so zu tun, als ob man auBerhalb der Institution
stehen wirde. Wir mussen ehrlich zugeben, dass wir von diesen In-
stitutionen und Strukturen, von neoliberalen Universitaten und dem
Kapitalismus profitieren. In Europa ist das anders als im angloame-
rikanischen Raum, weil viele kunstschaffende Institutionen staatlich
finanziert werden, und das ist genau diese schwierige Beziehung zum
Staat. Und zurick zum Thema Kritik: »We are part of the structure
that we are trying to critique.« Also kurz und knapp gesagt: »Kritik
ohne Selbstkritik ist faule Politik.« Hier sehe ich den Zusammenhang
zwischen Staatsphobie, institutioneller Kritik und unseren Einzelposi-
tionen in diesem ganzen Spiel.

In ihrer Kritik an der aufklarerischen Idee von Kosmopolitismus,
dieser Grenzenlosigkeit der Welt, in der wir alle miteinander verbun-
den sind, globale Kooperationen eingehen und von globaler Ethik
sprechen usw., zeigt Gayatri Spivak, dass diese Idee sehr eng verbun-
den ist mit Kapitalismus und diese Deterritorialisierung von Ethik
immer auch mit einer transnationalen Zirkulation von Kapital verbun-
den ist. Das ist dieses Dilemma von Kapitalismus und Globalisierung

von Mitleid. Das ist nicht nur ein Problem von Nationalstaaten.

34

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Als Weltburger-in bin ich genauso beteiligt, trage genauso Verant-
wortung, und das ist der Zusammenhang zwischen Kapitalismus
und der Globalisierung von Ethik.

Ich habe versucht zu zeigen, welche Rolle — sowohl positiv als
auch negativ — Asthetik in diesem Zusammenhang spielen kann.
Asthetik kann Menschen verbinden — das war beispielsweise auch
die ldee von Octavia Butler, einer Schwarzen Feministin und
Science-Fiction-Autorin, in ihrem Roman »Parable of the Sower«.
Darin leidet die 15-jahrige Schwarze, junge Protagonistin am Hyper
Empathy Syndrome, und Butler zeigt, wie wir Empathie als Affekt
denken, als etwas Positives, und wie schwierig Ethik ist, und macht
damit auf den Zusammenhang von Asthetik und Ethik aufmerksam.
Auch Spivak zeigt, inspiriert von Schillers Abhandlung »Uber die
asthetische Erziehung des Menschen, dass eine asthetische Bildung
die Méglichkeit gibt, unsere ethischen Impulse pflegen zu kénnen,
dass wir sozusagen bessere Menschen werden konnen, doch das ist
zutiefst mit Kapitalismus, Kolonialismus und Neoliberalismus ver-
bunden und da kommt die Ambivalenz, das Pharmakon wieder ins
Spiel: Es kann kippen, aber Asthetik kann auch als Gegengift, als
Medizin fur gesellschaftliche Transformation eine Rolle spielen.

Zuruck zur Frage: »What difference does difference make?« Wie
konnen wir mit Vielfalt, mit Differenz umgehen, ohne paternalis-
tisch zu werden und Tokenism als Losung haben? Es ist symptoma-
tisch, wie Strukturen funktionieren, wie wir sehr aufmerksam sein
mussen - egal, ob es um Geschlechtergerechtigkeit geht, um
Frauen-Menschen-Rechte, Gleichstellungspolitik, Diversitatspolitik.
Zu oft werden diese emanzipatorischen Konzepte instrumentalisiert
von Institutionen, von Strukturen, damit der Status quo erhalten
bleibt. »So, what difference does difference make?« »Well, it de-
pends on whether you let differences make a difference.« Es hangt
davon ab, ob es Uberhaupt eine Chance gibt, dass Unterschiede

einen Unterschied machen kénnen.

35

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BIOGRAFIE

Nikita Dhawan hat den Lehrstuhl fur Politische
Theorie und Ideengeschichte an der Techni-
schen Universitat Dresden inne. lhre Schwer-
punkte in Lehre und Forschung sind globale
Gerechtigkeit, Menschenrechte, Demokratie
und Dekolonisation. 2017 wurde sie mit

dem Kathe-Leichter-Preis fur herausragende
Leistungen in der Frauen- und Geschlech-
terforschung sowie fur die Unterstutzung der
Frauenbewegung und die Umsetzung der
Gleichstellung der Geschlechter ausgezeich-
net. Ausgewahlte Publikationen: Decolonizing
Enlightenment: Transnational Justice, Human
Rights and Democracy in a Postcolonial
World (Hg., 2014); Reimagining the State:
Theoretical Challenges and Transformative
Possibilities (Hg., 2019); Rescuing the Enlight-
enment from the Europeans: Critical
Theories of Decolonization (in Vorbereitung).

LITERATUR

Adorno, Theodor; Horkheimer, Max
(1944/1969). Dialektik der Aufklarung,
Frankfurt am Main: S. Fischer.

Ahmed, Sara (2016). »How Not to Do Things
with Wordsg, in: Wagadu: A Journal of
Transnational Women’s and Gender Studies,
Vol. 16, S. 1-10.

Ahmed, Sara (2023). The Feminist Killjoy
Handbook, London: Penguin Books.

Butler, Octavia (2019). Parable of the Sower,
London: Headline.

Colli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.)
(1972). Nietzsche Werke. Kritische Gesamt-
ausgabe. Nachgelassene Fragmente
Anfang 1888 bis Anfang Januar 1889.

Achte Abteilung. Dritter Band, Berlin/

New York: Walter de Gruyter.

Derrida, Jacques (1981). »Plato’s Pharmacyx,
in: Barbara Johnson (Hg.), Dissemination,
Chicago: University of Chicago Press,

S. 61-171.

36

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 068:37:17.

Lehmann, Gerhard (Hg.). (1986). Immanuel
Kant. Kritik der Urteilskraft, Leipzig: Reclam.
Lorde, Audre (1984). »The Master’s Tools

Will Never Dismantle the Master’s Houseg,
in: Sister Outsider: Essays and Speeches,
Berkeley: Crossing Press, S. 110-113.

Schiller, Friedrich (1975/2009). Uber die
dsthetische Erziehung des Menschen in einer
Reihe von Briefen, Berlin: Suhrkamp.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008). Can the
Subaltern Speak? Postkolonialitdt und sub-
alterne Artikulation, Wien/Berlin: Turia+Kant.
Spivak, Gayatri Chakravorty (2012). An
Aesthetic Education in the Era of Globaliza-
tion, Harvard: Harvard University Press.

VERWEIS

2 Feminist Killjoy — Sara Ahmed schreibt in
ihrem Blog: »The figure of the feminist killjoy
helps to make sense of how we become the
problem for pointing out the problem, or
how naming violence can mean we end up
being treated as the cause of it.«

Vgl. Verweis 5, S. 233 (»SpaBverderberin«)



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine Frage des Zugangs

hittps://dol.org/10.14361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17.



https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Organisationsstruktur

PERSONAL
PROGRAMM
PUBLIKUM
KOMMUNIKATION
RESSOURCEN
ALLIANZENBILDUNG

Zugang

hittps://dol.org/1014361/6783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17.

any|nysuoilesiuesiQ


https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

