
27

Ausgehend vom Begriff der Kritik beschäftige ich mich in diesem 
Text mit dem Zusammenhang von Ästhetik, Politik und Ethik und 
der ambivalenten Beziehung einer kritischen Antidiskriminierungs-
praxis und nicht-performativen Aspekten von Diversitätspolitik in 
Kunst und Kultur. 

Wenn wir uns mit Ideengeschichten auseinandersetzen – in Mu-
sik, Theater oder politischer Theorie –, ist eine mögliche Antwort 
auf die Frage »Welcher Unterschied macht einen Unterschied?«:  
Difference makes no difference. Wir sind alle Menschen, wir sind 
alle gleich, wir haben ein Recht, gleich behandelt zu werden, und 
trotzdem wissen wir: Unterschiede spielen eine Rolle.

Ich gebe ein Beispiel: Ich war vor einigen Monaten eingeladen, 
die Eröffnungsrede zu »Nichts als Zukunft« der Kunstsammlung 
NRW in Düsseldorf zu halten. Dort gab es eine Sonderausstellung 

Welcher 
Unterschied macht 
einen Unterschied?
Über das Verhältnis von Ästhetik,
Politik und Ethik

Nikita Dhawan

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28

der Schwarzen, ghanaisch-britischen Künstlerin Lynette Yiadom-
Boakye und die Kuratorin erzählte mir von der Biografie der Künst- 
lerin, deren Eltern aus Ghana ausgewandert waren und als Kranken- 
pfleger·innen arbeiteten. Diese erste Geschichte über diese Künst-
lerin, die nur Schwarze Menschen bei alltäglichen Aktivitäten malte, 
war inspirierend und ermutigend für mich. Doch dann kam die 
zweite Geschichte, und das war ein ernüchterndes Beispiel für die 
Nicht-Performativität von Diversität, wenn wir über ästhetische 
Räume sprechen. Die Kuratorin war im Foyer von einer Schwarzen 
Frau angesprochen worden, sie wolle sehr gerne die Ausstellung von 
Yiadom-Boakye sehen, aber könne sich die Zwölf-Euro-Eintrittskarte 
nicht leisten; daraufhin hat ihr die Kuratorin den Eintritt ermöglicht. 

Diese beiden Geschichten zeigen die komplexe Beziehung zwi-
schen Kunst, Kunstinstitutionen und Kapitalismus. Wer hat Zugang 
zu einer ästhetischen Bildung? Wer nicht? Welche Körper können 
welche Räume betreten? Wer wird gefeiert? 

Ein weiteres Beispiel für Artwashing ist die Tatsache, dass während 
der Pandemie Millionen von Menschen ihren Lebensunterhalt verlo-
ren haben und in die Prekarität getrieben wurden. Gleichzeitig wur-
den Museen wie das Metropolitan Museum of Art mit Geld über-
häuft, da ihre superreichen Spender·innen während der Krise noch 
reicher wurden. Wir wurden während der Pandemie mit der Frage 
konfrontiert: Ist Kunst systemrelevant? Ja, Kunst ist systemrelevant, 
sie ist einfach nur relevant im falschen System, war die Antwort der 
deutschen Vereinten Dienstleistungsgesellschaft (Verdi). 

Wenn wir über das Zusammenspiel von Kunst und Kapitalismus 
sprechen, müssen wir ernst nehmen, welche politische, soziale und 
wirtschaftliche Rolle künstlerische Praktiken und Kunstinstitutionen 
unter den gegenwärtigen Bedingungen der globalen Ungleichheit 
spielen. Es gibt einige, die meinen, dass radikale militant-ästhetische 
Praxen uns politisch und ethisch machen, indem sie uns in unserer 
Gleichgültigkeit und Verantwortungslosigkeit herausfordern.  

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


29

Dies ist eine sehr alte Auseinandersetzung mit der kritischen Rolle 
der Kunst in der Gesellschaft. Die ästhetische Theorie fängt mit  
der Frage nach dem Existenzrecht der Kunst an. Adorno fragt aus 
der Erfahrung des Nationalsozialismus: Hat Kunst überhaupt ein 
Recht zu existieren? Gleichzeitig sprach Nietzsche davon, dass es 
Kunst gibt, damit wir nicht an der Wahrheit zugrunde gehen. Ich 
finde das so großartig, weil es gegen diesen Positivismus geht, den 
wir auch gerade an den Universitäten erleben, gegen diese »aca-
demic pornography« – alle sind so begeistert von »hard data, hard 
facts, big data«. Aber Kunst spielt darin so eine wichtige Rolle, sie 
ist »counterintuitive« und interveniert in diese ganze Mathematisie
rung von Wissen und Wahrheit. Es gibt diese passende Aussage 
von Einstein: Alles, was zählt, kann nicht gezählt werden, alles, was 
gezählt werden kann, zählt nicht. 

Kunst kann emanzipatorisch, progressiv, kritisch sein und sie kann 
gleichzeitig – um mit Platon zu sprechen – gefährlich sein, da sie die 
Wahrheit und Wirklichkeit verzerrt und manipulativ wirkt. Ich habe 
den Eindruck, dass Platon die problematische Rolle von Kunst im 
faschistischen und kolonialen Regime fast antizipiert, wenn er sagt, 
das Problem mit Kunst ist diese Manipulation von Affekten, von 
Gefühlen – also Kunst als Illusion oder Ablenkung. Wie konnte das 
Land von Bach, Goethe und Kant Hitler, Goebbels und Eichmann 
hervorbringen? Das ist auch ein Beweis für das Scheitern des euro-
zentrischen, zivilisatorischen Ideals der Bildung. Wir sprechen von 
Bildung, das heißt, wir werden zum Menschen durch Ästhetik, doch 
wie können wir gleichzeitig Kolonialismus und Faschismus erklären? 
Wir sprechen von großartigen Denker·innen und Künstler·innen, die 
an diesen Verbrechen gegen die Menschlichkeit eine Rolle gespielt 
haben, die beteiligt und impliziert waren. Dieses Versprechen, dass 
Kunst die Welt verbessert, dass kreative und affirmative künstleri-
sche Praktiken irgendwie emanzipatorische, transformative Prozesse 
ermöglichen, bleibt umstritten.

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30

Hier komme ich wieder zu Adorno. Er macht einen Unterschied 
zwischen guter Kunst und schlechter Kunst. Schlechte Kunst ist 
jene, die nicht autonom ist – ein Beispiel dafür ist Brecht, der na-
türlich emanzipatorisch und marxistisch ist und eine progressive 
politische Agenda verfolgt, aber solange die Ästhetik das Instrument 
für politische Botschaften bleibt, bleibt sie zweckmäßig. Das ist 
ein altmodischer kantianischer Begriff. Die Kunst wird der Ästhetik 
untergeordnet, die Politik steht im Vordergrund. Adornos Beispiel 
für gute Kunst ist Beckett, weil man Beckett nicht instrumentalisie-
ren kann, weil die Absurdität Beckett’scher Theaterstücke sich nicht 
vereinnahmen oder korrumptieren lässt. Das ist also »committed 
art vs. autonomous art«.

Als postkoloniale Queer-Feministin das zu schreiben ist sehr pro- 
vokant, weil ich natürlich sehr überzeugt bin von Artivism, also  
von dem Zusammenhang zwischen Politik, Ästhetik und Ethik. Aber 
es ist nicht uninteressant, sich mit Adorno auseinanderzusetzen 
und diese schwierige Beziehung zwischen Ästhetik, Politik und Ethik 
immer wieder neu zu denken. Besonders spannend wird es, wenn 
wir den Zusammenhang zwischen Kapitalismus, Kolonialismus  
und ästhetischen Praxen infrage stellen. Ich gebe noch ein weiteres  
Beispiel: Das erste öffentliche Museum, das 1779 eröffnet wurde,  
ist das Fridericianum in Kassel, das im Sinne der aufklärerischen 
Idee der Öffentlichkeit konzipiert war. Landgraf Friedrich II. ver-
kaufte Soldaten an die Briten, um dieses Museum zu finanzieren. 
Viele dieser Soldaten wurden gegen ihren Willen gefangen genom-
men und nach Nordamerika verschifft, um dort gegen den Auf-
stand für die Unabhängigkeit der britischen Kolonien zu kämpfen. 
Und hier muss ich an Gayatri Spivak denken, die sagt: Das Kapi- 
tal ist in der Tat grenzenlos. Das ist das Problem. Andererseits muss 
das Kapital die Grenzen am Leben erhalten, damit diese Art von 
grenzüberschreitendem Handel stattfinden kann. Die Idee der 
Grenzenlosigkeit birgt also einen performativen Widerspruch in  

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


31

sich, der am Leben gehalten werden muss. Dieses Zitat ist auch  
im Kontext der Diskussionen über die documenta 15 spannend  
und zeigt, wie schwierig es ist, über Kunst, über ästhetische Praxen 
und die kritische Rolle von Ästhetik und Kunstinstitutionen zu 
sprechen. Dies gilt ebenso für Institutionen wie die mdw – Univer
sität für Musik und darstellende Kunst Wien in einem breiteren 
gesellschaftlichen Kontext. Und hier würde ich diesen Teil dann ab-
schließen mit einer für mich sehr hilfreichen Metapher von Derrida. 
Er arbeitet mit dem griechischen Pharmakon: Wenn irgendetwas 
beides sein kann, Gift, aber auch Gegengift/Medizin. Kunst, Kunst-
praxen und Kunstinstitutionen können beides sein. Sie können giftig 
sein, in dem Sinne, dass sie Kapitalismus, neokoloniale Strukturen 
nochmals konsolidieren, oder sie können auch als Gegengift wirken 
und eine emanzipatorische, progressive, kritische Rolle spielen und 
Strukturen ins Wanken bringen. Das ist die ambivalente Beziehung, 
in der die Kunst auch die Politik und Ethik neu konfigurieren kann. 

Über die Nicht-Performativität  
von Diversitätspolitiken

Sara Ahmed hat uns mit dem Begriff der Nicht-Performativität von 
Diversitätspolitiken ein sehr tragfähiges Denkkonzept gegeben. Sie 
zeigt, dass trotz des Hypes um Begriffe wie Diversität als emanzipa
torisches Konzept, die Politik der Diversität manchmal nur ein 
Lippenbekenntnis ist. Die Umsetzung von Gleichstellungs- und 
Diversitätsprogrammen, die für einen sozialen und gesellschaftlichen 
Wandel sorgen sollen, produziert Effekte, die eine Distanz zwi- 
schen Rhetorik und Realität, zwischen dem, was besprochen, und 
dem, was eigentlich geliefert wird, offensichtlich machen. Ahmed 
zeigt auf, dass dieses Versprechen von Diversität das eigentliche 
Problem ist – also je mehr Institutionen behaupten, dass sie diversi-
tätsfreundlich sind, dass sie Diversität unterstützen, Gleichstellungs- 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32

und Antidiskriminierungspolitik unterstützen, desto schwieriger  
ist es, über Rassismus und Sexismus in diesen Institutionen zu spre- 
chen. Oft heißt es dann: Aber wir haben eine Diversitätsstrategie, 
wir haben eine Antidiskriminierungsstrategie, wir haben drei Perso-
nen in Vollzeit, die sich damit auseinandersetzen, und wir haben  
sogar Siegel und Papiere, die beweisen, dass wir eine diversitäts-
freundliche Hochschule sind. Das ist genau jene Rhetorik, die eigent- 
liche Strategien verhindert und die Ahmed mit dem Konzept der 
Nicht-Performativität benennt. 

Eine Kritik seitens des Schwarzen postkolonialen, intersektionalen 
Feminismus ist, dass viele emanzipatorische Begriffe wie Geschlech
tergerechtigkeit, Intersektionalität, Diversität für meistens bürger-
liche weiße Frauen zu Career-Making-Machines geworden sind und 
die Arbeit und Errungenschaften von Schwarzen Feminist·innen 
unsichtbar gemacht wird. Problematisch daran finde ich, wie diese 
kritischen Instrumente vereinnahmt werden, damit die Strukturen 
erhalten bleiben. Das ist der Paradoxeffekt – der Status quo wird 
konsolidiert, indem behauptet wird, man sei selbstreflexiv und selbst- 
kritisch, und das ist das Fatale. Es ist enorm wichtig, manchmal 
unangenehme Entscheidungen zu treffen – beispielsweise in Bezug 
auf Personalauswahl, indem man zu besetzende Stellen an Personen 
vergibt, die nicht aus dem engeren Nachwuchskreis kommen,  
denn vor allem im akademischen Raum ist diese ganze Nachwuchs-
mafia unglaublich. Es steht schon bis zur fünften Generation fest, 
wer die Nachfolge sein wird, und keine andere Person hat eine 
Chance. Es ist wichtig und an der Zeit, dass diese Einstellungspolitik 
geändert wird. 

Ein weiteres hilfreiches Konzept von Sara Ahmed ist, Resignation 
als feministische Strategie zu praktizieren. Also sich zurückziehen 
und zu sagen: Ich werde nicht am System teilnehmen, weil das  
System legitimiert sich über meine Teilnahme. Wieder ein konkretes 
Beispiel: Wenn ich als Vortragende bei der Tagung »Ver_Üben« 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33

auftrete, dann kann die Universität sagen, ja, die Tagung war divers. 
Wir hatten Nikita Dhawan als Keynote, damit ist die Tagung eine 
internationale Tagung, und es war auch ein Queer of Color dabei.  
Das ist natürlich ein Dilemma – wird man als Token wahrgenom-
men? Ich glaube, dass es für dieses Dilemma – welches Verhältnis 
wir mit Institutionen und Strukturen haben – keine allgemeinen 
Lösungen gibt. Wir müssen immer wieder mit unterschiedlichen 
Strategien und Taktiken experimentieren. Sara Ahmed hat zum Bei-
spiel ihre Stelle als Professorin für Race and Cultural Studies am 
Goldsmiths, University of London, gekündigt und gesagt, ich mache 
nicht weiter, weil sich meiner Meinung nach diese Strukturen  
nicht ändern können, und ich darin nicht impliziert sein will. Andere  
Feministinnen haben gesagt, nicht jede·r hat das Privileg, sich zu-
rückzuziehen, und nicht jede·r hat die ökonomischen Ressourcen, 
Strukturen und Institutionen zu boykottieren. Ich glaube, da bleibt 
auf der einen Seite ein bisschen »trial and error«, und wir müssen 
experimentieren, wir müssen unterschiedlichen Strategien fol- 
gen. Und auf der anderen Seite ist es wichtig, Kollektive zu bilden, 
um sich austauschen zu können. Denn eine gern praktizierte De- 
legitimationsstrategie ist es, diejenigen die sich in den Strukturen 
kritisch äußern, als Troublemaker zu dämonisieren – und hier den-
ke ich auch mit den Worten von Audre Lorde oder Sara Ahmed, 
die von der Figur der Feminist Killjoy↗ spricht. Da hilft es, wenn sich 
nicht nur Einzelpersonen immer wieder in jeder Sitzung zu Wort 
melden, sondern wenn man Kollektive bildet, um innerhalb der 
Strukturen Unterstützung zu bekommen. Denn Strukturen und In- 
stitutionen können brutal und gewaltvoll sein. Man macht etwas 
ganz Harmloses und wird dafür bestraft. Daher kommt auch, dass 
wir manchmal vorsichtig sind/sein müssen mit dem, was wir sagen, 
denn das hat auch mit Selbsterhalt zu tun. Wenn wir uns in  
Institutionen bewegen, wie gehen wir miteinander um, was wird 
gehört, welche Perspektiven haben überhaupt keine Möglichkeit, 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34

sichtbar oder hörbar zu werden – das hat mit Privilegien zu tun. Es 
ist enorm wichtig, die eigenen Privilegien zu benennen und darüber 
zu sprechen, »to put your cards on the table«, wie man sagt. Manch-
mal kann das ziemlich radikal sein. 

Institutionen- und Kapitalismuskritik

Wenn wir uns nun das Verhältnis von Institutionen- und Kapitalis-
muskritik, von Politik und Ethik, näher ansehen, dann ist es wichtig, 
richtig und dringend nötig, eine Kritik an Institutionen zu leisten. 
Gleichzeitig müssen wir aufpassen, dass wir uns nicht radikal insze
nieren, indem wir die Kritik gleich gegen alle staatlichen Institutio-
nen richten, denn diese Form von Staatsphobie ist gefährlich. Es ist 
sehr problematisch, so zu tun, als ob man außerhalb der Institution 
stehen würde. Wir müssen ehrlich zugeben, dass wir von diesen In-
stitutionen und Strukturen, von neoliberalen Universitäten und dem 
Kapitalismus profitieren. In Europa ist das anders als im angloame-
rikanischen Raum, weil viele kunstschaffende Institutionen staatlich 
finanziert werden, und das ist genau diese schwierige Beziehung zum 
Staat. Und zurück zum Thema Kritik: »We are part of the structure 
that we are trying to critique.« Also kurz und knapp gesagt: »Kritik 
ohne Selbstkritik ist faule Politik.« Hier sehe ich den Zusammenhang 
zwischen Staatsphobie, institutioneller Kritik und unseren Einzelposi-
tionen in diesem ganzen Spiel.

In ihrer Kritik an der aufklärerischen Idee von Kosmopolitismus,  
dieser Grenzenlosigkeit der Welt, in der wir alle miteinander verbun- 
den sind, globale Kooperationen eingehen und von globaler Ethik 
sprechen usw., zeigt Gayatri Spivak, dass diese Idee sehr eng verbun- 
den ist mit Kapitalismus und diese Deterritorialisierung von Ethik 
immer auch mit einer transnationalen Zirkulation von Kapital verbun-
den ist. Das ist dieses Dilemma von Kapitalismus und Globalisierung 
von Mitleid. Das ist nicht nur ein Problem von Nationalstaaten. 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

Als Weltbürger·in bin ich genauso beteiligt, trage genauso Verant-
wortung, und das ist der Zusammenhang zwischen Kapitalismus 
und der Globalisierung von Ethik. 

Ich habe versucht zu zeigen, welche Rolle – sowohl positiv als 
auch negativ – Ästhetik in diesem Zusammenhang spielen kann. 
Ästhetik kann Menschen verbinden – das war beispielsweise auch 
die Idee von Octavia Butler, einer Schwarzen Feministin und 
Science-Fiction-Autorin, in ihrem Roman »Parable of the Sower«. 
Darin leidet die 15-jährige Schwarze, junge Protagonistin am Hyper 
Empathy Syndrome, und Butler zeigt, wie wir Empathie als Affekt 
denken, als etwas Positives, und wie schwierig Ethik ist, und macht 
damit auf den Zusammenhang von Ästhetik und Ethik aufmerksam. 
Auch Spivak zeigt, inspiriert von Schillers Abhandlung »Über die 
ästhetische Erziehung des Menschen«, dass eine ästhetische Bildung 
die Möglichkeit gibt, unsere ethischen Impulse pflegen zu können, 
dass wir sozusagen bessere Menschen werden können, doch das ist 
zutiefst mit Kapitalismus, Kolonialismus und Neoliberalismus ver-
bunden und da kommt die Ambivalenz, das Pharmakon wieder ins 
Spiel: Es kann kippen, aber Ästhetik kann auch als Gegengift, als 
Medizin für gesellschaftliche Transformation eine Rolle spielen. 

Zurück zur Frage: »What difference does difference make?« Wie 
können wir mit Vielfalt, mit Differenz umgehen, ohne paternalis-
tisch zu werden und Tokenism als Lösung haben? Es ist symptoma
tisch, wie Strukturen funktionieren, wie wir sehr aufmerksam sein 
müssen – egal, ob es um Geschlechtergerechtigkeit geht, um 
Frauen-Menschen-Rechte, Gleichstellungspolitik, Diversitätspolitik. 
Zu oft werden diese emanzipatorischen Konzepte instrumentalisiert 
von Institutionen, von Strukturen, damit der Status quo erhalten 
bleibt. »So, what difference does difference make?« »Well, it de-
pends on whether you let differences make a difference.« Es hängt 
davon ab, ob es überhaupt eine Chance gibt, dass Unterschiede 
einen Unterschied machen können. 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36

BIOGRAFIE

Nikita Dhawan hat den Lehrstuhl für Politische 
Theorie und Ideengeschichte an der Techni-
schen Universität Dresden inne. Ihre Schwer-
punkte in Lehre und Forschung sind globale 
Gerechtigkeit, Menschenrechte, Demokratie 
und Dekolonisation. 2017 wurde sie mit 
dem Käthe-Leichter-Preis für herausragende 
Leistungen in der Frauen- und Geschlech-
terforschung sowie für die Unterstützung der 
Frauenbewegung und die Umsetzung der 
Gleichstellung der Geschlechter ausgezeich-
net. Ausgewählte Publikationen: Decolonizing 
Enlightenment: Transnational Justice, Human 
Rights and Democracy in a Postcolonial 
World (Hg., 2014); Reimagining the State: 
Theoretical Challenges and Transformative 
Possibilities (Hg., 2019); Rescuing the Enlight-
enment from the Europeans: Critical  
Theories of Decolonization (in Vorbereitung). 

LITERATUR

Adorno, Theodor; Horkheimer, Max 
(1944/1969). Dialektik der Aufklärung,  
Frankfurt am Main: S. Fischer.
Ahmed, Sara (2016). »How Not to Do Things 
with Words«, in: Wagadu: A Journal of  
Transnational Women’s and Gender Studies,  
Vol. 16, S. 1–10. 
Ahmed, Sara (2023). The Feminist Killjoy 
Handbook, London: Penguin Books.
Butler, Octavia (2019). Parable of the Sower, 
London: Headline. 
Colli, Giorgio/Montinari, Mazzino (Hg.)  
(1972). Nietzsche Werke. Kritische Gesamt-
ausgabe. Nachgelassene Fragmente  
Anfang 1888 bis Anfang Januar 1889.  
Achte Abteilung. Dritter Band, Berlin/ 
New York: Walter de Gruyter. 
Derrida, Jacques (1981). »Plato’s Pharmacy«, 
in: Barbara Johnson (Hg.), Dissemination, 
Chicago: University of Chicago Press,  
S. 61–171. 

Lehmann, Gerhard (Hg.). (1986). Immanuel 
Kant. Kritik der Urteilskraft, Leipzig: Reclam. 
Lorde, Audre (1984). »The Master’s Tools 
Will Never Dismantle the Master’s House«, 
in: Sister Outsider: Essays and Speeches, 
Berkeley: Crossing Press, S. 110–113.
Schiller, Friedrich (1975/2009). Über die 
ästhetische Erziehung des Menschen in einer 
Reihe von Briefen, Berlin: Suhrkamp.
Spivak, Gayatri Chakravorty (2008). Can the 
Subaltern Speak? Postkolonialität und sub-
alterne Artikulation, Wien/Berlin: Turia+Kant.
Spivak, Gayatri Chakravorty (2012). An 
Aesthetic Education in the Era of Globaliza-
tion, Harvard: Harvard University Press. 

VERWEIS

↗ Feminist Killjoy – Sara Ahmed schreibt in 
ihrem Blog: »The figure of the feminist killjoy 
helps to make sense of how we become the 
problem for pointing out the problem, or 
how naming violence can mean we end up 
being treated as the cause of it.« 
Vgl. Verweis 5, S. 233 (»Spaßverderberin«) 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eine Frage des Zugangs

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zugang

O
rganisationskultur

O
rg

an
is

at
io

ns
st

ru
kt

ur

PERSONAL

PROGRAMM

PUBLIKUM

KOMMUNIKATION 

RESSOURCEN

ALLIANZENBILDUNG

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002 - am 14.02.2026, 06:37:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474785-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

