4 Religiose Erfahrung
und Globalisierungskritik

,»Antes de tudo esta a experiéncia do mistério, a experiéncia de Deus. Somente
depois vem a fé“ (Boff 1993: 148 £.).63

,,This experience of grace drives us to struggle for a more just society, where all
people are recognized in dignity and may live with dignity* (Sung 2007b: 79).

,,The kairos — the opportune moment that ruptures the monotony and repetitive-
ness of chronological time — has to be grasped by a political subject* (Hardt/Negri
2009: 165).

In den hier aufgefiihrten Passagen beziehen sich Vertreter verschiedener Rich-
tungen der Globalisierungskritik auf Momente spiritueller Erfahrung — ,,der Er-
fahrung Gottes” (Boff) — bzw. auf eine immanente Variante in Form des
,,Kairos* (Hardt/Negri). Um die Rolle der spirituellen Erfahrung und ihrer Deri-
vate fiir Motive, Formen und Ziele des politischen Engagements in der Globali-
sierungskritik identifizieren zu konnen, wird im Folgenden zunédchst die Struktur
der religiosen Erfahrung charakterisiert. Dann werden drei Themenkomplexe
skizziert, die sich in der Ideengeschichte mit der spirituellen Erfahrung verbun-
den haben und die fiir das Verstindnis der Globalisierungskritik zentral sind: Der
Zusammenhang von Mystik und rebellischem Handeln, die Geschichtsphiloso-
phie als immanentisierte Offenbarung und die Moglichkeit der politischen In-
strumentalisierung von religiosen Erfahrungsinhalten.

63 Vor allem steht die Erfahrung des Mysteriums, die Erfahrung Gottes. Erst danach
kommt der Glaube.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

4.1 DIE RELIGIOSE ERFAHRUNG

Die religidse oder spirituelle Erfahrung ist insofern eine Besonderheit, als spétes-
tens seit dem neunzehnten Jahrhundert ihre Existenz zumindest im Westen be-
zweifelt wird. Stattdessen wird die religiose Erfahrung als Illusion interpretiert,
und die Religionen als ihr symbolischer Ausdruck erscheinen als ein Restbe-
stand, der im Zuge einer fortschreitenden Sékularisierung allméhlich verschwin-
den wird. Dass die Weltreligionen und viele kleine Religionen und Sekten je-
doch, anders als von der Sdkularisierungsthese angenommen, keinerlei Anzei-
chen fiir ihr Verschwinden erkennen lassen und gleichzeitig die Suche nach
religiésen Erfahrungen etwa in Esoterik, Spiritismus und politischen Ersatzreli-
gionen unvermindert anhilt, legt es nahe, die religiose Erfahrung zunichst als
eigene Erfahrungsdimension ernst zu nehmen und sich um die Kldrung ihrer
Spezifik zu bemiihen (vgl. Leidhold 2008; James 1997 [1902]). Ein entspre-
chender Versuch wird im Folgenden in Anlehnung an Wolfgang Leidhold
(2008) skizziert.

4.1.1 Die Struktur der religiosen Erfahrung

Wie alle Erfahrungsdimensionen wird die religiose Erfahrung durch einen ge-
ordneten Zusammenhang von vier Elementen konstituiert: dem Erfahrenden,
dem Erfahrenen, dem partizipativen Bezug und dem Bewusstsein, das die Auf-
merksamkeit auf etwas richtet (vgl. Leidhold 2008: 55). Das Besondere der
religiosen Erfahrung liegt laut Leidhold nun darin, dass zwar eine Bezugnahme
vorhanden ist, jedoch der Pol, der den Bezug aufnimmt, auBerhalb der Erfahrung
bleibt (vgl. ibid.: 30). Leidhold bringt diesen Zusammenhang zum Ausdruck,
indem er die religiése Erfahrung als Erfahrung der ,,abwesenden Prédsenz® be-
zeichnet (vgl. ibid.: 63; 109 f.). Hierbei handelt es sich nicht um einen logischen
Widerspruch, denn Abwesenheit und Prdsenz beziehen sich jeweils auf zwei
verschiedene Momente: Wihrend ,,Prasenz® die Bezugnahme meint, die in der
religiosen Erfahrung durchaus erfahren wird, bezieht sich ,,Abwesenheit” auf die
Quelle des Bezugs (vgl. ibid.: 63). Das lateinische Wort ,,numen* driickt diese
Besonderheit aus, insofern, als es die Wirksamkeit einer gottlichen Macht be-
zeichnet, nicht aber die Quelle dieser Wirksamkeit (vgl. Otto 1979 [1917]: 13;
vgl. Leidhold 2008: 31).

Mit Riickgriff auf den in der Philosophie gebriduchlichen Begriff der ,,Trans-
zendenz kann die religiése Erfahrung auch als ,,Erfahrung der Transzendenz*
bezeichnet werden, womit betont wird, dass etwas aullerhalb des menschlichen

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die religiése Erfahrung | 155

Erfahrungshorizont Liegendes in einem Akt des ,,Hiniiberschreitens* auf die
Immanenz Bezug nimmt (vgl. ibid.: 32).

Auch die Bezeichnung ,,Offenbarung benennt einen wichtigen Aspekt der
religiosen Erfahrung. Wie das lateinische ,,revelatio® und seine Derivate in den
romanischen Sprachen verweist das deutsche Wort ,,Offenbarung® darauf, dass
etwas zuvor Verborgenes offen gelegt oder sichtbar gemacht wird. Hier wird
also eine Analogie zur sinnlichen Erfahrung des Sehens bemiiht, gleichzeitig
jedoch der besondere Ereignischarakter der religiésen Erfahrung betont, den
verschiedene Religionen auch dadurch hervorheben, dass sie die Offenbarung als
einschneidendes Ereignis in der Lebensgeschichte einer bestimmten Person wie
etwa eines Propheten présentieren (vgl. ibid.: 20; 116). Im Laufe der Entwick-
Iung des Christentums und anderer Religionen wurde jedoch die Bedeutung von
Offenbarung als personliche Erfahrung zuriickgedréngt und stattdessen trat die
Bedeutung als Inhalt des nur bestimmten Personen Offenbarten und in den heili-
gen Schriften Festgehaltenen in den Vordergrund (vgl. ibid.: 42).

Die mit dem Ausdruck ,,Offenbarung® assoziierte Auserwihlung des Emp-
fangers der gottlichen Botschaft verweist dariiber hinaus auf ein weiteres zentra-
les Charakteristikum der religiosen Erfahrung. Anders als bei anderen Erfah-
rungsdimensionen, wie etwa der Imagination oder der sinnlichen Wahrnehmung,
ist der Erfahrende bei der religiosen Erfahrung nicht autonom. Denn er kann die
Erfahrung nicht selbst herbeifiihren, sondern ist auf die ,,andere Seite* angewie-
sen, die diese als ein ,,Geschenk® gewiahrt (vgl. ibid.: 20; 32; 38; 116). Fiir diese
Eigenheit wird im Christentum auch der Ausdruck der Angewiesenheit auf die
gottliche ,,Gnade* verwendet (vgl. ibid.: 32). Aufgrund der Abhédngigkeit des
Erfahrenden von der ,,anderen Seite* kann religiose Erfahrung auch als ,,kontin-
gent sowie als ,,asymmetrisch® charakterisiert werden (vgl. ibid.: 117; 164).
Dieses Moment hat Friedrich Schleiermacher zum Ausdruck gebracht, indem er
Religion bestimmte als ,,Gefiihl der schlechthinnigen Abhéangigkeit” (Schleier-
macher 1999 [1830/31]: 23 [§§ 4 ff.]).

Alle Erfahrungsdimensionen — in eingeschriankter Form sogar die sinnliche —
héngen in ihrer Ausprdgung und Entwicklung davon ab, ob sie im Sinne von
,.deliberate practice® eingeiibt werden (vgl. Rossano 2003: 209-236, vgl. dazu
auch Leidhold, i.E. 2018). Dies gilt fiir die spirituelle Erfahrung in besonderer
Weise. Religioses Wissen muss laut Leidhold erst ,,gelernt” werden, bevor es
erlebt werden kann (vgl. Leidhold 2008: 51). Allerdings wird im Westen spé-
testens seit dem erklérten ,,Tod Gottes* durch Nietzsche (1956 [1882]: 126 [Nr.
108]) jegliche Berufung auf eine spirituelle Erfahrung als Pathologie, Einbildung
oder Wichtigtuerei interpretiert. Dorothee Solle spricht in diesem Zusammen-
hang von der Wirkung allgegenwirtiger ,,Trivialisierungsmaschinen™ (Solle

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

1997: 31), die von vornherein verhindern, dass mystisches Bewusstsein sich
entwickelt und artikuliert wird.

Mit der Differenzierung der religiosen Erfahrung und der Abgrenzung von
anderen Erfahrungsdimensionen geht in der Geschichte der religidsen Erfahrung
auch die Identifikation eines bestimmten Teils des menschlichen Bewusstseins
einher, das als Sensorium fiir die religiose Erfahrung fungiert (vgl. ibid.: 119;
158). Ebenfalls verkniipft mit der Reflexion auf die Ordnung der Erfahrung und
der Identifikation des Sensoriums fiir die religiose Erfahrung ist eine weitere
Verdnderung innerhalb der verschiedenen Religionen, ndmlich der Wandel in
der Form der Praxis, die zur Offhung fiir die religiése Erfahrung dient: Es wer-
den sowohl korperzentrierte, als auch bewusstseinszentrierte Methoden entwi-
ckelt, die das Ziel haben, andere, intensive und vordergriindige Erfahrungen wie
Sinnlichkeit und Imagination auszublenden (vgl. ibid.: 57 ff.). Dieses Ziel
kommt auch in dem Stichwort der ,,Mystik* zum Ausdruck, das sich von ,,myo =
(die Augen) schlieBen* ableitet (vgl. Heidrich 1984: 268). So entwarf der Den-
ker, der sich selbst ,,Dionysios Areopagita“ nannte, in seiner wirkméchtigen
Schrift ,,De mystica theologia“ folgende Anleitung:

,Den Sinneswahrnehmungen gib (auf diese Weise) ebenso Abschied wie den
Regungen Deines Verstandes; was die Sinne empfinden, dem (entsage) ebenso
wie dem, was das Denken erfafit, dem Nichtseienden ebenso wie dem Seienden.
Stattdessen spanne dich auf nicht-erkenntnismafigem Wege, soweit es irgend
moglich ist, zur Einung mit demjenigen hinauf, der alles Sein und Erkennen
iibersteigt. Denn nur wenn Du dich bedingungslos und uneingeschrinkt Deiner
selbst wie aller Dinge entduflerst, wirst Du in Reinheit zum iiberseienden Strahl
des gottlichen Dunkels emporgetragen, alles loslassend und von allem losgeldst*
(Pseudo-Dionysios 1994: 74; vgl. auch Heidrich 1984: 268).

In Anlehnung an Pseudo-Dionysios entwickelten mittelalterliche Autoren
schlieBlich die Vorstellung von der ,,experimentalis cognitio de Deo®, der ,er-
fahrenden Erkenntnis von Gott“, eine Formulierung, die zunidchst von Johannes
Gerson geprigt und dann von Dionysios Cartusianus iibernommen wurde (vgl.
Heidrich 1984: 268).

In fast allen Religionen, in denen die spirituelle Erfahrung als eigene Dimen-
sion mit spezifischem Sensorium ausgemacht ist, existieren entsprechende Tech-
niken, wie etwa die Praxis des Vipassana im indischen Buddhismus, der Yoga
im Hinduismus oder die islamischen Sufi-Traditionen (vgl. Leidhold 2008: 61).
Auch diese Techniken bieten jedoch keine ,,Garantie” fiir die Herbeifiihrung der
religiosen Erfahrung, weshalb es in verschiedenen Religionen die Vorstellung
gibt, dass bestimmte Personlichkeiten privilegierten Zugang zur spirituellen

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die religiése Erfahrung | 157

Erfahrung haben. Etwa in der christlich geprigten Romantik entwickelt sich in
diesem Zusammenhang die Idee des religiosen Genies (vgl. James 1997 [1902]:
41 f.; Taylor 2002: 23 f.). Dieses Spannungsverhiltnis wirft die Frage der Arti-
kulation und institutionellen Verfassung der Religion auf, d.h. die Frage, wie
eine religiése Erfahrung addquat weitergegeben und in Praktiken {iberfiihrt wer-
den kann und welchen Stellenwert eine solche Religion aus ,,zweiter Hand* hat
(ibid.: 27.).

4.1.2 Offenbarung und Politik — Mystik und Rebellion

,»As pessoas verdadeiramente religiosas mais que um saber sacerdotal sobre Deus,
possuem um saber mistico, quer dizer, experiencial, urdido de encontros com a
divindade. E destes encontros que elas revitalizam as instituigdes religiosas, con-
servam o entusiasmo e haurem energias para lutar e esperar dias mais justos, as
vezes a despeito das Igrejas e das religides instituidas® (Boff 1993: 149).%

Obwohl die Mystik und die spirituelle Erfahrung im Allgemeinen also mit Medi-
tation und Konzentration der Aufmerksamkeit auf die Innerlichkeit einhergehen,
kann das Auftreten der spirituellen Erfahrung wichtige Implikationen fiir das
politische Handeln derjenigen haben, denen sie widerfahrt. Eine solche Implika-
tion artikuliert Leonardo Boff im hier zitierten Fragment, wenn er betont, dass
die ,,wirklich religiosen Personen“ aus der Begegnung mit Gott die Energie
beziehen, ,,gerechtere Tage* zu erkdmpfen und zu erwarten, manchmal gegen
die Kirchen und institutionalisierten Religionen. Damit verweist er auf ein im
Christentum verwurzeltes Spannungsverhéltnis zwischen erfahrungsbasiertem
Glauben und der Unzulédnglichkeit weltlicher und kirchlicher Institutionen.
Diesem Komplex widmet sich Eric Voegelin in seiner Analyse der Sekten-
bewegungen, die er in Anlehnung an ihre Selbststilisierung unter dem Stichwort
,»Volk Gottes* (1998 [1941]) verhandelt und zu denen er unter anderem die
Katharer und Waldenser, die radikalen Franziskaner, die Kdmpfer der Bauern-
kriege sowie die Puritaner und Quiker zdhlt. Die tiefere Wurzel ihrer rebelli-
schen Aktivitét sieht er in der religiosen Erfahrung. Diese Erfahrung identifiziert
er dabei als vergleichbar mit der Grundlage der gnostischen, neo-platonischen,

64 Statt eines priesterlichen Wissens liber Gott haben die wirklich religiosen Menschen
ein mystisches, das heifit erfahrungsmifBiges Wissen, das mit Begegnungen mit der
Gottheit verwoben ist. Auf der Grundlage dieser Begegnungen beleben sie die religio-
sen Institutionen neu, bewahren sie ihren Enthusiasmus und finden sie die Energie um
zu kdmpfen und gerechtere Tage zu erhoffen, manchmal gegen die Kirchen und die
etablierten Religionen.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

manichéischen und islamischen Mystik, hélt sie als solche aber nicht fiir kultur-
spezifisch, sondern fiir ,,grundsétzlich menschlich® (,,fundamentally human®,
ibid.: 152). Trotz aller Skepsis bescheinigt er den Sektenbewegungen daher,
ebenso ,,authentic manifestations of Christianity (ibid.: 142) zu sein wie die
institutionalisierte Kirche, gegen die sie zunéchst opponieren. Aus der authenti-
schen religiosen Erfahrung erwéchst laut seiner Analyse bei den Sektenbewe-
gungen das Gefiihl des Ungeniigens an der Kirche, die sich auf die ,,Welt“ einge-
lassen hatte — besonders durch die Einfithrung der Sakramente als einer objekti-
vierten und vermittelten Form der Gnade (vgl. ibid.: 141).

Wihrend sich die Kirche bis etwa 1300 aus seiner Sicht durch eine hohe Fa-
higkeit zur Absorption spiritueller Neuerungen auszeichnete, nahm diese Féahig-
keit, so seine Analyse, danach rapide ab. Am Beispiel Meister Eckharts und der
mystischen Bewegung des vierzehnten Jahrhunderts, die von der Kirche in die
Haresie getrieben wurde, erkennt Voegelin das Scheitern der Kirche an dem
Problem, die Bedeutung dogmatischer Symbole ,,im Lichte aktiver religioser
Erfahrung* (ibid.: 137: ,,in the light of active religious experience®) neu zu inter-
pretieren. Voegelin kritisiert also nicht die den spirituellen Neuerungsbewegun-
gen zu Grunde liegende spirituelle Erfahrung. Stattdessen richtet er sich gegen
die bei den diversen Bewegungen vorherrschende Feindlichkeit gegeniiber zivi-
lisatorischen Werten (ibid.: 135; 144) und die Tendenz zur Immanentisierung
eschatologischer Zielvorstellungen vom Reich Gottes. Erst ab etwa 1700 konsta-
tiert Voegelin ein Umschlagen der frustrierten Bewegung fiir eine spirituell
angeleitete Reform von kirchlichen und staatlichen Institutionen in einen Angriff
auf den Geist selbst, wobei er die radikalste Form dieses Angriffs im Kommu-
nismus und Nationalsozialismus erkennt (vgl. ibid.: 135 f.).

Von einem wesentlich enthusiastischeren Grundton geprigt ist hingegen die
Beschéftigung der protestantischen Theologin Dorothee Solle mit dem Zusam-
menhang von ,,Mystik und Widerstand*“ (1997), wobei sie betont, dass das ,,und*
zwischen beiden Komplexen ,,radikaler begriffen (ibid.: 20) werden muss. Sie
wendet sich damit zunédchst gegen die Annahme, Mystik sei mit Weltflucht oder
Konzentration auf das eigene Selbst verkniipft (vgl. ibid.: 247). Stattdessen
versteht sie die Mystik ,,als ,Grund® [...] fiir die klare, ja laute Sprache des Nein
im Widerstehen® (ibid.: 139). ,,Grund* meint sie dabei nicht im Sinne einer
causa, sondern im Sinne einer Erméglichungsbedingung und Ermutigung. Die-
sen Zusammenhang expliziert sie in zweifacher Hinsicht: Zum einen fiihrt die
Erfahrung der Mystik laut Solle ,,aus dem Haus in die Hauslosigkeit (ibid.:
246), womit sie den Effekt der Erzeugung von Fremdheit und der Distanz ge-
geniiber der Alltagswelt bezeichnet. Gerade diese Distanzierung und dieses
Heimatloswerden im Hier und Jetzt ermoglichen laut Solle den Einsatz fiir die

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die religiése Erfahrung | 159

Verdnderung der als defizitdr erkannten Zustinde. Zum anderen erwichst laut
Solle aus der Mystik eine {iber das rational Berechenbare hinausgehende Hoff-
nung, die an die Erfahrung von Ganzheit und Vollkommenheit ankniipft (vgl.
ibid.: 248 f.) und gleichzeitig von einem ,,Zwang zum Erfolg® (ibid.: 288) be-
freit, insofern als ein unmittelbares Scheitern bestimmter politischer Bemiihun-
gen nicht mehr die Empfindung von Sinnlosigkeit des gesamten Engagements
nach sich zieht.

Als Beispiele fiir Personlichkeiten, bei denen Mystik und Widerstand in die-
sem Sinne miteinander einhergingen, beruft sie sich unter anderem auf Teresa
von Avila, die Beginin Marguerite Poréte, den Revolutionsfithrer und Antipoden
Luthers Thomas Miinzer, die Romanautorin und Abolitionsaktivistin Harriet
Beecher Stowe sowie den Jesuiten und Friedensaktivisten Daniel Berrigan.
Thnen allen gemeinsam ist laut Solle, dass sie ihre ,,Mystik in der Absage an die
in ihrer Welt herrschenden Werte* leben (ibid.: 18).

4.1.3 Die Offenbarung in der Geschichte:
Geschichtsphilosophie als Derivat der spirituellen
Erfahrung

,,[ T]he revolutionary past, and the contemporary cooperative productive capacities
through which the anthropological characteristics of the multitude are continually
transcribed and reformulated, cannot help revealing a telos, a material affirmation
of liberation (Hardt/Negri 2001: 395).

Vergangenheit und Gegenwart konnen, so Hardt und Negri hier, nicht umhin, ein
Ziel zu offenbaren, die ,,Affirmation der Befreiung®. Damit erweist sich ihre
Vorstellungswelt als geprigt von einem speziellen Derivat der spirituellen Erfah-
rung — der Geschichtsphilosophie, die das Offenbarungsgeschehen in die Ge-
schichte verlagert. Einer ihrer einflussreichsten Vertreter war Hegel, der in sei-
ner ,,Phdnomenologie des Geistes* die Vorstellung entwickelt, ,,dass das Absolu-
te und absolut Transzendente, wie die Philosophie es bislang verstanden hatte,
sich im Bereich menschlicher Angelegenheiten offenbare, also genau in dem
menschlichen Erfahrungshorizont aufscheine, den alle frithere Philosophie ein-
miitig als Quelle oder Standort absoluter Mal3stibe verworfen hatte” (Arendt
2001 [1965]: 63). Dieser Grundgedanke hat Hegel laut Arendt ,,bis auf den heu-
tigen Tag einen beherrschenden Platz in allem revolutioniren Denken gesichert*
(ibid.).

Auch Karl Lowith attestiert Hegel einen zentralen Stellenwert fiir die Wirk-
méchtigkeit der Philosophie der Geschichte, die er definiert als ,,die systemati-
sche Ausdeutung der Weltgeschichte am Leitfaden des Prinzips, durch welches

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

historische Geschehnisse und Folgen in Zusammenhang gebracht und auf einen
letzten Sinn bezogen werden* (Lowith 1983 [1949]:11). Die Entstehung dieser
Form der Spekulation verortet er jedoch nicht erst bei Hegel, sondern bereits in
der Phase zwischen dem spiten siebzehnten und dem frithen achtzehnten Jahr-
hundert: Wéhrend Bossuets ,,Discours sur 1’histoire universelle® (1966 [1681])
noch ein theologisches Verstdndnis von Geschichte nach augustinischem Vor-
bild zu Grunde liegt, bedient sich Voltaire in seinem ,,Essai sur les moeurs et
l'esprit des nations* (1963 [1756]) bereits der Ideen und Termini der Geschichts-
philosophie (vgl. Lowith 1983 [1949]). Die Vorstellung der auf ein einziges Ziel
gerichteten Universalgeschichte stammt, so Lowith, ,,aus dem jiidischen Mono-
theismus und der christlichen Eschatologie® (ibid.: 122). Demnach ist die Ge-
schichtsphilosophie fiir Lowith letztlich das Ergebnis einer Sdkularisierung der
judisch-christlichen Heilsgeschichte (vgl. ibid.: 12).

Zur Begriindung dieser These verdeutlicht Lowith zunéchst den grundlegen-
den Unterschied zwischen dem jiidisch-christlichen Geschichtsbild und dem
antik-paganen, dem die Vorstellung von einem letzten Sinn der Geschichte
fremd war (vgl. ibid.: 18 f.). Wie er mit Rekurs auf Hermann Cohen (vgl. Cohen
1919) ausfiihrt, haben im Gegensatz dazu bereits der jiidische Prophetismus und
dann das Christentum ein ,,Schema fortschreitender Ordnung und Sinnhaf-
tigkeit* (Lowith 1983 [1949]: 29) entwickelt, in dem das Eschaton dem Verlauf
der Geschichte nicht nur ein Ziel setzte, sondern diesen auch gliederte und struk-
turierte.

Diese Grundidee wird am elaboriertesten von Augustinus in ,,De Civitate Dei
Contra Paganos® formuliert, wo er sich mit der konkurrierenden vorchristlichen
Kreislauflehre auseinandersetzt. Seine Widerlegung findet jedoch, wie Lowith
hervorhebt, nicht auf theoretisch-kosmologischer, sondern auf moralisch-
theologischer Ebene statt (vgl. ibid.: 173). Sein entscheidendes Argument gegen
das heidnische Geschichtsbild ist, so Lowith, dass dieses jede Hoffnung auf
Erlésung unmoglich macht (vgl. ibid.: 177). Zur Illustration zitiert er eine Passa-
ge aus dem Gottesstaat, in der Augustinus emphatisch ausruft: ,,Ist das nicht
unannehmbar, unglaublich, unertraglich? Selbst wenn es wahr wire, schwiege
man kliiger davon, ja man wére gescheiter, wenn man es nicht wiilite” (Augusti-
nus 1914: XII, 21: 237).

Anders als in der modernen Geschichtsphilosophie bleibt bei Augustinus je-
doch die Weltgeschichte vom Heilsgeschehen grundsitzlich getrennt. Er geht
dabei sogar so weit, dass er die politischen Verhéltnisse, unter denen der ,,dem
Tode verfallene Mensch* lebt, fiir gdnzlich irrelevant erklért, solange der jewei-
lige Herrscher seine Untertanen nicht zu gottlosem Verhalten zwingt (vgl. Au-
gustinus 1911: 272 . [V, 17]).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die religiése Erfahrung | 161

Eine apokalyptische Spekulation, in der Weltgeschichte und Heilsgeschehen
systematisch aufeinander bezogen werden, findet sich dann erstmalig bei dem
kalabrischen Monch Joachim von Fiore (vgl. Lowith 1983 [1949]: 158f.). Auf-
bauend auf seinem Offenbarungserlebnis an einem Pfingsttag zwischen 1190
und 1195, das ihn nach eigener Darstellung die Bedeutung der Offenbarung des
Johannes erkennen ldsst, entwickelt Joachim die geschichtstheologische Speku-
lation, die er in der ,,Expositio in Apokalypsim® (Joachim1964 [1527]) darlegt.
Darin deutet er die Figuren des Neuen Testaments als verschliisselte Hinweise
auf Ereignisse der Weltgeschichte, mit deren Hilfe sich die Vergangenheit neu
interpretieren und gleichzeitig die Zukunft voraussagen ldsst. Im Mittelpunkt
von Joachims Spekulation steht eine Ubertragung der trinitarischen Personen
Vater, Sohn und Heiliger Geist auf die Weltgeschichte. Dabei leitet er aus den
Verfallserscheinungen des eigenen Jahrhunderts das unmittelbare Bevorstehen
des dritten und letzten Zeitalters ab, ndmlich des Zeitalters des Heiligen Geistes,
in dem die unmittelbare Gotteserkenntnis moglich und die Vermittlung durch
Papst und Priester iiberfliissig werden. Eingeleitet wird diese dritte Epoche, so
Joachims Prophezeiung, durch das Wirken eines ,,novus dux®“. Obwohl Joachim
selbst keinerlei Aufforderung zum Umsturz aus seiner geschichtstheologischen
Spekulation ableitete, wurde diese in der Folgezeit von den Franziskanerspiritua-
len und verschiedenen anderen Gruppen zur Grundlage revolutiondrer Bewe-
gungen erhoben (vgl. Lowith 1983 [1949]: 160-165).

Auch Eric Voegelin hebt die entscheidende Rolle Joachims fiir die Resakra-
lisierung des Politischen hervor. Indem er das Symbol der Trinitit auf den Ab-
lauf der Geschichte anwendet, bricht Joachim, so Voegelin, mit der augustini-
schen Trennung von politischer Geschichte und Heilsgeschichte und schafft
gleichzeitig das ,,Aggregat der Symbole, die bis zum heutigen Tag die Selbstin-
terpretation der modernen politischen Gesellschaft beherrschen (Voegelin 2004
[1959]: 123). Die bei Joachim von Fiore entwickelte Idee des ,,dritten Reiches*
wird laut Voegelin vor allem dadurch geféhrlich, dass sie sich mit dem Inhalt des
perfekten sozialen Zustands verbindet, den zwar der ,,Geist” erwirkt, zu dem
letztlich aber die ,,Auserwéhlten* aktiv (und moglicherweise gewaltsam) beitra-
gen miissen (vgl. Voegelin 1998 [1941]: 147 f.; 164 f.; 172). Dies illustriert er
beispielsweise an dem puritanischen Pamphlet ,,A Glimpse von Sion’s Glory*
von 1641, in dem es heifit, ,,Blessed is he that hath any hand in pulling down
Babylon* (Voegelin 1998 [1941]: 145; vgl. auch Voegelin 2004 [1959]: 154 f.).

Lowith sieht die Uberzeugung, dass das innerweltliche Telos erkennbar und
durch den Menschen selbst herbeizufiihren ist, neben dem Wegfall des Gottesbe-
zugs als Kennzeichen der modernen Geschichtsphilosophie (vgl. Lowith 1983
[1949]: 15; 19). Worin dieses Telos und die Indikation fiir seine Erreichbarkeit

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

jeweils gesehen werden, ist natiirlich in den diversen Auspridgungen der Ge-
schichtsphilosophie verschieden: Wahrend es bei Hegel in der Vollendung des
sich selbst begreifenden Geistes liegt, identifiziert Comte das Ziel der Geschich-
te mit der Erreichung wissenschaftlicher Positivitdt und Marx mit der klassenlo-
sen Gesellschaft (vgl. Lowith 1983 [1950]: 246). Bei Marx und Engels wird der
appellative Charakter der Geschichtsphilosophie besonders deutlich: Wenn sie
etwa im , Kommunistischen Manifest” feststellen, dass der Widerspruch von
Produktivkriften und Produktionsverhédltnissen genauso ,,notwendigerweise zur
Vernichtung des Kapitalismus und der Bourgeoisie fiihren wird, wie er in der
Vergangenheit zur Vernichtung des Feudalsystems durch die Bourgeoisie ge-
fiihrt hat (vgl. Marx/Engels 1959 [1848]: 467 f.), so wollen sie damit durchaus
nicht zur Passivitit aufrufen. Im Gegenteil bildet ihre Version der Geschichtsphi-
losophie letztlich die Grundlage fiir die Siegesgewissheit, die zum Handeln —
genauer der Revolution des Proletariats — motivieren soll, da ,,der erste Schritt in
der Arbeiterrevolution die Erhebung des Proletariats zur herrschenden Klasse,
die Erkdmpfung der Demokratie ist* (ibid.: 481).

Die christliche Theologie des zwanzigsten Jahrhunderts hat ihrerseits eine
Theologie der Geschichte entwickelt, die das innerweltliche Handeln motiviert —
allerdings unter Beibehaltung des Gottesbezugs und des ,,eschatologischen Vor-
behalts®, dass das eigentliche Ende der Geschichte nicht vom Menschen herbei-
geflihrt werden kann. Bereits Paul Tillich bemiihte sich, ,,autonomes und theo-
nomes GeschichtsbewuBtsein [zu] vereinen® (Rendtorff 1974: 440), und zwar
mit Hilfe des Begriffs des ,,Kairos“. Diesen verwendete er sowohl fiir die Er-
scheinung Christi als auch allgemein als Ausdruck dafiir, dass ,,das Unbedingte
in einem bestimmten Moment der Geschichte in die Zeit einbricht und sie mit
einem unbedingten Gehalt und mit einer unbedingten Forderung erfiillt* (Ame-
lung 1976: 668; vgl. Tillich 2008 [1923]: 81 ff.).

Wolfthart Pannenberg und andere entwickeln dann in den sechziger Jahren
eine Theologie von der ,,indirekten Selbstoffenbarung Gottes im Spiegel seines
Geschichtshandelns® (vgl. Pannenberg 1982a [1961]: 16). Dabei betont Pannen-
berg, dass ,,das Offenbarwerden des biblischen Gottes in seinem Handeln [...]
kein geheimes, mysterienhaftes Geschehen darstellt und daher auch nicht ,,als
Einbildung frommer Seelen abgetan werden* kann (Pannenberg 1982b [1961]:
98 f.). Hier ist gleichzeitig der Versuch erkennbar, der Kontingenz der spirituel-
len Erfahrung eine allgemeine Zuginglichkeit entgegenzusetzen. Der Grundge-
danke von der Offenbarung Gottes im Geschichtshandeln taucht dann in Jiirgen
Moltmanns von Ernst Bloch inspiriertem Werk ,,Theologie der Hoffnung* (1968
[1964]) in explizit politischer Form auf: Er betont, dass Gott im Christentum nur
tatig hoffend™ (ibid.: 12) erwartet werden kann, wenn die VerheiBungen der

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die religiése Erfahrung | 163

Eschatologie ,,im Widerspruch zur erfahrenen Gegenwart des Leidens, des Bo-
sen und des Todes* (ibid.: 14) verstanden werden.

In der lateinamerikanischen Befreiungstheologie wird dieses ,,titige Hoffen*
dann revolutionér ausbuchstabiert, wobei Exodus, Reich-Gottes-Lehre und Auf-
erstehungstheologie als heilsgeschichtliche Vorgénge interpretiert werden, die
gleichzeitig die Aufforderung Gottes an die Christen zum engagierten Handeln
enthalten. Entgegen der apolitischen Interpretation des Christentums, die sich oft
auf das Jesuswort ,,Mein Reich ist nicht von dieser Welt* (Joh. 18,36) beruft,
hebt die Befreiungstheologie hervor, dass gerade die Reich-Gottes-Lehre zum
politischen Handeln verpflichtet. Dabei verweist sie auf das Jesuswort ,,Das
Reich Gottes ist unter euch® (Lk, 17,21) und betont, dass nicht nur der Geist,
sondern auch der Korper und ,,die Welt* zur Erlosung berufen sind (vgl. Boff
1988 [1979]: 56). ,,Im Lichte des Glaubens erweist sich daher der historische
soziale Veranderungsprozess als auf das Erreichen des Reichs Gottes ausgerich-
tet und kann dieses ,.konkretisieren und antizipieren* (vgl. ibid.: 77 f.). Er wird
zwar dezidiert nicht mit dem Kommen des Reiches identifiziert, aber zu seiner
Voraussetzung erklart (vgl. ibid.: 302; Gutiérrez 1990 [1971]: 225).

Mit Bezug auf die Auferstehung betont Gustavo Gutiérrez, dass das Leben
der Christen ein Leben im Bewusstsein des Osterereignisses ist, dessen zentraler
Glaubensinhalt in der Uberwindung der Siinde als Wurzel von Tod, Ungerech-
tigkeit und Unmenschlichkeit liegt. Tod und Auferstehung Jesu bilden also fiir
Gutiérrez gewissermallen die Bedingung der Moglichkeit des Menschen, gegen
die Auswirkungen der Siinde anzukédmpfen und beinhalten gleichzeitig die Ver-
pflichtung, dies auch zu tun. Da er die Siinde nicht nur als individuelle Verfeh-
lung, sondern auch als ungerechte und unterdriickerische Struktur versteht, er-
streckt sich sein Appell zur Verdnderung auch auf diese Struktur (vgl. ibid.: 223
ff.).

Mit dhnlich appellativer StoBrichtung interpretiert Leonardo Boff die Aufer-
stehung als Zeichen der ,definitiven Prisenz Gottes in der Geschichte®
(,,presencga definitiva de Deus dentro da historia®, Boff 1988 [1979]: 324 f.), als
die Vorwegnahme des gliicklichen Endes der Schopfung und vor allem als das
zentrale Moment fiir den Sinn der menschlichen Hoffnung (vgl. ibid.).

Die Befreiungstheologie artikuliert somit eine zentrale Eigenschaft des Mes-
sianismus: Sie stellt den Glauben an den Messias fiir die Erlangung des Heils
iiber die Achtung des gottlichen Gesetzes (vgl. Taubes 2007 [1953]: 94). Die
,messianische Erfahrung“ (Taubes 2007 [1983]: 44) fiihrt dabei dazu, dass sie
sich der ,,Gestaltung der geschichtlichen Wirklichkeit (ibid.: 49) verschreibt.
Wie im Folgenden gezeigt wird, sind diese Vorstellungen auch in der globalisie-
rungskritischen Fortsetzung der Befreiungstheologie nach wie vor wirkméchtig.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

4.1.4 Offenbarungsinhalte und ihre politische
Instrumentalisierung

,»De cara a la montafia hablamos con nuestros muertos para que en su palabra
viniera el buen camino por el que debe andar nuestro rostro amordazado® (EZLN
1994).65

Wenn die Mitglieder des ,,Ejército Zapatista de Liberacion Nacional“ hier be-
richten, dass sie mit dem ,,Gesicht zum Berg"™ mit ihren Ahnen sprachen, damit
sie ithnen den Weg weisen mogen, verweist dies nicht nur auf den Ahnenkult als
Merkmal bestimmter indigener Religionen, sondern auch auf eine Szene, die
anschlussfdhig zur jiidischen und christlichen Offenbarungsiiberlieferung ist.
Denn sie erinnert auch an die Gesetzgebung am Berg Sinai, wie sie im Buch
»Exodus® geschildert wird.

Das Thema der Selbstoffenbarung Gottes am Sinai findet sich in einem der
Diskussionsstrange wieder, die die Debatte um Politik und Religion in den letz-
ten Jahren geprigt hat, ndmlich Jan Assmanns These von der ,,Mosaischen Un-
terscheidung®, wonach der im Judentum entwickelte und von Christentum und
Islam iibernommene Monotheismus erstmalig die Unterscheidung von ,,wahr
und unwahr® auf die Frage der Religion iibertrug (vgl. Assmann 1998: 17; Ass-
mann 2003: 12 f). Dass die mosaische Unterscheidung auch mit der Bereitschaft
einhergeht, die als wahr erkannte Offenbarung mit Gewalt gegen die Idolatrie zu
verteidigen, illustriert Assmann anhand der ,,Urszene* des Kampfes um das
Goldene Kalb (Ex. 32), der die von Moses angeordnete grausame Bestrafung
folgt (vgl. Assmann 1998: 269).

Rolf Schieder argumentiert hingegen in direkter Replik auf Assmann und
Sloterdijk, der eine noch radikalere Position vertritt (vgl. Sloterdijk 2014), dass
sie einem ,,hermeneutischen Trugschluss® (Schieder 2014: 22) aufsitzen, wenn
sie Moses in der christlichen Tradition als Vorbild fiir alle Gldubigen verstehen
und nicht als kritisierbare Figur. Dariiber hinaus verweist er auf eine Diskussion
in der rabbinischen Literatur, ob Moses fiir das Massaker tatséchlich einen gott-
lichen Auftrag erhalten oder diesen lediglich erfunden hat (vgl. ibid.: 25).

Damit ist ein Faktor angesprochen, der das Verhéltnis von Politik und Of-
fenbarung verkompliziert, ndmlich die Mdglichkeit, Offenbarungen lediglich zu
fingieren und als Instrument der Politik zu nutzen. Als erster systematisch
durchdacht und gleichzeitig zur Handlungsempfehlung erhoben hat diese kalku-
lierende politische Instrumentalisierung der Religion Niccolo Machiavelli. So

65 Mit dem Gesicht zum Berg sprechen wir mit unseren Toten, damit ihr Wort den guten
Weg weist, den unser geknebeltes Gesicht gehen muss.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 165

beschreibt er etwa in seinen ,,Discorsi* bewundernd, wie Numa Pompilius, der
legendidre zweite Konig Roms, vorgab, mit einer Nymphe in Kontakt getreten zu
sein, um das Volk davon zu iiberzeugen, ein besonders unbeliebtes Gesetz zu
akzeptieren. In einem Atemzug nennt Machiavelli dabei Moses, Lykurg und
Numa als Vorbilder fiir eine solche Instrumentalisierung — angeblicher — religic-
ser Erfahrung fiir politische Zwecke (vgl. Machiavelli 1977 [1531]): I, 11). Die
eigentliche Erfahrungsbasis der jeweils genutzten Offenbarung entbehrt dabei
fiir ihn jeglicher Bedeutung.

4.2 RELIGIOSE ERFAHRUNG, PHILOSOPHISCHE
REFLEXION UND RADIKALE VERANDERUNG

4.2.1 EZLN

Die Zapatisten des EZLN bedienen sich in ihren Erkldrungen héufig geschichts-
philosophischer Spekulationen und damit immanentisierter Formen religidser
Erfahrung. Eine zentrale Rolle spielt dabei der Bezug auf ,,500 Jahre Kampf™
gegen verschiedene Unterdriicker. So heifit es etwa in der ,,Ersten Erkldrung aus
der Selva Lacandona“:

,,Somos el producto de 500 afos de luchas: primero contra la esclavitud, en la
guerra de Independencia contra Espafia encabezada por los insurgentes, después
por evitar ser absorbidos por el expansionismo norteamericano, luego por promul-
gar nuestra Constitucion y expulsar al Imperio Francés de nuestro suelo, después
la dictadura porfirista nos negd la aplicacion justa de las leyes de Reforma y el
pueblo se rebeld formando sus propios lideres, surgieron Villa y Zapata, hombres
pobres como nosotros [...]* (EZLN 1993).60

Dass das Geschichtsbild der Zapatisten grundsitzlich fortschrittsorientiert ist,
zeigt sich an Formulierungen, in denen sie ihren Gegnern vorwerfen, den Lauf

66 Wir sind das Ergebnis von 500 Jahren Kampf: Erst gegen die Sklaverei, im Unabhén-
gigkeitskrieg gegen Spanien, der von den Aufstindischen angefiihrt wurde, spater um
zu verhindern, vom nordamerikanischen Expansionismus aufgesogen zu werden, da-
nach um unsere Verfassung zu verbreiten und das franzosische Imperium von unse-
rem Boden zu vertreiben, danach verweigerte uns die porfiristische Diktatur die ge-
rechte Anwendung der Reformgesetze und das Volk erhob sich und brachte seine ei-
genen Anfiihrer hervor, es erschienen Villa und Zapata, arme Menschen wie wir.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

der Geschichte umkehren zu wollen, wie etwa in der ,,Zweiten Erkldrung aus der
Selva Lacandona“:

,»S0lo esos fosiles politicos planean de nuevo dar marcha atras a la historia de
México y borrar de la conciencia nacional el grito que hizo suyo todo el pais
desde el primero de enero del 94: ;YA BASTA!“ (EZLN 1994).6

Dass sie das in der ersten Erkldarung formulierte ,,Ya basta“ (,,Es reicht®) als
Schrei bezeichnen, vermittelt zum einen Entschlossenheit. Gleichzeitig tragt die
Betonung des Schreis (grito) auch zur historischen Verortung bei, weil er impli-
zit auf einen weiteren Schrei verweist, ndmlich den in Mexiko als Nationalfeier-
tag gefeierten Schrei von Dolores (,,grito de Dolores®), durch den der Priester
Miguel Hidalgo die Auflehnung gegen die spanische Kolonialmacht ausldste, die
letztlich zur mexikanischen Unabhéngigkeit fiihrte. Dementsprechend nimmt
dieselbe Erklarung spiter Bezug auf einen weiteren Helden des Unabhéngig-
keitskriegs, ndmlich Vicente Guerrero, und betont: ,,En nosotros encuentra, otra
vez, lugar la histora de lucha digna de nuestros antepasados* (EZLN 1994).

Auf die franzosische Intervention in Mexiko kommt die ,,Dritte Erklarung
aus der Selva Lacandona“ zuriick, die mit einer Erinnerung an Benito Juarez,
den Nationalhelden im Kampf gegen die Franzosen, beginnt. Am Ende der Er-
klarung werden die Ereignisse explizit parallelisiert:

,,Como con Benito Juarez frente a la intervencion francesa, la Patria marcha ahora
de lado de las fuerzas patriotas, contra las fuerzas antidemocraticas y autoritarias®
(EZLN 1995).98

Im Anschluss daran wird Juarez’ Ausspruch ,,das Vaterland lebt und gehort
uns!*“ zusammen mit den drei Grundforderungen des EZLN ,,Demokratie, Frei-
heit, Gerechtigkeit“ wiederholt und damit zu einem Bestandteil des eigenen
Mottos gemacht (vgl. ibid.).

Innerhalb dieser Abfolge von nationalen Freiheitskdmpfen, in der das EZLN
ihre eigene Rebellion verortet, kommt der Mexikanischen Revolution von 1910
eine besondere Bedeutung zu. Dies zeigt sich bereits in der Namensgebung als

67 Nur diese politischen Fossile wollen die Geschichte Mexikos zuriickdrehen und aus
dem Nationalbewusstsein den Schrei verbannen, den ein ganzes Land sich seit dem
ersten Januar 1994 zu eigen gemacht hat: Es reicht!

68 Wie bei Benito Juarez im Angesicht der franzdsischen Intervention marschiert das
Vaterland heute an der Seite der patriotischen Krifte, gegen die antidemokratischen
und autoritdren Kréfte.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 167

.Zapatistische Befreiungsarmee®, die auf den Revolutionshelden Emiliano Zapa-
ta verweist. Die ,,Vierte Erklarung aus der Selva Lacandona® beginnt dement-
sprechend mit einem langen Zitat von Zapata. In der darauf folgenden Passage
verdeutlichen die Zapatisten, was diese Verortung ihres Kampfes in der mexika-
nischen Geschichte fiir sie heif3t:

,,No morira la flor de la palabra. Podra morir el rostro oculto de quien la nombra
hoy, pero la palabra que vino desde el fondo de la historia y de la tierra ya no
podra ser arrancada por la soberbia del poder. Nosotros nacimos de la noche. En
ella vivimos. Moriremos en ella. Pero la luz sera mafiana para los mas, para todos
aquellos que hoy lloran la noche, para quienes se niega el dia, para quienes es
regalo la muerte, para quienes esta prohibida la vida. Para todos la luz. Para todos
todo* (EZLN 1996a).9°

Die Verwurzelung in der revolutiondren Geschichte des Landes gibt ihnen also
die Gewissheit, dass man Teil einer bereits begonnenen Handlung ist, die trotz
des moglichen eigenen Todes ihren Sinn behilt, und bietet somit Motivation und
Orientierung fiir das eigene Handeln. Deutlich wird auBBerdem eine klare Zu-
kunftsorientierung: Die aktuelle Lage wird mit Dunkelheit und Tod assoziiert
und der Gewissheit gegeniibergestellt, dass das zu erwartende ,,Morgen* eines
des ,,Lichts fiir alle” sein wird. Die Lichtmetapher wird in derselben Erkldrung
an anderer Stelle noch einmal wiederholt und dann klar auf das eigene Handeln
in der Geschichte bezogen:

,,Como una estrella, la heroica y digna resistencia de las comunidades indigenas
zapatistas ilumino el afio de 1995 y escribié una hermosa leccion en la historia
mexicana® (ibid.).”"

Ahnlich formulieren die Zapatisten auch in einer Passage aus der ,,Fiinften Er-
klarung aus der Selva Lacandona®:

69 Die Blume des Wortes wird nicht sterben. Das verborgene Gesicht dessen, der es
heute benennt, kann sterben, aber das Wort, das aus der Tiefe der Geschichte und der
Erde kam, kann nicht mehr durch die Arroganz der Macht ausgerissen werden. Wir
wurden in der Nacht geboren. In ihr leben wir. In ihr werden wir sterben. Aber das
Licht wird morgen fiir die anderen kommen, fiir all die, die heute die Nacht beweinen,
denen man den Tag verweigert, denen der Tod ein Geschenk ist, fiir die das Leben
verboten ist. Fiir alle das Licht. Fiir alle alles.

70 Wie ein Stern erleuchtete der heroische und wiirdige Widerstand der indigenen zapa-
tistischen Gemeinschaften das Jahr 1995 und schrieb ein wunderschones Kapitel der
mexikanischen Geschichte.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | Religioése Erfahrung und Globalisierungskritik

,,De nuestra experiencia y de la larga y luminosa historia de lucha indigena que
nos heredaron nuestros antepasados, los habitantes primeros de estas tierras, reto-
mamos estas armas y convertimos en soldados nuestros silencios, la dignidad en
luz, y en muralla nuestra resistencia“ (EZLN 1998).7!

Hier heben die Zapatisten zudem hervor, dass sie die Kémpfe der Indigenen als
integralen Bestandteil der mexikanischen Geschichte sehen. In einer weiteren
Passage aus der flinften Erkldrung wird der Zusammenhang von Geschichtsbild
und politischem Engagement explizit gemacht:

,»No nos alzamos y nos hicimos rebeldes por creernos mas fuertes y poderosos.
Nos levantamos en demanda de democracia, libertad y justicia porque tenemos la
razon y la dignidad de la historia de nuestro lado. Y con esto en las manos y en el
pecho, es imposible quedarse impavido frente a las injusticias, traiciones y
mentiras que en nuestro pais son ya un ,estilo de gobierno‘*“ (EZLN 1998).72

Hier wird deutlich, dass die Uberzeugung, die ,,Vernunft“ und ,,Wiirde* der
Geschichte auf der eigenen Seite zu wissen, fiir die Zapatisten eine wichtige
Motivation fiir ihr Engagement darstellt. Dabei verdichtet sich diese Uberzeu-
gung zu einem quasi-korperlich verfestigten Habitus — ,,in den Hianden und in
der Brust® — und bildet die Voraussetzung dafiir, dass die Zapatisten auf wahrge-
nommene Ungerechtigkeiten mit Rebellion reagieren.

Die Zapatisten ordnen in ihren zentralen Texten also ihr eigenes Handeln in
eine zielgerichtete Abfolge historischer Befreiungskdmpfe ein und erkennen
darin ein zentrales Motiv fiir ihre Rebellion. Dabei bilden vor allem die nationale
mexikanische Geschichte seit dem Unabhéngigkeitskrieg und die Tradition der
indigenen Aufstinde den Bezugsrahmen. Es gibt aber auch Passagen, die auf
eine Einordnung in die globale Geschichte eines Kampfes der Unterdriickten aus
der ,,Dunkelheit” in das ,,Licht“ hindeuten. Die Verortung in einer kdmpferi-

71 Aus unserer Erfahrung und aus der langen und leuchtenden Geschichte des indigenen
Kampfes, die uns unsere Vorfahren, die ersten Einwohner dieses Landes, vererbten,
nehmen wir diese Waffen wieder an uns und verwandeln unser Schweigen in Solda-
ten, die Wiirde in Licht und unseren Widerstand in eine Mauer.

72 Wir haben uns nicht erhoben und sind zu Rebellen geworden, weil wir uns fiir stirker
und méchtiger halten. Wir haben uns erhoben mit der Forderung nach Demokratie,
Freiheit und Gerechtigkeit, weil wir die Vernunft und die Wiirde der Geschichte auf
unserer Seite haben. Und mit dieser in den Hénden und in der Brust ist es unmoglich,
ungeriihrt zu bleiben angesichts der Ungerechtigkeiten, des Verrats und der Liigen, die
in unserem Land schon ein ,,Regierungsstil* sind.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 169

schen Vergangenheit erhélt somit eine klare Orientierung auf ein in der Zukunft
liegendes Ziel.

Dass sie hier eine im christlich-jiidischen Geschichtsverstindnis verwurzelte
Vorstellung iiber die Zielorientierung der Geschichte und die damit einherge-
hende Verpflichtung zum Handeln im Hier und Jetzt {ibernehmen, ldsst sich
anhand der Entstehungsgeschichte des EZLN erkldren, in der verschiedene
Denkstromungen aufeinander treffen. Dazu gehort zum einen das marxistische
Gedankengut, das urbane Intellektuelle mit dem Ziel einer Mobilisierung — und
z.T. auch einer Militarisierung — der indigenen Bevolkerung in die Selva Lacan-
dona trugen (vgl. Mignolo 2002: 274; Garcia Rojas 2013: 27). Genuin christli-
che, geschichtstheologische Vorstellungen gelangten dariiber hinaus seit den
sechziger Jahren durch die Ausbildung der Katechisten in der Erzdiézese von
San Cristobal de las Casas in das heutige Gebiet der Zapatisten, die auf eine
Bewusstseinsbildung und politische Artikulation der indigenen Gemeinschaften
abzielte. Ein wichtiges Motiv war dabei die auch in der Befreiungstheologie
zentrale Exoduserziahlung, die ein teleologisches Geschichtsbild mit der Gewiss-
heit der géttlichen Unterstiitzung und der Aufforderung an den eigenen Einsatz
fiir ein besseres, freieres Leben verbindet. Diese Erzdhlung iibertrugen die katho-
lischen Katechisten in ihrer Arbeit mit den Gemeinschaften auf deren eigene
Situation, was insofern nahe lag, als auch das Gebiet der Selva Lacandona erst
seit kurzem von einer Gruppe von Gemeinschaften kolonisiert worden war, die
dorthin ausgewandert waren, um ein von den Grofigrundbesitzern unabhingige-
res Leben zu fiihren (vgl. Leyva Solano 1995: 392).

Diese Einfliisse mischten sich im Gedankengut der Zapatisten mit den religi-
6sen und politischen Vorstellungen der indigenen Bevolkerung in Chiapas, aber
auch anderen Mayagebieten. Darauf verweisen die Erkldrungen auch, wenn sie
beispielsweise den Mythos des Popol Vuh zitieren (vgl. EZLN 1998) und auf die
Verpflichtungen verweisen, die ihnen von ihren ,,muertos” auferlegt werden. So
heiflt es in der zweiten Erklarung:

,De cara a la montafia hablamos con nuestros muertos para que en su palabra
viniera el buen camino por el que debe andar nuestro rostro amordazado* (EZLN
1994).73

Es wird also eine Begegnung mit den ,,Toten“ beschrieben, bei der diese nach
dem ,,guten Weg® gefragt werden. In der von den ,,muertos* offenbarten Ant-
wort présentieren die Zapatisten einige ihrer beriihmtesten Leitsdtze, darunter

73 Mit dem Gesicht zum Berg sprechen wir mit unseren Toten, damit ihr Wort den guten
Weg weist, den unser geknebeltes Gesicht gehen muss.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

,para todos todo* und ,,mandar obedeciendo® (ibid.) als Rat der Toten. Die Auf-
zahlung der so erfahrenen Lehrsétze kulminiert in der Aufforderung, sich nicht
zu ergeben:

»iNo se rindan! jResistan! No falten al honor de la palabra verdadera. Con digni-
dad resistan en las tierras de los hombres y mujeres verdaderos, que las montaflas
cobijen el dolor de los hombres de maiz. {No se rindan! jResistan! jNo se vendan!
iResistan!“ (ibid.).”

Der Ausdruck ,,hombres de maiz“ in dieser Passage verweist auf die zentrale
Rolle, die der Mais in den Schopfungsmythen der Maya spielt, etwa im Popol
Vuh, in dem der Mensch aus Mais erschaffen wird (vgl. Recinos 1950: 103 f.;
Cruz Coutifio 2008: 64 f.).

Dass die Leitsitze als Inhalt einer Offenbarung dargestellt werden, mag im
Kontext der modernen Skepsis gegeniiber der religiosen Erfahrung den Verdacht
der Offenbarungsfiktion wecken (vgl. dazu Kap. 4.1.1; 4.1.4). Zudem wird in der
Passage nicht deutlich, ob die Zapatisten diese Anweisungen der Toten tatsdch-
lich als Schilderung einer spirituellen Erfahrung verstehen oder als Betonung der
allgemeinen Verbundenheit zu ihren Ahnen, zumal die darin enthaltenen Leitsét-
ze in anderen Erkldrungen ohne den Verweis auf ihren transzendenten Ursprung
wiederholt werden (vgl. z.B. EZLN 1995; EZLN 1996a; EZLN 1998). In jedem
Fall leiten sie aus der Prdsenz der Ahnen bestimmte Verpflichtungen ab, zu
denen Widerstand und Kampf gehoren, um die Ehre der Vorfahren zu verteidi-
gen.

4.2.2 Michael Hardt und Antonio Negri

Empire und Multitude: Das offenbarte Telos der Geschichte

Michael Hardt und Antonio Negri betonen in ihren Texten haufig, dass die Mo-
tivation ihres Engagements und das Ziel ihrer politischen Vision ohne jeden
Rekurs auf die Transzendenz auskommt (vgl. Hardt/Negri 2001: 47; 66; 91,
207). Dieser Verzicht auf jeglichen Transzendenzbezug geht bei ihnen jedoch
nicht mit dem Ausbleiben der motivierenden Hoffnung auf eine bessere Zukunft
einher. Dafiir sorgen sie, indem sie sich der Geschichtsphilosophie als eines

74 Ergebt Euch nicht! Leistet Widerstand! Vergeht Euch nicht an der Ehre des wahren
Wortes. Leistet Widerstand mit Wiirde im Land der wahren Ménner und Frauen, so
dass die Berge den Schmerz der Menschen des Mais in sich aufnehmen. Ergebt Euch
nicht! Leistet Widerstand! Verkauft Euch nicht! Leistet Widerstand!

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 171

Derivats der spirituellen Erfahrung bedienen, das das Offenbarungsgeschehen in
die Immanenz verlagert.

Die Voraussetzung fiir ihre hoffnungsvolle und handlungsmotivierende Ge-
schichtsphilosophie ist die vehemente Ablehnung jeglicher Zyklentheorie. Als
Vertreter zyklischer Geschichtsbilder nennen sie Plato, Polybius, Spengler,
Ortega y Gasset, Braudel und Arrighi (vgl. ibid.: 237). Ausfiihrlich gehen sie
dabei auf den marxistischen Historiker Giovanni Arrighi ein, der die Expansion
des Finanzkapitalismus und den Verlust der US-Hegemonie als typisches Phé-
nomen einer zyklischen Krise versteht, an deren Ende sich das Epizentrum des
Kapitalismus geographisch verlagert, ohne dass sich das System insgesamt de-
stabilisiert (vgl. ibid.: 238; Arrighi 1994). Diese These kritisieren sie folgender-
malen:

,[1]n the context of Arrighi’s argument it is impossible to recognize a rupture of
the system, a paradigm shift, an event. Instead, everything must always return,
and the history of capitalism thus becomes the eternal return of the same®
(Hardt/Negri 2001: 239).

Obwohl sie sich der groBen Bandbreite von historischen Zyklustheorien bewusst
sind, lehnen Hardt und Negri sie letztlich alle aus demselben Grund ab:

,,We find this entire mode of reasoning completely inadequate, however, because
every theory of cycles seems to laugh at the fact that history is a product of human
action by imposing an objective law that rules over the intentions and resistances,
the defeats and the victories, the joys and the suffering of humans. Or worse, it
makes human actions dance to the rhythm of the cyclical structures (ibid.: 237
f.).

In dieser Passage artikulieren Hardt und Negri die Erfahrung der Hoffnungslo-
sigkeit, die sich einstellt, wenn die Zielorientierung der Geschichte wegfillt: Ein
scheinbar objektives Gesetz herrscht iiber alle Absichten und Widersténde, iiber
alle Niederlagen und Siege und iiber Freuden und Leiden der Menschen, bzw.
lasst die Menschen nach dem Rhythmus der zyklischen Strukturen tanzen. Die
Autoren begriinden ihre Ablehnung aller Zyklentheorien und speziell derer
Giovanni Arrighis also nicht auf einer theoretischen, sondern auf einer morali-
schen Ebene, denn was die Zyklentheorien in ihrer Auffassung als ,,v6llig inadé-
quat® erscheinen lésst, ist, dass menschliche Handlungen darin vorherbestimmt
erscheinen und kein Platz fiir Briiche und Unvorhergesehenes bleibt.

Diese Form der Zuriickweisung eines zyklischen Geschichtsbildes erinnert
an Augustinus’ Ablehnung der antiken Zyklentheorie in ,,De Civitate Dei, die

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

er ebenfalls nicht theoretisch, sondern moralisch begriindet. Ihm ging es dabei
allerdings nicht um die historische Handlungsfahigkeit des Menschen, sondern
um die Moglichkeit der Erlosung der Seele, die im Rahmen der Zyklentheorie
nicht denkbar ist. Wie oben dargestellt, reagiert Augustinus auf die aus christli-
cher Sicht von der Kreislauftheorie ausgehende Hoffnungslosigkeit mit dem
emotionalen Ausruf ,,Ist das nicht unannehmbar, unglaublich, unertraglich?*
(Augustinus 1914: XII, 21: 237; vgl. oben, Kap. 4.1.3).

Bemerkenswerterweise beziehen sich Hardt und Negri in ihrem Buch Empire
mehrfach selbst auf Augustinus, wenn auch ohne auf die Gemeinsamkeit einer
leidenschaftlichen Ablehnung aller Zyklustheorien zu verweisen. Sie nennen
sein Konzept des Gottesstaates als Herausforderung fiir das Romische Reich
sogar als eine Quelle der Inspiration fiir ihr eigenes Gegenprojekt zum ,,Empire*
(vgl. Hardt/Negri 2001: 207). Allerdings betonen sie den Immanenz-Charakter
ihrer eigenen ,,Pilgerschaft auf der Welt®“, die sie von Augustins unterscheidet.

,,Our pilgrimage on earth, however, in contrast to Augustine’s has no transcendent
telos beyond; it is and remains absolutely immanent® (ibid.: 207).

Wihrend Augustinus die Ereignisse in der Weltgeschichte letztlich als irrelevant
im Verhiltnis zur transzendenzbezogenen Heilsgeschichte auffasst, versuchen
Hardt und Negri in den weltgeschichtlichen Ereignissen eine Entwicklung abzu-
lesen, die eine revolutiondre Verdnderung ermdglicht und damit den Ausbruch
aus der zyklischen Struktur moglich erscheinen lésst:

»We have to recognize where in the transnational networks of production, the
circuits of the world market, and the global structures of capitalist rule there is the
potential for rupture and the motor for a future that is not simply doomed to repeat
the cycles of capitalism™ (ibid.: 239).

Zur Identifikation dieser Potenziale dient zundchst ihre Beschreibung des ,,Em-
pire®, dessen Entwicklung in den beiden Hauptkapiteln ,,Passages of Sovereign-
ty* und ,,Passages of Production” einmal aus der Perspektive der Ideengeschich-
te und einmal aus der Perspektive der Produktionsgeschichte ausfiihrlich ge-
schildert wird. Die Hauptthese lautet dabei, dass der frithere Imperialismus abge-
16st worden ist durch eine neue Formation, die kein Machtzentrum mehr hat. Die
Kontrolle des Empire funktioniert stattdessen durch die Faktoren ,,Bombe*,
,,Geld” und ,,Ather”, die Hardt und Negri als Chiffren fiir Nuklearwaffen, Geld-
marktpolitik und Kommunikationsmanagement verwenden (vgl. ibid.: 345).
Dabei begriiBen Hardt und Negri die Formation des ,,Empire” gegeniiber dem

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 173

fritheren Imperialismus genauso wie Marx und Engels das Zeitalter der Bour-
geoisie:

,,From our standpoint, however, the fact that against the old powers of Europe a
new Empire has formed is only good news* (ibid.: 376).

Und gegen Ende ihrer historischen Darstellung konstatieren sie optimistisch:

.Empire creates a greater potential for revolution than did the modern regimes of
power because it presents us, alongside the machine of command, with an alter-
native: the set of all the exploited and the subjugated, a multitude that is directly
opposed to Empire, with no mediation between them™ (ibid.: 393).

Auch hier erinnert die Argumentation an die Geschichtskonzeption, die Marx
und Engels im ,,Kommunistischen Manifest* entwickeln: So wie das Zeitalter
der Bourgeoisie alle Vielfdltigkeit in den Klassengegensétzen beseitigt und
durch die direkte Opposition von Proletariern und Kapitalisten die Revolution
heraufbeschwort, hat das Zeitalter des Empire bei Hardt und Negri durch die
direkte Gegeniiberstellung von Empire und Multitude ein groBeres Potenzial fiir
die Revolution geschaffen. Dabei ist die Multitude in ihrem Konzept der Gegen-
spieler des Empire, der nicht als geeintes Volk oder einheitliche Klasse, sondern
als unbeherrschbare Vielheit auftritt. Interessanterweise verweisen die Autoren
in diesem Zusammenhang dann auch nicht explizit auf Marx, sondern wiederum
auf Augustinus: Indem sie das entsprechende Teilkapitel ,, The Two Cities* nen-
nen und damit Augustinus’ Gottesstaat zitieren, deuten sie eine Analogie an, in
der Empire und Multitude den beiden Civitates entsprechen (vgl. ibid.: 393).

Um die Bedeutung der Multitude zu erldutern, argumentieren Hardt und
Negri ebenfalls aus der Perspektive einer teleologischen historischen Entwick-
lung. Die Voraussetzung fiir ihre Entstehung sehen sie in den Revolutionen des
zwanzigsten Jahrhunderts wie den kommunistischen Revolutionen von 1917 und
1949, den antifaschistischen Kémpfen der 1930er und 1940er Jahre und den
Befreiunsgkdmpfen von den 1960ern bis 1989:

,Far from being defeated, the revolutions of the twentieth century have each
pushed forward and transformed the terms of class conflict, posing the conditions
of a new political subjectivity, an insurgent multitude against imperial power. The
rhythm that the revolutionary movements have established is the beat of a new
aetas, a new maturity and metamorphosis of the times* (ibid.: 394, Hervorhebung
im Original).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Gegen die allgemeine Auffassung, dass viele der genannten Revolutionen letzt-
lich scheiterten oder das Gegenteil dessen bewirkten, was ihr Ziel war, sehen
Hardt und Negri darin eine zielgerichtete historische Entwicklung, die die Vo-
raussetzung fiir das Entstehen der Multitude schuf. Wenn sie von einem neuen
Zeitalter” (aetas) sprechen, verleihen sie der Entwicklung einerseits geschichts-
philosophisches Pathos und sorgen fiir eine ,,eschatologisch akzentuierte Grund-
stimmung® (Saar 2003: 524). Gleichzeitig stellen sie klar, dass der Rhythmus
dieses Zeitalters von den revolutiondren Bewegungen geschaffen wurde und
betonen so die Gestaltungsfihigkeit, die diese Bewegungen unter Beweis gestellt
haben.

Denselben Subjektcharakter sprechen sie auch der Multitude zu. Diese for-
dert das Empire laut Hardt und Negri dadurch heraus, dass sie durch immateriel-
le Arbeit, Kooperation und Kommunikation einen eigenen Ort etabliert und
dabei von allen anderen Faktoren unabhingig ist (vgl. Hardt/Negri 2001: 395).
Bei dieser These, die in ,,Multitude” weiter ausgebaut wird, stiitzen sich Hardt
und Negri auf eine bestimmte Richtung der Arbeitssoziologie, laut der eine neue
Form von Arbeit dominant geworden ist, der soziale Interaktion und Kooperati-
on inhédrent sind (vgl. ibid.: 30; 280—-305).7> Produktivitdt wird hier durch lingu-
istische, kommunikative und affektive Netzwerke geschaffen und ist nicht mehr
vom Kapital und seiner Fahigkeit abhéngig, die Produktion zu organisieren (vgl.
ibid.: 294). In ihrem Konzept erzeugt sich also die Multitude durch diese Form
der immateriellen Arbeit selbst und schafft so die Grundlage fiir eine ,,new city*
(ibid.: 395). Aus der revolutiondren Vergangenheit und der Realitdt der immate-
riellen Arbeit leiten sie eine teleologische Entwicklung ab:

,»[ T]he revolutionary past, and the contemporary cooperative productive capacities
through which the anthropological characteristics of the multitude are continually
transcribed and reformulated, cannot help revealing a telos, a material affirmation
of liberation” (ibid.: 395).

Hier verweist selbst die Wortwahl (,,revealing”) darauf, dass ihr Argument das
Ergebnis eines immanentisierten Glaubens ist, der in historischen Ereignissen
ein Offenbarungsgeschehen erkennt.

Wihrend sie sich in Beug auf das teleologische Geschichtsbild und die Ge-
geniiberstellung von zwei jeweils eindeutig positiv und negativ besetzten Biir-

75 Thre Referenzen sind dabei unter anderem Christian Marazzi (1995), Robert Reich
(1991), sowie einige von Paolo Virno und Michael Hardt selbst herausgegebene Texte
(Virno/Hardt 1996).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 175

gerschaften an Augustinus orientieren, grenzen sie sich vom Transzendenzbezug
radikal ab:

,,The mythology of languages of the multitude interprets the telos of an earthly
city, torn away by the power of its own destiny from any belonging or subjection
to a city of God, which has lost all honor and legitimacy. To the metaphysical and
transcendent mediations, to the violence and corruption are thus opposed the
absolute constitution of labor and cooperation, the earthly city of the multitude*
(ibid.: 396).

Sie nennen also ihr Gegenprojekt, in dessen Zentrum die Multitude steht, die
Hirdische Biirgerschaft“ und verwenden so den bei Augustinus negativ konno-
tierten Pol der Geschichte als positiven, wihrend sie die von Augustinus verehrte
gottliche Biirgerschaft als endgiiltig diskreditiert betrachten.

Gemél dieser Immanentisierung kommt bei Hardt und Negri dem Menschen
die Fahigkeit zu, ohne den Eingriff Gottes und ohne ein deterministisch festge-
legtes Ziel Geschichte zu machen:

,,Here consciousness and will, language and machine are called on to sustain the
collective making of history. The demonstration of this becoming cannot consist
in anything but the experience and experimentation of the multitude. [...] The
making of history is in this sense the construction of the life of the multitude®
(ibid.: 405).

Grundsitzlich wird hier also dem Menschen die Moglichkeit zugesprochen,
Geschichte zu machen, was die Aufforderung impliziert, diese Moglichkeit zu
nutzen. In der Formulierung ,,experience and experimentation of the multitude®
zeigt sich die doppelte StoBrichtung der geschichtsphilosophischen Argumenta-
tion: Der Beweis der These von der Entstehung der Multitude kann letztlich nur
erbracht werden, indem man auf die gegenwartige Erfahrung der bereits beste-
henden Multitude zuriickgreift, sich der immanenten Offenbarung also nicht
verschlieft, und diese Realitdt gleichzeitig durch weiteres Experimentieren aus-
baut.

In ,,Multitude, dem zweiten Band der Trilogie, wird das Konzept der Multi-
tude genauer ausgearbeitet, wobei seine motivierende und appellative Funktion
noch deutlicher zum Ausdruck kommt. Zunéchst stellen die Autoren klar, dass
sie ,,Multitude* und ,,Empire als die beiden Gesichter der aktuellen Globalisie-
rung sehen (vgl. Hardt/Negri 2005: xiii). Zwei Charakteristika der Multitude
heben sie dabei als besonders wichtig fiir die Mdglichkeit von Demokratie in der
Gegenwart hervor: Zum einen den 6konomischen Aspekt, den die Autoren auf

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

die bereits in ,,Empire* diskutierte Tatsache beziehen, dass unsere Kommunika-
tion und Kooperation in der dominant gewordenen ,,biopolitischen Arbeit* nicht
nur auf dem Gemeinsamen (,,the Common*) beruhen, sondern es selbst produ-
zieren (vgl. ibid.: xv; 198), zum anderen den politischen Aspekt, den sie in einer
Tendenz zu zunehmend demokratischer Organisation auch innerhalb von Revo-
lutionen und Revolten erkennen, ndmlich von zentralisierten Organisationen hin
zu Netzwerken und der Verteilung von Autoritét (vgl. ibid.: xvi).

Diese erste Differenzierung des Multitude-Konzepts wird jedoch iiberlagert
von einer weiteren, ndmlich der Unterscheidung in ,,ontologisch* und ,.histo-
risch/politisch*: ,,Ontologisch* oder ,,sub specie aeternitatis* nennen die Autoren
die Multitude, die immer schon besteht und daraus hervorgeht, dass Menschen
von jeher ihre unreduzierbare Einzigartigkeit ausdriicken und sich Befehlen
widersetzen (vgl. ibid.: 221). Als ,.historisch® und ,,politisch® bezeichnen die
Autoren die Multitude, die noch nicht existiert. Ohne ihn zu nennen, beziehen sie
sich hier auf Ernst Bloch und seine ,,Philosophie des Noch-Nicht-Seins* (1985
[1959]), wenn sie in diesem Zusammenhang von ,,Not-yet-multitude” (Hardt/
Negri 2005: 221) sprechen. Sowohl in ,,Empire*, als auch in ,,Multitude” bemii-
hen sich die Autoren, zu zeigen, dass die Bedingungen, die diese Multitude
moglich machen, heute gegeben sind (vgl. ibid.). Hieran wird der Appellcharak-
ter dieser Argumentation deutlich. Zwar betonen die Autoren, dass ihre Darstel-
lung der Multitude nicht als Aufforderung nach dem Motto ,,Form the multitude*
missverstanden werden sollte (vgl. ibid.: 220), sondern als Versuch gemeint ist,
das zu benennen, was sich als Tendenz bereits abzeichnet. Dennoch zeigt sich
gerade im Zusammenhang mit der ,,politischen® Multitude, dass diese Tendenz
keinen Determinismus beinhaltet, sondern stattdessen die Grundlage fiir ein
bestimmtes politisches Handeln bietet:

,»This second multitude is political, and it will require a political project to bring it
into being on the basis of these emerging conditions® (ibid.: 220).76

Das Argument ldsst sich also folgendermaBlen zusammenfassen: Da wir die
historische Entwicklung der Multitude feststellen konnen, ist es unsere Aufgabe,
die sich hier bietende Moglichkeit zu nutzen und durch politische Projekte in die
von uns gewtinschten Bahnen zu lenken.

Die historische Bedeutung der Multitude geht jedoch noch dariiber hinaus:
Letztlich prasentieren Hardt und Negri die Fahigkeit der Multitude, gemeinsame
soziale Beziehungen zu schaffen, als Ausweg aus dem Dilemma zwischen Sou-
verdnitit und Anarchie, das bis dato die politische Philosophie dominiert hat: Im

76 Ahnliche Aussagen finden sich ibid.: 212; 226.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 177

Zeitalter der biopolitischen Produktion ist nicht nur der Kapitalist, der die Pro-
duktionsmittel zur Verfligung stellt, iiberfliissig geworden (vgl. ibid.: 147), son-
dern auch die zentrale Souveranitét:

,Indeed when the products of labor are not material goods but social relation-
ships, networks of communication, and forms of life, then it becomes clear that
economic production immediately implies a kind of political production, or the
production of society itself. We are thus no longer bound by the old blackmail;
the choice is not between sovereignty or anarchy. The power of the multitude to
create social relationships in common stands between sovereignty and anarchy,
and it thus presents a new possibility for politics* (ibid.: 336).

Hier wird also nicht nur — wie in ,,Empire” — die Moglichkeit des direkten, un-
vermittelten Widerstandes als Potenzial der Gegenwart gefeiert, sondern auch
aus einer aktuellen Entwicklung ein Ausweg aus einer bisher wirksamen Blo-
ckade fiir politisches Handeln abgeleitet, ndmlich der Alternative zwischen
Anarchie und Souverénitat.

Empire, Multitude und Commonwealth: Vergangenheit und
Zukunft als Forderungen an die Gegenwart

Auch in anderen Zusammenhéngen rekurrieren Hardt und Negri in ,,Multitude*
auf historische Ereignisse und ihre geschichtsphilosophische Deutung, vor allem,
indem sie Parallelen zwischen der Gegenwart und der Amerikanischen sowie
Franzosischen Revolution mit ihren jeweiligen Vordenkern ziehen. So verglei-
chen sie etwa die Zusammenstellung der ,,Cahiers de Doléances* mit der Formu-
lierung globalisierungskritischer Anliegen und die Einberufung der Generalstén-
de mit dem Ausbruch der Proteste gegen die aktuelle Form der Globalisierung:

,.Beginning with Seattle, protesters have started to transform the summit meetings
of the global institutions into a kind of impromptu global Estates General and,
without being asked, present their lists of grievances (Hartdt/Negri 2005: 288).

Die revolutiondren und vorrevolutiondren historischen Parallelen suggerieren,
dass die Proteste der Jahrtausendwende ebenfalls als potenzieller Beginn einer
revolutiondren Umwilzung zu verstehen sind. Dabei beziehen sich die Autoren
nicht nur auf Ereignisse, sondern auch auf die Ebene der Ideen:

,»Advocates of democracy in early modern Europe and North America were con-
fronted by skeptics who told them that democracy may have been possible in the
confines of the Athenian polis but was unimaginable in the extended territories of

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

the modern nation-states. Today, advocates of democracy in the age of glo-
balization are met by skeptics who claim that democracy may have been possible
within the confines of the national territory but is unimaginable on a global scale*
(ibid.: 238).

Die Denker des achtzehnten Jahrhunderts, die das auf die griechische Polis ge-
miinzte Demokratiekonzept auf die Nationalstaaten iibertrugen, stieBen demnach
ebenso auf Skepsis wie heutige Versuche, ein radikal neues globales Demokra-
tiekonzept zu entwickeln, also auch das Projekt der beiden Autoren. Dass die
Versuche des achtzehnten Jahrhunderts, Demokratickonzepte fiir den National-
staat zu entwickeln aus heutiger Sicht weitgehend erfolgreich waren, ist die
unausgesprochene Annahme des Arguments. Es miindet so in einen historischen
Optimismus und eine implizite Aufforderung, die Versuche radikal neuen Nach-
denkens iiber Demokratie nicht vorschnell aufzugeben. Diesen impliziten Appell
machen sie an anderer Stelle explizit:

»It is useful to go back to the eighteenth century, finally, to appreciate what a
radical innovation they accomplished. If they did it, then we can too!“ (ibid.:
307).

Um an das politische Engagement in der Gegenwart zu appellieren, nutzen die
Autoren nicht nur Rekurse auf die Vergangenheit, sondern auch Spekulationen
iiber die Zukunft:

,,Perhaps some day in the future we will look back and see how stupid we were in
this period to let private property monopolize so many forms of wealth, posing
obstacles to innovation and corrupting life, before we discovered how to entrust
social life entirely to the common*® (ibid.: 188).

Sie bedienen sich also eines antizipierten Riickblicks auf die Gegenwart vom
Standpunkt einer hypothetischen Zukunft aus. Dadurch iibertragen sie das Urteil
der Riicksténdigkeit, das haufig unseren Blick auf die Vergangenheit prégt, auf
die Gegenwart. An anderer Stelle heifit es:

,»Perhaps some day soon we will have arrived at the point when we can look back
with irony at the barbaric old times when in order to be free we had to keep our
own brothers and sisters slaves or to be equal we were constrained to inhuman sa-
crifices of freedom” (ibid.: 220).

Die Anspielung auf die ,,barbarischen™ Zeiten erinnert hier ebenfalls an unsere
aktuelle Sichtweise verschiedener vergangener Epochen, wie etwa der antiken

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 179

Sklaverei oder des mittelalterlichen Feudalismus. Mithilfe eines fortschrittsori-
entierten Geschichtsbildes stellen sie die Alternativlosigkeit aktueller Zusténde
in Frage und betonen nicht nur die Méglichkeit, sondern die Notwendigkeit von
Verdnderung. Dass die jeweiligen Aussagen durch ein ,vielleicht” eingeleitet
werden, soll nicht relativieren, sondern darauf verweisen, dass diese hoffnungs-
volle Aussicht auf die Zukunft nicht automatisch zu erwarten ist, sondern vom
Engagement abhingt.

Commonwealth: ,,Krise” und ,,Kairos*

Die Potenziale fiir revolutiondre Verdnderung, die sich aus historischen Entwick-
lungen ergeben, werden auch in ,,Commonwealth®, dem dritten Teil der Trilogie,
betont, wobei die Autoren an den bereits in ,,Multitude* verwendeten Leitbegriff
der ,.biopolitischen Arbeit™ ankniipfen. Nachdem in ,,Multitude* besonders das
politische Potenzial biopolitischer Arbeit hervorgehoben wurde, soll ,,Common-
wealth” vor allem aufzeigen, inwieweit die Verdnderung der Arbeit eine ,,sub-
jektive® Krise des Kapitalismus herbeifiihrt, die — anders als die zyklisch auftre-
tenden ,,objektiven” Krisen — das Fortbestehen der aktuellen Produktionsweise
gefahrdet (vgl. Hardt/Negri 2009: 143). Dabei konzentrieren sie sich auf drei
Aspekte in der Entwicklung der Arbeit und argumentieren jeweils, dass die
kapitalistischen Reaktionen darauf die entsprechenden Potenziale blockieren und
damit Wertschépfung nicht fordern, sondern verhindern.

Zunichst widmen sie sich dem immer deutlicheren Vorherrschen immateriel-
ler Produktion, etwa von Bildern, Informationen, Wissen, Affekten, Codes und
Beziehungen (vgl. ibid.: 132; 144). Die ,kapitalistischen Kontrollstrategien* wie
Privatisierung, Uberwachung und Aneignung in Form von Finanzgeschiften, die
Hardt und Negri als Reaktion auf diese Entwicklung interpretieren, zerstdren
ihrer Analyse nach das ,,Gemeinsame* und reduzieren so die Produktivitat (vgl.
ibid.: 144 f.). Als Beispiel nennen sie die wissenschaftliche Innovation, die durch
Privatisierung und fehlende Zugénglichkeit von Ergebnissen und Codes behin-
dert wird (vgl. ibid.).

Als zweiten Trend identifizieren die Autoren die unter dem Stichwort ,,Fe-
minization“ gefassten Prozesse, zu denen nicht nur die zunehmende Integration
von Frauen in die Arbeitswelt, sondern auch die zeitliche Flexibilitit aller Arbei-
tenden gehort (vgl. ibid.: 133 f.; 146). Als korrespondierende Kontrollstrategie
sehen die Autoren die Prekarisierung, die alle Formen der Arbeit den Erforder-
nissen des Marktes unterwirft und im Extremfall dem Arbeitenden jede Verfii-
gung liber seine Zeit unmdglich macht. Gerade durch diese auferlegte Kontrolle
iiber die Zeit blockiert die Prekarisierung laut Hardt und Negri jedoch die biopo-
litische Produktion (vgl. ibid.: 146 f.).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Der dritte Trend betrifft die Prozesse der Migration sowie der sozialen und
ethnischen Vermischung der Arbeitenden in allen Sektoren (vgl. ibid.: 134 f.).
Die darauf reagierenden Versuche der Kontrolle und Kanalisierung von Migrati-
on fiihren jedoch laut Hardt und Negri nicht nur zum Arbeitskriftemangel in den
dominanten Léndern, sondern behindern auch die Produktivitdt der biopoliti-
schen Arbeit, da diese fiir ihr Funktionieren auf die konstante Begegnung mit
kulturell und sozial Anderen angewiesen ist (vgl. ibid.: 147 f.). Zusammenfas-
send stellen die Autoren fest:

,All three of these contradictions point to the fact that capital’s strategies and
techniques of exploitations and control tend to be fetters on the productivity of
biopolitical labor* (ibid.: 149).

Hier zitieren sie offensichtlich nicht nur die historischen Argumentationsfiguren
aus dem ,, Kommunistischen Manifest“ — vor allem die Theorie vom Wider-
spruch von Produktivkriaften und Produktionsverhiltnissen — sondern auch des-
sen Metaphern. Uniibersehbar ist der Rekurs auf die mitreiende Formulierung,
mit der Marx und Engels die Uberwindung der feudalen Eigentumsverhiltnisse
beschreiben: ,,Sie hemmten die Produktion, statt sie zu fordern. Sie verwandelten
sich in ebenso viele Fesseln. Sie mufiten gesprengt werden, sie wurden ge-
sprengt® (Marx/Engels 1959 [1848]: 467). Neben der Parallele zum bereits ver-
gangenen Ubergang vom Feudalismus zur Bourgeoisie {ibernehmen sie auch die
Vorstellung vom Kapital, das sich seine eigenen Totengréber schafft (vgl. ibid.:
474):

,»This is how capital creates its own gravediggers: pursuing its own interests and
trying to preserve its own survival, it must foster the increasing power and auto-
nomy of the productive multitude. And when that accumulation of power crosses
a certain threshold, the multitude will emerge with the ability autonomously to
rule common wealth* (Hardt/Negri 2009: 311).

Zwar betonen die Autoren, dass sie die entsprechenden Widerspriiche und Kri-
senphénomene in é&rztlicher Manier ,,diagnostizieren und weder moralische
Anklagen noch apokalyptische Predigten in ihrer Absicht liegen: ,,We are not
preaching apocalypse but simply reading the symptoms of capital’s illness [...]*
(ibid.: 301).77 Diese Selbstbeschreibung ist jedoch zu hinterfragen. Denn ihr
Duktus enthélt sowohl apokalyptische, d.h. offenbarende, als auch predigende
Elemente, in deren Mittelpunkt die Chancen stehen, die die zeitgeschichtlichen

77 Fiir dhnliche medizinische Metaphern vgl. ibid.: 297; 299.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 181

Entwicklungen bieten. Dies zeigt sich etwa, wenn sie den Klassenkampf im
Kontext der biopolitischen Arbeit als ,,Exodus® bezeichnen:

,,At this point we can hazard a first hypothesis: class struggle in the biopolitical
context takes the form of exodus. By exodus here we mean, at least initially, a
process of subtraction from the relationship with capital by means of actualizing
the potential autonomy of labor-power. Exodus is thus not a refusal of the pro-
ductivity of biopolitical labor-power but rather a refusal of the increasingly re-
strictive fetters placed on its productive capacities by capital“ (ibid.: 152).

Zwar meint der Begriff des Exodus zunéchst einen Abzug von Arbeitskraft, der
als ,,Flucht nach innen* (Loick 2014: 61) vollzogen werden kann oder durch das
Abwandern in besetzte Hauser und Fabriken, autonome Subdkonomien etc.
Dariiber hinaus ist er aber auch der Schliisselbegriff der biblischen Exodus-
erzahlung. Diese spielt in Judentum und Christentum die Rolle eines Scharniers
zwischen Heilsgeschichte und Weltgeschichte, insofern das weltgeschichtliche
Ereignis des Auszugs aus Israel nur durch den Eingriff Gottes und seinen Bund
mit seinem Volk ermdglicht wurde (vgl. Lohf 1974: 1032). Gleichzeitig kann der
Exodus politisch als Akt der Selbstbefreiung und Neugriindung interpretiert
werden, wie dies etwa von der Befreiungstheologie getan wurde (vgl. Kap.
4.1.3). Auch wenn Hardt und Negri eine historisch-materialistische Geschichts-
spekulation anstreben und keine transzendenten Méchte bemiihen wollen, um
ihre These zu untermauern, wihlen sie den Topos des ,,Exodus* nicht zufillig,
sondern machen sich seine geschichtstheologischen Assoziationen zu eigen.

Ahnlich iiberhdhenden Charakter hat die Verwendung des Wortes ,,Kairos*
als Charakterisierung der Gegenwart:

,,Political organization is needed to cross the threshold and generate political
events. The kairos — the opportune moment that ruptures the monotony and
repetitiveness of chronological time — has to be grasped by a political subject™
(ibid.: 165).

Bereits in der griechischen Mythologie und frithen Philosophie stand der
,,Kairos* — zunédchst als gottliche Personifikation — fiir den richtigen Moment,
der das Gelingen einer Handlung verspricht, was sich bei Platon zur Vorstellung
einer ,transzendenten Hoch-Zeitigkeit* steigert (vgl. Kerkhof 1976: 667; 1973:
256 ff.). Innerhalb des Christentums wurde der Begriff besonders von Paul Til-
lich und dem Berliner Kreis der Religidsen Sozialisten prominent verwendet, um
den Einbruch der Transzendenz oder des Unbedingten in den Geschichtsverlauf
auszudriicken (vgl. oben, Kap. 4.1.3).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Eine mit Pathos versehene Aufforderung zum Handeln ist in diesen Konnota-
tionen des Kairos-Begriffs also enthalten und auch bei Hardt und Negri mit
intendiert. Denn neben der Analyse der historisch gegebenen Mdglichkeiten
betonen sie im gesamten Buch, dass diese Moglichkeiten eben nicht automatisch
zur Revolution fiihren, sondern nur die Voraussetzungen dafiir schaffen, die
dann genutzt werden miissen (vgl. Hardt/Negri 2009: 151; 165; 351; 376).

Zu diesem ,,Kairos®, der historischen Moglichkeit, die genutzt werden muss,
gehort fir Hardt und Negri neben der skizzierten ,,subjektiven Krise* (ibid.: 143)
des Kapitalismus auch die bereits in ,,Multitude* angedeutete politische und
demokratische Kapazitit der biopolitischen Arbeit. Um diese These zu begriin-
den, verweisen die Autoren zundchst auf eine Aussage Lenins aus ,,Staat und
Revolution”, wonach die menschliche Natur ,,so wie sie jetzt ist“ an Unterord-
nung, Kontrolle und Aufseher gewohnt ist und daher in der Politik eine Avant-
garde notwendig sei (vgl. ibid.: 353).7® Durch die biopolitische Arbeit, deren
Produktivitit nicht von Kontrolle und Management abhéngt, sondern im Gegen-
teil davon gestort wird, hat sich die Lage laut Hardt und Negri grundlegend
gedndert:

,»Today’s biopolitical production shows how much human nature has changed.
People don’t need bosses at work. They need an expanding web of others with
whom to communicate and collaborate; the boss is increasingly merely an ob-
stacle to getting work done. The focus on the technical composition of labor thus
gives us one view of the democratic capacities that people exercise in everyday
life” (ibid.).

Auf diese Weise bringen Hardt und Negri gleichzeitig zum Ausdruck, dass ihr
Glaube an den Fortschritt sich auch auf die menschliche Natur erstreckt, wobei
sie den Begriff ,,Fortschrittsglaube® selbst an einer Stelle adoptieren:

,»,We share Kant’s faith in progress, then, when it is, first, posed not as a natural
law but grounded in revolutionary struggle and, second, consolidated and rein-
forced in institutional form* (ibid.: 360).

Gegen Ende des Buches wiederholen sie die geschichtsphilosophische Botschaft,
indem sie — wie in der Franzosischen Revolution — ein neues Jahr 0 ausrufen:

78 Die Passage heilit in der deutschen Ausgabe: ,,Nein, wir wollen die sozialistische Re-
volution mit den Menschen, wie sie gegenwartig sind, den Menschen, die ohne Unter-
ordnung, ohne Kontrolle, ohne ,Aufseher und Buchhalter® nicht auskommen werden*
(Lenin 1951 [1917]: 53).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veranderung | 183

»Welcome to the Year 0! Prehistory ends not with a bang but a sigh of relief, after
centuries of darkness and blood. The beginning of history does not mean the end
of social strife, but rather that we all have the potential to address conflicts and
transform them into peaceful, productive relationships® (ibid.: 376).

In diesem Zusammenhang bringen die Autoren erneut ihren Glauben an die
Fahigkeit des Menschen, sich selbst und die Welt zu verbessern, zum Ausdruck:

»There is indeed no automatic movement of progress, no guarantee that
tomorrow will be better than today, but the recognition of such contingency
should not lead anyone to a cynical conclusion, to ignore the fact that we do have
the power to improve our world, our society, ourselves. This is a materialist teleo-
logy that has no illusions about invisible hands or final causes pulling history
forward. It is a teleology pushed forward only by our desires and our struggles,
with no final end point“ (ibid.: 378).

Hier distanzieren sie sich zum einen von allen Transzendenzkonstruktionen iiber
die Entwicklung von Geschichte wie etwa Smiths ,,unsichtbarer Hand®, miissen
aber dennoch eine Kraft benennen, die ihrer eigenen Teleologie zu Grunde liegt.
Diese finden sie in ,,Verlangen® und ,,Kdmpfen®.

Die motivierende Bedeutung, die Hardt und Negri dem Rekurs auf die Ge-
schichte geben, zeigt sich besonders im Kontext ihrer Besprechung spontaner
Revolten oder ,,JJacqueries® (vgl. ibid.: 241). Zu diesem Thema zitieren sie zu-
ndchst aus einem von Foucault verfassten Zeitungsartikel mit dem Titel ,,Inutil
de se soulever?“. Im zweiten Teil der zitierten und wohl von ihnen selbst iiber-
setzten Passage heift es:

,Is it right or not to revolt? Let’s leave the question open. People rise up, it’s a
fact. And that is how subjectivity (not that of great men but of whoever) is intro-

duced into history and gives it its breath” (ibid.: 241).7

Dann paraphrasieren sie die Aussage folgendermaBen:

79 Die zitierten Sdtze im Original: ,,A-t-on raison ou non de se révolter? Laissons la
question ouverte. On se souléve, c’est un fait; et c’est par la que la subjectivité (pas
celle des grands hommes, mais celle de n’importe qui) s’introduit dans I’histoire et lui
donne son souffle.” Der Artikel erschien am 11. Mai 1979 in Le Monde (wiederabge-
druckt in Foucault 1994: 790-794).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

,»Not only is the rupture of revolt anthropologically continuous — ,people rise up,
it’s a fact’ — but moreover revolt is how the multitude makes history, how it
breathes life into what would otherwise be dead* (ibid.: 241).

Sie integrieren also eine im Original nicht vorhandene Steigerung und machen
die passive Form zu einer aktiven, deren Subjekt die Multitude wird. Durch
diese Reformulierung verstirken sie einerseits Foucaults Aussage und gehen
gleichzeitig iiber dessen Sichtweise hinaus. Denn Foucault mochte die Frage, ob
es richtig ist zu revoltieren oder nicht, offen lassen und sich stattdessen auf die
Tatsache beschranken, dass Menschen dies offensichtlich tun. Diese Tatsache
wird bei Hardt und Negri zur untergeordneten Aussage (,,not only”), der ein
wesentlich wichtigeres ,,moreover” gegeniibergestellt wird. Ohne dies an dieser
Stelle auszusprechen, bejahen sie die Frage ,,Ist es richtig, zu revoltieren?* — und
finden die Begriindung in der Féhigkeit und Aufgabe der Multitude ,,Geschichte
zu machen®.

Ausgehend von der Erfahrung des Ausbleibens der Hoffhung auf Verdnde-
rung, die durch zyklische und fatalistische Geschichtsbilder ausgeldst wird,
entwickeln Hardt und Negri also eine hoffnungsvolle Geschichtsphilosophie, in
der der historische Ablauf ein immanentes Telos ,,offenbart®. Diese Geschichts-
philosophie bildet auf verschiedene Arten die Grundlage ihres Appells zum
politischen Engagement: Zum einen zeigt der Rekurs auf teilweise erfolgreiche
revolutionire Unternehmungen der Geschichte, dass Verdnderung generell mog-
lich ist, und ordnet das eigene verdndernde Handeln in ein Narrativ fortschrei-
tender Befreiung und Demokratisierung ein. Gleichzeitig sollen die am Vorbild
der marxistischen Analyse orientierten Gegenwartsdiagnosen — besonders in
Bezug auf die Verdnderung der Arbeit — die Potenziale fiir eine Krise des Kapi-
talismus und Chancen fiir eine von Kapital und Staatsmacht unabhéngige Ko-
operation aufzeigen. Schlielich wird durch die Ablehnung von jeglichem De-
terminismus betont, dass die gegebenen Chancen nur mithilfe von aktivem Ein-
greifen genutzt werden konnen.

Obwohl sie sich mehrfach von einer transzendenzbezogenen Geschichtsphi-
losophie abgrenzen, iibernehmen sie letztlich dennoch zentrale Elemente heils-
geschichtlichen Denkens in einer sdkularen Version, in der die geschichtlichen
Prozesse — Globalisierung, immaterielle Arbeit, Verdnderung der menschlichen
Schaffenskraft — ein immanentes Telos ,,offenbaren. Dass dieses Ziel — eine
weltweite Demokratie der ,,Multitude* — aus ihrer Sicht nicht von selbst erreicht
wird, sondern nur durch aktives Engagement und durch Nutzen der historischen
Chance, macht den Appellcharakter aus, den die Autoren ihren geschichtsphilo-
sophischen Ausfithrungen geben. Die halb kokettierende, halb pathetische An-
eignung theologischer Begriffe wie ,,Exodus* und ,,Kairos“ verstiarkt dabei den

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung und 6konomisch-soziologische Kritik | 185

Nachdruck, mit dem die geschilderte immanente ,,Offenbarung® zum Handeln
aufruft.

4.3 RELIGIOSE ERFAHRUNG UND OKONOMISCH-
SOZIOLOGISCHE KRITIK

Weder Joseph Stiglitz noch Pierre Bourdieu thematisieren die spirituelle Erfah-
rung in ihren globalisierungskritischen Texten. Auch ein geschichtsphilosophi-
sches Narrativ wie bei Hardt und Negri findet sich in ihren Ausfithrungen nicht.
Auch in Susan Georges Buch ,,Another world is possible if* finden sich keine
expliziten Rekurse auf spirituelle Erfahrung oder die Bedeutung religioser
Grundlagen fiir politisches Engagement. Im Gegenteil hebt sie an verschiedenen
Stellen hervor, dass die Trennung der politischen von der religiosen Sphére eine
wichtige Errungenschaft ist. So formuliert sie etwa als Charakteristikum und
gleichzeitig wesentlichen Vorteil der europdischen Situation gegeniiber der US-
amerikanischen: ,,We had quite enough religious strife over several centuries to
want to keep God out of public affairs* (George 2004: 113).

Allerdings ldsst sich in ihren Ausfithrungen ein geschichtsphilosophischer
Grundton erkennen, der zumindest ansatzweise an die von Hardt und Negri
geschilderten ,,Offenbarungen” von Fortschritt und Einmaligkeit der aktuellen
Lage erinnert. Die Zukunfts- und Fortschrittsorientierung wird beispielsweise in
folgender Passage deutlich:

,,I doubt that I will see my own hopes for the world realized in the years I have
left to live, but I do not find this the least discouraging. It is simply a sign that the
battle we have barely begun is of huge moment, the stuff of history* (ibid.: 137).

Die Formulierung erinnert hier an die typisch christliche Auseinandersetzung mit
der Tatsache, dass die Parousie und der Anbruch des Reichs Gottes von den
Friihchristen zu ihren Lebzeiten erwartet wurde, dann jedoch 2000 Jahre lang
ausblieb. Wenn George die Erwartung, dass sich ihre Ziele fiir eine andere Welt
nicht zu ihren Lebzeiten erreichen lassen werden, explizit als nicht entmutigend
bezeichnet, deutet sie an, dass in der Einbettung der eigenen Aktivititen in die
Perspektive der Geschichte Hoffnung und Sinngebung liegt, letztlich also Moti-
vation fiir das eigene Engagement.

Uber die allgemeine Berufung auf ,,stuff of history™ hinaus betont sie die be-
sondere Bedeutung und Chance, die im jetzigen historischen Moment liegt.
Diese Besonderheit identifiziert sie dabei durch eine doppelte Krisendiagnose.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Einerseits betont sie aus negativer Perspektive, dass den Menschen jetzt die
Gefahren einer volligen Zerstérung der menschlichen Lebensgrundlagen deutli-
cher vor Augen treten als je zuvor:

,»1 believe that we are now more starkly confronted with the horror scenario than
ever before. If you think I’'m exaggerating, look around* (ibid.: 252).

In der auf das Zitat folgenden Passage zdhlt George bereits sichtbare Symptome
dieses sich ankiindigen Horrorszenarios auf, wie etwa die AIDS-Epidemie, die
sie in ihren Ausmallen mit den Dimensionen des ,,Schwarzen Todes“ in Europa
vergleicht, die Intensivierung und Multiplikation von bewaffneten Konflikten
und Kriegen sowie die Verschirfung des weltweiten Hungers (vgl. ibid.: 252 f.).
In positiver Perspektive hebt George hingegen hervor, dass aufgrund der enor-
men Schaffung von Reichtiimern ,,erstmalig” die Chancen fiir eine wirkliche
weltweite Erfiillung menschlicher Bediirfnisse gegeben sind:

,,For perhaps the first time in history, the world really could afford to provide
access to decent life for every person on earth — enough food, clean water,
adequate housing, basic education, health-care and public services, as set out in
the Declaration of Human Rights of 1948 (ibid.: 137).

Indem sie auf die UNO-Menschenrechtserkldrung von 1948 und auf die erste
Erklarung des Menschen und Biirgers von 1789 (vgl. ibid.: 140) verweist, ordnet
sie das Engagement der Globalisierungskritik in eine lange Kette von Emanzipa-
tionsbestrebungen ein und betont gleichzeitig die Einmaligkeit der jetzigen
Chance, diese Ziele tatsiachlich zu erreichen.

Mit Riickgriff auf diese Kombination aus duBerster Gefahr und groBten
Chancen und mit epochalem Pathos betont sie auch die Bedeutung der Tatsache,
dass die Bewegung, als deren Teil sie sich versteht, erstmalig eine Verdnderung
der ganzen Welt anstrebt und gleichzeitig den Anspruch hat, selbst weltumspan-
nend aktiv zu sein:

»We have to win the struggle this time, despite the fact that we are attempting to
do something which our predecessors could not even dream of. We are trying to
challenge neo-liberal corporate-led globalization on its own terrain, the globe. So
we must work not just in our local or national contexts, but internationally as well.
The ambition to build a truly global justice movement exists for the first time in
human history* (ibid.: 254).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, Theologie und christliches Engagement | 187

Aus dem globalen Charakter des Gegenstandes von Kritik und Engagement
sowie dem globalen Charakter der Gegenbewegung leitet George also die her-
ausgehobene und einmalige Bedeutung des aktuell durchlebten Moments der
Geschichte ab. Thr Text erinnert dabei passagenweise an die von Anspielungen
auf Offenbarung in der Geschichte durchzogenen Ausfithrungen von Hardt und
Negri, ohne dass sie jedoch religiose Termini wie ,,Kairos* oder ,,Offenbarung™
verwenden wiirde. Der Riickgriff auf eine geschichtsphilosophische Spekulation
als immanentisierte Spiritualitét spielt bei George also eine Rolle fiir die Motiva-
tion von Engagement, ist aber nicht so omniprésent wie bei Hardt und Negri.

4.4 RELIGIOSE ERFAHRUNG, THEOLOGIE UND
CHRISTLICHES ENGAGEMENT

4.4.1 Leonardo Boff

Mystik und Engagement

In ,,Ecologia, mundializacdo, espiritualidade* (Boff 1993), einem der frithesten
Werke, das sich aus befreiungstheologischer Perspektive mit Fragen der Globali-
sierung auseinandersetzt, betrachtet Leonardo Boff den Zusammenhang von
religioser Erfahrung und Engagement anhand des Leitbegriffs der Mystik, der
bereits auf eine zentrale Rolle der subjektiven religiosen Erfahrung verweist. Die
Grundfrage, die er dabei in den Mittelpunkt stellt, lautet:

,,Qual a mistica imperativa para a situacao atual de mundializagdo e de defesa dos
direitos sociais das maiorias condenadas a exclusdo e a miséria, mistica de uma
relagdo benevolente e fraternal para com a natureza?* (Boff 1993: 140).80

Sein Ziel ist es also, die Frage zu beantworten, was die ,,notwendige* Mystik fiir
die aktuelle Situation ist, die er als ,,Globalisierung® charakterisiert, wiahrend er
gleichzeitig versucht, die Rechte der ausgeschlossenen und verarmten Mehrheit
zu verteidigen und eine wohlwollende Beziehung zur Natur aufzubauen. Um
dieses Ziel zu erreichen, thematisiert er zundchst die Bedeutung von Mystik als
Haltung gegeniiber der Welt, sodann die religiose Bedeutung, um schlieBlich den

80 Was ist die notwendige Mystik fiir die aktuelle Situation der Globalisierung und der
Verteidigung der sozialen Reche der Mehrheiten, die zum Ausschluss und zum Elend
verurteilt sind, die Mystik einer wohwollenden und briiderlichen Beziehung mit der
Natur?

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

spezifischen Sinn von Mystik im Christentum und seine Implikationen fiir das
kédmpferische Engagement der Gldubigen zu fokussieren.

Die allgemeinste Bedeutung umschreibt Boff nur vage als eine Art Haltung
der Offenheit und Neugierde: Eine ,,mystische Einstellung™ (,,attitude mistica®,
ibid.: 148) ist demnach gekennzeichnet durch eine Sensibilitdt gegeniiber den
Grenzen der menschlichen Erkenntnis sowie die permanente Bereitschaft, sich
dem ,,Reichtum der Erfahrung® (,,riqueza da experiéncia®, ibid.: 147) zu 6ffnen
und aus jeder Wissensquelle zu lernen (vgl. ibid.). Als Vorbilder fiir eine solche
Haltung verweist Boff auf Pascal, der den umfassenden ,,Esprit de finesse* vom
kalkulierenden ,,Esprit de géometrie” unterscheidet (vgl. dazu ibid.: 62; Pascal
1937 [1670], Frag, 125; 277), und Einstein, der fiir die Realitdtsdimensionen
offen bleibt, die nicht mit naturwissenschaftlichen Methoden erfassbar sind (vgl.
Boff 1993: 62; Einstein 1981). Erst im zweiten Schritt widmet er sich der religi-
Osen, bzw. glaubensbezogenen Bedeutung von Mystik und betont, dass sie den
Zugang zum Ursprung aller Religionen ermdglicht, ndmlich der Erfahrung Got-
tes:

»Antes de tudo esta a experiéncia do mistério, a experiéncia de Deus. Somente
depois vem a fé. A fé ndo €, em primeiro lugar, a adesdo a uma doutrina, por mais
revelada e sobrenatural que se apresente. Quando isso ocorre a ,fé&’ tem as carac-
teristicas da ideologia, vale dizer, de uma idéia ou convicgao inculcada a partir de
fora para as pessoas“ (Boff 1993: 148 f.).8!

Der Glaube basiert laut Boff also auf der Erfahrung des Mysteriums und nicht
auf der Ubernahme einer Doktrin. Damit artikuliert er implizit auch die eigene
spirituelle Erfahrung, denn ohne eine solche wiirde eine derartige Aussage ihren
Sinn verlieren. Ohne die Erfahrungsbasis, so die explizite Kritik, die Boff in
dieser Passage duflert, wird der Glaube ideologisch, insofern als er die Form
einer von auBen aufoktroyierten Uberzeugung annimmt. Auf der Grundlage
dieses erfahrungszentrierten Verstidndnisses von Glaube und Religion formuliert
Boff schlieflich folgende These:

,»As pessoas verdadeiramente religiosas mais que um saber sacerdotal sobre Deus,

possuem um saber mistico, quer dizer, experiencial, urdido de encontros com a

81 Vor allem steht die Erfahrung des Mysteriums, die Erfahrung Gottes. Erst danach
kommt der Glaube. Der Glaube ist nicht primér die Zustimmung zu einer Lehre, egal
wie offenbart und tibernatiirlich diese erscheint. Wenn das geschieht, hat der ,,Glaube*
Ziige einer Ideologie, das heiBt, einer Idee oder Uberzeugung, die den Menschen von
aullen eingescharft wird.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, Theologie und christliches Engagement | 189

divindade. E destes encontros que elas revitalizam as instituicGes religiosas,
conservam o entusiasmo e haurem energias para lutar e esperar dias mais justos,
as vezes a despeito das Igrejas e das religides instituidas* (ibid.: 149).82

Als ,,wahrhaft religios* sieht Boff also diejenigen, die ein ,,mystisches®, d.h.
erfahrungsmaBiges Wissen von Gott haben, das der Begegnung mit der Gott-
heit entspringt. Aus dieser Begegnung beziehen diese Personen laut Boff Enthu-
siasmus und Energie, um nicht nur die religidsen Institutionen wiederzubeleben,
sondern auch um ,,gerechtere Tage* zu erkdmpfen und zu erhoffen. Zu diesen
Personen zéhlt Boff sich offensichtlich selbst. Auch sein eigenes Engagement fiir
,gerechtere Tage® ist daher von der ,,.Begegnung mit der Gottheit“ motiviert.
Wie in den historischen spirituellen Bewegungen, die Voegelin unter dem
Stichwort ,,Volk Gottes” zusammenfasst, geschicht dies teilweise gegen die
etablierten religidsen Institutionen, die Boff bereits durch den Verweis auf das
,Priesterwissen‘ kritisiert.

Diesen allgemeinen Zusammenhang zwischen religidser Erfahrung und En-
gagement fiir ,,gerechtere Tage™ konkretisiert Boff dann anhand des Christen-
tums, wobei er sowohl die biblische Tradition als auch die Bedeutung der indivi-
duellen Erfahrung beriicksichtigt. Zunichst konzentriert er sich dabei auf die
Thematisierung der Gotteserfahrung im Alten Testament und verdeutlicht, dass
Judentum und Christentum das Mysterium Gottes in der Geschichte identifizie-
ren, besonders in der Geschichte der Unterdriickten. Der Gott der Bibel offenbart
sich laut Boff als auf der Seite der Unterdriickten stehend, wie etwa wihrend des
dgyptischen oder babylonischen Exils (vgl. ibid.: 150). Mit diesem Rekurs auf
die Exoduserzdhlung kniipft Boff an einen der Grundtopoi der Befreiungstheolo-
gie an. Daraus folgert er, dass Mystik, die einem solchen Gott auf der Spur ist,
eine Mystik der ,,offenen Augen und tétigen Hénde* (,,mistica dos olhos abertos
e das maos operosas®, ibid.) sein muss. Damit liefert er auch die Antwort auf die
Frage nach der ,,notwendigen* Mystik des globalen Zeitalters, die er sich selbst
gestellt hat. Implizit gibt er damit auch einen Hinweis auf die Formen des En-
gagements, das er empfiehlt und selbst praktiziert: Es soll Mystik im Sinne der
unmittelbaren Gotteserfahrung mit der Wahrnehmung der Zustandes der Welt
(,,offenen Augen®), sowie mit konkretem Handeln (,,tdtigen Hinden*) verbinden.

82 Statt eines priesterlichen Wissens iiber Gott haben die wirklich religiosen Menschen
ein mystisches, das heifit erfahrungsmifBiges Wissen, das mit Begegnungen mit der
Gottheit verwoben ist. Auf der Grundlage dieser Begegnungen beleben sie die religio-
sen Institutionen neu, bewahren sie ihren Enthusiasmus und finden sie die Energie um
zu kdmpfen und gerechtere Tage zu erhoffen, manchmal gegen die Kirchen und die
etablierten Religionen.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Diese Verbindung vom eingreifenden, titigen Gott zum engagierten Glaubi-
gen begriindet Boff jedoch nicht liber die reine ,,Vorbildfunktion® Gottes, denen
die Glaubigen im Rahmen ihrer Mdoglichkeiten nacheifern miissten. Stattdessen
ermdglicht fiir ihn gerade das Engagement in der Welt dem Einzelnen die eigent-
liche Begegnung mit Gott: Die von ihm angestrebte ,,Mystik der ethischen Ver-
pflichtung* (,,mistica do compromisso ético®, ibid.) bedeutet, dass ,,man Gott in
der gerechten Tat und in der liebenden Beziehung zu den anderen findet* (,,Deus
se encontra na a¢ao justa e na relagdo amorosa para com os outros®, ibid.).

Das Verhiltnis zwischen religioser Erfahrung und Engagement, konzipiert
Boff also als ein zirkuldres: Einerseits gibt die Begegnung mit Gott Kraft fiir das
Handeln, wie es Dorothee Sélle in ihrer Verkniipfung von ,,Mystik und Wider-
stand* beschreibt. Andererseits ermdglicht der Einsatz fiir die Anderen die Be-
gegnung mit Gott. Diese zweite Richtung konkretisiert Boff in Hinblick auf die
Christologie. Das Neue Testament setzt diese Linie der Erfahrung Gottes in der
Geschichte laut Boff fort und radikalisiert sie, indem es einen Gott présentiert,
der durch Jesus Christus v6llig in die menschliche Realitét eintritt. Von nun an —
so Boff — ist der Ort der Begegnung mit Gott vornehmlich das menschliche
Leben, besonders das ,,Leben der Gekreuzigten (,,a vida dos crucificados®,
ibid.: 150). Dieses Verstindnis der christlichen Mystik kondensiert Boff
folgendermafien:

,,O cristdo discerne, na paixdo dos pobres e marginalizados, a presenga e atuali-
zacdo da Paixdo de Jesus, que continua agonizando na carne e no grito de seus
irmaos e irmas. Mas vé também nos avangos rumo a instauragao da justi¢a e da
promogdo da vida os sinais da ressurrei¢do acontecendo na historia“ (ibid.: 151).83

In der ,,Passion* der Armen und Marginalisierten erfahrt der Christ demnach die
»Priasenz und Aktualisierung® der Passion Jesu, es handelt sich also um eine Art
direkte Erfahrung der Gegenwart Gottes.

Reich Gottes, Auferstehung und Fortschritt

Gleichzeitig sieht der Christ, so Boff in der zitierten Passage, in den ,,Fortschrit-
ten“ in Gerechtigkeit und Lebensforderung ,,Zeichen der in der Geschichte ge-
schehenden Auferstehung®. Die Verwendung des Begriffs Fortschritt (,,avango®)

83 Der Christ erkennt in der Passion der Armen und Marginalisierten die Présenz und
Aktualisierung der Passion Jesu, die im Fleisch und im Schrei seiner Briider und
Schwestern fortdauert. Aber er sieht auch in den Fortschritten in Richtung auf die Er-
richtung der Gerechtigkeit und der Forderung des Lebens die Zeichen der Auferste-
hung, die in der Geschichte geschieht.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, Theologie und christliches Engagement | 191

signalisiert, dass Boff sich hier im Rahmen einer heilsgeschichtlichen Theologie
bewegt, in der die irdischen Handlungen und Geschehnisse auf einen idealen
Endpunkt hin ausgerichtet sind und von diesem her ihren Sinn beziehen. Dem
entspricht auch die Formulierung von der ,,Heiligkeit des Aufstandes gegen die
Ordnung dieser Welt*“ (,,sacralidade da insurrei¢do contra a ordem desde mund-
0, ibid.), die die lexikalische Verwandschaft von ,,Auferstehung® und ,,Auf-
stand“ nutzt, um die heilsgeschichtliche Bedeutung des irdischen Aufbegehrens
zu betonen. In diesem Kontext betont Boff auBBerdem, dass das Reich Gottes sich
in der Gerechtigkeit fiir die Armen zu verwirklichen beginnt (,,O Reino de Deus
que comeca a realizar-se na justica dos pobres®, ibid.), was ebenfalls auf die
heilsgeschichtliche Interpretation weltlicher politischer Entwicklungen verweist.
Dieselbe Ausrichtung zeigt sich auch in seiner Aussage, dass wir heute ,,im
Zeitalter des Geistes leben*:

,,Vivemos hoje sob a era do Espirito. Por todas as partes ele fermenta e irrompe.
Nas buscas de libertagdo dos oprimidos. Nos movimentos de mulheres que
sacodem o jugo do patriarcalismo milenar e buscam definir sua identidade na
reciprocidade com o masculino. Nas grandes utopias que movem as trans-
formagdes atuais em todos os campos da atividade humana“ (ibid.: 67) .84

Die Formulierung erinnert an die heilsgeschichtliche Spekulation des Joachim
von Fiore, der das Zeitalter des Heiligen Geistes als die in naher Zukunft einbre-
chende Vorwegnahme des Reichs Gottes auf Erden présentiert (vgl. oben, Kap.
4.1.3). In dhnlicher Weise interpretiert Boff es als ,,Gnade des Geistes in der
Geschichte™ (,,graca do Espirito na histéria®, ibid.: 115), dass die christlichen
Kirchen sich ebenso wie andere Weltreligionen mit den sozialistischen Bewe-
gungen verbinden und Gemeinsamkeiten (,,co-naturalidade®, ibid.) zwischen den
religiésen Vorstellungen und den sozialistischen Traumen erkennen.

Das Erfahrungszentrum des Christentums ist fiir Boff also ein doppeltes: die
unmittelbare Erfahrung Gottes in der Begegnung mit den Armen und Marginali-
sierten und die durch die biblische Offenbarung von Auferstehung und Reich
Gottes vermittelte Vorstellung, dass jeder irdische Beitrag fiir mehr Gerechtig-
keit Teil des Heilsgeschehens ist. Beides motiviert zum Engagement. Das Ziel

84 Wir leben heute im Zeitalter des Geistes. Uberall girt er und bricht er ein. In der
Suche der Unterdriickten nach der Freiheit. In den Frauenbewegungen, die das Joch
des jahrtausendealten Patriarchats abwerfen und ihre Identitét im gegenseitigen Aus-
tausch mit dem Ménnlichen suchen. In den groen Utopien, die die heutigen Trans-
formationen in allen Bereichen des menschlichen Handelns bewegen.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

dieses Engagements erblickt Boff letztlich in einer ,,riesigen sozio-6kologischen
Demokratie®:

,»Mais que mundializar o mercado, a ciéncia e a técnica, importa mundializar
aquelas aspiragdes, projegoes e vinculagdes que criam os requisites para o grande
salto para a frente, unindo a Terra e seus seres numa imensa democracia socio-
ecoldgica, num unico destino comum (ibid.: 93).¢8>

Den Prozess, der die Erreichung dieses Zieles ermdglichen soll, beschreibt Boff
in Abgrenzung vom marktorientierten Globalisierungsgeschehen als ,,Globalisie-
rung der Aspirationen, Projektionen und Verbindungen® anstelle der Globalisie-
rung von Markt, Wissenschaft und Technik. Dabei verwendet er das historisch
eindeutig mit dem maoistischen Programm konnotierte Motto vom ,,gro3en
Sprung nach vorn®, deutet es jedoch um.

Im Mittelpunkt von Boffs Thematisierung der spirituellen Erfahrung steht al-
so die Mystik. Die von ihm aufgeworfene Frage, wodurch sich die ,,notwendige
Mystik™ fiir das Zeitalter der Globalisierung auszeichnet, beantwortet er auf
verschiedenen Ebenen: Auf der allgemeinen Ebene als geistige Grundhaltung
soll Mystik eine Offenheit fiir die nicht-materiellen Phénomene darstellen, die
auch gleichzeitig Voraussetzung dafiir sind, sich als Teil der Erde zu verstehen.
In der Religion im Allgemeinen und im Christentum im Besonderen geht es in
der Mystik um den Umgang mit dem Erfahrungszentrum. Diese motiviert zum
Engagement, einerseits unmittelbar durch die Begegnung mit Gott in den Lei-
denden, andererseits mittelbar durch eine heilsgeschichtliche Deutung des eige-
nen Tuns.

4.4.2 Ulrich Duchrow und Franz Josef Hinkelammert

In der Streitschrift ,,Leben ist mehr als Kapital* von Ulrich Duchrow und Franz
Josef Hinkelammert wird das Thema der religiosen Erfahrung zwar weniger aus-
fiihrlich besprochen als bei Leonardo Boff, dennoch messen die Autoren ihm
eine zentrale Bedeutung bei. Nachdem sie eingehend die Bedrohungen durch den
»totalen Markt“ (Duchrow/Hinkelammert 2002: 253) geschildert haben, stellen
sie sich die ,,sozialpsychologische und ,,gleichzeitig theologische (ibid.) Frage,
wie aus der Lahmung durch die Gefahr, aus der Schockstarre des ,,Kaninchen[s]

85 Statt den Markt, die Wissenschaft und die Technik zu globalisieren, gilt es jene Be-
strebungen, Projekte und Verkniipfungen zu globalisieren, die die Voraussetzungen
schaffen fiir den groB3en Sprung nach vorn, der die Erde und ihre Lebewesen in einer
grof3en soziodkologischen Demokratie vereint, in einem gemeinsamen Schicksal.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, Theologie und christliches Engagement | 193

vor der Schlange* (ibid.) klare Einsicht und Aktion wird. Sie beantworten diese
Frage, indem sie auf die Kraft der Erfahrung des Heiligen Geistes rekurrieren
und sich auf Uberlegungen des Theologen Geiko Miiller-Fahrenholz berufen:ss

,Hier — so Miiller-Fahrenholz — hilft nur die Erfahrung des Heiligen Geistes, der
Geisteskraft (im Hebriischen ist ruach feminin). Sie ,trostet® (also fordert nicht,
wie das Gesetz), und darum kann sie uns ,in alle Wahrheit fithren‘ und die
Wabhrheit wird uns ,frei machen, wie es im Johannesevangelium heif3t, ihre
AusgieBBung schafft gleichberechtigte Teilnahme der Menschen aller Sprachen
und Kulturen an einer neuen Gemeinschaft — in der sogar Eigentum geteilt werden
kann (Apg 2 und 4)“ (ibid.: 253 f.).

Die ,,AusgieBung® des Heiligen Geistes, also die Form der Gotteserfahrung, die
im Pfingstwunder geschildert wird, interpretieren Duchrow und Hinkelammert
hier im Anschluss an Miiller-Fahrenholz als Quelle einer Kraft, die es den Men-
schen ermdglicht, ihre Lihmung zu {iberwinden und iiber ihre menschlichen
Fahigkeiten hinauszuwachsen. Dazu gehort zum einen — dies verdeutlichen die
Autoren mit ihrem Verweis auf das Johannesevangelium — die Erkenntnis der
Wahrheit, die ohne die Kraft des Heiligen Geistes fiir die Menschen ,,nicht zu
ertragen (vgl. Joh.16,12) ist. Zum anderen gibt die Kraft des Heiligen Geistes
auch den Mut, neue Formen des Zusammenlebens und der Verteilung zu ver-
wirklichen. Hier berufen sich Duchrow und Hinkelammert auf Passagen aus der
Apostelgeschichte, in der zundchst das Pfingstereignis und die darauf folgende
Verstindigung iiber alle Sprachbarrieren hinweg geschildert wird, dann die
Giitergemeinschaft der vom Heiligen Geist erfiillten Gemeinde der frithen Chris-
ten. Die Erfahrung des Gottlichen in der AusgieBung des Heiligen Geistes wih-
rend des Pfingstereignisses interpretieren Duchrow/Hinkelammert also als eine
Voraussetzung fiir ein Aufbegehren gegen den Status quo. Diese Bedeutung
ibertragen sie auf die ,,ldhmende Bedrohungssituation des globalen ,.totalen
Marktes* und schopfen daraus Motivation fiir ein verdnderndes Handeln auch in
der Aktualitit. Die spirituelle Erfahrung, wie sie Duchrow und Hinkelammert
hier schildern, ist also vor allem eine Erfahrung, die Kraft und Trost spendet und
so den Ubergang von Schockstarre und Uberforderung zum konstruktiven Han-
deln ermoglicht.

86 Sie verweisen auf dessen Buch ,,Erwecke die Welt. Unser Glaube an Gottes Geist in
dieser bedrohten Zeit* (Miiller-Fahrenholz 1993), besonders auf die Uberlegungen in
den Kapiteln ,,Seele meiner Seele” (ibid.: 73—77) und ,,Globale Gefahren als seelische
Lahmung* (ibid.: 78-87). Miiller-Fahrenholz beruft sich hier wiederum auf den
Psychologen Robert Jay Lifton (vgl. ibid.: 82—87).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Neben dieser an Miiller-Fahrenholz angelehnten Interpretation des Pfingster-
eignisses beschéftigen Duchrow und Hinkelammert sich bei ihrer Auseinander-
setzung mit der religiosen Erfahrung auch mit dem Theologen und Widerstands-
kadmpfer Dietrich Bonhoeffer. Dieser formuliert in seiner ,,Ethik* ein ,,Schuldbe-
kenntnis* der Kirche, alle zehn Gebote missachtet und dabei die Wahrheit Gottes
nicht bezeugt, die Gerechtigkeit Gottes nicht verkiindigt und die Fiirsorge Gottes
nicht glaubhaft gemacht zu haben (vgl. ibid.: 252; Bonhoeffer 1992: 126 ff.).
Diese drei Schliisselworte der Wahrheit, Gerechtigkeit und Fiirsorge Gottes
fassen Duchrow und Hinkelammert als Eigenschaften bzw. Handlungsweisen
Gottes auf, die Engagement ermdglichen, indem sie Angst in ,klarsichtige
Furcht“ verwandeln (Wahrheit), die Moglichkeiten des gerechten Handelns
aufzeigen (Gerechtigkeit) und die Fiille der GroBziigigkeit der auf der Erde vor-
handenen Lebensgrundlagen vermitteln (Fiirsorge) (vgl. Duchrow/Hinkelammert
2002: 254). Diese gottlichen Eigenschaften verstehen sie als der Erfahrung zu-
génglich, allerdings nur unter bestimmten Bedingungen:

»Diese geistliche Erfahrung der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der Fiirsorge
Gottes kann die Kirche paradoxerweise nur an der Seite der um ihr Uberleben
kdmpfenden Opfer des Systems machen, nicht an der Seite der ,Partner TNCs,
IWF und Weltbank. Dieser Gott offenbart sich seit der Zeit der hebrdischen
Sklaven (Ex 3) im Kontext der ,schreienden Subjekte‘ mit seinem Namen ,Ich bin
da‘® (Jahwe), an eurer Seite, nicht an der Seite Pharaos, aus dessen Hand ich euch
befreien werde. Nichts anderes zeigt auch das Leben Jesu (ibid.).

Die Erfahrung des Géttlichen kann die Kirche bzw. konnen die in der Kirche
handelnden Menschen laut Duchrow und Hinkelammert also nur dann machen,
wenn sie sich gegen die Repridsentanten der marktorientierten Globalisierung
und auf die Seite der ,,Opfer” stellen. Betrachten sie diese Reprdsentanten hinge-
gen als ,,Partner*, bleibt ihnen diese Erfahrung verschlossen. Die Autoren spie-
len hier auf ein Dokument der Synode der Evangelischen Kirche Deutschland
vom November 2001 an, in dem es heilt, die Kirchen ,,miissen klarstellen, dass
sie die transnationalen Konzerne, den Weltwahrungsfond und die Weltbank
nicht als Widersacher, sondern als Partner betrachten® (EKD 2001), das sie an
anderer Stelle zitieren (vgl. Duchrow/Hinkelammert 2002: 237 £.).

Wie Leonardo Boff verweisen sie dann darauf, dass der Ort der Offenbarung
in der Bibel der der ,,schreienden Subjekte ist und nicht der der Privilegierten,
was aus ihrer Sicht bereits in der Exoduserzdhlung und auch im Leben und Wir-
ken Jesu zum Ausdruck kommt. Ahnlich wie Boff sehen Duchrow und Hin-
kelammert dementsprechend den ,,klare[n] Ortswechsel an die Seite der Opfer*
(ibid.: 254) als Voraussetzung dafiir, die Erfahrung des Goéttlichen zu machen.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, Theologie und christliches Engagement | 195

Der Zusammenhang von Engagement und religiéser Erfahrung wird von
Duchrow und Hinkelammert also aus zwei Richtungen betrachtet: Zum einen ist
der Einsatz fiir die Opfer von Ungerechtigkeit die Voraussetzung fiir die Er-
fahrung der gottlichen Wahrheit, Gerechtigkeit und Fiirsorge. Dass dieser Ein-
satz und die Uberwindung der ,,Schockstarre* des Kaninchens vor der Schlange
grundsitzlich moglich ist, liegt fiir Duchrow/Hinkelammert jedoch bereits in
einer Form der Gotteserfahrung begriindet, ndmlich der Ausschiittung des Heili-
gen Geistes und der damit einhergehenden Gewéhrung von Trost und Kraft.

4.4.3 Néstor Miguez, Jorg Rieger und Jung Mo Sung

Die Erfahrung der Transzendenz als heteronome

Erfahrung der Gnade

Auch Néstor Miguez, Jorg Rieger und Jung Mo Sung verkniipfen in ihrem Werk
,»Beyond the Spirit of Empire” (2009) die Erfahrung des Géttlichen und die
Begegnung mit den Marginalisierten sowie den Einsatz fiir sie. In ihrer Argu-
mentation bezichen sie sich auf einen in der Befreiungstheologie klassischen
Text, die sogenannte Gerichtsrede (Matt. 25, 34—40), die mit dem Satz Gottes als
Weltenrichter schlie3t: ,,Was ihr getan habt einem von diesen meinen geringsten
Briidern, das habt ihr mir getan® (vgl. ibid.: 150). Den Prozess, der dem in der
Gerichtsrede gelobten Handeln zu Gunsten der ,,Geringsten” zu Grunde liegt,
interpretieren die Autoren als Verinderung im Verhéltnis der Person zu sich
selbst und zu anderen, genauer als einen Ubergang von Rivalitit zur Fiirsorge,
durch den die eigenen Bediirfnisse relativiert und die der anderen ins Auge ge-
fasst werden (vgl. ibid.).8” Darin erkennen sie jedoch keinen rein psychologi-
schen Vorgang, sondern eine Transzendenzerfahrung:

,,This alternative subjectivity that is emerging there cannot be explained with a
simple reference to general human capacity. Something else is at work — the sort
of thing that we are calling transcendence in this book. The Christian religion,
when it is in touch with a transcendent experience of grace, functions as that

87 Sie rekurrieren hier im Wesentlichen auf einen von Jung Mo Sung in seiner Mono-
graphie ,,Desire, Market and Religion formulierten Gedanken: Dort arbeitet Sung den
Unterschied zwischen realen und begrenzten Bediirfnissen und potenziell grenzenlo-
sem Verlangen heraus, der in kapitalistischen Gesellschaften unter dem Eindruck des
Marketings vollig verschwindet, so dass das eigene Verlangen als Bediirfnis prasen-
tiert wird und die Bediirfnisse der anderen aus dem Blick geraten (vgl. Sung 2007a:
32; 50. Die portugiesische Orginalausgabe ,,Deseijo, mercado e religido® erschien be-
reits 1998).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

which has the potential to resist negative mimetic desire and which constantly
pushes for the transformation of desire* (ibid.).

Im Anschluss an den franzdsischen Kulturanthropologen René Girard interpre-
tieren die Autoren die Transzendenz-Erfahrung der Gnade als Voraussetzung flir
den Widerstand gegen ,,negatives mimetisches Verlangen: Nach diesem archai-
schen Muster verlangt jeder bestimmte Objekte, weil das nachgeahmte Vorbild,
das gleichzeitig ein Rivale ist, sie ebenfalls verlangt. Wéhrend in archaischen
Gesellschaften das potenziell grenzenlose mimetische Verlangen streng kontrol-
liert wurde, wird es aktuell im Gegenteil auf vielfdltige Weise angeregt und
unterstiitzt, vor allem auf dem Gebiet der Konsumgiiter (vgl. Girard 2005
[1977]: 154 ff.; Sung 2007a: 35ft.).

Durch die Befreiung vom mimetischen Verlangen weist die Transzendenzer-
fahrung laut Miguez, Rieger und Sung den Weg zu einer Alternative zur opfer-
zentrierten Religion, als die sie die vorherrschende Fixierung auf den Markt
identifizieren (vgl. Miguez, Rieger und Sung 2009: 14; 37; 39, vgl. auch oben,
Kap. 4.4.3):

»Here, a clear alternative to sacrificial religion emerges that is rooted in an experi-
ence of transcendence and grace that comes to us from the other, and that we
therefore cannot control (ibid.: 150).

Anstelle der Religion, die den Markt in den Mittelpunkt stellt und durch den
Mechanismus der scheinbar unbegrenzten mimetischen Bediirfnisbefriedigung
angetrieben wird, kann also eine Religion treten, die ihren Ausgangspunkt in
einer Gnadenerfahrung nimmt. Sie ,kommt zu uns vom anderen® — gemeint ist
gleichzeitig der ,,andere Mensch* und das ,,Andere* im Sinne des Géttlichen —,
sie entzieht sich unserer Kontrolle. Was die Autoren hier artikulieren, ist die
Erfahrung der Abhéngigkeit und Unverfligbarkeit, wie sie bereits von Schleier-
macher mit der Religion assoziiert wurde.

In der heteronomen Erfahrung des Gottlichen in der Begegnung mit den
schwiéchsten Menschen erkennen die Autoren die eindeutige Basis des Glaubens
und Handelns. Dies verdeutlichen sie auch an anderer Stelle, wenn sie erneut auf
die Gerichtsrede zuriickkommen:

,In this sense, the Christian faith, at least as we understand it, must recognize its
ambiguousness in its readings and impressions of reality, but not be vague as to
where and how one recognizes the manifestation of the messianic, the transcen-
dence that becomes immanent and nevertheless remains transcendent, like the two
natures of Christ. It is this presence of the messianic in the weak that questions

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, Theologie und christliches Engagement | 197

and places in crisis any empire, that makes the ambiguity of the constructed
visible. For the Messiah is served in serving the poor, the dispossessed, the
hungry, the thirsty, the naked, those deprived of freedom, the smallest and the
small (Matt 25,31-46); in those condemned by the law of the market, yet who live
by the presence of gratuity, of grace (ibid.: 193).

Die ,,vom Gesetz des Marktes Verdammten* leben laut Miguez, Rieger und
Sung nicht nur aus der Prisenz der gottlichen Gnade, vielmehr liegt aus ihrer
Sicht in den Schwachen selbst die ,,Prdsenz des Messianischen®, deren Erfah-
rung aufgrund der Gnade mdéglich ist. Diese Priasenz fordert dazu auf, sich fiir
diese Schwachen einzusetzen, was gleichzeitig impliziert, die bestehenden Insti-
tutionen in Frage zu stellen. Diesen Gedankengang fasst Jung Mo Sung an ande-
rer Stelle pragnant zusammen:

LIt is in this recognition of the gratuity of the human dignity of all people and in
the experience of gratuitous solidarity with others that we experience the grace of
God. [...] This experience of grace drives us to struggle for a more just society,
where all people are recognized in dignity and may live with dignity* (Sung
2007b: 79).

Hier artikuliert er die Erfahrung der Gnade Gottes, die in der Anerkennung der
Voraussetzungslosigkeit menschlicher Wiirde liegt, und die als Motor fiir den
Kampf fiir eine gerechtere Gesellschaft wirkt.

Das Messianische in der Geschichte

Ein weiteres motivierendes Moment ist bei Miguez, Rieger und Sung, &hnlich
wie bei Leonardo Boff, die eschatologische Vision eines messianischen Ziel-
punkts der Geschichte:

It is in this sense that we believe in the possibility of overcoming Empire, of
anticipating in ourselves the hope of another possible world, a world where all
worlds have a place, and a messianic kingdom, which we may never achieve in
our history but which constitutes the vision that encourages us, sustains us and to

which we pledge our lives* (Miguez, Rieger und Sung: xii).

Die Autoren unterscheiden hier nachdriicklicher als Boff zwischen der Vorweg-
nahme des letztlichen Ziels und dessen Erreichung, deren Unmdglichkeit inner-
halb der Geschichte sie betonen. Auch interpretieren sie den Einsatz fir die
Uberwindung der gegenwirtigen Lage bzw. des ,,Empire” nicht wie Boff im
Sinne eines Beitrags zum ,,Fortschritt®, sondern sprechen von ,,Antizipationen
der Hoffnung* auf die bessere Welt. Dennoch messen sie der eschatologischen

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Vision eine entscheidende Bedeutung zu und bezeichnen sie als dasjenige, das
zum verandernden, aufbegehrenden Handeln ermutigt und sogar dazu fiihrt, das
eigene Leben dafiir einzusetzen. Bereits in dieser Passage, mit der die Einleitung
ihres Buches ,,.Beyond the Spirit of Empire* schlieit, deuten die Autoren an,
welche aktuellen politischen Vorgénge sie im Sinne dieser ,,Antizipationen® als
zentral betrachten: Indem sie die aktuell vorherrschende Situation als ,,Empire*
bezeichnen, beziehen sie sich auf Hardts und Negris Auseinandersetzung mit der
Globalisierung, deren Analyse sie teilweise teilen, teilweise jedoch kritisieren.
Mit der Erwdhnung der ,,anderen moglichen Welt* verweisen die Autoren auf
das iibergreifende Motto der Globalisierungskritik (vgl. oben, Kap. 2.2). Die
Charakterisierung der Zielvorstellung als ,,eine Welt, in der viele Welten Platz
haben“ spielt auf ein Motto der mexikanischen Zapatisten an, die so ihr Gegen-
projekt gegen die Tendenz zur zunehmenden Vereinheitlichung der Welt durch
die neoliberal orientierte Globalisierung charakterisieren.

Dass Miguez, Rieger und Sung trotz ihrer Ablehnung eines Fortschrittsden-
kens die Uberzeugung von der Offenbarung Gottes in der Geschichte und durch
die Geschichte teilen, zeigt sich in der folgenden Aussage:

,»| W]hat history reveals is precisely the inability of the system to assimilate the
laocratic event, the possible emergence of a limit to its power, the presence of
what transcends it. Moreover, it reveals the possibility that this transcendence ex-
presses itself in a fact that in its moment is only a minor occurrence, a significant
marginality* (ibid.: 178).

Die Geschichte ,,offenbart* laut Miguez, Rieger und Sung also, dass das vorherr-
schende System nicht unanfechtbar ist, sondern durch zunichst unscheinbare
laokratische® Ereignisse herausgefordert werden kann. Mit dem Ausdruck ,,lao-
kratisch* bedienen sie sich einer in der griechischen politischen Theorie relativ
selten vorkommenden Bezeichnung fiir die Herrschaft des gemeinen Volkes
(vgl. oben, Kap. 3.4.3). Dabei deuten sie die Bezeichnung positiv um, um in
Abgrenzung von der aktuell existierenden, aus ihrer Sicht restriktiven Demokra-
tie auf die erwiinschte Wirkméchtigkeit des gesamten Volkes zu verweisen, an
der auch die teilhaben sollen, die sonst ausgeschlossen sind (vgl. ibid.: xi; 23 f.
FuBn. 15). Die zitierte Passage steht im Kontext eines Kommentars zur Geburt
Jesu, die fiir die Autoren ein herausragendes Beispiel fiir ein solches Aufschei-
nen der Wirkméchtigkeit der Ausgeschlossenen ist: Trotz der Situation duf3erster
Marginalitét, in der die Geburt Jesu stattfindet, droht sie die imperiale Macht zu
destabilisieren, deren Vertreter Herodes mit dem Kindermord von Bethlehem auf
die Bedrohung reagiert (vgl. ibid.: 177).

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religiése Erfahrung, Theologie und christliches Engagement | 199

Um eine solche Unterbrechung der ,,normalen Abldufe* durch das Unerwart-
bare zu bezeichnen, verwenden Miguez, Rieger und Sung wie Hardt und Negri
den Begriff des Kairos:

[ T]he messianic exists in normal times (the kairos in the chronos) in a ,secret
fashion‘. When it irrupts in a more open way, the chronic time is altered, suspen-
ded; the ,normal‘ reality is dismantled to make room for the intrusion of the unex-
pected, the not considered (,the lowly things of this world and the despised things
— and the things that are not — to nullify the things that are [I Cor. 1.28])“ (ibid.:
198 ).

Das Kairos-Ereignis par excellence ist fiir Miguez, Rieger und Sung die Mensch-
werdung, Kreuzigung und Auferstehung Jesu, durch die Gott als das Transzen-
dente in die Immanenz einbricht (vgl. ibid.: 200). Diesen zentralen Stellenwert
der Ereignisse von Christi Geburt und Tod betonen sie, indem sie auf Jacob
Taubes Text iiber ,,Die Streitfrage zwischen Judentum und Christentum® verwei-
sen. Darin attestiert er dem Christentum — mit kritischer StoBrichtung, die Migu-
ez, Rieger und Sung hier ignorieren — einen ,,antinomistischen Messianismus*,
der den Glauben an den Messias iiber die Befolgung des Gesetzes stellt (Taubes
2007 [1953]: 94; vgl. dazu auch oben, Kap. 4.3.1). Die heilsgeschichtliche Be-
deutung von Kreuzigung und Auferstechung konkretisieren sie dementsprechend
folgendermalfien:

,It is no coincidence that Taubes sees Paul as someone who wants to supplant
Moses: The construction of a new people is proposed, yet not from the law, but
from the messianic experience — an Israel that opens ,apocalyptically‘ the Abraha-
mic faith to the gentiles because its centre does not rest on the Mosaic law but on
faith in the universal Messiah. Beginning with the cross and resurrection of Jesus,
this new era has begun. In this way, the new laos of god incarnates not a nation
but a multitude, a ,popular people‘, a new experience of humanity without ex-
clusions. Thus, messianism expresses the anti-imperial, the surprise that upsets
history, the necessity of maintaining the meaning of the public, so that the voice
of the laos shows the limits of power, returns meaning to the political, puts into
play the hope of the excluded, and redeems the human in the creature, and, with it,
the whole dimension of creation® (ibid.: 201 f.).88

Die Basis fiir diese Bedeutung bildet fiir sie die Reaktualisierung der Hoffnung,
die die ,,messianische Erfahrung™ ermdglicht. Darunter verstehen sie hier die
Erfahrung der Irruption des Géttlichen in die Immanenz, die eine neue Ara er-

88 Zur Bezeichnung ,,laos* vgl. oben, Kap. 3.4.3.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Offnet. Dabei schlieBen sie wiederum an Taubes an (vgl. etwa Taubes 2007
[1983]: 44; vgl. dazu oben, Kap. 4.1.3).

Mit Rekurs auf Jacob Taubes’ Verstindnis von Paulus als ,,Uberbieter des
Mose* (vgl. Taubes 1995: 57) charakterisieren die Autoren die neue Ara, die mit
Kreuzigung und Auferstehung begonnen hat, als die der Schaffung eines ,,neuen
Volkes*. Dabei handelt es sich jedoch fiir sie nicht um die Schaffung einer Nati-
on, sondern einer umfassenden Gesamtheit. Indem sie fiir diese Gesamtheit den
Ausdruck ,,Multitude* verwenden, kniipfen sie erneut an die von Hardt und Ne-
gri angestoBene Diskussion um die aktuelle Form der Globalisierung und Chan-
cen fiir ihre Uberwindung an. Dariiber hinaus verdeutlichen sie, dass die globale
Perspektive, die weder bestimmte Nationen noch Klassen privilegiert, ohnehin
der Perspektive des Christentums entspricht. Der so bestimmte ,,Messianismus®
dient letztlich als Grundlage fiir ein Handeln dieser ,,Multitude, das Macht in
Frage stellt und die politische Sphire wiederherstellt. Die heilsgeschichtliche
Garantie fiir die Sinnhaftigkeit dieses Handelns, wenn auch nicht fiir das imma-
nente Eintreffen des erhofften Ergebnisses, liegt fiir sie in der Auferstehung.

4.5 ZWISCHENFAZIT: RELIGIOSE ERFAHRUNG UND
GLOBALISIERUNGSKRITIK

Der Zusammenhang zwischen religidser Erfahrung und politischem Engagement
ist bei allen Autoren, fiir die er eine Rolle spielt, primér einer der Ermdglichung
und Motivation. Die ansonsten sehr um die ,,Jmmanenz® ihres Denkens bemiih-
ten Denker Hardt und Negri sowie die Zapatisten rekurrieren dabei auf eine
sdkulare Variante der Geschichtsphilosophie. Wie Hardt und Negri andeuten, ist
dieses Vertrauen auf die Geschichte ihr Gegenmittel gegen die Erfahrung von
Hoffnhungslosigkeit und Fatalismus, die ein zyklisches Geschichtsbild mit sich
bringen. Sie verstehen dabei die Umbriiche der Gegenwart, besonders die Inno-
vationen in der Arbeitswelt, als ,,Offenbarungen* einer Teleologie und verorten
die globalisierungskritischen Proteste in einer zielgerichteten Kette revolutioné-
rer Ereignisse.

Auch bei Susan George finden sich — wenn auch wesentlich weniger deutli-
che — Hinweise auf eine geschichtsphilosophische Spekulation, etwa wenn sie
die Einzigartigkeit des aktuellen Moments in der Geschichte hervorhebt, der die
nie dagewesene Chance auf eine Verdnderung der ganzen Weltordnung bietet.
Thre Uberzeugung, selbst nur ein kleiner Teil einer groBeren historischen Bewe-
gung zu sein, deren Zielerreichung sie nicht mehr miterleben wird, erinnert an

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischenfazit: Religidse Erfahrung und Globalisierungskritik | 201

das christliche Geschichtsbild und die christliche Reaktion auf die unerfiillte Pa-
rusieerwartung.

Die Theologen, genauer Boff sowie Miguez, Rieger und Sung, rekurrieren
ebenfalls auf Formen der Geschichtsphilosophie, um zu begriinden, warum
politisches Engagement iiberhaupt sinnvoll ist, halten dabei aber anders als
Hardt, Negri und andere am urspriinglichen Transzendenzbezug fest: Fiir sie ist
der Einsatz fiir Verdnderung im Hier und Jetzt eine Antizipation des Reichs
Gottes, und ein Handeln im Bewusstsein des Osterereignisses, wobei Miguez,
Rieger und Sung den ,,eschatologischen Vorbehalt” deutlicher hervorheben als
Leonardo Boff. Die Basis fiir dieses Verstdndnis bietet die flir das Christentum
zentrale ,,messianische Erfahrung®, d.h. die Erfahrung der Hoffnung gebenden
Unterbrechung der historischen Abldufe, die es — so die Autoren — zu reaktuali-
sieren gilt.

Bei den Theologen spielt neben der Geschichtsphilosophie das Moment der
unmittelbaren spirituellen Erfahrung eine zentrale Rolle als Erméglichung und
Movens verdndernden Handelns: So betont Boff, dass die Mystik zunichst das
Ungentigen der Welt deutlich werden ldsst und gleichzeitig die Energie verleiht,
sich dagegen einzusetzen. Dabei interpretiert er gleichzeitig die Begegnung mit
den Armsten und Marginalisiertesten der Gesellschaft als eine Begegnung mit
dem Géttlichen, die zur Verdnderung aufruft. Duchrow und Hinkelammert legen
den Schwerpunkt auf den Trost, der durch die spirituelle Erfahrung gespendet
wird und der hilft, die psychische Reaktion der ,,Schockstarre® zu iiberwinden,
die ansonsten angesichts der Konfrontation mit dem {liberwiltigenden Ausmal}
weltweiten Leidens droht. Miguez, Rieger und Sung artikulieren hingegen die
Erfahrung der gottlichen Gnade, die in der Begegnung mit dem Anderen statt-
findet und es ermdglicht, gegen das ,,mimetische Verlangen* anzukdmpfen und
eine Alternative zu einer Quasireligion des Marktes zu entwickeln.

Einen Zusammenhang zwischen der spirituellen Erfahrung, bzw. ihren Deri-
vaten, und den Formen des von ihnen geforderten politischen Engagements
stellen die meisten hier betrachteten Autoren nicht her. Eine Ausnahme stellt
Leonardo Boff dar, der die Entwicklung der ,,Mystik des globalen Zeitalters*
auch als eine Form des Handelns betrachtet und betreibt.

Konkrete Inhalte und Ziele politischen Handelns fithren nur die Zapatisten
auf eine spirituelle Erfahrung zuriick, ndmlich auf die Begegnung mit den ,,mu-
ertos*, also den Ahnen.

Neben der unmittelbaren Erfahrung basieren die Artikulationen von religio-
ser Erfahrung als Motivation fiir politisches Handeln auf impliziten und explizi-
ten Rekursen auf die Ideengeschichte.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | Religiése Erfahrung und Globalisierungskritik

Die politischen Konsequenzen des teleologischen Geschichtsbildes wurden
von den sikularen Geschichtsphilosophien besonders deutlich artikuliert, wobei
die religiose Rahmung und der ,.eschatologische Vorbehalt™ getilgt wurden.
Neben Hegel spielt dabei Marx eine zentrale Rolle, auf den sich Hardt und Negri
dementsprechend vielfach beziehen, wenn sie beispiclsweise Fragmente, Meta-
phern und Argumentationsfiguren aus dem ,,Manifest der Kommunistischen
Partei” — ,,Produktionshemmnis®, ,,gesprengte Fesseln®, ,,Totengréber* — zitieren
und auf die aktuelle Situation iibertragen. Dariiber hinaus rekurrieren Hardt und
Negri sowohl explizit als auch implizit auf Augustinus’ Gottesstaat, wobei sie
nur die ,,Civitas terrena“ als relevant anerkennen. Wie er wenden sie sich empha-
tisch gegen alle historischen Zyklentheorien, die die Hoffnung zunichte machen.

Die Theologen berufen sich in ihrer geschichtsphilosophischen Argumentati-
on hingegen primér auf Bibelstellen. Dies liegt nahe, denn die Basis fiir die
Interpretation der Geschichte als auf ein Ziel hin orientiert, fiir dessen Errei-
chung menschlicher Einsatz notwendig ist, liegt letztlich im christlich-jiidischen
Geschichtsbild selbst, das zwischen der Schopfung, dem Bundesschluss Gottes
mit seinem Volk (Exodus), der Menschwerdung und Kreuzigung Gottes (Ostern)
und dem Kommen des Reichs Gottes einen linearen Ablauf der Heilsgeschichte
annimmt. Die ideengeschichtliche Grundlage fiir das Argument, das daraus
Forderungen fiir das politische Handeln im Hier und Jetzt ableitet, finden die
hier beriicksichtigten Theologen in der ersten Generation der Befreiungstheolo-
gie, die Leonardo Boff nicht zuletzt selbst mitgepragt hat, sowie der Politischen
Theologie. Dementsprechend rekurrieren Boff, Duchrow und Hinkelammert in
diesem Zusammenhang auf die Exoduserzdhlung. Boff, Miguez, Rieger und
Sung verweisen auBlerdem auf die Auferstehung und die Reich-Gottes-
Theologie.

Leonardo Boff zitiert dariiber hinaus mit seiner Formulierung vom ,,Zeitalter
des Geistes“ implizit Joachim von Fiore als Vorldufer einer geschichtsphiloso-
phischen Ausdeutung der Heilsgeschichte. Miguez, Rieger und Sung rekurrieren
zudem auf Jacob Taubes’ Auseinandersetzungen mit dem Messianismus.

Auch dann, wenn sie einen direkten Bezug zwischen spiritueller Erfahrung
und der Aufforderung zum Einsatz fiir die Armsten herstellen, berufen sich die
Theologen auf biblische Texte — allen voran die Gerichtsrede (Mt 25, 31 ff.), die
besonders Miguez, Rieger und Sung hervorheben, und das Pfingstereignis (Apg
2, 43 ff.), auf das Duchrow und Hinkelammert abheben. Leonardo Boff verweist
dariiber hinaus auf historische Vorbilder von Personlichkeiten, die Mystik und
Rebellion miteinander verbanden, wie etwa Thomas Miinzer.

Insgesamt spielt die religiose Erfahrungsdimension erwartungsgemédfl im
Vergleich der drei Autorengruppen in den theologischen Texten die wichtigste

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischenfazit: Religidse Erfahrung und Globalisierungskritik | 203

Rolle. Bemerkenswerterweise ist jedoch zumindest ein Derivat der spirituellen
Erfahrung, die Geschichtsphilosophie, auch bei den Philosophen Hardt und
Negri sowie bei den Zapatisten von groBer Bedeutung. Die hier betrachteten
Autoren aus dem Bereich Okonomie/Soziologie schenken der religidsen Erfah-
rung die geringste Aufmerksamkeit, wobei jedoch Susan Georges’ Ausfithrun-
gen in Ansidtzen geschichtsphilosophische Spekulationen enthalten.

13.02.2026, 03:00:04. [



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 03:00:04.



https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

