
 

 

4 Religiöse Erfahrung  

und Globalisierungskritik 

„Antes de tudo está a experiência do mistério, a experiência de Deus. Somente 

depois vem a fé“ (Boff 1993: 148 f.).63 

„This experience of grace drives us to struggle for a more just society, where all 

people are recognized in dignity and may live with dignity“ (Sung 2007b: 79). 

„The kairos – the opportune moment that ruptures the monotony and repetitive-

ness of chronological time – has to be grasped by a political subject“ (Hardt/Negri 

2009: 165). 

In den hier aufgeführten Passagen beziehen sich Vertreter verschiedener Rich-

tungen der Globalisierungskritik auf Momente spiritueller Erfahrung – „der Er-

fahrung Gottes“ (Boff) – bzw. auf eine immanente Variante in Form des 

„Kairos“ (Hardt/Negri). Um die Rolle der spirituellen Erfahrung und ihrer Deri-

vate für Motive, Formen und Ziele des politischen Engagements in der Globali-

sierungskritik identifizieren zu können, wird im Folgenden zunächst die Struktur 

der religiösen Erfahrung charakterisiert. Dann werden drei Themenkomplexe 

skizziert, die sich in der Ideengeschichte mit der spirituellen Erfahrung verbun-

den haben und die für das Verständnis der Globalisierungskritik zentral sind: Der 

Zusammenhang von Mystik und rebellischem Handeln, die Geschichtsphiloso-

phie als immanentisierte Offenbarung und die Möglichkeit der politischen In-

strumentalisierung von religiösen Erfahrungsinhalten.  

                                                           
63  Vor allem steht die Erfahrung des Mysteriums, die Erfahrung Gottes. Erst danach 

kommt der Glaube.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

4.1 DIE RELIGIÖSE ERFAHRUNG  
D I E  R E L I G I Ö S E  E R F A H R U N G  

Die religiöse oder spirituelle Erfahrung ist insofern eine Besonderheit, als spätes-

tens seit dem neunzehnten Jahrhundert ihre Existenz zumindest im Westen be-

zweifelt wird. Stattdessen wird die religiöse Erfahrung als Illusion interpretiert, 

und die Religionen als ihr symbolischer Ausdruck erscheinen als ein Restbe-

stand, der im Zuge einer fortschreitenden Säkularisierung allmählich verschwin-

den wird. Dass die Weltreligionen und viele kleine Religionen und Sekten je-

doch, anders als von der Säkularisierungsthese angenommen, keinerlei Anzei-

chen für ihr Verschwinden erkennen lassen und gleichzeitig die Suche nach 

religiösen Erfahrungen etwa in Esoterik, Spiritismus und politischen Ersatzreli-

gionen unvermindert anhält, legt es nahe, die religiöse Erfahrung zunächst als 

eigene Erfahrungsdimension ernst zu nehmen und sich um die Klärung ihrer 

Spezifik zu bemühen (vgl. Leidhold 2008; James 1997 [1902]). Ein entspre-

chender Versuch wird im Folgenden in Anlehnung an Wolfgang Leidhold 

(2008) skizziert.  

4.1.1 Die Struktur der religiösen Erfahrung 

Wie alle Erfahrungsdimensionen wird die religiöse Erfahrung durch einen ge-

ordneten Zusammenhang von vier Elementen konstituiert: dem Erfahrenden, 

dem Erfahrenen, dem partizipativen Bezug und dem Bewusstsein, das die Auf-

merksamkeit auf etwas richtet (vgl. Leidhold 2008: 55). Das Besondere der 

religiösen Erfahrung liegt laut Leidhold nun darin, dass zwar eine Bezugnahme 

vorhanden ist, jedoch der Pol, der den Bezug aufnimmt, außerhalb der Erfahrung 

bleibt (vgl. ibid.: 30). Leidhold bringt diesen Zusammenhang zum Ausdruck, 

indem er die religiöse Erfahrung als Erfahrung der „abwesenden Präsenz“ be-

zeichnet (vgl. ibid.: 63; 109 f.). Hierbei handelt es sich nicht um einen logischen 

Widerspruch, denn Abwesenheit und Präsenz beziehen sich jeweils auf zwei 

verschiedene Momente: Während „Präsenz“ die Bezugnahme meint, die in der 

religiösen Erfahrung durchaus erfahren wird, bezieht sich „Abwesenheit“ auf die 

Quelle des Bezugs (vgl. ibid.: 63). Das lateinische Wort „numen“ drückt diese 

Besonderheit aus, insofern, als es die Wirksamkeit einer göttlichen Macht be-

zeichnet, nicht aber die Quelle dieser Wirksamkeit (vgl. Otto 1979 [1917]: 13; 

vgl. Leidhold 2008: 31).  

Mit Rückgriff auf den in der Philosophie gebräuchlichen Begriff der „Trans-

zendenz“ kann die religiöse Erfahrung auch als „Erfahrung der Transzendenz“ 

bezeichnet werden, womit betont wird, dass etwas außerhalb des menschlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die religiöse Erfahrung | 155 

 

Erfahrungshorizont Liegendes in einem Akt des „Hinüberschreitens“ auf die 

Immanenz Bezug nimmt (vgl. ibid.: 32).  

Auch die Bezeichnung „Offenbarung“ benennt einen wichtigen Aspekt der 

religiösen Erfahrung. Wie das lateinische „revelatio“ und seine Derivate in den 

romanischen Sprachen verweist das deutsche Wort „Offenbarung“ darauf, dass 

etwas zuvor Verborgenes offen gelegt oder sichtbar gemacht wird. Hier wird 

also eine Analogie zur sinnlichen Erfahrung des Sehens bemüht, gleichzeitig 

jedoch der besondere Ereignischarakter der religiösen Erfahrung betont, den 

verschiedene Religionen auch dadurch hervorheben, dass sie die Offenbarung als 

einschneidendes Ereignis in der Lebensgeschichte einer bestimmten Person wie 

etwa eines Propheten präsentieren (vgl. ibid.: 20; 116). Im Laufe der Entwick-

lung des Christentums und anderer Religionen wurde jedoch die Bedeutung von 

Offenbarung als persönliche Erfahrung zurückgedrängt und stattdessen trat die 

Bedeutung als Inhalt des nur bestimmten Personen Offenbarten und in den heili-

gen Schriften Festgehaltenen in den Vordergrund (vgl. ibid.: 42).  

Die mit dem Ausdruck „Offenbarung“ assoziierte Auserwählung des Emp-

fängers der göttlichen Botschaft verweist darüber hinaus auf ein weiteres zentra-

les Charakteristikum der religiösen Erfahrung. Anders als bei anderen Erfah-

rungsdimensionen, wie etwa der Imagination oder der sinnlichen Wahrnehmung, 

ist der Erfahrende bei der religiösen Erfahrung nicht autonom. Denn er kann die 

Erfahrung nicht selbst herbeiführen, sondern ist auf die „andere Seite“ angewie-

sen, die diese als ein „Geschenk“ gewährt (vgl. ibid.: 20; 32; 38; 116). Für diese 

Eigenheit wird im Christentum auch der Ausdruck der Angewiesenheit auf die 

göttliche „Gnade“ verwendet (vgl. ibid.: 32). Aufgrund der Abhängigkeit des 

Erfahrenden von der „anderen Seite“ kann religiöse Erfahrung auch als „kontin-

gent“ sowie als „asymmetrisch“ charakterisiert werden (vgl. ibid.: 117; 164). 

Dieses Moment hat Friedrich Schleiermacher zum Ausdruck gebracht, indem er 

Religion bestimmte als „Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit“ (Schleier-

macher 1999 [1830/31]: 23 [§§ 4 ff.]). 

Alle Erfahrungsdimensionen – in eingeschränkter Form sogar die sinnliche – 

hängen in ihrer Ausprägung und Entwicklung davon ab, ob sie im Sinne von 

„deliberate practice“ eingeübt werden (vgl. Rossano 2003: 209–236, vgl. dazu 

auch Leidhold, i.E. 2018). Dies gilt für die spirituelle Erfahrung in besonderer 

Weise. Religiöses Wissen muss laut Leidhold erst „gelernt“ werden, bevor es 

„erlebt“ werden kann (vgl. Leidhold 2008: 51). Allerdings wird im Westen spä-

testens seit dem erklärten „Tod Gottes“ durch Nietzsche (1956 [1882]: 126 [Nr. 

108]) jegliche Berufung auf eine spirituelle Erfahrung als Pathologie, Einbildung 

oder Wichtigtuerei interpretiert. Dorothee Sölle spricht in diesem Zusammen-

hang von der Wirkung allgegenwärtiger „Trivialisierungsmaschinen“ (Sölle 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

1997: 31), die von vornherein verhindern, dass mystisches Bewusstsein sich 

entwickelt und artikuliert wird. 

Mit der Differenzierung der religiösen Erfahrung und der Abgrenzung von 

anderen Erfahrungsdimensionen geht in der Geschichte der religiösen Erfahrung 

auch die Identifikation eines bestimmten Teils des menschlichen Bewusstseins 

einher, das als Sensorium für die religiöse Erfahrung fungiert (vgl. ibid.: 119; 

158). Ebenfalls verknüpft mit der Reflexion auf die Ordnung der Erfahrung und 

der Identifikation des Sensoriums für die religiöse Erfahrung ist eine weitere 

Veränderung innerhalb der verschiedenen Religionen, nämlich der Wandel in 

der Form der Praxis, die zur Öffnung für die religiöse Erfahrung dient: Es wer-

den sowohl körperzentrierte, als auch bewusstseinszentrierte Methoden entwi-

ckelt, die das Ziel haben, andere, intensive und vordergründige Erfahrungen wie 

Sinnlichkeit und Imagination auszublenden (vgl. ibid.: 57 ff.). Dieses Ziel 

kommt auch in dem Stichwort der „Mystik“ zum Ausdruck, das sich von „myo = 

(die Augen) schließen“ ableitet (vgl. Heidrich 1984: 268). So entwarf der Den-

ker, der sich selbst „Dionysios Areopagita“ nannte, in seiner wirkmächtigen 

Schrift „De mystica theologia“ folgende Anleitung:  

„Den Sinneswahrnehmungen gib (auf diese Weise) ebenso Abschied wie den 

Regungen Deines Verstandes; was die Sinne empfinden, dem (entsage) ebenso 

wie dem, was das Denken erfaßt, dem Nichtseienden ebenso wie dem Seienden. 

Stattdessen spanne dich auf nicht-erkenntnismäßigem Wege, soweit es irgend 

möglich ist, zur Einung mit demjenigen hinauf, der alles Sein und Erkennen 

übersteigt. Denn nur wenn Du dich bedingungslos und uneingeschränkt Deiner 

selbst wie aller Dinge entäußerst, wirst Du in Reinheit zum überseienden Strahl 

des göttlichen Dunkels emporgetragen, alles loslassend und von allem losgelöst“ 

(Pseudo-Dionysios 1994: 74; vgl. auch Heidrich 1984: 268).  

In Anlehnung an Pseudo-Dionysios entwickelten mittelalterliche Autoren 

schließlich die Vorstellung von der „experimentalis cognitio de Deo“, der „er-

fahrenden Erkenntnis von Gott“, eine Formulierung, die zunächst von Johannes 

Gerson geprägt und dann von Dionysios Cartusianus übernommen wurde (vgl. 

Heidrich 1984: 268).  

In fast allen Religionen, in denen die spirituelle Erfahrung als eigene Dimen-

sion mit spezifischem Sensorium ausgemacht ist, existieren entsprechende Tech-

niken, wie etwa die Praxis des Vipassana im indischen Buddhismus, der Yoga 

im Hinduismus oder die islamischen Sufi-Traditionen (vgl. Leidhold 2008: 61). 

Auch diese Techniken bieten jedoch keine „Garantie“ für die Herbeiführung der 

religiösen Erfahrung, weshalb es in verschiedenen Religionen die Vorstellung 

gibt, dass bestimmte Persönlichkeiten privilegierten Zugang zur spirituellen 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die religiöse Erfahrung | 157 

 

Erfahrung haben. Etwa in der christlich geprägten Romantik entwickelt sich in 

diesem Zusammenhang die Idee des religiösen Genies (vgl. James 1997 [1902]: 

41 f.; Taylor 2002: 23 f.). Dieses Spannungsverhältnis wirft die Frage der Arti-

kulation und institutionellen Verfassung der Religion auf, d.h. die Frage, wie 

eine religiöse Erfahrung adäquat weitergegeben und in Praktiken überführt wer-

den kann und welchen Stellenwert eine solche Religion aus „zweiter Hand“ hat 

(ibid.: 27.). 

4.1.2 Offenbarung und Politik – Mystik und Rebellion  

„As pessoas verdadeiramente religiosas mais que um saber sacerdotal sobre Deus, 

possuem um saber místico, quer dizer, experiencial, urdido de encontros com a 

divindade. É destes encontros que elas revitalizam as instituições religiosas, con-

servam o entusiasmo e haurem energias para lutar e esperar dias mais justos, às 

vezes a despeito das Igrejas e das religiões instituídas“ (Boff 1993: 149).
64

 

Obwohl die Mystik und die spirituelle Erfahrung im Allgemeinen also mit Medi-

tation und Konzentration der Aufmerksamkeit auf die Innerlichkeit einhergehen, 

kann das Auftreten der spirituellen Erfahrung wichtige Implikationen für das 

politische Handeln derjenigen haben, denen sie widerfährt. Eine solche Implika-

tion artikuliert Leonardo Boff im hier zitierten Fragment, wenn er betont, dass 

die „wirklich religiösen Personen“ aus der Begegnung mit Gott die Energie 

beziehen, „gerechtere Tage“ zu erkämpfen und zu erwarten, manchmal gegen 

die Kirchen und institutionalisierten Religionen. Damit verweist er auf ein im 

Christentum verwurzeltes Spannungsverhältnis zwischen erfahrungsbasiertem 

Glauben und der Unzulänglichkeit weltlicher und kirchlicher Institutionen.  

Diesem Komplex widmet sich Eric Voegelin in seiner Analyse der Sekten-

bewegungen, die er in Anlehnung an ihre Selbststilisierung unter dem Stichwort 

„Volk Gottes“ (1998 [1941]) verhandelt und zu denen er unter anderem die 

Katharer und Waldenser, die radikalen Franziskaner, die Kämpfer der Bauern-

kriege sowie die Puritaner und Quäker zählt. Die tiefere Wurzel ihrer rebelli-

schen Aktivität sieht er in der religiösen Erfahrung. Diese Erfahrung identifiziert 

er dabei als vergleichbar mit der Grundlage der gnostischen, neo-platonischen, 

                                                           
64  Statt eines priesterlichen Wissens über Gott haben die wirklich religiösen Menschen 

ein mystisches, das heißt erfahrungsmäßiges Wissen, das mit Begegnungen mit der 

Gottheit verwoben ist. Auf der Grundlage dieser Begegnungen beleben sie die religiö-

sen Institutionen neu, bewahren sie ihren Enthusiasmus und finden sie die Energie um 

zu kämpfen und gerechtere Tage zu erhoffen, manchmal gegen die Kirchen und die 

etablierten Religionen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

manichäischen und islamischen Mystik, hält sie als solche aber nicht für kultur-

spezifisch, sondern für „grundsätzlich menschlich“ („fundamentally human“, 

ibid.: 152). Trotz aller Skepsis bescheinigt er den Sektenbewegungen daher, 

ebenso „authentic manifestations of Christianity“ (ibid.: 142) zu sein wie die 

institutionalisierte Kirche, gegen die sie zunächst opponieren. Aus der authenti-

schen religiösen Erfahrung erwächst laut seiner Analyse bei den Sektenbewe-

gungen das Gefühl des Ungenügens an der Kirche, die sich auf die „Welt“ einge-

lassen hatte – besonders durch die Einführung der Sakramente als einer objekti-

vierten und vermittelten Form der Gnade (vgl. ibid.: 141).  

Während sich die Kirche bis etwa 1300 aus seiner Sicht durch eine hohe Fä-

higkeit zur Absorption spiritueller Neuerungen auszeichnete, nahm diese Fähig-

keit, so seine Analyse, danach rapide ab. Am Beispiel Meister Eckharts und der 

mystischen Bewegung des vierzehnten Jahrhunderts, die von der Kirche in die 

Häresie getrieben wurde, erkennt Voegelin das Scheitern der Kirche an dem 

Problem, die Bedeutung dogmatischer Symbole „im Lichte aktiver religiöser 

Erfahrung“ (ibid.: 137: „in the light of active religious experience“) neu zu inter-

pretieren. Voegelin kritisiert also nicht die den spirituellen Neuerungsbewegun-

gen zu Grunde liegende spirituelle Erfahrung. Stattdessen richtet er sich gegen 

die bei den diversen Bewegungen vorherrschende Feindlichkeit gegenüber zivi-

lisatorischen Werten (ibid.: 135; 144) und die Tendenz zur Immanentisierung 

eschatologischer Zielvorstellungen vom Reich Gottes. Erst ab etwa 1700 konsta-

tiert Voegelin ein Umschlagen der frustrierten Bewegung für eine spirituell 

angeleitete Reform von kirchlichen und staatlichen Institutionen in einen Angriff 

auf den Geist selbst, wobei er die radikalste Form dieses Angriffs im Kommu-

nismus und Nationalsozialismus erkennt (vgl. ibid.: 135 f.).  

Von einem wesentlich enthusiastischeren Grundton geprägt ist hingegen die 

Beschäftigung der protestantischen Theologin Dorothee Sölle mit dem Zusam-

menhang von „Mystik und Widerstand“ (1997), wobei sie betont, dass das „und“ 

zwischen beiden Komplexen „radikaler begriffen“ (ibid.: 20) werden muss. Sie 

wendet sich damit zunächst gegen die Annahme, Mystik sei mit Weltflucht oder 

Konzentration auf das eigene Selbst verknüpft (vgl. ibid.: 247). Stattdessen 

versteht sie die Mystik „als ‚Grund‘ […] für die klare, ja laute Sprache des Nein 

im Widerstehen“ (ibid.: 139). „Grund“ meint sie dabei nicht im Sinne einer 

causa, sondern im Sinne einer Ermöglichungsbedingung und Ermutigung. Die-

sen Zusammenhang expliziert sie in zweifacher Hinsicht: Zum einen führt die 

Erfahrung der Mystik laut Sölle „aus dem Haus in die Hauslosigkeit“ (ibid.: 

246), womit sie den Effekt der Erzeugung von Fremdheit und der Distanz ge-

genüber der Alltagswelt bezeichnet. Gerade diese Distanzierung und dieses 

Heimatloswerden im Hier und Jetzt ermöglichen laut Sölle den Einsatz für die 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die religiöse Erfahrung | 159 

 

Veränderung der als defizitär erkannten Zustände. Zum anderen erwächst laut 

Sölle aus der Mystik eine über das rational Berechenbare hinausgehende Hoff-

nung, die an die Erfahrung von Ganzheit und Vollkommenheit anknüpft (vgl. 

ibid.: 248 f.) und gleichzeitig von einem „Zwang zum Erfolg“ (ibid.: 288) be-

freit, insofern als ein unmittelbares Scheitern bestimmter politischer Bemühun-

gen nicht mehr die Empfindung von Sinnlosigkeit des gesamten Engagements 

nach sich zieht.  

Als Beispiele für Persönlichkeiten, bei denen Mystik und Widerstand in die-

sem Sinne miteinander einhergingen, beruft sie sich unter anderem auf Teresa 

von Avila, die Beginin Marguerite Porète, den Revolutionsführer und Antipoden 

Luthers Thomas Münzer, die Romanautorin und Abolitionsaktivistin Harriet 

Beecher Stowe sowie den Jesuiten und Friedensaktivisten Daniel Berrigan. 

Ihnen allen gemeinsam ist laut Sölle, dass sie ihre „Mystik in der Absage an die 

in ihrer Welt herrschenden Werte“ leben (ibid.: 18).  

4.1.3 Die Offenbarung in der Geschichte: 

Geschichtsphilosophie als Derivat der spirituellen 

Erfahrung  

„[T]he revolutionary past, and the contemporary cooperative productive capacities 

through which the anthropological characteristics of the multitude are continually 

transcribed and reformulated, cannot help revealing a telos, a material affirmation 

of liberation“ (Hardt/Negri 2001: 395).  

Vergangenheit und Gegenwart können, so Hardt und Negri hier, nicht umhin, ein 

Ziel zu offenbaren, die „Affirmation der Befreiung“. Damit erweist sich ihre 

Vorstellungswelt als geprägt von einem speziellen Derivat der spirituellen Erfah-

rung – der Geschichtsphilosophie, die das Offenbarungsgeschehen in die Ge-

schichte verlagert. Einer ihrer einflussreichsten Vertreter war Hegel, der in sei-

ner „Phänomenologie des Geistes“ die Vorstellung entwickelt, „dass das Absolu-

te und absolut Transzendente, wie die Philosophie es bislang verstanden hatte, 

sich im Bereich menschlicher Angelegenheiten offenbare, also genau in dem 

menschlichen Erfahrungshorizont aufscheine, den alle frühere Philosophie ein-

mütig als Quelle oder Standort absoluter Maßstäbe verworfen hatte“ (Arendt 

2001 [1965]: 63). Dieser Grundgedanke hat Hegel laut Arendt „bis auf den heu-

tigen Tag einen beherrschenden Platz in allem revolutionären Denken gesichert“ 

(ibid.). 

Auch Karl Löwith attestiert Hegel einen zentralen Stellenwert für die Wirk-

mächtigkeit der Philosophie der Geschichte, die er definiert als „die systemati-

sche Ausdeutung der Weltgeschichte am Leitfaden des Prinzips, durch welches 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

historische Geschehnisse und Folgen in Zusammenhang gebracht und auf einen 

letzten Sinn bezogen werden“ (Löwith 1983 [1949]:11). Die Entstehung dieser 

Form der Spekulation verortet er jedoch nicht erst bei Hegel, sondern bereits in 

der Phase zwischen dem späten siebzehnten und dem frühen achtzehnten Jahr-

hundert: Während Bossuets „Discours sur l’histoire universelle“ (1966 [1681]) 

noch ein theologisches Verständnis von Geschichte nach augustinischem Vor-

bild zu Grunde liegt, bedient sich Voltaire in seinem „Essai sur les mœurs et 

l'esprit des nations“ (1963 [1756]) bereits der Ideen und Termini der Geschichts-

philosophie (vgl. Löwith 1983 [1949]). Die Vorstellung der auf ein einziges Ziel 

gerichteten Universalgeschichte stammt, so Löwith, „aus dem jüdischen Mono-

theismus und der christlichen Eschatologie“ (ibid.: 122). Demnach ist die Ge-

schichtsphilosophie für Löwith letztlich das Ergebnis einer Säkularisierung der 

jüdisch-christlichen Heilsgeschichte (vgl. ibid.: 12).  

Zur Begründung dieser These verdeutlicht Löwith zunächst den grundlegen-

den Unterschied zwischen dem jüdisch-christlichen Geschichtsbild und dem 

antik-paganen, dem die Vorstellung von einem letzten Sinn der Geschichte 

fremd war (vgl. ibid.: 18 f.). Wie er mit Rekurs auf Hermann Cohen (vgl. Cohen 

1919) ausführt, haben im Gegensatz dazu bereits der jüdische Prophetismus und 

dann das Christentum ein „Schema fortschreitender Ordnung und Sinnhaf-

tigkeit“ (Löwith 1983 [1949]: 29) entwickelt, in dem das Eschaton dem Verlauf 

der Geschichte nicht nur ein Ziel setzte, sondern diesen auch gliederte und struk-

turierte.  

Diese Grundidee wird am elaboriertesten von Augustinus in „De Civitate Dei 

Contra Paganos“ formuliert, wo er sich mit der konkurrierenden vorchristlichen 

Kreislauflehre auseinandersetzt. Seine Widerlegung findet jedoch, wie Löwith 

hervorhebt, nicht auf theoretisch-kosmologischer, sondern auf moralisch-

theologischer Ebene statt (vgl. ibid.: 173). Sein entscheidendes Argument gegen 

das heidnische Geschichtsbild ist, so Löwith, dass dieses jede Hoffnung auf 

Erlösung unmöglich macht (vgl. ibid.: 177). Zur Illustration zitiert er eine Passa-

ge aus dem Gottesstaat, in der Augustinus emphatisch ausruft: „Ist das nicht 

unannehmbar, unglaublich, unerträglich? Selbst wenn es wahr wäre, schwiege 

man klüger davon, ja man wäre gescheiter, wenn man es nicht wüßte“ (Augusti-

nus 1914: XII, 21: 237). 

Anders als in der modernen Geschichtsphilosophie bleibt bei Augustinus je-

doch die Weltgeschichte vom Heilsgeschehen grundsätzlich getrennt. Er geht 

dabei sogar so weit, dass er die politischen Verhältnisse, unter denen der „dem 

Tode verfallene Mensch“ lebt, für gänzlich irrelevant erklärt, solange der jewei-

lige Herrscher seine Untertanen nicht zu gottlosem Verhalten zwingt (vgl. Au-

gustinus 1911: 272 f. [V, 17]). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die religiöse Erfahrung | 161 

 

Eine apokalyptische Spekulation, in der Weltgeschichte und Heilsgeschehen 

systematisch aufeinander bezogen werden, findet sich dann erstmalig bei dem 

kalabrischen Mönch Joachim von Fiore (vgl. Löwith 1983 [1949]: 158f.). Auf-

bauend auf seinem Offenbarungserlebnis an einem Pfingsttag zwischen 1190 

und 1195, das ihn nach eigener Darstellung die Bedeutung der Offenbarung des 

Johannes erkennen lässt, entwickelt Joachim die geschichtstheologische Speku-

lation, die er in der „Expositio in Apokalypsim“ (Joachim1964 [1527]) darlegt. 

Darin deutet er die Figuren des Neuen Testaments als verschlüsselte Hinweise 

auf Ereignisse der Weltgeschichte, mit deren Hilfe sich die Vergangenheit neu 

interpretieren und gleichzeitig die Zukunft voraussagen lässt. Im Mittelpunkt 

von Joachims Spekulation steht eine Übertragung der trinitarischen Personen 

Vater, Sohn und Heiliger Geist auf die Weltgeschichte. Dabei leitet er aus den 

Verfallserscheinungen des eigenen Jahrhunderts das unmittelbare Bevorstehen 

des dritten und letzten Zeitalters ab, nämlich des Zeitalters des Heiligen Geistes, 

in dem die unmittelbare Gotteserkenntnis möglich und die Vermittlung durch 

Papst und Priester überflüssig werden. Eingeleitet wird diese dritte Epoche, so 

Joachims Prophezeiung, durch das Wirken eines „novus dux“. Obwohl Joachim 

selbst keinerlei Aufforderung zum Umsturz aus seiner geschichtstheologischen 

Spekulation ableitete, wurde diese in der Folgezeit von den Franziskanerspiritua-

len und verschiedenen anderen Gruppen zur Grundlage revolutionärer Bewe-

gungen erhoben (vgl. Löwith 1983 [1949]: 160–165). 

Auch Eric Voegelin hebt die entscheidende Rolle Joachims für die Resakra-

lisierung des Politischen hervor. Indem er das Symbol der Trinität auf den Ab-

lauf der Geschichte anwendet, bricht Joachim, so Voegelin, mit der augustini-

schen Trennung von politischer Geschichte und Heilsgeschichte und schafft 

gleichzeitig das „Aggregat der Symbole, die bis zum heutigen Tag die Selbstin-

terpretation der modernen politischen Gesellschaft beherrschen (Voegelin 2004 

[1959]: 123). Die bei Joachim von Fiore entwickelte Idee des „dritten Reiches“ 

wird laut Voegelin vor allem dadurch gefährlich, dass sie sich mit dem Inhalt des 

perfekten sozialen Zustands verbindet, den zwar der „Geist“ erwirkt, zu dem 

letztlich aber die „Auserwählten“ aktiv (und möglicherweise gewaltsam) beitra-

gen müssen (vgl. Voegelin 1998 [1941]: 147 f.; 164 f.; 172). Dies illustriert er 

beispielsweise an dem puritanischen Pamphlet „A Glimpse von Sion’s Glory“ 

von 1641, in dem es heißt, „Blessed is he that hath any hand in pulling down 

Babylon“ (Voegelin 1998 [1941]: 145; vgl. auch Voegelin 2004 [1959]: 154 f.).  

Löwith sieht die Überzeugung, dass das innerweltliche Telos erkennbar und 

durch den Menschen selbst herbeizuführen ist, neben dem Wegfall des Gottesbe-

zugs als Kennzeichen der modernen Geschichtsphilosophie (vgl. Löwith 1983 

[1949]: 15; 19). Worin dieses Telos und die Indikation für seine Erreichbarkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

jeweils gesehen werden, ist natürlich in den diversen Ausprägungen der Ge-

schichtsphilosophie verschieden: Während es bei Hegel in der Vollendung des 

sich selbst begreifenden Geistes liegt, identifiziert Comte das Ziel der Geschich-

te mit der Erreichung wissenschaftlicher Positivität und Marx mit der klassenlo-

sen Gesellschaft (vgl. Löwith 1983 [1950]: 246). Bei Marx und Engels wird der 

appellative Charakter der Geschichtsphilosophie besonders deutlich: Wenn sie 

etwa im „Kommunistischen Manifest“ feststellen, dass der Widerspruch von 

Produktivkräften und Produktionsverhältnissen genauso „notwendigerweise“ zur 

Vernichtung des Kapitalismus und der Bourgeoisie führen wird, wie er in der 

Vergangenheit zur Vernichtung des Feudalsystems durch die Bourgeoisie ge-

führt hat (vgl. Marx/Engels 1959 [1848]: 467 f.), so wollen sie damit durchaus 

nicht zur Passivität aufrufen. Im Gegenteil bildet ihre Version der Geschichtsphi-

losophie letztlich die Grundlage für die Siegesgewissheit, die zum Handeln – 

genauer der Revolution des Proletariats – motivieren soll, da „der erste Schritt in 

der Arbeiterrevolution die Erhebung des Proletariats zur herrschenden Klasse, 

die Erkämpfung der Demokratie ist“ (ibid.: 481).  

Die christliche Theologie des zwanzigsten Jahrhunderts hat ihrerseits eine 

Theologie der Geschichte entwickelt, die das innerweltliche Handeln motiviert – 

allerdings unter Beibehaltung des Gottesbezugs und des „eschatologischen Vor-

behalts“, dass das eigentliche Ende der Geschichte nicht vom Menschen herbei-

geführt werden kann. Bereits Paul Tillich bemühte sich, „autonomes und theo-

nomes Geschichtsbewußtsein [zu] vereinen“ (Rendtorff 1974: 440), und zwar 

mit Hilfe des Begriffs des „Kairos“. Diesen verwendete er sowohl für die Er-

scheinung Christi als auch allgemein als Ausdruck dafür, dass „das Unbedingte 

in einem bestimmten Moment der Geschichte in die Zeit einbricht und sie mit 

einem unbedingten Gehalt und mit einer unbedingten Forderung erfüllt“ (Ame-

lung 1976: 668; vgl. Tillich 2008 [1923]: 81 ff.).  

Wolfhart Pannenberg und andere entwickeln dann in den sechziger Jahren 

eine Theologie von der „indirekten Selbstoffenbarung Gottes im Spiegel seines 

Geschichtshandelns“ (vgl. Pannenberg 1982a [1961]: 16). Dabei betont Pannen-

berg, dass „das Offenbarwerden des biblischen Gottes in seinem Handeln […] 

kein geheimes, mysterienhaftes Geschehen“ darstellt und daher auch nicht „als 

Einbildung frommer Seelen abgetan werden“ kann (Pannenberg 1982b [1961]: 

98 f.). Hier ist gleichzeitig der Versuch erkennbar, der Kontingenz der spirituel-

len Erfahrung eine allgemeine Zugänglichkeit entgegenzusetzen. Der Grundge-

danke von der Offenbarung Gottes im Geschichtshandeln taucht dann in Jürgen 

Moltmanns von Ernst Bloch inspiriertem Werk „Theologie der Hoffnung“ (1968 

[1964]) in explizit politischer Form auf: Er betont, dass Gott im Christentum nur 

„tätig hoffend“ (ibid.: 12) erwartet werden kann, wenn die Verheißungen der 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die religiöse Erfahrung | 163 

 

Eschatologie „im Widerspruch zur erfahrenen Gegenwart des Leidens, des Bö-

sen und des Todes“ (ibid.: 14) verstanden werden.  

In der lateinamerikanischen Befreiungstheologie wird dieses „tätige Hoffen“ 

dann revolutionär ausbuchstabiert, wobei Exodus, Reich-Gottes-Lehre und Auf-

erstehungstheologie als heilsgeschichtliche Vorgänge interpretiert werden, die 

gleichzeitig die Aufforderung Gottes an die Christen zum engagierten Handeln 

enthalten. Entgegen der apolitischen Interpretation des Christentums, die sich oft 

auf das Jesuswort „Mein Reich ist nicht von dieser Welt“ (Joh. 18,36) beruft, 

hebt die Befreiungstheologie hervor, dass gerade die Reich-Gottes-Lehre zum 

politischen Handeln verpflichtet. Dabei verweist sie auf das Jesuswort „Das 

Reich Gottes ist unter euch“ (Lk, 17,21) und betont, dass nicht nur der Geist, 

sondern auch der Körper und „die Welt“ zur Erlösung berufen sind (vgl. Boff 

1988 [1979]: 56). „Im Lichte des Glaubens“ erweist sich daher der historische 

soziale Veränderungsprozess als auf das Erreichen des Reichs Gottes ausgerich-

tet und kann dieses „konkretisieren und antizipieren“ (vgl. ibid.: 77 f.). Er wird 

zwar dezidiert nicht mit dem Kommen des Reiches identifiziert, aber zu seiner 

Voraussetzung erklärt (vgl. ibid.: 302; Gutiérrez 1990 [1971]: 225).  

Mit Bezug auf die Auferstehung betont Gustavo Gutiérrez, dass das Leben 

der Christen ein Leben im Bewusstsein des Osterereignisses ist, dessen zentraler 

Glaubensinhalt in der Überwindung der Sünde als Wurzel von Tod, Ungerech-

tigkeit und Unmenschlichkeit liegt. Tod und Auferstehung Jesu bilden also für 

Gutiérrez gewissermaßen die Bedingung der Möglichkeit des Menschen, gegen 

die Auswirkungen der Sünde anzukämpfen und beinhalten gleichzeitig die Ver-

pflichtung, dies auch zu tun. Da er die Sünde nicht nur als individuelle Verfeh-

lung, sondern auch als ungerechte und unterdrückerische Struktur versteht, er-

streckt sich sein Appell zur Veränderung auch auf diese Struktur (vgl. ibid.: 223 

ff.).  

Mit ähnlich appellativer Stoßrichtung interpretiert Leonardo Boff die Aufer-

stehung als Zeichen der „definitiven Präsenz Gottes in der Geschichte“ 

(„presença definitiva de Deus dentro da história“, Boff 1988 [1979]: 324 f.), als 

die Vorwegnahme des glücklichen Endes der Schöpfung und vor allem als das 

zentrale Moment für den Sinn der menschlichen Hoffnung (vgl. ibid.).  

Die Befreiungstheologie artikuliert somit eine zentrale Eigenschaft des Mes-

sianismus: Sie stellt den Glauben an den Messias für die Erlangung des Heils 

über die Achtung des göttlichen Gesetzes (vgl. Taubes 2007 [1953]: 94). Die 

„messianische Erfahrung“ (Taubes 2007 [1983]: 44) führt dabei dazu, dass sie 

sich der „Gestaltung der geschichtlichen Wirklichkeit“ (ibid.: 49) verschreibt. 

Wie im Folgenden gezeigt wird, sind diese Vorstellungen auch in der globalisie-

rungskritischen Fortsetzung der Befreiungstheologie nach wie vor wirkmächtig.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

4.1.4 Offenbarungsinhalte und ihre politische 

Instrumentalisierung 

„De cara a la montaña hablamos con nuestros muertos para que en su palabra 

viniera el buen camino por el que debe andar nuestro rostro amordazado“ (EZLN 

1994).65 

Wenn die Mitglieder des „Ejército Zapatista de Liberación Nacional“ hier be-

richten, dass sie mit dem „Gesicht zum Berg“ mit ihren Ahnen sprachen, damit 

sie ihnen den Weg weisen mögen, verweist dies nicht nur auf den Ahnenkult als 

Merkmal bestimmter indigener Religionen, sondern auch auf eine Szene, die 

anschlussfähig zur jüdischen und christlichen Offenbarungsüberlieferung ist. 

Denn sie erinnert auch an die Gesetzgebung am Berg Sinai, wie sie im Buch 

„Exodus“ geschildert wird.  

Das Thema der Selbstoffenbarung Gottes am Sinai findet sich in einem der 

Diskussionsstränge wieder, die die Debatte um Politik und Religion in den letz-

ten Jahren geprägt hat, nämlich Jan Assmanns These von der „Mosaischen Un-

terscheidung“, wonach der im Judentum entwickelte und von Christentum und 

Islam übernommene Monotheismus erstmalig die Unterscheidung von „wahr 

und unwahr“ auf die Frage der Religion übertrug (vgl. Assmann 1998: 17; Ass-

mann 2003: 12 f). Dass die mosaische Unterscheidung auch mit der Bereitschaft 

einhergeht, die als wahr erkannte Offenbarung mit Gewalt gegen die Idolatrie zu 

verteidigen, illustriert Assmann anhand der „Urszene“ des Kampfes um das 

Goldene Kalb (Ex. 32), der die von Moses angeordnete grausame Bestrafung 

folgt (vgl. Assmann 1998: 269).  

Rolf Schieder argumentiert hingegen in direkter Replik auf Assmann und 

Sloterdijk, der eine noch radikalere Position vertritt (vgl. Sloterdijk 2014), dass 

sie einem „hermeneutischen Trugschluss“ (Schieder 2014: 22) aufsitzen, wenn 

sie Moses in der christlichen Tradition als Vorbild für alle Gläubigen verstehen 

und nicht als kritisierbare Figur. Darüber hinaus verweist er auf eine Diskussion 

in der rabbinischen Literatur, ob Moses für das Massaker tatsächlich einen gött-

lichen Auftrag erhalten oder diesen lediglich erfunden hat (vgl. ibid.: 25).  

Damit ist ein Faktor angesprochen, der das Verhältnis von Politik und Of-

fenbarung verkompliziert, nämlich die Möglichkeit, Offenbarungen lediglich zu 

fingieren und als Instrument der Politik zu nutzen. Als erster systematisch 

durchdacht und gleichzeitig zur Handlungsempfehlung erhoben hat diese kalku-

lierende politische Instrumentalisierung der Religion Niccolò Machiavelli. So 

                                                           
65  Mit dem Gesicht zum Berg sprechen wir mit unseren Toten, damit ihr Wort den guten 

Weg weist, den unser geknebeltes Gesicht gehen muss.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 165 

 

beschreibt er etwa in seinen „Discorsi“ bewundernd, wie Numa Pompilius, der 

legendäre zweite König Roms, vorgab, mit einer Nymphe in Kontakt getreten zu 

sein, um das Volk davon zu überzeugen, ein besonders unbeliebtes Gesetz zu 

akzeptieren. In einem Atemzug nennt Machiavelli dabei Moses, Lykurg und 

Numa als Vorbilder für eine solche Instrumentalisierung – angeblicher – religiö-

ser Erfahrung für politische Zwecke (vgl. Machiavelli 1977 [1531]): I, 11). Die 

eigentliche Erfahrungsbasis der jeweils genutzten Offenbarung entbehrt dabei 

für ihn jeglicher Bedeutung.  

4.2 RELIGIÖSE ERFAHRUNG, PHILOSOPHISCHE 

REFLEXION UND RADIKALE VERÄNDERUNG 
R E L I G I Ö S E  E R F A H R U N G ,  P H I L O S O P H I S C H E  R E F L E X I O N  U N D  R A D I K A L E  V E R Ä N D E R U N G  

4.2.1 EZLN 

Die Zapatisten des EZLN bedienen sich in ihren Erklärungen häufig geschichts-

philosophischer Spekulationen und damit immanentisierter Formen religiöser 

Erfahrung. Eine zentrale Rolle spielt dabei der Bezug auf „500 Jahre Kampf“ 

gegen verschiedene Unterdrücker. So heißt es etwa in der „Ersten Erklärung aus 

der Selva Lacandona“:  

„Somos el producto de 500 años de luchas: primero contra la esclavitud, en la 

guerra de Independencia contra España encabezada por los insurgentes, después 

por evitar ser absorbidos por el expansionismo norteamericano, luego por promul-

gar nuestra Constitución y expulsar al Imperio Francés de nuestro suelo, después 

la dictadura porfirista nos negó la aplicación justa de las leyes de Reforma y el 

pueblo se rebeló formando sus propios líderes, surgieron Villa y Zapata, hombres 

pobres como nosotros […]“ (EZLN 1993).66 

Dass das Geschichtsbild der Zapatisten grundsätzlich fortschrittsorientiert ist, 

zeigt sich an Formulierungen, in denen sie ihren Gegnern vorwerfen, den Lauf 

                                                           
66  Wir sind das Ergebnis von 500 Jahren Kampf: Erst gegen die Sklaverei, im Unabhän-

gigkeitskrieg gegen Spanien, der von den Aufständischen angeführt wurde, später um 

zu verhindern, vom nordamerikanischen Expansionismus aufgesogen zu werden, da-

nach um unsere Verfassung zu verbreiten und das französische Imperium von unse-

rem Boden zu vertreiben, danach verweigerte uns die porfiristische Diktatur die ge-

rechte Anwendung der Reformgesetze und das Volk erhob sich und brachte seine ei-

genen Anführer hervor, es erschienen Villa und Zapata, arme Menschen wie wir.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

der Geschichte umkehren zu wollen, wie etwa in der „Zweiten Erklärung aus der 

Selva Lacandona“:  

„Sólo esos fósiles políticos planean de nuevo dar marcha atrás a la historia de 

México y borrar de la conciencia nacional el grito que hizo suyo todo el país 

desde el primero de enero del 94: ¡YA BASTA!“ (EZLN 1994).67 

Dass sie das in der ersten Erklärung formulierte „Ya basta“ („Es reicht“) als 

Schrei bezeichnen, vermittelt zum einen Entschlossenheit. Gleichzeitig trägt die 

Betonung des Schreis (grito) auch zur historischen Verortung bei, weil er impli-

zit auf einen weiteren Schrei verweist, nämlich den in Mexiko als Nationalfeier-

tag gefeierten Schrei von Dolores („grito de Dolores“), durch den der Priester 

Miguel Hidalgo die Auflehnung gegen die spanische Kolonialmacht auslöste, die 

letztlich zur mexikanischen Unabhängigkeit führte. Dementsprechend nimmt 

dieselbe Erklärung später Bezug auf einen weiteren Helden des Unabhängig-

keitskriegs, nämlich Vicente Guerrero, und betont: „En nosotros encuentra, otra 

vez, lugar la histora de lucha digna de nuestros antepasados“ (EZLN 1994).  

Auf die französische Intervention in Mexiko kommt die „Dritte Erklärung 

aus der Selva Lacandona“ zurück, die mit einer Erinnerung an Benito Juárez, 

den Nationalhelden im Kampf gegen die Franzosen, beginnt. Am Ende der Er-

klärung werden die Ereignisse explizit parallelisiert: 

„Como con Benito Juárez frente a la intervención francesa, la Patria marcha ahora 

de lado de las fuerzas patriotas, contra las fuerzas antidemocráticas y autoritarias“ 

(EZLN 1995).68 

Im Anschluss daran wird Juárezʼ Ausspruch „das Vaterland lebt und gehört 

uns!“ zusammen mit den drei Grundforderungen des EZLN „Demokratie, Frei-

heit, Gerechtigkeit“ wiederholt und damit zu einem Bestandteil des eigenen 

Mottos gemacht (vgl. ibid.). 

Innerhalb dieser Abfolge von nationalen Freiheitskämpfen, in der das EZLN 

ihre eigene Rebellion verortet, kommt der Mexikanischen Revolution von 1910 

eine besondere Bedeutung zu. Dies zeigt sich bereits in der Namensgebung als 

                                                           
67  Nur diese politischen Fossile wollen die Geschichte Mexikos zurückdrehen und aus 

dem Nationalbewusstsein den Schrei verbannen, den ein ganzes Land sich seit dem 

ersten Januar 1994 zu eigen gemacht hat: Es reicht! 

68  Wie bei Benito Juárez im Angesicht der französischen Intervention marschiert das 

Vaterland heute an der Seite der patriotischen Kräfte, gegen die antidemokratischen 

und autoritären Kräfte.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 167 

 

„Zapatistische Befreiungsarmee“, die auf den Revolutionshelden Emiliano Zapa-

ta verweist. Die „Vierte Erklärung aus der Selva Lacandona“ beginnt dement-

sprechend mit einem langen Zitat von Zapata. In der darauf folgenden Passage 

verdeutlichen die Zapatisten, was diese Verortung ihres Kampfes in der mexika-

nischen Geschichte für sie heißt:  

„No morirá la flor de la palabra. Podrá morir el rostro oculto de quien la nombra 

hoy, pero la palabra que vino desde el fondo de la historia y de la tierra ya no 

podrá ser arrancada por la soberbia del poder. Nosotros nacimos de la noche. En 

ella vivimos. Moriremos en ella. Pero la luz será mañana para los más, para todos 

aquellos que hoy lloran la noche, para quienes se niega el día, para quienes es 

regalo la muerte, para quienes está prohibida la vida. Para todos la luz. Para todos 

todo“ (EZLN 1996a).69 

Die Verwurzelung in der revolutionären Geschichte des Landes gibt ihnen also 

die Gewissheit, dass man Teil einer bereits begonnenen Handlung ist, die trotz 

des möglichen eigenen Todes ihren Sinn behält, und bietet somit Motivation und 

Orientierung für das eigene Handeln. Deutlich wird außerdem eine klare Zu-

kunftsorientierung: Die aktuelle Lage wird mit Dunkelheit und Tod assoziiert 

und der Gewissheit gegenübergestellt, dass das zu erwartende „Morgen“ eines 

des „Lichts für alle“ sein wird. Die Lichtmetapher wird in derselben Erklärung 

an anderer Stelle noch einmal wiederholt und dann klar auf das eigene Handeln 

in der Geschichte bezogen:  

„Como una estrella, la heroica y digna resistencia de las comunidades indígenas 

zapatistas iluminó el año de 1995 y escribió una hermosa lección en la historia 

mexicana“ (ibid.).70 

Ähnlich formulieren die Zapatisten auch in einer Passage aus der „Fünften Er-

klärung aus der Selva Lacandona“:  

                                                           
69  Die Blume des Wortes wird nicht sterben. Das verborgene Gesicht dessen, der es 

heute benennt, kann sterben, aber das Wort, das aus der Tiefe der Geschichte und der 

Erde kam, kann nicht mehr durch die Arroganz der Macht ausgerissen werden. Wir 

wurden in der Nacht geboren. In ihr leben wir. In ihr werden wir sterben. Aber das 

Licht wird morgen für die anderen kommen, für all die, die heute die Nacht beweinen, 

denen man den Tag verweigert, denen der Tod ein Geschenk ist, für die das Leben 

verboten ist. Für alle das Licht. Für alle alles.  

70  Wie ein Stern erleuchtete der heroische und würdige Widerstand der indigenen zapa-

tistischen Gemeinschaften das Jahr 1995 und schrieb ein wunderschönes Kapitel der 

mexikanischen Geschichte.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„De nuestra experiencia y de la larga y luminosa historia de lucha indígena que 

nos heredaron nuestros antepasados, los habitantes primeros de estas tierras, reto-

mamos estas armas y convertimos en soldados nuestros silencios, la dignidad en 

luz, y en muralla nuestra resistencia“ (EZLN 1998).71 

Hier heben die Zapatisten zudem hervor, dass sie die Kämpfe der Indigenen als 

integralen Bestandteil der mexikanischen Geschichte sehen. In einer weiteren 

Passage aus der fünften Erklärung wird der Zusammenhang von Geschichtsbild 

und politischem Engagement explizit gemacht:  

„No nos alzamos y nos hicimos rebeldes por creernos más fuertes y poderosos. 

Nos levantamos en demanda de democracia, libertad y justicia porque tenemos la 

razón y la dignidad de la historia de nuestro lado. Y con esto en las manos y en el 

pecho, es imposible quedarse impávido frente a las injusticias, traiciones y 

mentiras que en nuestro país son ya un ‚estilo de gobierno‘“ (EZLN 1998).72  

Hier wird deutlich, dass die Überzeugung, die „Vernunft“ und „Würde“ der 

Geschichte auf der eigenen Seite zu wissen, für die Zapatisten eine wichtige 

Motivation für ihr Engagement darstellt. Dabei verdichtet sich diese Überzeu-

gung zu einem quasi-körperlich verfestigten Habitus – „in den Händen und in 

der Brust“ – und bildet die Voraussetzung dafür, dass die Zapatisten auf wahrge-

nommene Ungerechtigkeiten mit Rebellion reagieren.  

Die Zapatisten ordnen in ihren zentralen Texten also ihr eigenes Handeln in 

eine zielgerichtete Abfolge historischer Befreiungskämpfe ein und erkennen 

darin ein zentrales Motiv für ihre Rebellion. Dabei bilden vor allem die nationale 

mexikanische Geschichte seit dem Unabhängigkeitskrieg und die Tradition der 

indigenen Aufstände den Bezugsrahmen. Es gibt aber auch Passagen, die auf 

eine Einordnung in die globale Geschichte eines Kampfes der Unterdrückten aus 

der „Dunkelheit“ in das „Licht“ hindeuten. Die Verortung in einer kämpferi-

                                                           
71  Aus unserer Erfahrung und aus der langen und leuchtenden Geschichte des indigenen 

Kampfes, die uns unsere Vorfahren, die ersten Einwohner dieses Landes, vererbten, 

nehmen wir diese Waffen wieder an uns und verwandeln unser Schweigen in Solda-

ten, die Würde in Licht und unseren Widerstand in eine Mauer.  

72  Wir haben uns nicht erhoben und sind zu Rebellen geworden, weil wir uns für stärker 

und mächtiger halten. Wir haben uns erhoben mit der Forderung nach Demokratie, 

Freiheit und Gerechtigkeit, weil wir die Vernunft und die Würde der Geschichte auf 

unserer Seite haben. Und mit dieser in den Händen und in der Brust ist es unmöglich, 

ungerührt zu bleiben angesichts der Ungerechtigkeiten, des Verrats und der Lügen, die 

in unserem Land schon ein „Regierungsstil“ sind.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 169 

 

schen Vergangenheit erhält somit eine klare Orientierung auf ein in der Zukunft 

liegendes Ziel.  

Dass sie hier eine im christlich-jüdischen Geschichtsverständnis verwurzelte 

Vorstellung über die Zielorientierung der Geschichte und die damit einherge-

hende Verpflichtung zum Handeln im Hier und Jetzt übernehmen, lässt sich 

anhand der Entstehungsgeschichte des EZLN erklären, in der verschiedene 

Denkströmungen aufeinander treffen. Dazu gehört zum einen das marxistische 

Gedankengut, das urbane Intellektuelle mit dem Ziel einer Mobilisierung – und 

z.T. auch einer Militarisierung – der indigenen Bevölkerung in die Selva Lacan-

dona trugen (vgl. Mignolo 2002: 274; García Rojas 2013: 27). Genuin christli-

che, geschichtstheologische Vorstellungen gelangten darüber hinaus seit den 

sechziger Jahren durch die Ausbildung der Katechisten in der Erzdiözese von 

San Cristóbal de las Casas in das heutige Gebiet der Zapatisten, die auf eine 

Bewusstseinsbildung und politische Artikulation der indigenen Gemeinschaften 

abzielte. Ein wichtiges Motiv war dabei die auch in der Befreiungstheologie 

zentrale Exoduserzählung, die ein teleologisches Geschichtsbild mit der Gewiss-

heit der göttlichen Unterstützung und der Aufforderung an den eigenen Einsatz 

für ein besseres, freieres Leben verbindet. Diese Erzählung übertrugen die katho-

lischen Katechisten in ihrer Arbeit mit den Gemeinschaften auf deren eigene 

Situation, was insofern nahe lag, als auch das Gebiet der Selva Lacandona erst 

seit kurzem von einer Gruppe von Gemeinschaften kolonisiert worden war, die 

dorthin ausgewandert waren, um ein von den Großgrundbesitzern unabhängige-

res Leben zu führen (vgl. Leyva Solano 1995: 392).  

Diese Einflüsse mischten sich im Gedankengut der Zapatisten mit den religi-

ösen und politischen Vorstellungen der indigenen Bevölkerung in Chiapas, aber 

auch anderen Mayagebieten. Darauf verweisen die Erklärungen auch, wenn sie 

beispielsweise den Mythos des Popol Vuh zitieren (vgl. EZLN 1998) und auf die 

Verpflichtungen verweisen, die ihnen von ihren „muertos“ auferlegt werden. So 

heißt es in der zweiten Erklärung:  

„De cara a la montaña hablamos con nuestros muertos para que en su palabra 

viniera el buen camino por el que debe andar nuestro rostro amordazado“ (EZLN 

1994).73  

Es wird also eine Begegnung mit den „Toten“ beschrieben, bei der diese nach 

dem „guten Weg“ gefragt werden. In der von den „muertos“ offenbarten Ant-

wort präsentieren die Zapatisten einige ihrer berühmtesten Leitsätze, darunter 

                                                           
73  Mit dem Gesicht zum Berg sprechen wir mit unseren Toten, damit ihr Wort den guten 

Weg weist, den unser geknebeltes Gesicht gehen muss. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„para todos todo“ und „mandar obedeciendo“ (ibid.) als Rat der Toten. Die Auf-

zählung der so erfahrenen Lehrsätze kulminiert in der Aufforderung, sich nicht 

zu ergeben:  

„¡No se rindan! ¡Resistan! No falten al honor de la palabra verdadera. Con digni-

dad resistan en las tierras de los hombres y mujeres verdaderos, que las montañas 

cobijen el dolor de los hombres de maíz. ¡No se rindan! ¡Resistan! ¡No se vendan! 

¡Resistan!“ (ibid.).74  

Der Ausdruck „hombres de maíz“ in dieser Passage verweist auf die zentrale 

Rolle, die der Mais in den Schöpfungsmythen der Maya spielt, etwa im Popol 

Vuh, in dem der Mensch aus Mais erschaffen wird (vgl. Recinos 1950: 103 f.; 

Cruz Coutiño 2008: 64 f.).  

Dass die Leitsätze als Inhalt einer Offenbarung dargestellt werden, mag im 

Kontext der modernen Skepsis gegenüber der religiösen Erfahrung den Verdacht 

der Offenbarungsfiktion wecken (vgl. dazu Kap. 4.1.1; 4.1.4). Zudem wird in der 

Passage nicht deutlich, ob die Zapatisten diese Anweisungen der Toten tatsäch-

lich als Schilderung einer spirituellen Erfahrung verstehen oder als Betonung der 

allgemeinen Verbundenheit zu ihren Ahnen, zumal die darin enthaltenen Leitsät-

ze in anderen Erklärungen ohne den Verweis auf ihren transzendenten Ursprung 

wiederholt werden (vgl. z.B. EZLN 1995; EZLN 1996a; EZLN 1998). In jedem 

Fall leiten sie aus der Präsenz der Ahnen bestimmte Verpflichtungen ab, zu 

denen Widerstand und Kampf gehören, um die Ehre der Vorfahren zu verteidi-

gen.  

4.2.2 Michael Hardt und Antonio Negri  

Empire und Multitude: Das offenbarte Telos der Geschichte 

Michael Hardt und Antonio Negri betonen in ihren Texten häufig, dass die Mo-

tivation ihres Engagements und das Ziel ihrer politischen Vision ohne jeden 

Rekurs auf die Transzendenz auskommt (vgl. Hardt/Negri 2001: 47; 66; 91; 

207). Dieser Verzicht auf jeglichen Transzendenzbezug geht bei ihnen jedoch 

nicht mit dem Ausbleiben der motivierenden Hoffnung auf eine bessere Zukunft 

einher. Dafür sorgen sie, indem sie sich der Geschichtsphilosophie als eines 

                                                           
74  Ergebt Euch nicht! Leistet Widerstand! Vergeht Euch nicht an der Ehre des wahren 

Wortes. Leistet Widerstand mit Würde im Land der wahren Männer und Frauen, so 

dass die Berge den Schmerz der Menschen des Mais in sich aufnehmen. Ergebt Euch 

nicht! Leistet Widerstand! Verkauft Euch nicht! Leistet Widerstand! 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 171 

 

Derivats der spirituellen Erfahrung bedienen, das das Offenbarungsgeschehen in 

die Immanenz verlagert.  

Die Voraussetzung für ihre hoffnungsvolle und handlungsmotivierende Ge-

schichtsphilosophie ist die vehemente Ablehnung jeglicher Zyklentheorie. Als 

Vertreter zyklischer Geschichtsbilder nennen sie Plato, Polybius, Spengler, 

Ortega y Gasset, Braudel und Arrighi (vgl. ibid.: 237). Ausführlich gehen sie 

dabei auf den marxistischen Historiker Giovanni Arrighi ein, der die Expansion 

des Finanzkapitalismus und den Verlust der US-Hegemonie als typisches Phä-

nomen einer zyklischen Krise versteht, an deren Ende sich das Epizentrum des 

Kapitalismus geographisch verlagert, ohne dass sich das System insgesamt de-

stabilisiert (vgl. ibid.: 238; Arrighi 1994). Diese These kritisieren sie folgender-

maßen:  

„[I]n the context of Arrighi’s argument it is impossible to recognize a rupture of 

the system, a paradigm shift, an event. Instead, everything must always return, 

and the history of capitalism thus becomes the eternal return of the same“ 

(Hardt/Negri 2001: 239). 

Obwohl sie sich der großen Bandbreite von historischen Zyklustheorien bewusst 

sind, lehnen Hardt und Negri sie letztlich alle aus demselben Grund ab:  

„We find this entire mode of reasoning completely inadequate, however, because 

every theory of cycles seems to laugh at the fact that history is a product of human 

action by imposing an objective law that rules over the intentions and resistances, 

the defeats and the victories, the joys and the suffering of humans. Or worse, it 

makes human actions dance to the rhythm of the cyclical structures“ (ibid.: 237 

f.).  

In dieser Passage artikulieren Hardt und Negri die Erfahrung der Hoffnungslo-

sigkeit, die sich einstellt, wenn die Zielorientierung der Geschichte wegfällt: Ein 

scheinbar objektives Gesetz herrscht über alle Absichten und Widerstände, über 

alle Niederlagen und Siege und über Freuden und Leiden der Menschen, bzw. 

lässt die Menschen nach dem Rhythmus der zyklischen Strukturen tanzen. Die 

Autoren begründen ihre Ablehnung aller Zyklentheorien und speziell derer 

Giovanni Arrighis also nicht auf einer theoretischen, sondern auf einer morali-

schen Ebene, denn was die Zyklentheorien in ihrer Auffassung als „völlig inadä-

quat“ erscheinen lässt, ist, dass menschliche Handlungen darin vorherbestimmt 

erscheinen und kein Platz für Brüche und Unvorhergesehenes bleibt.  

Diese Form der Zurückweisung eines zyklischen Geschichtsbildes erinnert 

an Augustinus’ Ablehnung der antiken Zyklentheorie in „De Civitate Dei“, die 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

er ebenfalls nicht theoretisch, sondern moralisch begründet. Ihm ging es dabei 

allerdings nicht um die historische Handlungsfähigkeit des Menschen, sondern 

um die Möglichkeit der Erlösung der Seele, die im Rahmen der Zyklentheorie 

nicht denkbar ist. Wie oben dargestellt, reagiert Augustinus auf die aus christli-

cher Sicht von der Kreislauftheorie ausgehende Hoffnungslosigkeit mit dem 

emotionalen Ausruf „Ist das nicht unannehmbar, unglaublich, unerträglich?“ 

(Augustinus 1914: XII, 21: 237; vgl. oben, Kap. 4.1.3).  

Bemerkenswerterweise beziehen sich Hardt und Negri in ihrem Buch Empire 

mehrfach selbst auf Augustinus, wenn auch ohne auf die Gemeinsamkeit einer 

leidenschaftlichen Ablehnung aller Zyklustheorien zu verweisen. Sie nennen 

sein Konzept des Gottesstaates als Herausforderung für das Römische Reich 

sogar als eine Quelle der Inspiration für ihr eigenes Gegenprojekt zum „Empire“ 

(vgl. Hardt/Negri 2001: 207). Allerdings betonen sie den Immanenz-Charakter 

ihrer eigenen „Pilgerschaft auf der Welt“, die sie von Augustins unterscheidet.  

„Our pilgrimage on earth, however, in contrast to Augustine’s has no transcendent 

telos beyond; it is and remains absolutely immanent“ (ibid.: 207).  

Während Augustinus die Ereignisse in der Weltgeschichte letztlich als irrelevant 

im Verhältnis zur transzendenzbezogenen Heilsgeschichte auffasst, versuchen 

Hardt und Negri in den weltgeschichtlichen Ereignissen eine Entwicklung abzu-

lesen, die eine revolutionäre Veränderung ermöglicht und damit den Ausbruch 

aus der zyklischen Struktur möglich erscheinen lässt:  

„We have to recognize where in the transnational networks of production, the 

circuits of the world market, and the global structures of capitalist rule there is the 

potential for rupture and the motor for a future that is not simply doomed to repeat 

the cycles of capitalism“ (ibid.: 239). 

Zur Identifikation dieser Potenziale dient zunächst ihre Beschreibung des „Em-

pire“, dessen Entwicklung in den beiden Hauptkapiteln „Passages of Sovereign-

ty“ und „Passages of Production“ einmal aus der Perspektive der Ideengeschich-

te und einmal aus der Perspektive der Produktionsgeschichte ausführlich ge-

schildert wird. Die Hauptthese lautet dabei, dass der frühere Imperialismus abge-

löst worden ist durch eine neue Formation, die kein Machtzentrum mehr hat. Die 

Kontrolle des Empire funktioniert stattdessen durch die Faktoren „Bombe“, 

„Geld“ und „Äther“, die Hardt und Negri als Chiffren für Nuklearwaffen, Geld-

marktpolitik und Kommunikationsmanagement verwenden (vgl. ibid.: 345). 

Dabei begrüßen Hardt und Negri die Formation des „Empire“ gegenüber dem 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 173 

 

früheren Imperialismus genauso wie Marx und Engels das Zeitalter der Bour-

geoisie:  

„From our standpoint, however, the fact that against the old powers of Europe a 

new Empire has formed is only good news“ (ibid.: 376). 

Und gegen Ende ihrer historischen Darstellung konstatieren sie optimistisch:  

„Empire creates a greater potential for revolution than did the modern regimes of 

power because it presents us, alongside the machine of command, with an alter-

native: the set of all the exploited and the subjugated, a multitude that is directly 

opposed to Empire, with no mediation between them“ (ibid.: 393).  

Auch hier erinnert die Argumentation an die Geschichtskonzeption, die Marx 

und Engels im „Kommunistischen Manifest“ entwickeln: So wie das Zeitalter 

der Bourgeoisie alle Vielfältigkeit in den Klassengegensätzen beseitigt und 

durch die direkte Opposition von Proletariern und Kapitalisten die Revolution 

heraufbeschwört, hat das Zeitalter des Empire bei Hardt und Negri durch die 

direkte Gegenüberstellung von Empire und Multitude ein größeres Potenzial für 

die Revolution geschaffen. Dabei ist die Multitude in ihrem Konzept der Gegen-

spieler des Empire, der nicht als geeintes Volk oder einheitliche Klasse, sondern 

als unbeherrschbare Vielheit auftritt. Interessanterweise verweisen die Autoren 

in diesem Zusammenhang dann auch nicht explizit auf Marx, sondern wiederum 

auf Augustinus: Indem sie das entsprechende Teilkapitel „The Two Cities“ nen-

nen und damit Augustinus’ Gottesstaat zitieren, deuten sie eine Analogie an, in 

der Empire und Multitude den beiden Civitates entsprechen (vgl. ibid.: 393).  

Um die Bedeutung der Multitude zu erläutern, argumentieren Hardt und 

Negri ebenfalls aus der Perspektive einer teleologischen historischen Entwick-

lung. Die Voraussetzung für ihre Entstehung sehen sie in den Revolutionen des 

zwanzigsten Jahrhunderts wie den kommunistischen Revolutionen von 1917 und 

1949, den antifaschistischen Kämpfen der 1930er und 1940er Jahre und den 

Befreiunsgkämpfen von den 1960ern bis 1989:  

„Far from being defeated, the revolutions of the twentieth century have each 

pushed forward and transformed the terms of class conflict, posing the conditions 

of a new political subjectivity, an insurgent multitude against imperial power. The 

rhythm that the revolutionary movements have established is the beat of a new 

aetas, a new maturity and metamorphosis of the times“ (ibid.: 394, Hervorhebung 

im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Gegen die allgemeine Auffassung, dass viele der genannten Revolutionen letzt-

lich scheiterten oder das Gegenteil dessen bewirkten, was ihr Ziel war, sehen 

Hardt und Negri darin eine zielgerichtete historische Entwicklung, die die Vo-

raussetzung für das Entstehen der Multitude schuf. Wenn sie von einem neuen 

„Zeitalter“ (aetas) sprechen, verleihen sie der Entwicklung einerseits geschichts-

philosophisches Pathos und sorgen für eine „eschatologisch akzentuierte Grund-

stimmung“ (Saar 2003: 524). Gleichzeitig stellen sie klar, dass der Rhythmus 

dieses Zeitalters von den revolutionären Bewegungen geschaffen wurde und 

betonen so die Gestaltungsfähigkeit, die diese Bewegungen unter Beweis gestellt 

haben.  

Denselben Subjektcharakter sprechen sie auch der Multitude zu. Diese for-

dert das Empire laut Hardt und Negri dadurch heraus, dass sie durch immateriel-

le Arbeit, Kooperation und Kommunikation einen eigenen Ort etabliert und 

dabei von allen anderen Faktoren unabhängig ist (vgl. Hardt/Negri 2001: 395). 

Bei dieser These, die in „Multitude“ weiter ausgebaut wird, stützen sich Hardt 

und Negri auf eine bestimmte Richtung der Arbeitssoziologie, laut der eine neue 

Form von Arbeit dominant geworden ist, der soziale Interaktion und Kooperati-

on inhärent sind (vgl. ibid.: 30; 280–305).75 Produktivität wird hier durch lingu-

istische, kommunikative und affektive Netzwerke geschaffen und ist nicht mehr 

vom Kapital und seiner Fähigkeit abhängig, die Produktion zu organisieren (vgl. 

ibid.: 294). In ihrem Konzept erzeugt sich also die Multitude durch diese Form 

der immateriellen Arbeit selbst und schafft so die Grundlage für eine „new city“ 

(ibid.: 395). Aus der revolutionären Vergangenheit und der Realität der immate-

riellen Arbeit leiten sie eine teleologische Entwicklung ab:  

„[T]he revolutionary past, and the contemporary cooperative productive capacities 

through which the anthropological characteristics of the multitude are continually 

transcribed and reformulated, cannot help revealing a telos, a material affirmation 

of liberation“ (ibid.: 395).  

Hier verweist selbst die Wortwahl („revealing“) darauf, dass ihr Argument das 

Ergebnis eines immanentisierten Glaubens ist, der in historischen Ereignissen 

ein Offenbarungsgeschehen erkennt. 

Während sie sich in Beug auf das teleologische Geschichtsbild und die Ge-

genüberstellung von zwei jeweils eindeutig positiv und negativ besetzten Bür-

                                                           
75  Ihre Referenzen sind dabei unter anderem Christian Marazzi (1995), Robert Reich 

(1991), sowie einige von Paolo Virno und Michael Hardt selbst herausgegebene Texte 

(Virno/Hardt 1996).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 175 

 

gerschaften an Augustinus orientieren, grenzen sie sich vom Transzendenzbezug 

radikal ab:  

„The mythology of languages of the multitude interprets the telos of an earthly 

city, torn away by the power of its own destiny from any belonging or subjection 

to a city of God, which has lost all honor and legitimacy. To the metaphysical and 

transcendent mediations, to the violence and corruption are thus opposed the 

absolute constitution of labor and cooperation, the earthly city of the multitude“ 

(ibid.: 396). 

Sie nennen also ihr Gegenprojekt, in dessen Zentrum die Multitude steht, die 

„irdische Bürgerschaft“ und verwenden so den bei Augustinus negativ konno-

tierten Pol der Geschichte als positiven, während sie die von Augustinus verehrte 

göttliche Bürgerschaft als endgültig diskreditiert betrachten.  

Gemäß dieser Immanentisierung kommt bei Hardt und Negri dem Menschen 

die Fähigkeit zu, ohne den Eingriff Gottes und ohne ein deterministisch festge-

legtes Ziel Geschichte zu machen:  

„Here consciousness and will, language and machine are called on to sustain the 

collective making of history. The demonstration of this becoming cannot consist 

in anything but the experience and experimentation of the multitude. […] The 

making of history is in this sense the construction of the life of the multitude“ 

(ibid.: 405). 

Grundsätzlich wird hier also dem Menschen die Möglichkeit zugesprochen, 

Geschichte zu machen, was die Aufforderung impliziert, diese Möglichkeit zu 

nutzen. In der Formulierung „experience and experimentation of the multitude“ 

zeigt sich die doppelte Stoßrichtung der geschichtsphilosophischen Argumenta-

tion: Der Beweis der These von der Entstehung der Multitude kann letztlich nur 

erbracht werden, indem man auf die gegenwärtige Erfahrung der bereits beste-

henden Multitude zurückgreift, sich der immanenten Offenbarung also nicht 

verschließt, und diese Realität gleichzeitig durch weiteres Experimentieren aus-

baut.  

In „Multitude“, dem zweiten Band der Trilogie, wird das Konzept der Multi-

tude genauer ausgearbeitet, wobei seine motivierende und appellative Funktion 

noch deutlicher zum Ausdruck kommt. Zunächst stellen die Autoren klar, dass 

sie „Multitude“ und „Empire“ als die beiden Gesichter der aktuellen Globalisie-

rung sehen (vgl. Hardt/Negri 2005: xiii). Zwei Charakteristika der Multitude 

heben sie dabei als besonders wichtig für die Möglichkeit von Demokratie in der 

Gegenwart hervor: Zum einen den ökonomischen Aspekt, den die Autoren auf 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

die bereits in „Empire“ diskutierte Tatsache beziehen, dass unsere Kommunika-

tion und Kooperation in der dominant gewordenen „biopolitischen Arbeit“ nicht 

nur auf dem Gemeinsamen („the Common“) beruhen, sondern es selbst produ-

zieren (vgl. ibid.: xv; 198), zum anderen den politischen Aspekt, den sie in einer 

Tendenz zu zunehmend demokratischer Organisation auch innerhalb von Revo-

lutionen und Revolten erkennen, nämlich von zentralisierten Organisationen hin 

zu Netzwerken und der Verteilung von Autorität (vgl. ibid.: xvi).  

Diese erste Differenzierung des Multitude-Konzepts wird jedoch überlagert 

von einer weiteren, nämlich der Unterscheidung in „ontologisch“ und „histo-

risch/politisch“: „Ontologisch“ oder „sub specie aeternitatis“ nennen die Autoren 

die Multitude, die immer schon besteht und daraus hervorgeht, dass Menschen 

von jeher ihre unreduzierbare Einzigartigkeit ausdrücken und sich Befehlen 

widersetzen (vgl. ibid.: 221). Als „historisch“ und „politisch“ bezeichnen die 

Autoren die Multitude, die noch nicht existiert. Ohne ihn zu nennen, beziehen sie 

sich hier auf Ernst Bloch und seine „Philosophie des Noch-Nicht-Seins“ (1985 

[1959]), wenn sie in diesem Zusammenhang von „Not-yet-multitude“ (Hardt/ 

Negri 2005: 221) sprechen. Sowohl in „Empire“, als auch in „Multitude“ bemü-

hen sich die Autoren, zu zeigen, dass die Bedingungen, die diese Multitude 

möglich machen, heute gegeben sind (vgl. ibid.). Hieran wird der Appellcharak-

ter dieser Argumentation deutlich. Zwar betonen die Autoren, dass ihre Darstel-

lung der Multitude nicht als Aufforderung nach dem Motto „Form the multitude“ 

missverstanden werden sollte (vgl. ibid.: 220), sondern als Versuch gemeint ist, 

das zu benennen, was sich als Tendenz bereits abzeichnet. Dennoch zeigt sich 

gerade im Zusammenhang mit der „politischen“ Multitude, dass diese Tendenz 

keinen Determinismus beinhaltet, sondern stattdessen die Grundlage für ein 

bestimmtes politisches Handeln bietet:  

„This second multitude is political, and it will require a political project to bring it 

into being on the basis of these emerging conditions“ (ibid.: 220).76 

Das Argument lässt sich also folgendermaßen zusammenfassen: Da wir die 

historische Entwicklung der Multitude feststellen können, ist es unsere Aufgabe, 

die sich hier bietende Möglichkeit zu nutzen und durch politische Projekte in die 

von uns gewünschten Bahnen zu lenken. 

Die historische Bedeutung der Multitude geht jedoch noch darüber hinaus: 

Letztlich präsentieren Hardt und Negri die Fähigkeit der Multitude, gemeinsame 

soziale Beziehungen zu schaffen, als Ausweg aus dem Dilemma zwischen Sou-

veränität und Anarchie, das bis dato die politische Philosophie dominiert hat: Im 

                                                           
76  Ähnliche Aussagen finden sich ibid.: 212; 226.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 177 

 

Zeitalter der biopolitischen Produktion ist nicht nur der Kapitalist, der die Pro-

duktionsmittel zur Verfügung stellt, überflüssig geworden (vgl. ibid.: 147), son-

dern auch die zentrale Souveränität: 

„Indeed when the products of labor are not material goods but social relation-

ships, networks of communication, and forms of life, then it becomes clear that 

economic production immediately implies a kind of political production, or the 

production of society itself. We are thus no longer bound by the old blackmail; 

the choice is not between sovereignty or anarchy. The power of the multitude to 

create social relationships in common stands between sovereignty and anarchy, 

and it thus presents a new possibility for politics“ (ibid.: 336).  

Hier wird also nicht nur – wie in „Empire“ – die Möglichkeit des direkten, un-

vermittelten Widerstandes als Potenzial der Gegenwart gefeiert, sondern auch 

aus einer aktuellen Entwicklung ein Ausweg aus einer bisher wirksamen Blo-

ckade für politisches Handeln abgeleitet, nämlich der Alternative zwischen 

Anarchie und Souveränität.  

Empire, Multitude und Commonwealth: Vergangenheit und 

Zukunft als Forderungen an die Gegenwart 

Auch in anderen Zusammenhängen rekurrieren Hardt und Negri in „Multitude“ 

auf historische Ereignisse und ihre geschichtsphilosophische Deutung, vor allem, 

indem sie Parallelen zwischen der Gegenwart und der Amerikanischen sowie 

Französischen Revolution mit ihren jeweiligen Vordenkern ziehen. So verglei-

chen sie etwa die Zusammenstellung der „Cahiers de Doléances“ mit der Formu-

lierung globalisierungskritischer Anliegen und die Einberufung der Generalstän-

de mit dem Ausbruch der Proteste gegen die aktuelle Form der Globalisierung:  

„Beginning with Seattle, protesters have started to transform the summit meetings 

of the global institutions into a kind of impromptu global Estates General and, 

without being asked, present their lists of grievances“ (Hartdt/Negri 2005: 288).  

Die revolutionären und vorrevolutionären historischen Parallelen suggerieren, 

dass die Proteste der Jahrtausendwende ebenfalls als potenzieller Beginn einer 

revolutionären Umwälzung zu verstehen sind. Dabei beziehen sich die Autoren 

nicht nur auf Ereignisse, sondern auch auf die Ebene der Ideen: 

„Advocates of democracy in early modern Europe and North America were con-

fronted by skeptics who told them that democracy may have been possible in the 

confines of the Athenian polis but was unimaginable in the extended territories of 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

the modern nation-states. Today, advocates of democracy in the age of glo-

balization are met by skeptics who claim that democracy may have been possible 

within the confines of the national territory but is unimaginable on a global scale“ 

(ibid.: 238).  

Die Denker des achtzehnten Jahrhunderts, die das auf die griechische Polis ge-

münzte Demokratiekonzept auf die Nationalstaaten übertrugen, stießen demnach 

ebenso auf Skepsis wie heutige Versuche, ein radikal neues globales Demokra-

tiekonzept zu entwickeln, also auch das Projekt der beiden Autoren. Dass die 

Versuche des achtzehnten Jahrhunderts, Demokratiekonzepte für den National-

staat zu entwickeln aus heutiger Sicht weitgehend erfolgreich waren, ist die 

unausgesprochene Annahme des Arguments. Es mündet so in einen historischen 

Optimismus und eine implizite Aufforderung, die Versuche radikal neuen Nach-

denkens über Demokratie nicht vorschnell aufzugeben. Diesen impliziten Appell 

machen sie an anderer Stelle explizit:  

„It is useful to go back to the eighteenth century, finally, to appreciate what a 

radical innovation they accomplished. If they did it, then we can too!“ (ibid.: 

307).  

Um an das politische Engagement in der Gegenwart zu appellieren, nutzen die 

Autoren nicht nur Rekurse auf die Vergangenheit, sondern auch Spekulationen 

über die Zukunft:  

„Perhaps some day in the future we will look back and see how stupid we were in 

this period to let private property monopolize so many forms of wealth, posing 

obstacles to innovation and corrupting life, before we discovered how to entrust 

social life entirely to the common“ (ibid.: 188).  

Sie bedienen sich also eines antizipierten Rückblicks auf die Gegenwart vom 

Standpunkt einer hypothetischen Zukunft aus. Dadurch übertragen sie das Urteil 

der Rückständigkeit, das häufig unseren Blick auf die Vergangenheit prägt, auf 

die Gegenwart. An anderer Stelle heißt es:  

„Perhaps some day soon we will have arrived at the point when we can look back 

with irony at the barbaric old times when in order to be free we had to keep our 

own brothers and sisters slaves or to be equal we were constrained to inhuman sa-

crifices of freedom” (ibid.: 220).  

Die Anspielung auf die „barbarischen“ Zeiten erinnert hier ebenfalls an unsere 

aktuelle Sichtweise verschiedener vergangener Epochen, wie etwa der antiken 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 179 

 

Sklaverei oder des mittelalterlichen Feudalismus. Mithilfe eines fortschrittsori-

entierten Geschichtsbildes stellen sie die Alternativlosigkeit aktueller Zustände 

in Frage und betonen nicht nur die Möglichkeit, sondern die Notwendigkeit von 

Veränderung. Dass die jeweiligen Aussagen durch ein „vielleicht“ eingeleitet 

werden, soll nicht relativieren, sondern darauf verweisen, dass diese hoffnungs-

volle Aussicht auf die Zukunft nicht automatisch zu erwarten ist, sondern vom 

Engagement abhängt.  

Commonwealth: „Krise“ und „Kairos“ 

Die Potenziale für revolutionäre Veränderung, die sich aus historischen Entwick-

lungen ergeben, werden auch in „Commonwealth“, dem dritten Teil der Trilogie, 

betont, wobei die Autoren an den bereits in „Multitude“ verwendeten Leitbegriff 

der „biopolitischen Arbeit“ anknüpfen. Nachdem in „Multitude“ besonders das 

politische Potenzial biopolitischer Arbeit hervorgehoben wurde, soll „Common-

wealth“ vor allem aufzeigen, inwieweit die Veränderung der Arbeit eine „sub-

jektive“ Krise des Kapitalismus herbeiführt, die – anders als die zyklisch auftre-

tenden „objektiven“ Krisen – das Fortbestehen der aktuellen Produktionsweise 

gefährdet (vgl. Hardt/Negri 2009: 143). Dabei konzentrieren sie sich auf drei 

Aspekte in der Entwicklung der Arbeit und argumentieren jeweils, dass die 

kapitalistischen Reaktionen darauf die entsprechenden Potenziale blockieren und 

damit Wertschöpfung nicht fördern, sondern verhindern.  

Zunächst widmen sie sich dem immer deutlicheren Vorherrschen immateriel-

ler Produktion, etwa von Bildern, Informationen, Wissen, Affekten, Codes und 

Beziehungen (vgl. ibid.: 132; 144). Die „kapitalistischen Kontrollstrategien“ wie 

Privatisierung, Überwachung und Aneignung in Form von Finanzgeschäften, die 

Hardt und Negri als Reaktion auf diese Entwicklung interpretieren, zerstören 

ihrer Analyse nach das „Gemeinsame“ und reduzieren so die Produktivität (vgl. 

ibid.: 144 f.). Als Beispiel nennen sie die wissenschaftliche Innovation, die durch 

Privatisierung und fehlende Zugänglichkeit von Ergebnissen und Codes behin-

dert wird (vgl. ibid.).  

Als zweiten Trend identifizieren die Autoren die unter dem Stichwort „Fe-

minization“ gefassten Prozesse, zu denen nicht nur die zunehmende Integration 

von Frauen in die Arbeitswelt, sondern auch die zeitliche Flexibilität aller Arbei-

tenden gehört (vgl. ibid.: 133 f.; 146). Als korrespondierende Kontrollstrategie 

sehen die Autoren die Prekarisierung, die alle Formen der Arbeit den Erforder-

nissen des Marktes unterwirft und im Extremfall dem Arbeitenden jede Verfü-

gung über seine Zeit unmöglich macht. Gerade durch diese auferlegte Kontrolle 

über die Zeit blockiert die Prekarisierung laut Hardt und Negri jedoch die biopo-

litische Produktion (vgl. ibid.: 146 f.).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Der dritte Trend betrifft die Prozesse der Migration sowie der sozialen und 

ethnischen Vermischung der Arbeitenden in allen Sektoren (vgl. ibid.: 134 f.). 

Die darauf reagierenden Versuche der Kontrolle und Kanalisierung von Migrati-

on führen jedoch laut Hardt und Negri nicht nur zum Arbeitskräftemangel in den 

dominanten Ländern, sondern behindern auch die Produktivität der biopoliti-

schen Arbeit, da diese für ihr Funktionieren auf die konstante Begegnung mit 

kulturell und sozial Anderen angewiesen ist (vgl. ibid.: 147 f.). Zusammenfas-

send stellen die Autoren fest: 

„All three of these contradictions point to the fact that capital’s strategies and 

techniques of exploitations and control tend to be fetters on the productivity of 

biopolitical labor“ (ibid.: 149). 

Hier zitieren sie offensichtlich nicht nur die historischen Argumentationsfiguren 

aus dem „Kommunistischen Manifest“ – vor allem die Theorie vom Wider-

spruch von Produktivkräften und Produktionsverhältnissen – sondern auch des-

sen Metaphern. Unübersehbar ist der Rekurs auf die mitreißende Formulierung, 

mit der Marx und Engels die Überwindung der feudalen Eigentumsverhältnisse 

beschreiben: „Sie hemmten die Produktion, statt sie zu fördern. Sie verwandelten 

sich in ebenso viele Fesseln. Sie mußten gesprengt werden, sie wurden ge-

sprengt“ (Marx/Engels 1959 [1848]: 467). Neben der Parallele zum bereits ver-

gangenen Übergang vom Feudalismus zur Bourgeoisie übernehmen sie auch die 

Vorstellung vom Kapital, das sich seine eigenen Totengräber schafft (vgl. ibid.: 

474):  

„This is how capital creates its own gravediggers: pursuing its own interests and 

trying to preserve its own survival, it must foster the increasing power and auto-

nomy of the productive multitude. And when that accumulation of power crosses 

a certain threshold, the multitude will emerge with the ability autonomously to 

rule common wealth“ (Hardt/Negri 2009: 311). 

Zwar betonen die Autoren, dass sie die entsprechenden Widersprüche und Kri-

senphänomene in ärztlicher Manier „diagnostizieren“ und weder moralische 

Anklagen noch apokalyptische Predigten in ihrer Absicht liegen: „We are not 

preaching apocalypse but simply reading the symptoms of capital’s illness […]“ 

(ibid.: 301).77 Diese Selbstbeschreibung ist jedoch zu hinterfragen. Denn ihr 

Duktus enthält sowohl apokalyptische, d.h. offenbarende, als auch predigende 

Elemente, in deren Mittelpunkt die Chancen stehen, die die zeitgeschichtlichen 

                                                           
77  Für ähnliche medizinische Metaphern vgl. ibid.: 297; 299.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 181 

 

Entwicklungen bieten. Dies zeigt sich etwa, wenn sie den Klassenkampf im 

Kontext der biopolitischen Arbeit als „Exodus“ bezeichnen:  

„At this point we can hazard a first hypothesis: class struggle in the biopolitical 

context takes the form of exodus. By exodus here we mean, at least initially, a 

process of subtraction from the relationship with capital by means of actualizing 

the potential autonomy of labor-power. Exodus is thus not a refusal of the pro-

ductivity of biopolitical labor-power but rather a refusal of the increasingly re-

strictive fetters placed on its productive capacities by capital“ (ibid.: 152).  

Zwar meint der Begriff des Exodus zunächst einen Abzug von Arbeitskraft, der 

als „Flucht nach innen“ (Loick 2014: 61) vollzogen werden kann oder durch das 

Abwandern in besetzte Häuser und Fabriken, autonome Subökonomien etc. 

Darüber hinaus ist er aber auch der Schlüsselbegriff der biblischen Exodus-

erzählung. Diese spielt in Judentum und Christentum die Rolle eines Scharniers 

zwischen Heilsgeschichte und Weltgeschichte, insofern das weltgeschichtliche 

Ereignis des Auszugs aus Israel nur durch den Eingriff Gottes und seinen Bund 

mit seinem Volk ermöglicht wurde (vgl. Lohf 1974: 1032). Gleichzeitig kann der 

Exodus politisch als Akt der Selbstbefreiung und Neugründung interpretiert 

werden, wie dies etwa von der Befreiungstheologie getan wurde (vgl. Kap. 

4.1.3). Auch wenn Hardt und Negri eine historisch-materialistische Geschichts-

spekulation anstreben und keine transzendenten Mächte bemühen wollen, um 

ihre These zu untermauern, wählen sie den Topos des „Exodus“ nicht zufällig, 

sondern machen sich seine geschichtstheologischen Assoziationen zu eigen.  

Ähnlich überhöhenden Charakter hat die Verwendung des Wortes „Kairos“ 

als Charakterisierung der Gegenwart:  

„Political organization is needed to cross the threshold and generate political 

events. The kairos – the opportune moment that ruptures the monotony and 

repetitiveness of chronological time – has to be grasped by a political subject“ 

(ibid.: 165). 

Bereits in der griechischen Mythologie und frühen Philosophie stand der 

„Kairos“ – zunächst als göttliche Personifikation – für den richtigen Moment, 

der das Gelingen einer Handlung verspricht, was sich bei Platon zur Vorstellung 

einer „transzendenten Hoch-Zeitigkeit“ steigert (vgl. Kerkhof 1976: 667; 1973: 

256 ff.). Innerhalb des Christentums wurde der Begriff besonders von Paul Til-

lich und dem Berliner Kreis der Religiösen Sozialisten prominent verwendet, um 

den Einbruch der Transzendenz oder des Unbedingten in den Geschichtsverlauf 

auszudrücken (vgl. oben, Kap. 4.1.3).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Eine mit Pathos versehene Aufforderung zum Handeln ist in diesen Konnota-

tionen des Kairos-Begriffs also enthalten und auch bei Hardt und Negri mit 

intendiert. Denn neben der Analyse der historisch gegebenen Möglichkeiten 

betonen sie im gesamten Buch, dass diese Möglichkeiten eben nicht automatisch 

zur Revolution führen, sondern nur die Voraussetzungen dafür schaffen, die 

dann genutzt werden müssen (vgl. Hardt/Negri 2009: 151; 165; 351; 376).  

Zu diesem „Kairos“, der historischen Möglichkeit, die genutzt werden muss, 

gehört für Hardt und Negri neben der skizzierten „subjektiven Krise“ (ibid.: 143) 

des Kapitalismus auch die bereits in „Multitude“ angedeutete politische und 

demokratische Kapazität der biopolitischen Arbeit. Um diese These zu begrün-

den, verweisen die Autoren zunächst auf eine Aussage Lenins aus „Staat und 

Revolution“, wonach die menschliche Natur „so wie sie jetzt ist“ an Unterord-

nung, Kontrolle und Aufseher gewöhnt ist und daher in der Politik eine Avant-

garde notwendig sei (vgl. ibid.: 353).78 Durch die biopolitische Arbeit, deren 

Produktivität nicht von Kontrolle und Management abhängt, sondern im Gegen-

teil davon gestört wird, hat sich die Lage laut Hardt und Negri grundlegend 

geändert:  

„Today’s biopolitical production shows how much human nature has changed. 

People don’t need bosses at work. They need an expanding web of others with 

whom to communicate and collaborate; the boss is increasingly merely an ob-

stacle to getting work done. The focus on the technical composition of labor thus 

gives us one view of the democratic capacities that people exercise in everyday 

life“ (ibid.). 

Auf diese Weise bringen Hardt und Negri gleichzeitig zum Ausdruck, dass ihr 

Glaube an den Fortschritt sich auch auf die menschliche Natur erstreckt, wobei 

sie den Begriff „Fortschrittsglaube“ selbst an einer Stelle adoptieren:  

„We share Kant’s faith in progress, then, when it is, first, posed not as a natural 

law but grounded in revolutionary struggle and, second, consolidated and rein-

forced in institutional form“ (ibid.: 360).  

Gegen Ende des Buches wiederholen sie die geschichtsphilosophische Botschaft, 

indem sie – wie in der Französischen Revolution – ein neues Jahr 0 ausrufen:  

                                                           
78  Die Passage heißt in der deutschen Ausgabe: „Nein, wir wollen die sozialistische Re-

volution mit den Menschen, wie sie gegenwärtig sind, den Menschen, die ohne Unter-

ordnung, ohne Kontrolle, ohne ‚Aufseher und Buchhalter‘ nicht auskommen werden“ 

(Lenin 1951 [1917]: 53).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 183 

 

„Welcome to the Year 0! Prehistory ends not with a bang but a sigh of relief, after 

centuries of darkness and blood. The beginning of history does not mean the end 

of social strife, but rather that we all have the potential to address conflicts and 

transform them into peaceful, productive relationships“ (ibid.: 376).  

In diesem Zusammenhang bringen die Autoren erneut ihren Glauben an die 

Fähigkeit des Menschen, sich selbst und die Welt zu verbessern, zum Ausdruck:  

 „There is indeed no automatic movement of progress, no guarantee that 

tomorrow will be better than today, but the recognition of such contingency 

should not lead anyone to a cynical conclusion, to ignore the fact that we do have 

the power to improve our world, our society, ourselves. This is a materialist teleo-

logy that has no illusions about invisible hands or final causes pulling history 

forward. It is a teleology pushed forward only by our desires and our struggles, 

with no final end point“ (ibid.: 378). 

Hier distanzieren sie sich zum einen von allen Transzendenzkonstruktionen über 

die Entwicklung von Geschichte wie etwa Smiths „unsichtbarer Hand“, müssen 

aber dennoch eine Kraft benennen, die ihrer eigenen Teleologie zu Grunde liegt. 

Diese finden sie in „Verlangen“ und „Kämpfen“.  

Die motivierende Bedeutung, die Hardt und Negri dem Rekurs auf die Ge-

schichte geben, zeigt sich besonders im Kontext ihrer Besprechung spontaner 

Revolten oder „Jacqueries“ (vgl. ibid.: 241). Zu diesem Thema zitieren sie zu-

nächst aus einem von Foucault verfassten Zeitungsartikel mit dem Titel „Inutil 

de se soulever?“. Im zweiten Teil der zitierten und wohl von ihnen selbst über-

setzten Passage heißt es:  

„Is it right or not to revolt? Let’s leave the question open. People rise up, it’s a 

fact. And that is how subjectivity (not that of great men but of whoever) is intro-

duced into history and gives it its breath“ (ibid.: 241).79  

Dann paraphrasieren sie die Aussage folgendermaßen:  

                                                           
79  Die zitierten Sätze im Original: „A-t-on raison ou non de se révolter? Laissons la 

question ouverte. On se soulève, c’est un fait; et c’est par là que la subjectivité (pas 

celle des grands hommes, mais celle de n’importe qui) s’introduit dans l’histoire et lui 

donne son souffle.“ Der Artikel erschien am 11. Mai 1979 in Le Monde (wiederabge-

druckt in Foucault 1994: 790–794).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„Not only is the rupture of revolt anthropologically continuous – ‚people rise up, 

it’s a fact’ – but moreover revolt is how the multitude makes history, how it 

breathes life into what would otherwise be dead“ (ibid.: 241). 

Sie integrieren also eine im Original nicht vorhandene Steigerung und machen 

die passive Form zu einer aktiven, deren Subjekt die Multitude wird. Durch 

diese Reformulierung verstärken sie einerseits Foucaults Aussage und gehen 

gleichzeitig über dessen Sichtweise hinaus. Denn Foucault möchte die Frage, ob 

es richtig ist zu revoltieren oder nicht, offen lassen und sich stattdessen auf die 

Tatsache beschränken, dass Menschen dies offensichtlich tun. Diese Tatsache 

wird bei Hardt und Negri zur untergeordneten Aussage („not only“), der ein 

wesentlich wichtigeres „moreover“ gegenübergestellt wird. Ohne dies an dieser 

Stelle auszusprechen, bejahen sie die Frage „Ist es richtig, zu revoltieren?“ – und 

finden die Begründung in der Fähigkeit und Aufgabe der Multitude „Geschichte 

zu machen“.  

Ausgehend von der Erfahrung des Ausbleibens der Hoffnung auf Verände-

rung, die durch zyklische und fatalistische Geschichtsbilder ausgelöst wird, 

entwickeln Hardt und Negri also eine hoffnungsvolle Geschichtsphilosophie, in 

der der historische Ablauf ein immanentes Telos „offenbart“. Diese Geschichts-

philosophie bildet auf verschiedene Arten die Grundlage ihres Appells zum 

politischen Engagement: Zum einen zeigt der Rekurs auf teilweise erfolgreiche 

revolutionäre Unternehmungen der Geschichte, dass Veränderung generell mög-

lich ist, und ordnet das eigene verändernde Handeln in ein Narrativ fortschrei-

tender Befreiung und Demokratisierung ein. Gleichzeitig sollen die am Vorbild 

der marxistischen Analyse orientierten Gegenwartsdiagnosen – besonders in 

Bezug auf die Veränderung der Arbeit – die Potenziale für eine Krise des Kapi-

talismus und Chancen für eine von Kapital und Staatsmacht unabhängige Ko-

operation aufzeigen. Schließlich wird durch die Ablehnung von jeglichem De-

terminismus betont, dass die gegebenen Chancen nur mithilfe von aktivem Ein-

greifen genutzt werden können.  

Obwohl sie sich mehrfach von einer transzendenzbezogenen Geschichtsphi-

losophie abgrenzen, übernehmen sie letztlich dennoch zentrale Elemente heils-

geschichtlichen Denkens in einer säkularen Version, in der die geschichtlichen 

Prozesse – Globalisierung, immaterielle Arbeit, Veränderung der menschlichen 

Schaffenskraft – ein immanentes Telos „offenbaren“. Dass dieses Ziel – eine 

weltweite Demokratie der „Multitude“ – aus ihrer Sicht nicht von selbst erreicht 

wird, sondern nur durch aktives Engagement und durch Nutzen der historischen 

Chance, macht den Appellcharakter aus, den die Autoren ihren geschichtsphilo-

sophischen Ausführungen geben. Die halb kokettierende, halb pathetische An-

eignung theologischer Begriffe wie „Exodus“ und „Kairos“ verstärkt dabei den 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung und ökonomisch-soziologische Kritik | 185 

 

Nachdruck, mit dem die geschilderte immanente „Offenbarung“ zum Handeln 

aufruft.  

4.3 RELIGIÖSE ERFAHRUNG UND ÖKONOMISCH-

SOZIOLOGISCHE KRITIK 
R E L I G I Ö S E  E R F A H R U N G  U N D  Ö K O N O M I S C H - S O Z I O L O G I S C H E  K R I T I K  

Weder Joseph Stiglitz noch Pierre Bourdieu thematisieren die spirituelle Erfah-

rung in ihren globalisierungskritischen Texten. Auch ein geschichtsphilosophi-

sches Narrativ wie bei Hardt und Negri findet sich in ihren Ausführungen nicht. 

Auch in Susan Georges Buch „Another world is possible if“ finden sich keine 

expliziten Rekurse auf spirituelle Erfahrung oder die Bedeutung religiöser 

Grundlagen für politisches Engagement. Im Gegenteil hebt sie an verschiedenen 

Stellen hervor, dass die Trennung der politischen von der religiösen Sphäre eine 

wichtige Errungenschaft ist. So formuliert sie etwa als Charakteristikum und 

gleichzeitig wesentlichen Vorteil der europäischen Situation gegenüber der US-

amerikanischen: „We had quite enough religious strife over several centuries to 

want to keep God out of public affairs“ (George 2004: 113).  

Allerdings lässt sich in ihren Ausführungen ein geschichtsphilosophischer 

Grundton erkennen, der zumindest ansatzweise an die von Hardt und Negri 

geschilderten „Offenbarungen“ von Fortschritt und Einmaligkeit der aktuellen 

Lage erinnert. Die Zukunfts- und Fortschrittsorientierung wird beispielsweise in 

folgender Passage deutlich:  

„I doubt that I will see my own hopes for the world realized in the years I have 

left to live, but I do not find this the least discouraging. It is simply a sign that the 

battle we have barely begun is of huge moment, the stuff of history“ (ibid.: 137).  

Die Formulierung erinnert hier an die typisch christliche Auseinandersetzung mit 

der Tatsache, dass die Parousie und der Anbruch des Reichs Gottes von den 

Frühchristen zu ihren Lebzeiten erwartet wurde, dann jedoch 2000 Jahre lang 

ausblieb. Wenn George die Erwartung, dass sich ihre Ziele für eine andere Welt 

nicht zu ihren Lebzeiten erreichen lassen werden, explizit als nicht entmutigend 

bezeichnet, deutet sie an, dass in der Einbettung der eigenen Aktivitäten in die 

Perspektive der Geschichte Hoffnung und Sinngebung liegt, letztlich also Moti-

vation für das eigene Engagement.  

Über die allgemeine Berufung auf „stuff of history“ hinaus betont sie die be-

sondere Bedeutung und Chance, die im jetzigen historischen Moment liegt. 

Diese Besonderheit identifiziert sie dabei durch eine doppelte Krisendiagnose. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Einerseits betont sie aus negativer Perspektive, dass den Menschen jetzt die 

Gefahren einer völligen Zerstörung der menschlichen Lebensgrundlagen deutli-

cher vor Augen treten als je zuvor:  

„I believe that we are now more starkly confronted with the horror scenario than 

ever before. If you think I’m exaggerating, look around“ (ibid.: 252). 

In der auf das Zitat folgenden Passage zählt George bereits sichtbare Symptome 

dieses sich ankündigen Horrorszenarios auf, wie etwa die AIDS-Epidemie, die 

sie in ihren Ausmaßen mit den Dimensionen des „Schwarzen Todes“ in Europa 

vergleicht, die Intensivierung und Multiplikation von bewaffneten Konflikten 

und Kriegen sowie die Verschärfung des weltweiten Hungers (vgl. ibid.: 252 f.). 

In positiver Perspektive hebt George hingegen hervor, dass aufgrund der enor-

men Schaffung von Reichtümern „erstmalig“ die Chancen für eine wirkliche 

weltweite Erfüllung menschlicher Bedürfnisse gegeben sind:  

„For perhaps the first time in history, the world really could afford to provide 

access to decent life for every person on earth – enough food, clean water, 

adequate housing, basic education, health-care and public services, as set out in 

the Declaration of Human Rights of 1948“ (ibid.: 137).  

Indem sie auf die UNO-Menschenrechtserklärung von 1948 und auf die erste 

Erklärung des Menschen und Bürgers von 1789 (vgl. ibid.: 140) verweist, ordnet 

sie das Engagement der Globalisierungskritik in eine lange Kette von Emanzipa-

tionsbestrebungen ein und betont gleichzeitig die Einmaligkeit der jetzigen 

Chance, diese Ziele tatsächlich zu erreichen.  

Mit Rückgriff auf diese Kombination aus äußerster Gefahr und größten 

Chancen und mit epochalem Pathos betont sie auch die Bedeutung der Tatsache, 

dass die Bewegung, als deren Teil sie sich versteht, erstmalig eine Veränderung 

der ganzen Welt anstrebt und gleichzeitig den Anspruch hat, selbst weltumspan-

nend aktiv zu sein:  

„We have to win the struggle this time, despite the fact that we are attempting to 

do something which our predecessors could not even dream of. We are trying to 

challenge neo-liberal corporate-led globalization on its own terrain, the globe. So 

we must work not just in our local or national contexts, but internationally as well. 

The ambition to build a truly global justice movement exists for the first time in 

human history“ (ibid.: 254).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, Theologie und christliches Engagement  | 187 

 

Aus dem globalen Charakter des Gegenstandes von Kritik und Engagement 

sowie dem globalen Charakter der Gegenbewegung leitet George also die her-

ausgehobene und einmalige Bedeutung des aktuell durchlebten Moments der 

Geschichte ab. Ihr Text erinnert dabei passagenweise an die von Anspielungen 

auf Offenbarung in der Geschichte durchzogenen Ausführungen von Hardt und 

Negri, ohne dass sie jedoch religiöse Termini wie „Kairos“ oder „Offenbarung“ 

verwenden würde. Der Rückgriff auf eine geschichtsphilosophische Spekulation 

als immanentisierte Spiritualität spielt bei George also eine Rolle für die Motiva-

tion von Engagement, ist aber nicht so omnipräsent wie bei Hardt und Negri.  

4.4 RELIGIÖSE ERFAHRUNG, THEOLOGIE UND 

CHRISTLICHES ENGAGEMENT 
R E L I G I Ö S E  E R F A H R U N G ,  T H E O L O G I E  U N D  C H R I S T L I C H E S  E N G A G E M E N T  

4.4.1 Leonardo Boff 

Mystik und Engagement 

In „Ecologia, mundialização, espiritualidade“ (Boff 1993), einem der frühesten 

Werke, das sich aus befreiungstheologischer Perspektive mit Fragen der Globali-

sierung auseinandersetzt, betrachtet Leonardo Boff den Zusammenhang von 

religiöser Erfahrung und Engagement anhand des Leitbegriffs der Mystik, der 

bereits auf eine zentrale Rolle der subjektiven religiösen Erfahrung verweist. Die 

Grundfrage, die er dabei in den Mittelpunkt stellt, lautet:  

„Qual a mística imperativa para a situação atual de mundialização e de defesa dos 

direitos sociais das maiorias condenadas à exclusão e à miséria, mística de uma 

relação benevolente e fraternal para com a natureza?“ (Boff 1993: 140).80 

Sein Ziel ist es also, die Frage zu beantworten, was die „notwendige“ Mystik für 

die aktuelle Situation ist, die er als „Globalisierung“ charakterisiert, während er 

gleichzeitig versucht, die Rechte der ausgeschlossenen und verarmten Mehrheit 

zu verteidigen und eine wohlwollende Beziehung zur Natur aufzubauen. Um 

dieses Ziel zu erreichen, thematisiert er zunächst die Bedeutung von Mystik als 

Haltung gegenüber der Welt, sodann die religiöse Bedeutung, um schließlich den 

                                                           
80  Was ist die notwendige Mystik für die aktuelle Situation der Globalisierung und der 

Verteidigung der sozialen Reche der Mehrheiten, die zum Ausschluss und zum Elend 

verurteilt sind, die Mystik einer wohwollenden und brüderlichen Beziehung mit der 

Natur? 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

spezifischen Sinn von Mystik im Christentum und seine Implikationen für das 

kämpferische Engagement der Gläubigen zu fokussieren.  

Die allgemeinste Bedeutung umschreibt Boff nur vage als eine Art Haltung 

der Offenheit und Neugierde: Eine „mystische Einstellung“ („attitude mística“, 

ibid.: 148) ist demnach gekennzeichnet durch eine Sensibilität gegenüber den 

Grenzen der menschlichen Erkenntnis sowie die permanente Bereitschaft, sich 

dem „Reichtum der Erfahrung“ („riqueza da experiência“, ibid.: 147) zu öffnen 

und aus jeder Wissensquelle zu lernen (vgl. ibid.). Als Vorbilder für eine solche 

Haltung verweist Boff auf Pascal, der den umfassenden „Esprit de finesse“ vom 

kalkulierenden „Esprit de géometrie“ unterscheidet (vgl. dazu ibid.: 62; Pascal 

1937 [1670], Frag, 125; 277), und Einstein, der für die Realitätsdimensionen 

offen bleibt, die nicht mit naturwissenschaftlichen Methoden erfassbar sind (vgl. 

Boff 1993: 62; Einstein 1981). Erst im zweiten Schritt widmet er sich der religi-

ösen, bzw. glaubensbezogenen Bedeutung von Mystik und betont, dass sie den 

Zugang zum Ursprung aller Religionen ermöglicht, nämlich der Erfahrung Got-

tes:  

„Antes de tudo está a experiência do mistério, a experiência de Deus. Somente 

depois vem a fé. A fé não é, em primeiro lugar, a adesão a uma doutrina, por mais 

revelada e sobrenatural que se apresente. Quando isso ocorre a ‚fé’ tem as carac-

terísticas da ideologia, vale dizer, de uma idéia ou convicção inculcada a partir de 

fora para as pessoas“ (Boff 1993: 148 f.).81 

Der Glaube basiert laut Boff also auf der Erfahrung des Mysteriums und nicht 

auf der Übernahme einer Doktrin. Damit artikuliert er implizit auch die eigene 

spirituelle Erfahrung, denn ohne eine solche würde eine derartige Aussage ihren 

Sinn verlieren. Ohne die Erfahrungsbasis, so die explizite Kritik, die Boff in 

dieser Passage äußert, wird der Glaube ideologisch, insofern als er die Form 

einer von außen aufoktroyierten Überzeugung annimmt. Auf der Grundlage 

dieses erfahrungszentrierten Verständnisses von Glaube und Religion formuliert 

Boff schließlich folgende These:  

„As pessoas verdadeiramente religiosas mais que um saber sacerdotal sobre Deus, 

possuem um saber místico, quer dizer, experiencial, urdido de encontros com a 

                                                           
81  Vor allem steht die Erfahrung des Mysteriums, die Erfahrung Gottes. Erst danach 

kommt der Glaube. Der Glaube ist nicht primär die Zustimmung zu einer Lehre, egal 

wie offenbart und übernatürlich diese erscheint. Wenn das geschieht, hat der „Glaube“ 

Züge einer Ideologie, das heißt, einer Idee oder Überzeugung, die den Menschen von 

außen eingeschärft wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, Theologie und christliches Engagement  | 189 

 

divindade. É destes encontros que elas revitalizam as instituições religiosas, 

conservam o entusiasmo e haurem energias para lutar e esperar dias mais justos, 

às vezes a despeito das Igrejas e das religiões instituídas“ (ibid.: 149).82  

Als „wahrhaft religiös“ sieht Boff also diejenigen, die ein „mystisches“, d.h. 

„erfahrungsmäßiges“ Wissen von Gott haben, das der Begegnung mit der Gott-

heit entspringt. Aus dieser Begegnung beziehen diese Personen laut Boff Enthu-

siasmus und Energie, um nicht nur die religiösen Institutionen wiederzubeleben, 

sondern auch um „gerechtere Tage“ zu erkämpfen und zu erhoffen. Zu diesen 

Personen zählt Boff sich offensichtlich selbst. Auch sein eigenes Engagement für 

„gerechtere Tage“ ist daher von der „Begegnung mit der Gottheit“ motiviert. 

Wie in den historischen spirituellen Bewegungen, die Voegelin unter dem 

Stichwort „Volk Gottes“ zusammenfasst, geschieht dies teilweise gegen die 

etablierten religiösen Institutionen, die Boff bereits durch den Verweis auf das 

„Priesterwissen“ kritisiert.  

Diesen allgemeinen Zusammenhang zwischen religiöser Erfahrung und En-

gagement für „gerechtere Tage“ konkretisiert Boff dann anhand des Christen-

tums, wobei er sowohl die biblische Tradition als auch die Bedeutung der indivi-

duellen Erfahrung berücksichtigt. Zunächst konzentriert er sich dabei auf die 

Thematisierung der Gotteserfahrung im Alten Testament und verdeutlicht, dass 

Judentum und Christentum das Mysterium Gottes in der Geschichte identifizie-

ren, besonders in der Geschichte der Unterdrückten. Der Gott der Bibel offenbart 

sich laut Boff als auf der Seite der Unterdrückten stehend, wie etwa während des 

ägyptischen oder babylonischen Exils (vgl. ibid.: 150). Mit diesem Rekurs auf 

die Exoduserzählung knüpft Boff an einen der Grundtopoi der Befreiungstheolo-

gie an. Daraus folgert er, dass Mystik, die einem solchen Gott auf der Spur ist, 

eine Mystik der „offenen Augen und tätigen Hände“ („mística dos olhos abertos 

e das mãos operosas“, ibid.) sein muss. Damit liefert er auch die Antwort auf die 

Frage nach der „notwendigen“ Mystik des globalen Zeitalters, die er sich selbst 

gestellt hat. Implizit gibt er damit auch einen Hinweis auf die Formen des En-

gagements, das er empfiehlt und selbst praktiziert: Es soll Mystik im Sinne der 

unmittelbaren Gotteserfahrung mit der Wahrnehmung der Zustandes der Welt 

(„offenen Augen“), sowie mit konkretem Handeln („tätigen Händen“) verbinden.  

                                                           
82  Statt eines priesterlichen Wissens über Gott haben die wirklich religiösen Menschen 

ein mystisches, das heißt erfahrungsmäßiges Wissen, das mit Begegnungen mit der 

Gottheit verwoben ist. Auf der Grundlage dieser Begegnungen beleben sie die religiö-

sen Institutionen neu, bewahren sie ihren Enthusiasmus und finden sie die Energie um 

zu kämpfen und gerechtere Tage zu erhoffen, manchmal gegen die Kirchen und die 

etablierten Religionen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Diese Verbindung vom eingreifenden, tätigen Gott zum engagierten Gläubi-

gen begründet Boff jedoch nicht über die reine „Vorbildfunktion“ Gottes, denen 

die Gläubigen im Rahmen ihrer Möglichkeiten nacheifern müssten. Stattdessen 

ermöglicht für ihn gerade das Engagement in der Welt dem Einzelnen die eigent-

liche Begegnung mit Gott: Die von ihm angestrebte „Mystik der ethischen Ver-

pflichtung“ („mística do compromisso ético“, ibid.) bedeutet, dass „man Gott in 

der gerechten Tat und in der liebenden Beziehung zu den anderen findet“ („Deus 

se encontra na ação justa e na relação amorosa para com os outros“, ibid.). 

Das Verhältnis zwischen religiöser Erfahrung und Engagement, konzipiert 

Boff also als ein zirkuläres: Einerseits gibt die Begegnung mit Gott Kraft für das 

Handeln, wie es Dorothee Sölle in ihrer Verknüpfung von „Mystik und Wider-

stand“ beschreibt. Andererseits ermöglicht der Einsatz für die Anderen die Be-

gegnung mit Gott. Diese zweite Richtung konkretisiert Boff in Hinblick auf die 

Christologie. Das Neue Testament setzt diese Linie der Erfahrung Gottes in der 

Geschichte laut Boff fort und radikalisiert sie, indem es einen Gott präsentiert, 

der durch Jesus Christus völlig in die menschliche Realität eintritt. Von nun an – 

so Boff – ist der Ort der Begegnung mit Gott vornehmlich das menschliche 

Leben, besonders das „Leben der Gekreuzigten“ („a vida dos crucificados“, 

ibid.: 150). Dieses Verständnis der christlichen Mystik kondensiert Boff 

folgendermaßen:  

„O cristão discerne, na paixão dos pobres e marginalizados, a presença e atuali-

zação da Paixão de Jesus, que continua agonizando na carne e no grito de seus 

irmãos e irmãs. Mas vê também nos avanços rumo à instauração da justiça e da 

promoção da vida os sinais da ressurreição acontecendo na história“ (ibid.: 151).83 

In der „Passion“ der Armen und Marginalisierten erfährt der Christ demnach die 

„Präsenz und Aktualisierung“ der Passion Jesu, es handelt sich also um eine Art 

direkte Erfahrung der Gegenwart Gottes.  

Reich Gottes, Auferstehung und Fortschritt 

Gleichzeitig sieht der Christ, so Boff in der zitierten Passage, in den „Fortschrit-

ten“ in Gerechtigkeit und Lebensförderung „Zeichen der in der Geschichte ge-

schehenden Auferstehung“. Die Verwendung des Begriffs Fortschritt („avanço“) 

                                                           
83  Der Christ erkennt in der Passion der Armen und Marginalisierten die Präsenz und 

Aktualisierung der Passion Jesu, die im Fleisch und im Schrei seiner Brüder und 

Schwestern fortdauert. Aber er sieht auch in den Fortschritten in Richtung auf die Er-

richtung der Gerechtigkeit und der Förderung des Lebens die Zeichen der Auferste-

hung, die in der Geschichte geschieht.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, Theologie und christliches Engagement  | 191 

 

signalisiert, dass Boff sich hier im Rahmen einer heilsgeschichtlichen Theologie 

bewegt, in der die irdischen Handlungen und Geschehnisse auf einen idealen 

Endpunkt hin ausgerichtet sind und von diesem her ihren Sinn beziehen. Dem 

entspricht auch die Formulierung von der „Heiligkeit des Aufstandes gegen die 

Ordnung dieser Welt“ („sacralidade da insurreição contra a ordem desde mund-

o“, ibid.), die die lexikalische Verwandschaft von „Auferstehung“ und „Auf-

stand“ nutzt, um die heilsgeschichtliche Bedeutung des irdischen Aufbegehrens 

zu betonen. In diesem Kontext betont Boff außerdem, dass das Reich Gottes sich 

in der Gerechtigkeit für die Armen zu verwirklichen beginnt („O Reino de Deus 

que começa a realizar-se na justiça dos pobres“, ibid.), was ebenfalls auf die 

heilsgeschichtliche Interpretation weltlicher politischer Entwicklungen verweist. 

Dieselbe Ausrichtung zeigt sich auch in seiner Aussage, dass wir heute „im 

Zeitalter des Geistes leben“:  

„Vivemos hoje sob a era do Espírito. Por todas as partes ele fermenta e irrompe. 

Nas buscas de libertação dos oprimidos. Nos movimentos de mulheres que 

sacodem o jugo do patriarcalismo milenar e buscam definir sua identidade na 

reciprocidade com o masculino. Nas grandes utopias que movem as trans-

formações atuais em todos os campos da atividade humana“ (ibid.: 67) .84 

Die Formulierung erinnert an die heilsgeschichtliche Spekulation des Joachim 

von Fiore, der das Zeitalter des Heiligen Geistes als die in naher Zukunft einbre-

chende Vorwegnahme des Reichs Gottes auf Erden präsentiert (vgl. oben, Kap. 

4.1.3). In ähnlicher Weise interpretiert Boff es als „Gnade des Geistes in der 

Geschichte“ („graça do Espírito na história“, ibid.: 115), dass die christlichen 

Kirchen sich ebenso wie andere Weltreligionen mit den sozialistischen Bewe-

gungen verbinden und Gemeinsamkeiten („co-naturalidade“, ibid.) zwischen den 

religiösen Vorstellungen und den sozialistischen Träumen erkennen.  

Das Erfahrungszentrum des Christentums ist für Boff also ein doppeltes: die 

unmittelbare Erfahrung Gottes in der Begegnung mit den Armen und Marginali-

sierten und die durch die biblische Offenbarung von Auferstehung und Reich 

Gottes vermittelte Vorstellung, dass jeder irdische Beitrag für mehr Gerechtig-

keit Teil des Heilsgeschehens ist. Beides motiviert zum Engagement. Das Ziel 

                                                           
84  Wir leben heute im Zeitalter des Geistes. Überall gärt er und bricht er ein. In der 

Suche der Unterdrückten nach der Freiheit. In den Frauenbewegungen, die das Joch 

des jahrtausendealten Patriarchats abwerfen und ihre Identität im gegenseitigen Aus-

tausch mit dem Männlichen suchen. In den großen Utopien, die die heutigen Trans-

formationen in allen Bereichen des menschlichen Handelns bewegen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

dieses Engagements erblickt Boff letztlich in einer „riesigen sozio-ökologischen 

Demokratie“:  

„Mais que mundializar o mercado, a ciência e a técnica, importa mundializar 

aquelas aspiraçōes, projeçōes e vinculaçōes que criam os requisites para o grande 

salto para a frente, unindo a Terra e seus seres numa imensa democracia sócio-

ecológica, num único destino comum (ibid.: 93).“85  

Den Prozess, der die Erreichung dieses Zieles ermöglichen soll, beschreibt Boff 

in Abgrenzung vom marktorientierten Globalisierungsgeschehen als „Globalisie-

rung der Aspirationen, Projektionen und Verbindungen“ anstelle der Globalisie-

rung von Markt, Wissenschaft und Technik. Dabei verwendet er das historisch 

eindeutig mit dem maoistischen Programm konnotierte Motto vom „großen 

Sprung nach vorn“, deutet es jedoch um.  

Im Mittelpunkt von Boffs Thematisierung der spirituellen Erfahrung steht al-

so die Mystik. Die von ihm aufgeworfene Frage, wodurch sich die „notwendige 

Mystik“ für das Zeitalter der Globalisierung auszeichnet, beantwortet er auf 

verschiedenen Ebenen: Auf der allgemeinen Ebene als geistige Grundhaltung 

soll Mystik eine Offenheit für die nicht-materiellen Phänomene darstellen, die 

auch gleichzeitig Voraussetzung dafür sind, sich als Teil der Erde zu verstehen. 

In der Religion im Allgemeinen und im Christentum im Besonderen geht es in 

der Mystik um den Umgang mit dem Erfahrungszentrum. Diese motiviert zum 

Engagement, einerseits unmittelbar durch die Begegnung mit Gott in den Lei-

denden, andererseits mittelbar durch eine heilsgeschichtliche Deutung des eige-

nen Tuns.  

4.4.2 Ulrich Duchrow und Franz Josef Hinkelammert 

In der Streitschrift „Leben ist mehr als Kapital“ von Ulrich Duchrow und Franz 

Josef Hinkelammert wird das Thema der religiösen Erfahrung zwar weniger aus-

führlich besprochen als bei Leonardo Boff, dennoch messen die Autoren ihm 

eine zentrale Bedeutung bei. Nachdem sie eingehend die Bedrohungen durch den 

„totalen Markt“ (Duchrow/Hinkelammert 2002: 253) geschildert haben, stellen 

sie sich die „sozialpsychologische“ und „gleichzeitig theologische“ (ibid.) Frage, 

wie aus der Lähmung durch die Gefahr, aus der Schockstarre des „Kaninchen[s] 

                                                           
85  Statt den Markt, die Wissenschaft und die Technik zu globalisieren, gilt es jene Be-

strebungen, Projekte und Verknüpfungen zu globalisieren, die die Voraussetzungen 

schaffen für den großen Sprung nach vorn, der die Erde und ihre Lebewesen in einer 

großen sozioökologischen Demokratie vereint, in einem gemeinsamen Schicksal.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, Theologie und christliches Engagement  | 193 

 

vor der Schlange“ (ibid.) klare Einsicht und Aktion wird. Sie beantworten diese 

Frage, indem sie auf die Kraft der Erfahrung des Heiligen Geistes rekurrieren 

und sich auf Überlegungen des Theologen Geiko Müller-Fahrenholz berufen:86  

„Hier – so Müller-Fahrenholz – hilft nur die Erfahrung des Heiligen Geistes, der 

Geisteskraft (im Hebräischen ist ruach feminin). Sie ‚tröstet‘ (also fordert nicht, 

wie das Gesetz), und darum kann sie uns ‚in alle Wahrheit führen‘ und die 

Wahrheit wird uns ‚frei machen‘, wie es im Johannesevangelium heißt, ihre 

Ausgießung schafft gleichberechtigte Teilnahme der Menschen aller Sprachen 

und Kulturen an einer neuen Gemeinschaft – in der sogar Eigentum geteilt werden 

kann (Apg 2 und 4)“ (ibid.: 253 f.). 

Die „Ausgießung“ des Heiligen Geistes, also die Form der Gotteserfahrung, die 

im Pfingstwunder geschildert wird, interpretieren Duchrow und Hinkelammert 

hier im Anschluss an Müller-Fahrenholz als Quelle einer Kraft, die es den Men-

schen ermöglicht, ihre Lähmung zu überwinden und über ihre menschlichen 

Fähigkeiten hinauszuwachsen. Dazu gehört zum einen – dies verdeutlichen die 

Autoren mit ihrem Verweis auf das Johannesevangelium – die Erkenntnis der 

Wahrheit, die ohne die Kraft des Heiligen Geistes für die Menschen „nicht zu 

ertragen“ (vgl. Joh.16,12) ist. Zum anderen gibt die Kraft des Heiligen Geistes 

auch den Mut, neue Formen des Zusammenlebens und der Verteilung zu ver-

wirklichen. Hier berufen sich Duchrow und Hinkelammert auf Passagen aus der 

Apostelgeschichte, in der zunächst das Pfingstereignis und die darauf folgende 

Verständigung über alle Sprachbarrieren hinweg geschildert wird, dann die 

Gütergemeinschaft der vom Heiligen Geist erfüllten Gemeinde der frühen Chris-

ten. Die Erfahrung des Göttlichen in der Ausgießung des Heiligen Geistes wäh-

rend des Pfingstereignisses interpretieren Duchrow/Hinkelammert also als eine 

Voraussetzung für ein Aufbegehren gegen den Status quo. Diese Bedeutung 

übertragen sie auf die „lähmende“ Bedrohungssituation des globalen „totalen 

Marktes“ und schöpfen daraus Motivation für ein veränderndes Handeln auch in 

der Aktualität. Die spirituelle Erfahrung, wie sie Duchrow und Hinkelammert 

hier schildern, ist also vor allem eine Erfahrung, die Kraft und Trost spendet und 

so den Übergang von Schockstarre und Überforderung zum konstruktiven Han-

deln ermöglicht.  

                                                           
86  Sie verweisen auf dessen Buch „Erwecke die Welt. Unser Glaube an Gottes Geist in 

dieser bedrohten Zeit“ (Müller-Fahrenholz 1993), besonders auf die Überlegungen in 

den Kapiteln „Seele meiner Seele“ (ibid.: 73–77) und „Globale Gefahren als seelische 

Lähmung“ (ibid.: 78–87). Müller-Fahrenholz beruft sich hier wiederum auf den 

Psychologen Robert Jay Lifton (vgl. ibid.: 82–87).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Neben dieser an Müller-Fahrenholz angelehnten Interpretation des Pfingster-

eignisses beschäftigen Duchrow und Hinkelammert sich bei ihrer Auseinander-

setzung mit der religiösen Erfahrung auch mit dem Theologen und Widerstands-

kämpfer Dietrich Bonhoeffer. Dieser formuliert in seiner „Ethik“ ein „Schuldbe-

kenntnis“ der Kirche, alle zehn Gebote missachtet und dabei die Wahrheit Gottes 

nicht bezeugt, die Gerechtigkeit Gottes nicht verkündigt und die Fürsorge Gottes 

nicht glaubhaft gemacht zu haben (vgl. ibid.: 252; Bonhoeffer 1992: 126 ff.). 

Diese drei Schlüsselworte der Wahrheit, Gerechtigkeit und Fürsorge Gottes 

fassen Duchrow und Hinkelammert als Eigenschaften bzw. Handlungsweisen 

Gottes auf, die Engagement ermöglichen, indem sie Angst in „klarsichtige 

Furcht“ verwandeln (Wahrheit), die Möglichkeiten des gerechten Handelns 

aufzeigen (Gerechtigkeit) und die Fülle der Großzügigkeit der auf der Erde vor-

handenen Lebensgrundlagen vermitteln (Fürsorge) (vgl. Duchrow/Hinkelammert 

2002: 254). Diese göttlichen Eigenschaften verstehen sie als der Erfahrung zu-

gänglich, allerdings nur unter bestimmten Bedingungen:  

„Diese geistliche Erfahrung der Wahrheit, der Gerechtigkeit und der Fürsorge 

Gottes kann die Kirche paradoxerweise nur an der Seite der um ihr Überleben 

kämpfenden Opfer des Systems machen, nicht an der Seite der ‚Partner‘ TNCs, 

IWF und Weltbank. Dieser Gott offenbart sich seit der Zeit der hebräischen 

Sklaven (Ex 3) im Kontext der ‚schreienden Subjekte‘ mit seinem Namen ‚Ich bin 

da‘ (Jahwe), an eurer Seite, nicht an der Seite Pharaos, aus dessen Hand ich euch 

befreien werde. Nichts anderes zeigt auch das Leben Jesu“ (ibid.). 

Die Erfahrung des Göttlichen kann die Kirche bzw. können die in der Kirche 

handelnden Menschen laut Duchrow und Hinkelammert also nur dann machen, 

wenn sie sich gegen die Repräsentanten der marktorientierten Globalisierung 

und auf die Seite der „Opfer“ stellen. Betrachten sie diese Repräsentanten hinge-

gen als „Partner“, bleibt ihnen diese Erfahrung verschlossen. Die Autoren spie-

len hier auf ein Dokument der Synode der Evangelischen Kirche Deutschland 

vom November 2001 an, in dem es heißt, die Kirchen „müssen klarstellen, dass 

sie die transnationalen Konzerne, den Weltwährungsfond und die Weltbank 

nicht als Widersacher, sondern als Partner betrachten“ (EKD 2001), das sie an 

anderer Stelle zitieren (vgl. Duchrow/Hinkelammert 2002: 237 f.).  

Wie Leonardo Boff verweisen sie dann darauf, dass der Ort der Offenbarung 

in der Bibel der der „schreienden Subjekte“ ist und nicht der der Privilegierten, 

was aus ihrer Sicht bereits in der Exoduserzählung und auch im Leben und Wir-

ken Jesu zum Ausdruck kommt. Ähnlich wie Boff sehen Duchrow und Hin-

kelammert dementsprechend den „klare[n] Ortswechsel an die Seite der Opfer“ 

(ibid.: 254) als Voraussetzung dafür, die Erfahrung des Göttlichen zu machen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, Theologie und christliches Engagement  | 195 

 

Der Zusammenhang von Engagement und religiöser Erfahrung wird von 

Duchrow und Hinkelammert also aus zwei Richtungen betrachtet: Zum einen ist 

der Einsatz für die Opfer von Ungerechtigkeit die Voraussetzung für die Er-

fahrung der göttlichen Wahrheit, Gerechtigkeit und Fürsorge. Dass dieser Ein-

satz und die Überwindung der „Schockstarre“ des Kaninchens vor der Schlange 

grundsätzlich möglich ist, liegt für Duchrow/Hinkelammert jedoch bereits in 

einer Form der Gotteserfahrung begründet, nämlich der Ausschüttung des Heili-

gen Geistes und der damit einhergehenden Gewährung von Trost und Kraft.  

4.4.3 Néstor Míguez, Jörg Rieger und Jung Mo Sung 

Die Erfahrung der Transzendenz als heteronome  

Erfahrung der Gnade  

Auch Néstor Míguez, Jörg Rieger und Jung Mo Sung verknüpfen in ihrem Werk 

„Beyond the Spirit of Empire“ (2009) die Erfahrung des Göttlichen und die 

Begegnung mit den Marginalisierten sowie den Einsatz für sie. In ihrer Argu-

mentation beziehen sie sich auf einen in der Befreiungstheologie klassischen 

Text, die sogenannte Gerichtsrede (Matt. 25, 34–40), die mit dem Satz Gottes als 

Weltenrichter schließt: „Was ihr getan habt einem von diesen meinen geringsten 

Brüdern, das habt ihr mir getan“ (vgl. ibid.: 150). Den Prozess, der dem in der 

Gerichtsrede gelobten Handeln zu Gunsten der „Geringsten“ zu Grunde liegt, 

interpretieren die Autoren als Veränderung im Verhältnis der Person zu sich 

selbst und zu anderen, genauer als einen Übergang von Rivalität zur Fürsorge, 

durch den die eigenen Bedürfnisse relativiert und die der anderen ins Auge ge-

fasst werden (vgl. ibid.).87 Darin erkennen sie jedoch keinen rein psychologi-

schen Vorgang, sondern eine Transzendenzerfahrung:  

„This alternative subjectivity that is emerging there cannot be explained with a 

simple reference to general human capacity. Something else is at work – the sort 

of thing that we are calling transcendence in this book. The Christian religion, 

when it is in touch with a transcendent experience of grace, functions as that 

                                                           
87  Sie rekurrieren hier im Wesentlichen auf einen von Jung Mo Sung in seiner Mono-

graphie „Desire, Market and Religion“ formulierten Gedanken: Dort arbeitet Sung den 

Unterschied zwischen realen und begrenzten Bedürfnissen und potenziell grenzenlo-

sem Verlangen heraus, der in kapitalistischen Gesellschaften unter dem Eindruck des 

Marketings völlig verschwindet, so dass das eigene Verlangen als Bedürfnis präsen-

tiert wird und die Bedürfnisse der anderen aus dem Blick geraten (vgl. Sung 2007a: 

32; 50. Die portugiesische Orginalausgabe „Deseijo, mercado e religião“ erschien be-

reits 1998). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

which has the potential to resist negative mimetic desire and which constantly 

pushes for the transformation of desire“ (ibid.).  

Im Anschluss an den französischen Kulturanthropologen René Girard interpre-

tieren die Autoren die Transzendenz-Erfahrung der Gnade als Voraussetzung für 

den Widerstand gegen „negatives mimetisches Verlangen“: Nach diesem archai-

schen Muster verlangt jeder bestimmte Objekte, weil das nachgeahmte Vorbild, 

das gleichzeitig ein Rivale ist, sie ebenfalls verlangt. Während in archaischen 

Gesellschaften das potenziell grenzenlose mimetische Verlangen streng kontrol-

liert wurde, wird es aktuell im Gegenteil auf vielfältige Weise angeregt und 

unterstützt, vor allem auf dem Gebiet der Konsumgüter (vgl. Girard 2005 

[1977]: 154 ff.; Sung 2007a: 35ff.). 

Durch die Befreiung vom mimetischen Verlangen weist die Transzendenzer-

fahrung laut Míguez, Rieger und Sung den Weg zu einer Alternative zur opfer-

zentrierten Religion, als die sie die vorherrschende Fixierung auf den Markt 

identifizieren (vgl. Míguez, Rieger und Sung 2009: 14; 37; 39, vgl. auch oben, 

Kap. 4.4.3):  

„Here, a clear alternative to sacrificial religion emerges that is rooted in an experi-

ence of transcendence and grace that comes to us from the other, and that we 

therefore cannot control“ (ibid.: 150). 

Anstelle der Religion, die den Markt in den Mittelpunkt stellt und durch den 

Mechanismus der scheinbar unbegrenzten mimetischen Bedürfnisbefriedigung 

angetrieben wird, kann also eine Religion treten, die ihren Ausgangspunkt in 

einer Gnadenerfahrung nimmt. Sie „kommt zu uns vom anderen“ – gemeint ist 

gleichzeitig der „andere Mensch“ und das „Andere“ im Sinne des Göttlichen –, 

sie entzieht sich unserer Kontrolle. Was die Autoren hier artikulieren, ist die 

Erfahrung der Abhängigkeit und Unverfügbarkeit, wie sie bereits von Schleier-

macher mit der Religion assoziiert wurde.  

In der heteronomen Erfahrung des Göttlichen in der Begegnung mit den 

schwächsten Menschen erkennen die Autoren die eindeutige Basis des Glaubens 

und Handelns. Dies verdeutlichen sie auch an anderer Stelle, wenn sie erneut auf 

die Gerichtsrede zurückkommen:  

„In this sense, the Christian faith, at least as we understand it, must recognize its 

ambiguousness in its readings and impressions of reality, but not be vague as to 

where and how one recognizes the manifestation of the messianic, the transcen-

dence that becomes immanent and nevertheless remains transcendent, like the two 

natures of Christ. It is this presence of the messianic in the weak that questions 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, Theologie und christliches Engagement  | 197 

 

and places in crisis any empire, that makes the ambiguity of the constructed 

visible. For the Messiah is served in serving the poor, the dispossessed, the 

hungry, the thirsty, the naked, those deprived of freedom, the smallest and the 

small (Matt 25,31-46); in those condemned by the law of the market, yet who live 

by the presence of gratuity, of grace“ (ibid.: 193).  

Die „vom Gesetz des Marktes Verdammten“ leben laut Míguez, Rieger und 

Sung nicht nur aus der Präsenz der göttlichen Gnade, vielmehr liegt aus ihrer 

Sicht in den Schwachen selbst die „Präsenz des Messianischen“, deren Erfah-

rung aufgrund der Gnade möglich ist. Diese Präsenz fordert dazu auf, sich für 

diese Schwachen einzusetzen, was gleichzeitig impliziert, die bestehenden Insti-

tutionen in Frage zu stellen. Diesen Gedankengang fasst Jung Mo Sung an ande-

rer Stelle prägnant zusammen:  

„It is in this recognition of the gratuity of the human dignity of all people and in 

the experience of gratuitous solidarity with others that we experience the grace of 

God. [...] This experience of grace drives us to struggle for a more just society, 

where all people are recognized in dignity and may live with dignity“ (Sung 

2007b: 79). 

Hier artikuliert er die Erfahrung der Gnade Gottes, die in der Anerkennung der 

Voraussetzungslosigkeit menschlicher Würde liegt, und die als Motor für den 

Kampf für eine gerechtere Gesellschaft wirkt.  

Das Messianische in der Geschichte  

Ein weiteres motivierendes Moment ist bei Míguez, Rieger und Sung, ähnlich 

wie bei Leonardo Boff, die eschatologische Vision eines messianischen Ziel-

punkts der Geschichte: 

„It is in this sense that we believe in the possibility of overcoming Empire, of 

anticipating in ourselves the hope of another possible world, a world where all 

worlds have a place, and a messianic kingdom, which we may never achieve in 

our history but which constitutes the vision that encourages us, sustains us and to 

which we pledge our lives“ (Míguez, Rieger und Sung: xii). 

Die Autoren unterscheiden hier nachdrücklicher als Boff zwischen der Vorweg-

nahme des letztlichen Ziels und dessen Erreichung, deren Unmöglichkeit inner-

halb der Geschichte sie betonen. Auch interpretieren sie den Einsatz für die 

Überwindung der gegenwärtigen Lage bzw. des „Empire“ nicht wie Boff im 

Sinne eines Beitrags zum „Fortschritt“, sondern sprechen von „Antizipationen 

der Hoffnung“ auf die bessere Welt. Dennoch messen sie der eschatologischen 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Vision eine entscheidende Bedeutung zu und bezeichnen sie als dasjenige, das 

zum verändernden, aufbegehrenden Handeln ermutigt und sogar dazu führt, das 

eigene Leben dafür einzusetzen. Bereits in dieser Passage, mit der die Einleitung 

ihres Buches „Beyond the Spirit of Empire“ schließt, deuten die Autoren an, 

welche aktuellen politischen Vorgänge sie im Sinne dieser „Antizipationen“ als 

zentral betrachten: Indem sie die aktuell vorherrschende Situation als „Empire“ 

bezeichnen, beziehen sie sich auf Hardts und Negris Auseinandersetzung mit der 

Globalisierung, deren Analyse sie teilweise teilen, teilweise jedoch kritisieren. 

Mit der Erwähnung der „anderen möglichen Welt“ verweisen die Autoren auf 

das übergreifende Motto der Globalisierungskritik (vgl. oben, Kap. 2.2). Die 

Charakterisierung der Zielvorstellung als „eine Welt, in der viele Welten Platz 

haben“ spielt auf ein Motto der mexikanischen Zapatisten an, die so ihr Gegen-

projekt gegen die Tendenz zur zunehmenden Vereinheitlichung der Welt durch 

die neoliberal orientierte Globalisierung charakterisieren.  

Dass Míguez, Rieger und Sung trotz ihrer Ablehnung eines Fortschrittsden-

kens die Überzeugung von der Offenbarung Gottes in der Geschichte und durch 

die Geschichte teilen, zeigt sich in der folgenden Aussage:  

„[W]hat history reveals is precisely the inability of the system to assimilate the 

laocratic event, the possible emergence of a limit to its power, the presence of 

what transcends it. Moreover, it reveals the possibility that this transcendence ex-

presses itself in a fact that in its moment is only a minor occurrence, a significant 

marginality“ (ibid.: 178). 

Die Geschichte „offenbart“ laut Míguez, Rieger und Sung also, dass das vorherr-

schende System nicht unanfechtbar ist, sondern durch zunächst unscheinbare 

„laokratische“ Ereignisse herausgefordert werden kann. Mit dem Ausdruck „lao-

kratisch“ bedienen sie sich einer in der griechischen politischen Theorie relativ 

selten vorkommenden Bezeichnung für die Herrschaft des gemeinen Volkes 

(vgl. oben, Kap. 3.4.3). Dabei deuten sie die Bezeichnung positiv um, um in 

Abgrenzung von der aktuell existierenden, aus ihrer Sicht restriktiven Demokra-

tie auf die erwünschte Wirkmächtigkeit des gesamten Volkes zu verweisen, an 

der auch die teilhaben sollen, die sonst ausgeschlossen sind (vgl. ibid.: xi; 23 f. 

Fußn. 15). Die zitierte Passage steht im Kontext eines Kommentars zur Geburt 

Jesu, die für die Autoren ein herausragendes Beispiel für ein solches Aufschei-

nen der Wirkmächtigkeit der Ausgeschlossenen ist: Trotz der Situation äußerster 

Marginalität, in der die Geburt Jesu stattfindet, droht sie die imperiale Macht zu 

destabilisieren, deren Vertreter Herodes mit dem Kindermord von Bethlehem auf 

die Bedrohung reagiert (vgl. ibid.: 177). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Religiöse Erfahrung, Theologie und christliches Engagement  | 199 

 

Um eine solche Unterbrechung der „normalen Abläufe“ durch das Unerwart-

bare zu bezeichnen, verwenden Míguez, Rieger und Sung wie Hardt und Negri 

den Begriff des Kairos:  

„[T]he messianic exists in normal times (the kairos in the chronos) in a ‚secret 

fashion‘. When it irrupts in a more open way, the chronic time is altered, suspen-

ded; the ‚normal‘ reality is dismantled to make room for the intrusion of the unex-

pected, the not considered (‚the lowly things of this world and the despised things 

– and the things that are not – to nullify the things that are‘ [I Cor. 1.28])“ (ibid.: 

198 f.). 

Das Kairos-Ereignis par excellence ist für Míguez, Rieger und Sung die Mensch-

werdung, Kreuzigung und Auferstehung Jesu, durch die Gott als das Transzen-

dente in die Immanenz einbricht (vgl. ibid.: 200). Diesen zentralen Stellenwert 

der Ereignisse von Christi Geburt und Tod betonen sie, indem sie auf Jacob 

Taubes Text über „Die Streitfrage zwischen Judentum und Christentum“ verwei-

sen. Darin attestiert er dem Christentum – mit kritischer Stoßrichtung, die Mígu-

ez, Rieger und Sung hier ignorieren – einen „antinomistischen Messianismus“, 

der den Glauben an den Messias über die Befolgung des Gesetzes stellt (Taubes 

2007 [1953]: 94; vgl. dazu auch oben, Kap. 4.3.1). Die heilsgeschichtliche Be-

deutung von Kreuzigung und Auferstehung konkretisieren sie dementsprechend 

folgendermaßen:  

„It is no coincidence that Taubes sees Paul as someone who wants to supplant 

Moses: The construction of a new people is proposed, yet not from the law, but 

from the messianic experience – an Israel that opens ‚apocalyptically‘ the Abraha-

mic faith to the gentiles because its centre does not rest on the Mosaic law but on 

faith in the universal Messiah. Beginning with the cross and resurrection of Jesus, 

this new era has begun. In this way, the new laos of god incarnates not a nation 

but a multitude, a ‚popular people‘, a new experience of humanity without ex-

clusions. Thus, messianism expresses the anti-imperial, the surprise that upsets 

history, the necessity of maintaining the meaning of the public, so that the voice 

of the laos shows the limits of power, returns meaning to the political, puts into 

play the hope of the excluded, and redeems the human in the creature, and, with it, 

the whole dimension of creation“ (ibid.: 201 f.).88  

Die Basis für diese Bedeutung bildet für sie die Reaktualisierung der Hoffnung, 

die die „messianische Erfahrung“ ermöglicht. Darunter verstehen sie hier die 

Erfahrung der Irruption des Göttlichen in die Immanenz, die eine neue Ära er-

                                                           
88  Zur Bezeichnung „laos“ vgl. oben, Kap. 3.4.3.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

öffnet. Dabei schließen sie wiederum an Taubes an (vgl. etwa Taubes 2007 

[1983]: 44; vgl. dazu oben, Kap. 4.1.3).  

Mit Rekurs auf Jacob Taubes’ Verständnis von Paulus als „Überbieter des 

Mose“ (vgl. Taubes 1995: 57) charakterisieren die Autoren die neue Ära, die mit 

Kreuzigung und Auferstehung begonnen hat, als die der Schaffung eines „neuen 

Volkes“. Dabei handelt es sich jedoch für sie nicht um die Schaffung einer Nati-

on, sondern einer umfassenden Gesamtheit. Indem sie für diese Gesamtheit den 

Ausdruck „Multitude“ verwenden, knüpfen sie erneut an die von Hardt und Ne-

gri angestoßene Diskussion um die aktuelle Form der Globalisierung und Chan-

cen für ihre Überwindung an. Darüber hinaus verdeutlichen sie, dass die globale 

Perspektive, die weder bestimmte Nationen noch Klassen privilegiert, ohnehin 

der Perspektive des Christentums entspricht. Der so bestimmte „Messianismus“ 

dient letztlich als Grundlage für ein Handeln dieser „Multitude“, das Macht in 

Frage stellt und die politische Sphäre wiederherstellt. Die heilsgeschichtliche 

Garantie für die Sinnhaftigkeit dieses Handelns, wenn auch nicht für das imma-

nente Eintreffen des erhofften Ergebnisses, liegt für sie in der Auferstehung. 

4.5 ZWISCHENFAZIT: RELIGIÖSE ERFAHRUNG UND 

GLOBALISIERUNGSKRITIK 
Z W I S C H E N F A Z I T :  R E L I G I Ö S E  E R F A H R U N G  U N D  G L O B A L I S I E R U N G S K R I T I K  

Der Zusammenhang zwischen religiöser Erfahrung und politischem Engagement 

ist bei allen Autoren, für die er eine Rolle spielt, primär einer der Ermöglichung 

und Motivation. Die ansonsten sehr um die „Immanenz“ ihres Denkens bemüh-

ten Denker Hardt und Negri sowie die Zapatisten rekurrieren dabei auf eine 

säkulare Variante der Geschichtsphilosophie. Wie Hardt und Negri andeuten, ist 

dieses Vertrauen auf die Geschichte ihr Gegenmittel gegen die Erfahrung von 

Hoffnungslosigkeit und Fatalismus, die ein zyklisches Geschichtsbild mit sich 

bringen. Sie verstehen dabei die Umbrüche der Gegenwart, besonders die Inno-

vationen in der Arbeitswelt, als „Offenbarungen“ einer Teleologie und verorten 

die globalisierungskritischen Proteste in einer zielgerichteten Kette revolutionä-

rer Ereignisse. 

Auch bei Susan George finden sich – wenn auch wesentlich weniger deutli-

che – Hinweise auf eine geschichtsphilosophische Spekulation, etwa wenn sie 

die Einzigartigkeit des aktuellen Moments in der Geschichte hervorhebt, der die 

nie dagewesene Chance auf eine Veränderung der ganzen Weltordnung bietet. 

Ihre Überzeugung, selbst nur ein kleiner Teil einer größeren historischen Bewe-

gung zu sein, deren Zielerreichung sie nicht mehr miterleben wird, erinnert an 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischenfazit: Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik  | 201 

 

das christliche Geschichtsbild und die christliche Reaktion auf die unerfüllte Pa-

rusieerwartung.  

Die Theologen, genauer Boff sowie Míguez, Rieger und Sung, rekurrieren 

ebenfalls auf Formen der Geschichtsphilosophie, um zu begründen, warum 

politisches Engagement überhaupt sinnvoll ist, halten dabei aber anders als 

Hardt, Negri und andere am ursprünglichen Transzendenzbezug fest: Für sie ist 

der Einsatz für Veränderung im Hier und Jetzt eine Antizipation des Reichs 

Gottes, und ein Handeln im Bewusstsein des Osterereignisses, wobei Míguez, 

Rieger und Sung den „eschatologischen Vorbehalt“ deutlicher hervorheben als 

Leonardo Boff. Die Basis für dieses Verständnis bietet die für das Christentum 

zentrale „messianische Erfahrung“, d.h. die Erfahrung der Hoffnung gebenden 

Unterbrechung der historischen Abläufe, die es – so die Autoren – zu reaktuali-

sieren gilt.  

Bei den Theologen spielt neben der Geschichtsphilosophie das Moment der 

unmittelbaren spirituellen Erfahrung eine zentrale Rolle als Ermöglichung und 

Movens verändernden Handelns: So betont Boff, dass die Mystik zunächst das 

Ungenügen der Welt deutlich werden lässt und gleichzeitig die Energie verleiht, 

sich dagegen einzusetzen. Dabei interpretiert er gleichzeitig die Begegnung mit 

den Ärmsten und Marginalisiertesten der Gesellschaft als eine Begegnung mit 

dem Göttlichen, die zur Veränderung aufruft. Duchrow und Hinkelammert legen 

den Schwerpunkt auf den Trost, der durch die spirituelle Erfahrung gespendet 

wird und der hilft, die psychische Reaktion der „Schockstarre“ zu überwinden, 

die ansonsten angesichts der Konfrontation mit dem überwältigenden Ausmaß 

weltweiten Leidens droht. Míguez, Rieger und Sung artikulieren hingegen die 

Erfahrung der göttlichen Gnade, die in der Begegnung mit dem Anderen statt-

findet und es ermöglicht, gegen das „mimetische Verlangen“ anzukämpfen und 

eine Alternative zu einer Quasireligion des Marktes zu entwickeln.  

Einen Zusammenhang zwischen der spirituellen Erfahrung, bzw. ihren Deri-

vaten, und den Formen des von ihnen geforderten politischen Engagements 

stellen die meisten hier betrachteten Autoren nicht her. Eine Ausnahme stellt 

Leonardo Boff dar, der die Entwicklung der „Mystik des globalen Zeitalters“ 

auch als eine Form des Handelns betrachtet und betreibt.  

Konkrete Inhalte und Ziele politischen Handelns führen nur die Zapatisten 

auf eine spirituelle Erfahrung zurück, nämlich auf die Begegnung mit den „mu-

ertos“, also den Ahnen.  

Neben der unmittelbaren Erfahrung basieren die Artikulationen von religiö-

ser Erfahrung als Motivation für politisches Handeln auf impliziten und explizi-

ten Rekursen auf die Ideengeschichte.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Die politischen Konsequenzen des teleologischen Geschichtsbildes wurden 

von den säkularen Geschichtsphilosophien besonders deutlich artikuliert, wobei 

die religiöse Rahmung und der „eschatologische Vorbehalt“ getilgt wurden. 

Neben Hegel spielt dabei Marx eine zentrale Rolle, auf den sich Hardt und Negri 

dementsprechend vielfach beziehen, wenn sie beispielsweise Fragmente, Meta-

phern und Argumentationsfiguren aus dem „Manifest der Kommunistischen 

Partei“ – „Produktionshemmnis“, „gesprengte Fesseln“, „Totengräber“ – zitieren 

und auf die aktuelle Situation übertragen. Darüber hinaus rekurrieren Hardt und 

Negri sowohl explizit als auch implizit auf Augustinus’ Gottesstaat, wobei sie 

nur die „Civitas terrena“ als relevant anerkennen. Wie er wenden sie sich empha-

tisch gegen alle historischen Zyklentheorien, die die Hoffnung zunichte machen.  

Die Theologen berufen sich in ihrer geschichtsphilosophischen Argumentati-

on hingegen primär auf Bibelstellen. Dies liegt nahe, denn die Basis für die 

Interpretation der Geschichte als auf ein Ziel hin orientiert, für dessen Errei-

chung menschlicher Einsatz notwendig ist, liegt letztlich im christlich-jüdischen 

Geschichtsbild selbst, das zwischen der Schöpfung, dem Bundesschluss Gottes 

mit seinem Volk (Exodus), der Menschwerdung und Kreuzigung Gottes (Ostern) 

und dem Kommen des Reichs Gottes einen linearen Ablauf der Heilsgeschichte 

annimmt. Die ideengeschichtliche Grundlage für das Argument, das daraus 

Forderungen für das politische Handeln im Hier und Jetzt ableitet, finden die 

hier berücksichtigten Theologen in der ersten Generation der Befreiungstheolo-

gie, die Leonardo Boff nicht zuletzt selbst mitgeprägt hat, sowie der Politischen 

Theologie. Dementsprechend rekurrieren Boff, Duchrow und Hinkelammert in 

diesem Zusammenhang auf die Exoduserzählung. Boff, Míguez, Rieger und 

Sung verweisen außerdem auf die Auferstehung und die Reich-Gottes-

Theologie. 

Leonardo Boff zitiert darüber hinaus mit seiner Formulierung vom „Zeitalter 

des Geistes“ implizit Joachim von Fiore als Vorläufer einer geschichtsphiloso-

phischen Ausdeutung der Heilsgeschichte. Míguez, Rieger und Sung rekurrieren 

zudem auf Jacob Taubes’ Auseinandersetzungen mit dem Messianismus.  

Auch dann, wenn sie einen direkten Bezug zwischen spiritueller Erfahrung 

und der Aufforderung zum Einsatz für die Ärmsten herstellen, berufen sich die 

Theologen auf biblische Texte – allen voran die Gerichtsrede (Mt 25, 31 ff.), die 

besonders Míguez, Rieger und Sung hervorheben, und das Pfingstereignis (Apg 

2, 43 ff.), auf das Duchrow und Hinkelammert abheben. Leonardo Boff verweist 

darüber hinaus auf historische Vorbilder von Persönlichkeiten, die Mystik und 

Rebellion miteinander verbanden, wie etwa Thomas Münzer.  

Insgesamt spielt die religiöse Erfahrungsdimension erwartungsgemäß im 

Vergleich der drei Autorengruppen in den theologischen Texten die wichtigste 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischenfazit: Religiöse Erfahrung und Globalisierungskritik  | 203 

 

Rolle. Bemerkenswerterweise ist jedoch zumindest ein Derivat der spirituellen 

Erfahrung, die Geschichtsphilosophie, auch bei den Philosophen Hardt und 

Negri sowie bei den Zapatisten von großer Bedeutung. Die hier betrachteten 

Autoren aus dem Bereich Ökonomie/Soziologie schenken der religiösen Erfah-

rung die geringste Aufmerksamkeit, wobei jedoch Susan Georges’ Ausführun-

gen in Ansätzen geschichtsphilosophische Spekulationen enthalten.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442388-004 - am 13.02.2026, 03:00:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

