Mikhail Antonov

Die Religionsfreiheit in Russland

I. Einleitung

Der religiose Glaube umfasst einen weiten Kreis von Ausdrucksformen des menschli-
chen Geistes; das religiose Glauben selbst ist gekennzeichnet durch eine unendliche
Formenvielfalt, die unterschiedliche Vorstellungen iiber den zuléssigen Grad der Reli-
gionsfreiheit einschlieBt. Es ist daher duflerst schwierig oder gar unmoglich, in diesem
Bereich rationale, vorhersehbare und effektive Regeln zu schaffen und ihnen das reli-
giose Verhalten der Menschen unterzuordnen. Aus der Perspektive der liberalen Phi-
losophie kann jeder regulative Eingriff durch den Staat und die durch ihn aufgestell-
ten Normen in den Bereichen des menschlichen Gewissens und des geistigen Lebens
als unzuldssig betrachtet werden.

Besondere Schwierigkeiten treten in den Landern auf, die sich aulerhalb des Zen-
trums der westlichen Rechtstradition (zu dem man gewohnlich die Lander Westeuro-
pas zihlt)! gebildet haben und die daher moglicherweise nicht jene Prinzipien religio-
ser Toleranz teilen, die sich in Westeuropa seit dem 17. Jahrhundert (nach dem Drei-
Bigjahrigen Krieg) herausgebildet haben und die den Grundlagen des modernen west-
lichen Rechtsverstindnisses mit seiner Betonung der Unantastbarkeit individueller
Rechte und Freiheiten zugrunde liegen. Daher rithren auch die Spannungen, die in ei-
nigen Landern Osteuropas, die formal westliche Standards iibernommen und in ihren
Verfassungen und Gesetzen verankert haben, in denen die westliche Rechtskultur bis-
her aber noch nicht stabil verwurzelt ist, zwischen verschiedenen Arten der Regulie-
rung der Formen der Ausiibung von Religion und Glauben und ihrer Schranken sowie
zwischen Rechtstexten und ihrer Interpretation im juristischen und im allgemeinen
gesellschaftlichen Diskurs entstehen.

Auf der einen Seite kann es offizielle Rechtsnormen geben, die etwa die Gewis-
sensfreiheit, das Verbot der Diskriminierung religidser Minderheiten und andere libe-
rale Prinzipien proklamieren. Auf der anderen Seite kdnnen diesen gesetzten Normen
solche des ,,lebenden Rechts*? gegeniiberstehen, das heiBt die faktische Ordnung der
sozialen Interaktion in der Gesellschaft einschlieBlich der Auslegung und Anwendung
offizieller Normen durch Richter und andere Rechtsanwender in dem jeweiligen poli-
tischen und kulturellen Kontext. In den so genannten Transformationsldndern griinden
diese nichtoffiziellen Normen nicht selten in einer kollektivistischen Kultur, in denen

1 Harold J. Berman, Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition, Frank-
furt a.M. 1991, Kapitel ,,Der Ursprung der westlichen Rechtstradition in der pépstlichen
Revolution®, S. 144-198.

2 Im Sinne von Eugen Ehrlich: Grundlegung der Soziologie des Rechts (1913); russ. Uber-
setzung von M. Antonov, St. Petersburg 2011.

OER 3/2018, DOI: 10.5771/0030-6444-2018-3-329

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

330 Mikhail Antonov

Interessen der Allgemeinheit iiber die Interessen des Individuums gestellt werden.? In
diesem Sinne wird die dominierende Religion héufig als eine Grundlage der sozialen
Einheit, der Kampf fiir die Rechte religioser Minderheiten hingegen als Bedrohung
dieser Einheit angesehen. Es ist nicht verwunderlich, dass dieses ,,lebende Recht*
Einfluss auf die Gemeinschaft der Rechtsanwendenden in der einen oder anderen
Rechtsordnung haben kann.

Vom Standpunkt dieses ,,lebenden Rechts“ findet religidser Pluralismus bei wei-
tem nicht immer effektiven Rechtsschutz vor Gericht, selbst wenn er formal aner-
kannt ist und durch offizielles Recht garantiert wird. Daher hdangen der wirkliche In-
halt und die Grenzen der Religionsfreiheit davon ab, wie das offizielle Recht und das
lebende Recht harmonieren und in welchem Kontext Entscheidungen in Politik, Ge-
setzgebung, Justiz und durch in der sonstigen Rechtsanwendung getroffen werden.
Daher beginnt diese Arbeit mit einer Analyse desjenigen historisch-sozialen Kontex-
tes, in dem sich die Rechtsnormen und Rechtsprinzipien iiber die religidsen Freiheiten
in Russland entwickelt haben und wirken.

II. Historisch-sozialer Kontext

Im kaiserlichen Russland war die Orthodoxe Kirche nach 1721 Teil des Staatsappara-
tes (Heiliger Synod), und das Kirchenrecht war Teil des offiziellen Rechts, das im Na-
men des Staates vielfaltige Fragen bis hin zum Familien- und Erbrecht regelte. Die
Zugehorigkeit zum orthodoxen Glauben gehorte zu den Pflichten der Staatsbeamten
(mit Ausnahme einiger ,,andersgldubiger Beamten), war ein Loyalitdtskriterium und
eine der Grundlagen der offiziellen Ideologie (in diesem Zusammenhang kann man
die Formel des Grafen Uvarov von ,,Orthodoxie, Selbstherrschaft, Volkstum* in Erin-
nerung rufen, bei der an erster Stelle die Orthodoxie stand). Das erschwerte religidse
Wabhlfreiheit und MeinungsduBerung in religiosen Fragen und beschriankte die Rechte
derjenigen, die der vorherrschenden Religion nicht angehorten.*

Bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts sah das russische Recht Religionsfreiheit nicht
vor. Erst 1905 wurde durch den Erlass ,,Uber die Befestigung der Grundsitze der
Glaubenstoleranz*® (sog. Toleranzedikt) das Recht auf Ubertritt aus der Orthodoxie
zu anderen Konfessionen anerkannt und damit in eingeschranktem Umfang eine Be-
kenntnisfreiheit eingefiihrt. Das Manifest vom 17. Oktober 1905 ,,Uber die Verbesse-
rung der staatlichen Ordnung“® (sog. Oktobermanifest) proklamierte neben anderen
verfassungsrechtlichen Garantien zugunsten der Untertanen auch die Gewissensfrei-
heit.” Damit wurde jedoch die dominierende Stellung der orthodoxen Kirche nicht ge-

3 Vgl. O. Kharkhordin, The Collective and the Individual in Russia: A Study of Practices,
Berkley 1999.

4 K. Onasch, Grundziige der russischen Kirchengeschichte, Gottingen 1967, S. 88-125.

5 Vxa3 ot 17 anpens 1905 r. «O6 ykpemnenun Hauan Beporepmumocti» (Erlass vom 17. April
1905 ,,Uber die Festigung der Grundlagen der Glaubenstoleranz*).

6 Manugect 17 oxtabps 1905 r. «OO6 ycOBEepIICHCTBOBAHUM TI'OCYJapCTBEHHOIO
nopsaaka» (Manifest vom 17. Oktober 1905 ,,Uber die Vervollkommnung der Staatsordnung*).

7 A.A. Cagonos, CBobOga COBECTH M HPAaBOBOE TOCYAapCTBO B KOHTEKCTE pedopm
roCyJapCTBEHHO-KOH(ECCHOHAIBHBIX OTHOLICHUH B mo3aHenmmepckoit Poccun (Gewissens-

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

Die Religionsfreiheit in Russland 331

brochen oder eine rechtliche Gleichstellung der religiosen Konfessionen herbeige-
fiihrt. Bald begann die Epoche der Gegenreformen, und die dann folgenden revolutio-
ndren Ereignisse von 1917 stellten die Frage der Gewissensfreiheit in einen vollkom-
men anderen Kontext.

Obwohl die Gewissensfreiheit im Sowjetrussland formal garantiert war,® wurde
der religiose Glaube aus der Sicht der kommunistischen Ideologie als Relikt der Ver-
gangenheit und ideeller Gegner betrachtet. So wurde im Programm der Kommunisti-
schen Partei Russlands (Bolschewiki) von 1919 betont, dass ,,die Partei die vollstin-
dige Zerstorung der Verbindung zwischen den ausbeuterischen Klassen und der Orga-
nisation der religiosen Propaganda anstrebt, indem sie die tatséchliche Befreiung der
werktétigen Massen von religidsen Vorurteilen fordert und die breiteste wissenschaft-
lich-aufkldrerische und antireligidse Propaganda organisiert“.'® Auch im Folgenden
erfuhr dieses Verhiltnis der sowjetischen Obrigkeit zur Religion trotz einiger Schwan-
kungen zwischen einem kdmpferischen Atheismus und einem pragmatischeren Ver-
hiltnis zur Religion keine wesentlichen Verdnderungen. 1954, bereits in der Tauwet-
ter-Periode unter Chruschtschow, wurde bestétigt, dass ,,die Kommunistische Partei
die sowjetischen Menschen im Geiste des wissenschaftlichen Materialismus erzieht
und religidse Ideologie als wissenschaftsfeindliche Ideologie ideell bekdmpft“.!! Die-
selben Aussagen finden sich auch in der Periode der Stagnation (zastoj).!?

freiheit und Rechtsstaat im Kontext der Reform der Beziehungen zwischen Staat und Konfes-
sion im spétimperialen Russland), I'paxxaanckoe obectBo B Poccun u 3a pyoexom 2|2015,
S. 34-38.

8 Jlekper CoBera HapogHbeix komuccapoB PCOCP ot 20.1.1918 «O cBobone coectw,
LIEPKOBHBIX U peluruo3Hbix obmectBax» (Dekret des Rats der Volkskommissare der RSFSR
vom 20.1.1918 ,.Uber die Gewissensfreiheit, die kirchlichen und religidsen Vereinigungen),
JHexperst CoBerckoii Biacty, 1957. T. 1. C. 373-374 (Dekrete der Sowjetmacht, 1951, Band
1, S. 373-374); Art. 13 Verfassung der RSFSR (verabschiedet durch den V. Allrussischen
Kongress der Rate am 10. Juli 1918, Co6panue yzakonenuit PCOCP 1918, Ne 51. cr. 582
(Sammlung der Gesetzgebungsakte der RSFSR 1918, Nr. 51, Pos. 582); Jlekper Cosera
Hapoaubsix KomuccapoB PCOCP ot 23.1.1918 «O6 otaeneHny LEpKBU OT roCy1apcTBa U
mkoJbl oT nepkeu» (Dekret des Rats der Volkskommissare der RSFSR vom 23.1.1918 ,,Uber
die Trennung der Kirche vom Staat und der Schule von der Kirche*) / CY PC®CP 1918,
Ne 18, ct. 263 (SU RSFSR 1918, Nr. 18, Pos. 263).

9 B.U. Jlenun, O6 otHOmernun padoueit maptun k pemuruu (V.1 Lenin, Uber das Verhiltnis der
Arbeiterpartei zur Religion), [TonH. co0p. cou. (Vollstandige Werkausgabe), Moskau 1968,
Band 17, S. 415-426.

10 TIporpamma Poccuiickoit KOMMyHHCTHYECKOI mapTuu (O0JbLICBUKOB), puHsaTas Ha VIII
coeszie (18-23 mapra 1919 r.), Crenorpamma VIII chezna PKII(6). Mocksa 1919 (Programm
der Russischen kommunistischen Partei (Bolsheviki), angenommen auf dem 8. Kongress
(18.-23. Mirz 1919), Stenogramm des VIII. Kongresses der RKP(b), 1919).

11 Iocranosnerue LUK KIICC ot 10.11.1954 «O6 ommbkax B IpOBEIEHHH HAyYHO-
aTEeUCTUYECKOoW mporaraabl cpeau HaceneHus» (Beschluss des ZK der KPdSU vom
10.11.1954 ,,Uber Fehler in der Durchfithrung der wissenschaftlich-atheistischen Propagan-
da unter der Bevolkerung*).

12 Usanos A.HU./Jlo6azo06 I1.K., Tlonutrka COBETCKOTr0o rocyAapcTBa Mo BOIPOCaM PEIIUTHH U
uepksd, 1973 (4. I Ivanov/P. K. Lobazov, Politik des sowjetischen Staats zu Fragen der
Religion und der Kirche, 1973); O. Luchterhandt, Der Sowjetstaat und die Russisch-Ortho-
doxe Kirche. Eine rechtshistorische und rechtssystematische Untersuchung, K&ln 1976.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

332 Mikhail Antonov

Somit war die Lage der religidsen Freiheiten im sowjetischen Russland zwiespal-
tig. Sie waren juristisch auf der Ebene des offiziellen Rechts anerkannt und wurden
gleichzeitig aus der Perspektive der kommunistischen Ideologie als schidlich und ge-
fahrlich betrachtet. In dieser Hinsicht offenbarte sich deutlich der Dualismus des sow-
jetischen Rechts:!3 Formal waren religiose Uberzeugungen und Rituale nicht verbo-
ten, aber faktisch waren Geistliche und einfache Glaubige in den Jahren der stalin-
schen Repressionen fiir ihr Glaubensbekenntnis massenhaften Repressalien ausge-
setzt.!* Spiter horten die Massenverfolgungen auf, aber die Beziehungen zwischen
Religion und Staat blieben weiterhin angespannt bis zum Jahr 1990, als das Gesetz
der UdSSR ,,Uber die Gewissensfreiheit“!3 verabschiedet wurde, auf das bald danach
ein entsprechendes Gesetz der RSFSR folgte. !¢

Das Ende des Sowjetregimes markierte einen starken Anstieg der Beliebtheit der
Religion in der Gesellschaft Russlands. Neben der kapitalistischen Gesellschaftsord-
nung war stets die Religion der ideologische Gegner des Sowjetregimes gewesen und
konnte nach dessen Fall das vorldufige Fehlen einer staatlichen Ideologie ausnutzen.
Im Unterschied zu Westeuropa und den USA, wo der Kampf fiir Menschenrechte von
Anfang an vor allem im Kontext des Kampfes fiir Gewissensfreiheit stand, beruhte
dieser Kampf im postsowjetischen Russland (wie iibrigens auch in Polen und anderen
osteuropdischen Landern) nicht auf den Grundsitzen des Sékularismus. Eher war es
umgekehrt: Diese Prinzipien wurden mit den antireligiosen Kampagnen der Bolsche-
wiki, dem kdmpferischen Atheismus und anderen Praktiken in Verbindung gebracht,
die die Menschenrechte verletzten. Damit ldsst sich erkldren, dass sich die Russische
Orthodoxe Kirche (ROK) von Anfang an in die Diskussion iiber Menschenrechte ein-
schaltete und sie als Teil ihrer Ideologie anerkannte, wenn auch in einer spezifischen
Auslegung.!?

Durch Artikel 13 der Verfassung der RF wurde die Schaffung einer staatlichen
Ideologie verboten, und in den 1990er Jahren wurde dieses Verbot im GroBen und

13 Manche Autoren betonen die Koexistenz einer offiziellen Gesetzgebung, die durch die
Gerichte verhiltnisméBig effektiv zum Schutz von Rechten angewandt wurde, und fakti-
schen Praktiken einer willkiirlichen (auf Weisung von oben beruhenden) Rechtsanwendung
in besonderen Féllen, wodurch ein ,,dualistisches System von Recht und Terror geschaffen
wurde (Robert Sharlet, Stalinism and Soviet Legal Culture, in: Robert C. Tucker (ed.),
Stalinism: Essays in Historical Interpretation, New York 1977, S. 168-178).

14 Casenves B.H., CBoboga coBectu: ucropus u reopus (V. N. Savel'ev, Gewissensfreiheit:
Geschichte und Theorie), 1991.

15 3akon CCCP Nel1689-1 «O cBOOOIE COBECTH M PENUTHO3HBIX opranu3anusax» ot 1.10.1990
(Gesetz der UdSSR Nr. 1689-1 «Uber die Gewissensfreiheit und religise Organisationen®
vom 1.10.1990), Bexomoctu CHJ] u BC CCCP 1990, Ne 41, cr. 81 (Mitteilungsblatt des
Kongresses der Volksdeputierten und des Obersten Sowjet der USSR 1990 Nr. 41 Pos. 81).

16 3akon PCOCP «O cobozae Bepoucnosenanuii» (Gesetz der RSFSR ,,Uber die Glaubens-
freiheit*), Benomoctu Cre3na Hapoausix aemytatoB PCOCP u Bepxosroro Coseta PCOCP
1990, Ne 21, cr. 240 (Mitteilungsblatt des Kongresses der Volksdeputierten der RSFSR 1990
Nr. 21 Pos. 240).

17 O. Jlyxmepxanom, IlpaBa 4enoBeka, cB00Oo/a BepoucnoBenanus u Pycckas npaBociaBHas
uepkoBb (O. Luchterhandt, Menschenrechte, Glaubensfreiheit und die Russische Orthodoxe
Kirche), ITpaBo. XKypran BIIID, 1|2012, S. 133-181.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

Die Religionsfreiheit in Russland 333

Ganzen auch eingehalten,'® zumal der Bruch mit der kommunistischen Vergangenheit
(einschlieBlich der Idee einer einheitlichen staatlichen Ideologie) und die Anndherung
an westliche liberale Standards Teil der staatlichen Politik Jelzins waren. In dieser Be-
ziehung begann eine nicht geringe Anzahl russischer Staatsbiirger ihre nationale Zu-
gehorigkeit mit einer religiosen Tradition gleichzusetzen, die sich auf bestimmte his-
torische Narrative stiitzte und sich von ,,Andersgldubigkeit“ oder anderen ,,nicht
rechtgldubigen” religidsen Denominationen abgrenzte.

In diesem Umgang mit religidser Tradition bestand auch der grundlegende Inhalt
des religiosen Aufschwungs in Russland nach dem Fall des Sowjetregimes. Tatsachen
zeigen, dass das neu erwachte Interesse an der Religion nicht zu einer Anderung der
Verhaltensstereotype oder der Art des Denkens der Menschen in Russland oder zu
einer wirklichen Einbeziehung einer in irgendeiner Hinsicht bedeutenden Zahl von
Menschen in das kirchliche Leben gefiihrt hat.!” Wie in vielen anderen Léndern, die
in ihrer Geschichte dhnliche tragische Umwélzungen durchgemacht haben, bedeutete
die Zuwendung zur Religion vor allem die Bekriftigung einer Tradition und Ableh-
nung anderer Traditionen: im gegebenen Fall die Ablehnung der kommunistischen
Ideologie und Riickkehr zu einer religidsen Ideologie, die charakteristisch fiir das vor-
revolutiondre Russische Imperium war, zum Narrativ der ,nationalen Idee* Russ-
lands.

Diesen Umstand machten sich sowohl der Staat, der in der Orthodoxie eine
Grundlage fiir eine neue staatliche Ideologie fand, also auch die ROK, die im Rahmen
dieser ,,Symphonia“?® in betrichtlichem Umfang Vergiinstigungen und Privilegien
(von der Riickgabe von Gebéduden und dem Erhalt staatlicher Finanzierung fiir kultu-

18 Diese ideologiefeindliche Ausrichtung duB3erte sich insbesondere darin, dass es in Russland
im Unterschied zu anderen osteuropéischen Landern keine offizielle Verfolgung der kom-
munistischen Ideologie gab. Vgl. die Argumentation des Verfassungsgerichts der RF im
Verfahren iiber das Verbot der KPdSU: Urteil des Verfassungsgerichts der RF vom
30. November 1992 Nr. 9-P im Verfahren iiber die Uberpriifung der VerfassungsmaBigkeit
der Erlasse des Prisidenten der RF vom 23. August 1991 Nr. 79 ,,Uber die einstweilige
Einstellung der Téatigkeit der Kommunistischen Partei der RSFSR®, vom 25. August 1991
Nr. 90 ,,Uber das Vermogen der KPdSU und der Kommunistischen Partei der RSFSR* und
vom 6. November 1991 Nr. 169 ,,Uber die Titigkeit der KPdSU und der KP der RSFSR*
sowie iiber die Uberpriifung der VerfassungsmiBigkeit der KPdSU und der KP der RSFSR.

19 Einer soziologischen Erhebung aus dem Jahr 2014 zufolge betrachten sich 68 % der Men-
schen in Russland als Orthodoxe, aber nur 13 % davon besuchen die Kirche (http://fom.ru/
TSennosti/11587). Dies zeigt, dass ,,Orthodoxie* fiir ein bestimmtes System von Werten,
Traditionen und Verhaltensnormen, nicht aber fiir eine Konfession im engeren Sinne des
Wortes steht. Vgl. fiir eine Analyse dieser Problematik /. @ypman/K. Kaapuaiinen,
Penurnosnocts B Poccun Ha pyoexe XX-XXI croneruit (D. Furman/K. Kaariajnen, Reli-
giositdt in Russland und im Ausland auf der Schwelle vom 20. Ins 21. Jahrhundert),
OOmecTBEeHHbIE HAYKH H COBpeMeHHOCTH 2|2007, S. 78-95.

20 Begriff aus der byzantinischen politischen Philosophie, der die Gemeinschaftlichkeit der
Handlungen des Imperators und der Kirche und ihre Verpflichtung zur gegenseitigen Unter-
stiitzung bezeichnet. Der Begriff wird durch die ROK regelméaBig zur Vergroflerung ihres
Einflusses auf den Staat eingesetzt. Die heutige Begriindung fiir die Notwendigkeit einer
solchen Union von Staat und Kirche ist am anschaulichsten dargelegt in einem berithmten
Artikel zweier einflussreicher Politologen vom Ende der 1990er Jahre: Muepansn A./Ljunko
A., Cnabast Bnactb, cnabas LlepkoBb u cnaboe 00LIIECTBO MOTYT OBITh CHIBHBIMHU TOJIBKO

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

334 Mikhail Antonov

relle und soziale Projekte bis hin zu Steuer- und Zollvergiinstigungen) erhielt, zunut-
ze — ungeachtet des verfassungsrechtlichen Prinzips der Gleichheit der religidsen
Konfessionen und des fiir religiose Organisationen geltenden Verbots politischer Be-
titigung.2! Boris Strashun, Professor an der Moskauer Staatlichen Juristischen Uni-
versitit (MGJuA), hat diesen Prozess 2003 treffend als ,,schleichende Klerikalisie-
rung® charakterisiert.??

Diese Situation hilt bis heute an, was den Interessen sowohl des Staates als auch
der dominierenden (,,traditionellen”) religidsen Organisationen entgegenkommt, die
in nachrangigen Fragen (Schwangerschaftsabbruch, Schulunterricht, religiose Symbo-
le im offentlichen Raum u.a.) Kompromisse finden auf dem Boden eines Konsenses
im Grundlegenden — man stellt sich dem ,,Anderen®, also dem ,,Westen, und seiner
kulturellen, ideologischen und politischen Expansion entgegen.?3

Besonders bezeichnend ist dieser Konsens des Staates mit der ROK in den Fragen
des Werts und der Grenzen des Schutzes der Menschenrechte. So heifit es in den
Punkten I1.2 und II1.2 der Grundlagen der Lehre der ROK iiber Menschenwiirde, Frei-
heit des Menschen und Menschenrechte von 2008: ,,Die Schwiche des Instituts der
Menschenrechte liegt darin, dass es, indem es die Freiheit der Wahl schiitzt, immer
weniger die sittliche Dimension des Lebens und die Freiheit von der Siinde beriick-
sichtigt [...] Die Menschenrechte konnen nicht iiber den Werten der geistigen Welt
stehen. [...] Unzuléssig und geféhrlich ist daher eine Auslegung der Menschenrechte
als hochster und universaler Grundlage des gesellschaftlichen Lebens, der sich reli-

BMecte (4. Migranjan/A. Cypko, Eine schwache Staatsgewalt, eine schwache Kirche und eine
schwache Gesellschaft kdnnen nur gemeinsam stark sein), in: Murpanss A., Poccus. Ot
xaoca K nopsaky? (1995-2000 rr.) (A. Migranjan, Russland. Vom Chaos zur Ordnung?
(1995-2000)), Moskau 2001; vgl. auch Cyril Hovorun, Is the Byzantine “Symphony” Possi-
ble in Our Days?, Journal of Church and State 2017 Ne 59 (2) p. 280-296.

21 Dieser Logik folgend erhielt das Verfassungsgericht im Jahr 2004 das Verbot zur Griindung
religidser politischer Parteien aufrecht: Urteil des Verfassungsgerichts der RF vom
15. Dezember 2004 Nr. 8-P im Verfahren iiber die Priifung der VerfassungsméBigkeit von
Artikel 9 Punkt 3 des Foderalen Gesetzes ,,Uber politische Parteien” auf Ersuchen des
Gerichts des Stadtrayons Koptevo der Stadt Moskau sowie der Beschwerden der allrussi-
schen gesellschaftlichen politischen Organisation ,,Orthodoxe Partei Russlands“ und der
Biirger I.V. Artemov und D.A. Savin, abrufbar unter http://ksrf.ru/.

22 Cmpawyn B.A., lecath JIeT KOHCTUTYILIMOHHBIX MpaB U cBoOO (B.A4. Strasun, Zehn Jahre
verfassungsméfige Rechte und Freiheiten), )Kypran poccuiickoro npasa 11|2003, S. 33-42.
Als Beispiel fiir ein derartiges Zusammenwachsen von Staat und Kirche kann darauf ver-
wiesen werden, dass Soziologen vor einigen Jahren eine interessante GesetzmafBigkeit
entdeckt haben: Die Zustimmungswerte des Prisidenten der RF hingen von der Zustimmung
der Russen hinsichtlich der Tatigkeit der ROK und ihrer Priester ab (Pelitunr IIpesunenra
nmagaer u3-3a matpuapxa (Das Rating des Présidenten fillt wegen des Patriarchen),
Benomocru. 24.10.2012 (Zeitung Vedomosti vom 24. Oktober 2012), http://www.vedomos
ti.ru/newspaper/article/332531/kakofoniya_vlaste;j.

23 Bepxosckuii A., PenurnosHsie OpraHuM3alid W BO3MOXHOCTH HJEOJIOTUYECKOTO
MPOEKTUPOBaHUsl B myTuHCKOW Poccun (4. Verchovskij, Religiose Organisationen und
Potentiale zur Bildung ideologischer Projekte), in: Manamenko A./®@unatoB C. (pexn.).
JlBanuats JietT pesuruo3Hoit ceodoas! B Poccun (A. Malasenko, S. Filatov (Hrsg.), Zwanzig
Jahre Religionsfreiheit in Russland), Moskau 2009, S. 160-189.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

Die Religionsfreiheit in Russland 335

gidse Ansichten und Praktiken unterordnen miissen.“>* Dieses Verstindnis harmoniert
sehr gut mit einer konservativen staatlichen Politik und wird nicht selten fiir deren Le-
gitimation herangezogen.?> Der Journalist Peter A. Fischer hat diese implizite Strate-
gie inhaltsreich in der Bezeichnung eines Artikels zum Ausdruck gebracht: ,,Auf der
Suche nach Identitit entdecken viele Russen eine Orthodoxie, die sich vom Westen

abgrenzt‘ 26

III. Verfassungsrechtliche Garantien der religiosen Gleichheit

Die Grundlagen der rechtlichen Regelung der Religionsfreiheit(en) sind in der Russi-
schen Verfassung 1993 formuliert und im Gesetz iiber die Gewissensfreiheit konkreti-
siert.?’

Gem. Art. 28 der Verfassung der RF wird jedem wird die Gewissensfreiheit und
die Glaubensbekenntnisfreiheit garantiert einschlielich des Rechts, sich allein oder
gemeinsam mit anderen zu einer beliebigen Religion zu bekennen oder sich zu keiner
zu bekennen, religidse und andere Uberzeugungen frei zu wihlen, zu haben und zu
verbreiten sowie nach ihnen zu handeln. Zusétzlich wird in Art. 29 der Verfassung der
RF die Gedankenfreiheit garantiert: Niemand darf gezwungen werden, seine Meinun-
gen und Uberzeugungen zu duBern oder sich von ihnen loszusagen, was sich nach
Auffassung der Mehrheit der Kommentatoren auch auf religiose Uberzeugungen er-
streckt.?

Die Fiille der verfassungsrechtlichen Garantien auf dem Gebiet der Religionsfrei-
heit(en) bewegte einige Kommentatoren zu der Feststellung, dass die Verfassung der
RF im Vergleich mit Verfassungen anderer Lander einen besonders liberalen Charak-

24 OcHoBbl yuenust Pycckoil mpaBociaBHOW LIEpKBM O JAOCTOMHCTBE, CBOOOJE M IpaBax
genoBeka. M.: 3natensctBo MockoBckoit matpuapxuy, 2010. C. 15; im Internet verfiigbar
unter http://www.patriarchia.ru/db/text/428616; deutsche Ubersetzung unter http://www.ka
s.de/wf/doc/kas 15307-1522-1-30.pdf?110922170933.

25 Lauri Mdlksoo, The Human Rights Concept of the Russian Orthodox Church and Its Patriarch
Kirill I: A Critical Appraisal // European Yearbook on Human Rights 2013, p. 403-416;
Mikhail Antonov, Conservatism in Russia and Sovereignty in Human Rights, Review of
Central and East European Law 2014 (Vol. 39) p. 1-40; Kristina Stoeckl, The Russian
Orthodox Church and Human Rights. London 2014.

26 Peter A. Fischer, Auf der Suche nach Identitit entdecken viele Russen eine Orthodoxie, die
sich vom Westen abgrenzt, Neue Ziircher Zeitung vom 3. August 2007, S. 5.

27 ®enepanbHblii 3aK0H OT 26 cenTsaopst 1997 r. Ne 125-D3 «O cB0OO/IE COBECTH U PEIUTHO3HBIX
obobenuuenusx» (Foderales Gesetz vom 26. September 1997 Nr. 125-FZ ,,Uber Gewissens-
freiheit und religiose Vereinigungen), CoOpaHue 3akoHOmaTelbcTBa Poccuiickoit
Oenepanyn (Sammlung der Gesetzgebung der Russischen Foderation, im Folgenden: ,,SZ-
RF*) 1997 Nr. 39. Pos. 4465.

28 [Muenunyes A.B., CB0OO/Ia BEpOKUCIIOBEIaHHS U PEIUTHO3HBIe 00beinHeHns: B Poccuiickoit
Denepannn (KoncrurynuonHo-npaBoBoe uccienosanue): Juc. a-pa ropun. Hayk. M., 2012.
C. 84 (4. V. Pcelincev, Freiheit des Glaubensbekenntnisses und religidse Vereinigungen in
der Russischen Foderation (eine verfassungsrechtliche Untersuchung), Habilitationsschrift,
Moskau 2012, S. 84).

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

336 Mikhail Antonov

ter auf dem Gebiet der Religion aufweise.”® In der Tat enthilt die russische Verfas-
sung wichtige Garantien, die typisch fiir die Verfassung eines liberalen Staates sind.
Obwohl ihr Charakter formal ist (in dem Sinne, dass diese Garantien in der Praxis oft
verletzt werden und es keine effektiven Mechanismen fiir den Rechtsschutz gegen
solche Verletzungen gibt), zeigen sie doch die allgemeine Bedeutung der Regelung
der Religionsfreiheit(en) in Russland. Zusitzlich zu den oben genannten Garantien er-
kennt die Verfassung die ideologische Vielfalt (Art. 13) an und garantiert die Gleich-
heit der Rechte und der Freiheiten des Menschen und des Biirgers unabhédngig von der
Einstellung zur Religion und verbietet jegliche Beschrankung der Biirgerrechte auf-
grund der religiésen Zugehdorigkeit (Art. 19 Abs. 2).

Zudem proklamiert Art. 14 der Verfassung der RF, dass Russland ein weltlicher
Staat ist, keine Religion als staatliche oder verpflichtende Religion festgelegt werden
kann und dass alle religisen Vereinigungen vor dem Gesetz gleich sind. Im Ubrigen
legen viele russische Autoren das Prinzip der Gleichheit der Religionen vor dem Ge-
setz so aus, dass es eine Diskriminierung zulasse. So schreibt 1. V. Ponkin: ,,Das Prin-
zip der Gleichheit der religiosen Vereinigungen vor dem Gesetz zwingt keineswegs
den Staat zur Herstellung gleichwertiger Beziehungen mit jeder von ihnen [...]
Gleichzeitig konnen Staat und Gesellschaft unter Wahrung der Gleichheit der Grund-
rechte religiosen Vereinigungen auf selektiver Basis Unterstiitzung zuteil werden las-
sen oder dies nicht tun.*3® 4. Kunicyn schligt gar vor, zwischen Gleichheit und
Gleichberechtigung zu unterscheiden, indem er behauptet: ,,entgegen der landlédufigen
Meinung ist die Rede nicht von einer Gleichberechtigung der religiosen Vereinigun-
gen, sondern von Gleichheit vor dem Gesetz. Der Unterschied zwischen beidem ist
durchaus wesentlich. Gleichberechtigung bedeutet die Ausstattung des einen oder an-
deren Subjekts mit Rechten desselben Umfangs durch Gesetz im Vergleich zu ande-
ren. Gleichheit vor dem Gesetz bedeutet, dass die Tatigkeit aller religidsen Vereini-
gungen unabhingig von ihrer konfessionellen Zugehorigkeit auf der Grundlage und in
Ubereinstimmung mit den Akten der Gesetzgebung der Russischen Foderation erfol-
gen muss.“3! Nach dieser Logik ist fiir die Verwirklichung des verfassungsrechtlichen
Gleichheitsgrundsatzes ausreichend, dass verschiedene religidse gleichermaflen nach
einem Gesetz beurteilt werden, das bestimmte Religionen gegeniiber anderen diskri-
miniert.

In der Interpretation der ROK und anderer durch den Staat anerkannter ,.traditio-
neller religioser Organisationen setzt die Religionsfreiheit keine religiose Gleichheit
voraus, sondern andersherum. So wird in den im Jahre 2000 beschlossenen Grundla-
gen der sozialen Konzeption der ROK beziiglich des Prinzips der Gewissensfreiheit
ausgefiihrt (Artikel II1.6), dass es ,,von einem Verlust religidser Ziele und Werte durch
die Gesellschaft und von einer massenhaften Apostasie und faktischen Gleichgiiltig-
keit gegeniiber der Aufgabe der Kirche und dem Sieg iiber die Siinde zeugt®, dass

29 Hucnesuu FO.A., TocynapctBo XXI Beka: TeHICHINH U IPOOJIeMbI pa3BUTHsl. MoHOTpadus.
(Ju. A. Nisnevic, Staat im 21. Jahrhundert: Tendenzen und Probleme der Entwicklung.
Monographie), Moskau 2012, S. 43.

30 [lonxun M.B., TIpaBoBble OCHOBBI CBETCKOCTH rocyJapcTBa u obpasosanus (I.V. Ponkin,
Rechtliche Grundlagen der Sdkularitit von Staat und Bildung), Moskau 2003, S. 219.

31 Kyuuywin 1.4., IlpaBoBoii cTaTyc penurnos3usix oovenunenuit B Poccun (1.4. Kunicyn, Der
rechtliche Status von Religionsvereinigungen in Russland), Moskau 2000, S. 128-129.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

Die Religionsfreiheit in Russland 337

,die Kirche den Staat auf die Unzulissigkeit der Verbreitung der Uberzeugungen und
Handlungsweisen hinweisen muss, die dazu fiihren, dass [...] der kulturelle und geis-
tige Charakter des Volkes Schaden nehmen®, und dass auch die Kirche berechtigt sei,
zu erwarten, dass ,,der Staat bei der Gestaltung seiner Beziehungen zu religidsen Ver-
einigungen die Anzahl der Anhédnger und den Platz bei der Formierung des histori-
schen, kulturellen und geistigen Charakters des Volkes der jeweiligen religiosen Ver-
einigung beriicksichtigt“.3?

Die Verfassung enthélt auch Garantien, die ihrem Geist nach liberal sind, die aber
in der Praxis eine repressive Auslegung erfahren. Insbesondere sind gemdfl Art. 29
der Verfassung Propaganda und Agitation, die zu religiosem Hass und Feindschaft
aufstacheln, unzulissig; zudem ist das Propagieren religioser Uberlegenheit verboten.
Dieses vollkommen verniinftige Verbot wurde zur Begriindung der Einfithrung einer
repressiven Gesetzgebung benutzt, die gegen ,religidsen Extremismus® gerichtet ist
(s.u.), der in der Praxis so ausgelegt wird, dass jegliche Aussage einer religidsen Min-
derheit, dass ihr Glauben besser sei als derjenige der vorherrschenden religiosen Kon-
fessionen, als Extremismus behandelt wird.33

Dasselbe betrifft das in Artikel 30 der Verfassung verankerte Recht der Vereini-
gungsfreiheit, welches bedeutet, dass niemand zum Eintritt oder zum Verbleib in ir-
gendeiner Vereinigung gezwungen werden kann. Eine nennenswerte Zahl von Ge-
richtsentscheidungen iiber das Verbot von Vereinigungen religioser Minderheiten be-
ruht auf einer angeblichen Verletzung dieses Rechts. Diese Verletzung duflert sich da-
rin, dass sich Menschen von der iiblichen Lebensweise abwenden und sich ganz reli-
gidsen Praktiken hingeben, was nach Auffassung der Gerichte davon zeugt, dass sie
suggestivem Einfluss ausgesetzt waren und den religiésen Organisationen unter psy-
chischem Druck, also nicht freiwillig, beigetreten sind. Als Beispiel kann man die
»Zeugen Jehovas®™ anfithren. Als die russischen Gerichte diese religiose Organisation
in Moskau verboten, stiitzten sie sich auf eine Verletzung des Rechts der Biirger auf
Gewissensfreiheit angesichts eines auf sie ausgeiibten psychischen Drucks und einer
von Methoden ,,der Bewusstseinskontrolle und einer totalen auf Unterwerfung griin-

denden Disziplin“.3*

32 https://mospat.ru/ru/documents/social-concepts/. Es ist interessant, dass diese Ausfithrungen
fast wortgenau in Kapitel 10 der Sozialkonzeption des russischen Judaismus aus dem Jahr
2003 iibernommen wurden.

33 Dieses Argument spielte eine tragende Rolle im Jahr 2017 in dem Verfahren iiber das Verbot
der Zeugen Jehovas als extremistische Organisation. Durch Entscheidung des Obersten
Gerichts der RF vom 20. April 2017 wurde dem Antrag des Justizministeriums Russlands
stattgegeben und die Zeugen Jehovas wurden in Russland verboten. Mit Beschluss des
Appellationskollegiums des Obersten Gerichts der RF vom 17. Juli 2017 Nr. AIIJI17-216
wurde diese Entscheidung aufrechterhalten.

34 Ziftern 128-129 des Urteils des Europdischen Gerichtshofs fiir Menschenrechte vom 10. Juni
2010 im Verfahren Zeugen Jehovas u.a. gegen Russland, Beschwerde Nr. 302/02, deutsche
Ubersetzung verdffentlicht in NJOZ 2011, 1501. Dabei fiihrten die Gerichte keinerlei
konkrete Tatsachen mit Bezeichnung konkreter Personen an. Bei seiner Bewertung dieser
Argumentation der russischen Gerichte fithrt der EGMR aus, dass ,,what was taken by the
Russian courts to constitute ‘coercion into destroying the family” was the frustration that non-
Witness family members experienced as a consequence of disagreements over the manner in
which their Witness relatives decided to organise their lives in accordance with the religious

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

338 Mikhail Antonov

IV. Formen der kollektiven Ausiibung religioser Rechte

Die Religionsfreiheit oder Gewissensfreiheit betrifft ihrem Sinn nach vor allem die
inneren weltanschaulichen Uberzeugungen des Menschen (forum internum), jedoch
bilden kollektive Praktiken eine andere, nicht weniger wichtige Komponente der Reli-
gionsfreiheit(en). In dieser zuletzt genannten Beziehung lassen sich zwei Hauptaspek-
te hervorheben: die Griindung und Tétigkeit religidser Vereinigungen und die gemein-
same Religionsausiibung durch mehrere Menschen auflerhalb eines organisatorischen
Rahmens. Die russischen Gesetze betrachten nach ihrem Wortlaut und in ihrer prakti-
schen Anwendung die Gewissensfreiheit vorwiegend aus dem Blickwinkel des indivi-
duellen Rechts der Person auf Nichteinmischung in Angelegenheiten ihres personli-
chen Glaubens, dagegen wird die Tétigkeit religidser Organisationen recht eingehend
kontrolliert, da angenommen wird, dass sie nationale Interessen und die nationale Si-
cherheit beriihrt.??

Artikel 6 des Gesetzes iiber die Gewissensfreiheit siecht die Mdglichkeit der kol-
lektiven Ausiibung der Gewissensfreiheit durch die Griindung und Tétigkeit religioser
Vereinigungen in der Form religioser Organisationen (die sich wiederum in zentrali-
sierte und ortliche aufteilen) und religioser Gruppen vor. Formal besteht der Unter-
schied zwischen den beiden Formen darin, dass religiése Organisationen juristische
Personen sind, religiése Gruppen jedoch nicht. Die Gesetzgebung regelt weder Vor-
aussetzungen noch Verfahren zur Griindung religiser Gruppen. Religiése Gruppen
verfligen liber wesentlich weniger Rechte als religiose Organisationen: Sie kdnnen
Gottesdienste und andere religidse Riten und Zeremonien abhalten sowie Religions-
unterricht fiir ihre Anhénger erteilen, nicht aber religiose Literatur und andere Gegen-
stinde des religiésen Bedarfs produzieren oder verbreiten sowie internationale Ver-
bindungen und Kontakte aufbauen und unterhalten oder Bildungseinrichtungen griin-
den usw. Da ihnen der Status einer juristischen Person fehlt, ist religiosen Gruppen
eine Vielzahl juristischer Handlungen verwehrt; sie konnen etwa nicht eine Genehmi-
gung zur Ausiibung von Bildungstétigkeit beantragen und es ist unmoglich, im Na-
men der religiésen Gruppe Klage zu erheben.

Erwéhnenswert ist noch ein weiterer Unterschied: Seit kurzem muss fiir die Re-
gistrierung einer religidsen Gruppe keine Mindestdauer der Anséssigkeit mehr erfiillt
werden: Unter dem Druck der Kritik seitens des EGMR wurde 2015 das Erfordernis
des Nachweises des 15-jahrigen Bestehens einer religiosen Gruppe gestrichen. Dieses
Erfordernis gilt nur noch fiir religiése Organisationen, die in Russland vor Verab-
schiedung des Gesetzes iiber Gewissensfreiheit 1997 nicht prisent waren.3

precepts, and their increasing isolation resulting from having been left outside the life of the
community to which their Witness relatives adhered* (Ziffer 111 des Urteils).

35 Cyamanog A.P., 3amura cBOOOABI COBECTH, PACIIPOCTPAaHEHUS yOCXKICHHN Yepe3 IPH3MY
nocranoBieHuit EBponeiickoro Cyaa no npaBam yenoBeka (4.R. Sultanov, Schutz der
Freiheit des Gewissens und der Verbreitung von Uberzeugungen im Licht der Urteile des
Europaischen Gerichtshofs fiir Menschenrechte), Moskau 2013.

36 Ilocranosnenue Koncrurynnonunoro Cyna P® or 23.11.1999 Ne 16-I1 «Io neny o npoBepke
KOHCTUTYLIMOHHOCTH a03aleB TPETHEro U YeTBEPTOro MyHKTa 3 crathi 27 PenepanbHOro
3aKoHa 0T 26 ceHTsa0ps 1997 rona "O cB0OO/IE COBECTH U O PEITUTHOZHBIX 00BETUHEHHSX" B
CcBsI3U ¢ xanobamu PenuruosHoro obmecrBa CBunereneit Merosst B ropone Spociasie u

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

Die Religionsfreiheit in Russland 339

Ein anderer wichtiger Aspekt sind die Regeln zur Durchfiihrung religidser Veran-
staltungen. Bis 2012 galt im russischen Recht eine strenge Regelung, nach der alle re-
ligiosen Versammlungen, Prozessionen und Rituale als offentliche Veranstaltungen
behandelt wurden, wenn sie auerhalb von Kirchen oder sonstiger fiir Gottesdienste
bestimmter Rdumlichkeiten durchgefiihrt wurden. Dies zog das Erfordernis nach sich,
Verfahren zur Benachrichtigung und Genehmigung dieser Veranstaltungen bei den
ortlichen Behdrden zu durchlaufen. Dieser Ansatz wurde auch durch die Rechtspre-
chung unterstiitzt,>” was besonders fiir solche religidsen Gruppen zu bedeutenden
Problemen fiihrte, deren religiose Praktiken keine besonderen fiir Gottesdienste be-
stimmten Gebdude kennen.

2012 hatte das Verfassungsgericht Russlands in einem Verfahren beziiglich einer
religidsen Prozession in Tatarstan zu entscheiden und kam dabei zu dem Ergebnis,
dass dieser Ansatz (ausnahmslose Anwendung der Regeln iiber die Durchfithrung 6f-
fentlicher Veranstaltungen auf alle religidsen Versammlungen) ,,eine unrechtméfige
Einmischung des Staates in die Sphére der Gewissensfreiheit“ darstelle.® Das Gericht
entschied, dass sich je nach dem Charakter der religiosen Veranstaltung auch die Re-
geln fiir ihre Anmeldung und Genehmigung unterscheiden miissen; eine Anmeldung
konne nur dann gefordert werden, wenn dies erforderlich sei, um Maflnahmen zum
Schutz der 6ffentlichen Ordnung und Sicherheit zu treffen und dass alle anderen reli-
giésen Veranstaltungen ohne Anmeldung oder Genehmigung frei durchgefiihrt wer-
den konnen. Dabei hat das Verfassungsgericht keine irgendwie gearteten genauen Kri-
terien angegeben und hat auch nicht festgelegt, wie die Abgrenzung zwischen diesen
beiden Arten religiéser Versammlungen zu erfolgen habe. Deshalb war die Bedeutung
dieses Beschlusses in der Praxis nicht sehr hoch: In der Mehrheit der Félle fordern die
Behorden trotzdem Anmeldung und Abstimmung, da die theoretische Moglichkeit
einer Verletzung der 6ffentlichen Ordnung kaum je ausgeschlossen werden kann.

penuruo3Horo oovequHeHHs "XpucTHaHcKas nepkosb [Ipocnasaenus"y (Urteil des Verfas-
sungsgerichts der RF vom 23. November 1999 Nr. 16-P im Verfahren tiber die Priifung der
Verfassungsmafigkeit von Artikel 27 Punkt 3 Absétze 3 und 4 des Foderalen Gesetzes vom
26. September 1997 ,,Uber Gewissensfreiheit und religiése Organisationen anlésslich der
Beschwerden der religiosen Vereinigung der Zeugen Jehovas in Jaroslavl und der religiésen
Vereinigung ,,Church of Praise®).

37 Z.B. Ilocranosnenne Bepxororo Cyna P® ot 26 despaist 2010 r. (Urteil des Obersten
Gerichts der RF vom 26. Februar 2010) Nr. 11-A/{10-2; I[ToctanoBnenue Bepxosroro Cyna
P® ot 4 mapra 2010 r. (Urteil des Obersten Gerichts der RF vom 4. Mérz 2010) Nr. 11-
AJ110-1.

38 Ilocranosnenue Koncrurynuonnoro Cyna PO ot 5 nexadps 2012 r. Ne 30-I1 «Ilo meny o
MpOBEpKe KOHCTUTYLIMOHHOCTH I10JIOXKEHHUH MyHKTa 5 cratbu 16 denepanbHoro 3akona "O
cB00O/IE COBECTH M O PEIUTHO3HBIX O0beNUMHEHMAX" W MyHKTa 5 craThu 19 3akoHa
Pecny6nuku Tarapcran "O cBo0Ooie COBECTH M O PEIUTHO3HBIX 00BETUHECHUSAX" B CBS3U C
xano0oi YIIOIHOMOYESHHOTO 110 IpaBaM 4enoBeka B Poccuiickoit denepamumy» (Urteil des
Verfassungsgerichts der RF vom 5. Dezember 2012 Nr. 30-P im Verfahren iiber die Priifung
der VerfassungsmaBigkeit von Artikel 16 Punkt 5 des Foderalen Gesetzes ,,Uber Gewissens-
freiheit und religiose Vereinigungen® und Artikel 19 Punkt 5 des Gesetzes der Republik
Tatarstan ,,Uber Gewissensfreiheit und iiber religidse Vereinigungen* anlésslich der Be-
schwerde des Beauftragten fiir Menschenrechte in der Russischen Foderation).

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

340 Mikhail Antonov

V. Der Status der traditionellen und der ,,nicht traditionellen* Religionen

Das Gesetz iiber die Gewissensfreiheit von 1997 stellte in einem gewissen Sinne einen
Riickschritt im Vergleich zur vorhergehenden Gesetzgebung dar, denn das Gesetz ver-
ankerte die fithrende Rolle des orthodoxen Christentums und fiihrte eine Aufteilung der
religiosen Konfessionen in traditionelle und nicht traditionelle ein, welche es im Gesetz
vom 1990 nicht gab. In der Prdambel des Gesetzes von 1997 wird auf die ,,besondere
Rolle des orthodoxen Christentums in der Geschichte Russlands, im Werden und der
Entwicklung seiner Spiritualitdt und Kultur® verwiesen und auf die Achtung vor ,,dem
Christentum, dem Islam, dem Buddhismus, dem Judentum und der anderen Religionen,
die einen integralen Teil des geschichtlichen Erbes Russlands ausmachen®. Das hat nach
Meinung vieler Experten einen potentiellen Konflikt zwischen dem Gesetz einerseits
und den in der Verfassung der RF sowie den einschlégigen internationalen Rechtsakten
(besonders der EMRK) angelegten Grundsitzen der Nichtdiskriminierung andererseits
angelegt.’® Bis zu einem gewissen Grad kann man sagen, dass ein Widerspruch besteht
zwischen der Praambel und den eigentlichen Regelungen des Gesetzes, das in Artikel 3
Punkt 3 verankert, dass die Schaffung von Privilegien, Beschrankungen oder anderer
Formen der Diskriminierung aufgrund der Beziehung zur Religion unzuléssig ist, und
den verfassungsrechtlichen Regelungen iiber die Gleichheit aller Religionen vor dem
Gesetz (Art. 14 der Verfassung). Im Ubrigen war die Aufnahme solcher Formulierungen
im Gesetz keine Uberraschung. Die Gesetz gewordene Fassung war sogar bedeutend
milder als diejenigen, die die ROK im Rahmen der Beratung des Gesetzesentwurfs vor-
geschlagen hatte, wo sie darauf bestanden hatte, dass eine ,,echte Gleichberechtigung
dann hergestellt wird, wenn die Rolle der ROK und der anderen traditioneller Religionen
gesetzlich anerkannt wird*.4°

Dies war nicht der erste Versuch der ROK, ihre privilegierte Stellung im Gesetz zu
verankern. Zum ersten Mal hat die ROK einen solchen Versuch 1993 in der Zeit der
Verfassungskrise unternommen; damals befanden sich der Préasident Boris Jelzin und der
Oberste Sowjet (Parlament) im Streit. Die ROK nutze die Situation aus und erreichte die

39 So verwies im Jahr 1999 der russische Menschenrechtsbeauftragte Oleg Mironov auf einige
Vorschriften des Gesetzes von 1997, die der Verfassung der RF und Volkerrecht widerspre-
chen konnten, darunter auch die Praambel des Gesetzes von 1997 (Gutachten des Bevollméich-
tigten fiir Menschenrechte in der Russischen Foderation ,,Uber die Priifung des Foderalen
Gesetzes ,Uber Gewissensfreiheit und religidse Organisationen® hinsichtlich seiner Verein-
barkeit mit den volkerrechtlichen Verpflichtungen der Russischen Foderation®, Poccuiickas
razera (Tageszeitung Rossuskaja gazeta) Nr. 77 vom 22. Apr1l 1999. Einige ru551sche Juristen
fordern auch heute eine Anderung der Priambel, da sie der Verfassung widerspreche
(Anebacmposa U.A., TIpouiecchbl ceKysapu3aluy U KISpHUKAIN3alii B COBPEMEHHOM MHpE:
MMOUCKHU KOHCTUTYLIHOHHOTO Oananca (I.4. Alebastrova, Sékularisierungs- und Klerikalisie-
rungsprozesse in der heutigen Welt: Suche nach einer verfassungsméfigen Balance,
CpaBHHUTENBHOE KOHCTUTYLIMOHHOE 0003penue 52016 S. 117-136.

40 Ilocnanue Apxuepeiickoro Cobopa 60roa00UBBIM NACTEIPSM, YECTHOMY HHOYECTBY U BCEM
BepHbIM yasiam PIIL], npunsiToe Ha 3akmounTeIbHOM 3acenannu Apxueperickoro Cobopa PTIL]
19 despans 1997 r. (Sendschreiben der Bischofssynode an die gottgeliebten Priester, die
ehrbare Monchsschaft und an alle treuen Kinder der ROK, beschlossen auf der Schlusssitzung
der Bischofssynode der ROK am 19. Februar 1997), abrufbar unter http://www.patriarchia.r
u/db/text/418237 html.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

Die Religionsfreiheit in Russland 341

Verabschiedung von Anderungen des Gesetzes ,,Uber die Religionsfreiheit* durch das in
Opposition zum Présidenten stehende Parlament, nach denen die religidsen Konfessio-
nen in Russland in ,,traditionelle®, denen staatliche Unterstiitzung garantiert werden, und
Lauslandische unterteilt wurden. Im Text des Gesetzesentwurfs wurde die ROK nicht
genannt, sondern es gab einen allgemeinen Verweis auf diejenigen Religionen, die ,,die
historischen Traditionen und Bréuche, die nationale und kulturelle Eigenstindigkeit und
das sonstige Kulturerbe der Vélker bewahren und entwickeln®. Jelzin jedoch fertigte den
Gesetzesentwurf nicht aus, sondern 16ste das Parlament mit Einsatz von Panzern auf, und
der Gesetzesentwurf versank fiir Jahre in Vergessenheit. In den folgenden Jahren sind
Politiker immer wieder auf diese Idee zuriickgekommen. So hat etwa im Jahr 2013 hat
die Abgeordnete der Staatsduma der RF Elena Mizulina vorgeschlagen, in die Prdambel
der Verfassung der RF einen Satz dariiber einzufiigen, dass ,,die Orthodoxie die Grund-
lage der nationalen und kulturellen Eigenstéindigkeit Russlands ist“.#! Bis jetzt war der-
artigen Versuchen kein Erfolg beschieden, obwohl dieser Ansatz faktisch durch die
Staatsmacht in der Praxis umgesetzt wird.

Als Ergebnis dieser faktischen staatlichen Politik wurde die ROK auf der fodera-
len Ebene zum strategischen Partner des Staates; auf der regionalen Ebene treten als
Partner entweder die Diézesen der ROK oder entsprechende geistige Leitungen der
Muslime oder buddhistische oder jiidische religidse Organisationen auf (je nachdem,
welche Konfession in der jeweiligen Region die Mehrheit oder einen bedeutenden
Teil der Bevolkerung Region ausmacht).*? Seit Mitte der 1990er Jahre haben die rus-
sischen Regionen (Subjekte der Russischen Foderation) angefangen, regionale Geset-
ze zu erlassen, in denen Privilegien fiir die vorherrschenden Konfessionen (ROK, Is-
lam, Buddhismus) festgelegt sind und die Téatigkeit der ,,nicht traditionellen Religio-
nen“ beschrinkt wird, indem sie zu verschiedenen Verfahren der Registrierung und
Genehmigung verpflichtet werden.** Diese Struktur spiegelt sich auch in der Priam-
bel des Gesetzes von 1997, auf deren Grundlage eine Reihe von Partnerschaftsabkom-

41 MusynuHa npeaioxKuia yroMsHyTh npasociasue B Koncrurynuu (Mizullina hat vorgeschla-
gen, die Orthodoxie in der Verfassung zu erwéhnen), BBC Russland, 22. November 2013,
abrufbar unter http://www.bbc.co.uk/russian/russia/2013/11/131122_mizulina_orthodox co
nstitution.shtml. Der Vorschlag fand die Unterstiitzung einer Gruppe von Abgeordneten, wurde
aber nicht zu einer formellen Gesetzesinitiative, s. Artikel ,,CocTosimocs 3acemanue
MexdpakiioHHOH ey TaTckoi rpynmbsl I'ocynapcTBeHHON JlyMBbl B 3aIIUTY XPUCTHAHCKUX
nennocrer (Es hat eine Sitzung einer interfraktionellen Gruppe von Abgeordneten der
Staatsduma zum Schutz christlicher Werte stattgefunden), abrufbar unter http://www.duma.g
ov.ru/news/273/479687/?sphrase_id=1122085.

42 Co A.A., KOHCTUTYLIMOHHO-IIPABOBOM PEXUM PaBEHCTBA PEIUTHO3HBIX O0BEAMHEHHUH TTepest
3aKOHOM: COBpEMEHHbIE poOieMsl 1 myTH petenust (4.4. So, Verfassungsrechtliches Regime
der Gleichheit der religiésen Vereinigungen vor dem Gesetz: gegenwirtige Probleme und
Wege zu ihrer Losung), KonctutyiuonHoe u MmyHuunaibaoe mpaso 92011 S. 27-29.

43 So mussten z.B. gemdf Art. 4 des Gesetzes der Republik Burjatien vom 23. Dezember 1997
,,O PEUrHo3HOMN JeaTensHOCTH Ha Tepputopun Pecriy6muku Bypsaruu® (Uber religidse
Tatigkeit auf dem Gebiet der Republik Burjatien) religiose Organisationen beim Justizmi-
nisterium der Republik eine spezielle Erlaubnis beantragen und vorab eine Gebiihr entrich-
ten, wenn sie mildtétig tétig werden wollten. In regionalen Gesetzen war eine Vielzahl
dhnlicher unlogischer Anforderungen an die Tétigkeit religidser Organisationen geregelt.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

342 Mikhail Antonov

men zwischen der ROK und fdderalen Ministerien geschlossen wurden, wider.** Die-
selbe Struktur pragt auch die Beziehungen zwischen den regionalen Behdrden und an-
deren ,traditionellen religiosen Konfessionen. So erkennen die staatlichen Behdrden
in den muslimischen Regionen Russlands in der Regel nur eine regionale spirituelle
Leitung der Muslime an und behandeln alle anderen Auspragungen von Religiositét
als des Wahhabismus verdéchtig. Die Einstellung der vorherrschenden Konfessionen
zur Gewissensfreiheit ist eher pragmatisch: Wichtig ist einerseits, dass sich der Staat
nicht in Angelegenheiten des religiosen Bekenntnisses einmischt und andererseits,
dass die Religion iiber der Staatsideologie stehen kann (und im Grunde genommen
grundlegendes und oberstes Prinzip dieser Ideologie sein kann).

VI. Die Gesetzgebung iliber den Schutz der Gefiihle der Glaubigen

Anders als in einer Reihe europdischer Lander kennt in Russland die Gesetzgebung
keine Normen iiber die Haftung fiir Handlungsweisen wie Blasphemie oder Gotteslas-
terung. Bis 2012 konnten derartige Taten nur nach allgemeineren Tatbestinden wie
grober Unfug, Vandalismus, Beschéidigung von Kulturdenkmilern u.4. strafbar sein.*?
Nur Artikel 5.26 des Gesetzbuchs iiber Ordnungswidrigkeiten bedrohte Verletzungen
der Gesetzgebung der Religionsfreiheit mit einer geringen GeldbuBle. Die skandaldse
Punk-Andacht, die von Gruppe Pussy Riot im Mérz 2012 in der zentralen Moskauer
Christus-Erloser-Kathedrale durchgefiihrt wurde, zeigte die rechtliche Ungeschiitzt-
heit der symbolischen Sphére der Religion, die derart wichtig fiir den Staat und seine
Ideologie ist. Die Mitglieder der Gruppe Pussy Riot wurden nach dem strafrechtlichen
Tatbestand des groben Unfugs bestraft. In seinem Urteil war das Gericht gezwungen,
kirchliche Regeln und Kanonen als Teil der fiir die Gesellschaft als ganzer bedeutsa-
men sozialen Ordnung anzusehen, um die Haftung fiir Vandalismus zu begriinden, der
nach Artikel 213 Absatz 2 des Strafgesetzbuches der RF als ,,eine mit offener Verach-
tung gegeniiber der Gesellschaft begangene grobe Verletzung der gesellschaftlichen
Ordnung* definiert wird.*6

Das Urteil wurde im Wesentlichen auch in der Rechtsmittelinstanz aufrechterhal-
ten, und ziemlich schnell, Anfang 2013, wurde ein Gesetzespaket zum Schutz der Ge-
fiihle Glaubiger verabschiedet, durch das auch Artikel 148 des Strafgesetzbuches der

44 Z. B. Kooperationsvereinbarung zwischen dem Ministerium fiir Gesundheitswesen und
soziale Entwicklung der Russischen Foderation und der Russischen orthodoxen Kirche vom
15. April 2005; Kooperationsvereinbarung zwischen dem Moskauer Patriarchat der Russi-
schen orthodoxen Kirche und dem Fdderalen Dienst fiir das Archivwesen Russlands vom
18. Dezember 2003.

45 Von 1993 bis 1996 existierte ein Straftatbestand der Beleidigung der Gefiihle Glaubiger
(Art. 143 des Strafgesetzbuchs der RSFSR mit einem Strafmaf} von bis zu einem Jahr
Freiheitsentzug), aber in das neue Strafgesetzbuch der RF von 1996 wurde diese Vorschrift
nicht iibernommen.

46 Urteil des Gerichts des Rayon Chamovniki der Stadt Moskau vom 17. August 2012 im
Verfahren gegen N.A. Tolokonnikova, E.S. Samucevi¢ und M.V. Aléchina. Vgl. Kommen-
tar zu diesem Urteil: Mikhail Antonov, Beyond formalism: sociological argumentation in
the “Pussy Riot” case, Revista critica de Derecho Canoénico. Pluriconfesional 1/2014,
S. 15-25.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

Die Religionsfreiheit in Russland 343

RF eine neue Fassung erhielt.#’ In der offiziellen Begriindung zu dem Gesetzesent-
wurf wurde darauf verwiesen, dass die Verletzung der religidsen Gefiihle ,,einen An-
griff auf die traditionellen und religiosen Normen, die sich in der Gesellschaft iiber
viele Jahrhunderte herangebildet haben, sowie die moralischen Grundlagen der Ge-
sellschaft darstellt, der Moral widerspricht, schwerwiegende Folgen nach sich zieht
und einen offensichtlich antisozialen Charakter triigt*.*® Diese Logik demonstrierte in
offenbarer Weise die Absicht, religiose Normen der ROK und anderer ,,traditioneller*
Religionen in die staatliche Rechtsordnung aufzunehmen, denn der Schutz der Gefiih-
le Glaubiger erfordert Bezugnahme auf diejenigen Vorstellungen, an die sie glauben,
und die religiosen Normen, die angeben, wie der Glaube zu gestalten ist (Vollzug ritu-
eller Handlungen, Verhalten gegeniiber heiligen Orten und Gegensténden u.a.); kei-
neswegs reicht eine Bezugnahme auf subjektive Emotionen (Gefiihle).*? In der ur-
spriinglichen Fassung des Gesetzesentwurfs wurde ausdriicklich formuliert, dass der
Schutz nur den Gefiihlen der Glaubigen jener ,religidsen Vereinigungen, die sich zu
den Religionen bekennen, die einen integralen Bestandteil des geschichtlichen Erbes
Russlands ausmachen®, gewéhrt wird. Im Laufe der Diskussion wurde diese offen-
sichtlich verfassungswidrige Formulierung gestrichen; auf die Auslegung und An-
wendung der neuen Norm hat sich das aber kaum ausgewirkt.*®

Die Gesetzgebung iiber den Schutz der Gefiihle der Gldubigen fiihrte sofort zu
zahlreichen Debatten unter Juristen, da ,,Gefiihle der Glaubigen* dem Wortsinn nach
auf das forum internum eines jeden Menschen verweisen. Jedoch versteht die vorherr-
schende Praxis unter ,,Gefiihlen der Glaubigen* nicht die emotionale Einstellung
selbst, sondern religiose Normen und Kulte, zu denen Gldubige eine emotionale Bin-
dung empfinden. Im Grunde genommen haben diese neuen Gesetze indirekt Blasphe-
mie und Gottesldsterung unter Strafandrohung gestellt. Es ist bemerkenswert, dass in
der Auslegung der ROK als Schutzgiiter der Vorschriften die Glaubenssétze der Reli-
gion, die Personlichkeiten und die Handlungen der Heiligen sowie heilige Bilder und
Texte und andere Gegenstinde religioser Bestimmung angesehen werden und die

47 ®denepanbHblil 3ak0H 0T 29 mrons 2013 1. Ne 136-D3 «O BHeceHNN U3MEHEHHH B CTaThio 148
YronosHoro kojekca Poccuiickoit dexepanuu U OTIelbHbIE 3aKOHOJATEIbHbIE aKThI
Poccuiickoit enepaiyu B LesIX IPOTHBOASHCTBHIS OCKOPOJICHUIO PEIMTHO3HBIX YOCKICHHUI
u ayBcTB rpaxaanmy» (Foderales Gesetz vom 29. Juni 2013 Nr. 136-FZ ,,Uber die Anderung
des Artikels 148 des Strafgesetzbuchs der Russischen Foderation und einiger Akte der
Gesetzgebung der Russischen Foderation zur Bekdmpfung der Beleidigung der religidsen
Uberzeugungen und Gefiihle der Biirger) SZRF 2013 Nr. 26 Pos. 3209.

48 Offizielle Erlduterung des Gesetzentwurfs Nr. 142303: http://asozd2.duma.gov.ru/main.nsf/
(Spravka)?OpenAgent&RN=142303-6.

49 Kynvnes A.C., 3ammnTa 9yBCTB BEPYIOIIMX: KaK He nepectynuTb 4epty? (4.S. Kul 'nev, Schutz
der Gefiihle der Gldubigen: Was tun, um nicht die Grenze zu iiberschreiten?, Kon-
CTHTYLIMOHHOE ¥ MyHUIMIIANBHOE TipaBo 2|2015 S. 25-28.

50 2016 charakterisierte Orest Martysin, Professor an der Moskauer Staatlichen Lomonossov-
Universitit, die Gesetzgebung iiber den Schutz der Gefiihle Glaubiger als eines der Mittel zur
ungerechtfertigten Privilegierung traditioneller Religionen (Mapmuviwun O.B., 3akoH 0
3alIMTe YyBCTB BEPYIOLIMX B HCTOPHKO-IIPABOBOM KOHTEKCTe (cTaThs BTOpas) (Martysin
O.V., Das Gesetz iiber den Schutz der Gefiihle der Glaubigen im rechtshistorischen Kon-
text), ['ocymapctBo u mpaso 2|2016, S. 22-31.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

344 Mikhail Antonov

strafrechtliche Verantwortlichkeit ausgeldst wird durch ,,respektlose AuBerungen, gro-
be Verspottung religidser Normen und Kanonen*.3!

Einige Beispiele aus der Praxis der Anwendung dieses Gesetzes und der neuen
Fassung des Art. 148 des StGB der RF: In der Stadt Kemerovo wurde 2015 der Biir-
ger Zaitsev, der im Zustand der Trunkenheit eine Kathedrale betrat und Jesus Christus
und die Ikone mit seiner Darstellung unflitig beschimpfte, verurteilt.’> In loshkar-Ola
wurde 2016 der Biirger Vorob’ev dafiir verurteilt, dass er in den sozialen Medien
einen Post veroffentlichte, der ein umgedrehtes Kreuz mit einem unflétigen Wort und
den Worten zeigte: ,,Diejenigen, die Gott angenommen haben, glauben an ihre eigene
Nichtigkeit und Hilflosigkeit und machen andere daran glauben®.53 In Orenburg wur-
de der Biirger Lazarov dafiir verurteilt, dass er auf seiner Webseite einen Artikel unter
der Bezeichnung ,.Boser Jesus® ver6ffentlichte, in dem er seine Meinung duflerte,
dass das Opfer Jesu Christi nicht die Erlésung der Menschheit gewesen sei, sondern
dass es den Menschen noch mehr Leiden gebracht habe.>* Im ersten Fall erfolgte die
Bestrafung wegen Missachtung gegeniiber einer Ikone, in den anderen zwei Fillen
wegen der AuBerung von Ansichten im Sinne Nietzsches, die nicht mit der christli-
chen Glaubenslehre {ibereinstimmen.

VII. Die Gesetzgebung zur Bekdmpfung des religiosen Extremismus

Die Bekdmpfung des religiosen Extremismus ist mittlerweile das wohl effektivste Ins-
trument zur Sicherung der staatlichen Kontrolle iiber die religiose Sphére. Die Struk-
tur der Regelung dazu wurde bereits 2002 mit Verabschiedung des Gesetzes iiber die
Bekidmpfung des Extremismus angelegt.’® Artikel 10 dieses Gesetzes erlaubt es, die
Tétigkeit religioser Organisationen gerichtlich voriibergehend oder endgiiltig zu ver-
bieten, wenn festgestellt ist, dass ihre Tatigkeit extremistischen Charakter tragt. Der
Begriff des Extremismus ist in Art. 1 dieses Gesetzes durch eine sehr weite Umschrei-
bung definiert; die Vorschrift nennt 13 Tatbestéinde, auf deren Grundlage eine Organi-
sation als extremistisch eingestuft werden kann. Diese reichen von der Behinderung
der gesetzmifBigen Tétigkeit staatlicher Einrichtungen bis hin zur iiblen Nachrede im
Verhiltnis zu Beamten. Gleichsam ironisch merkte ein Autor dazu an, dass alle heili-

51 Das Gesetz liber die strafrechtliche Verantwortlichkeit fiir die Beleidigung der religiésen
Gefiihle der Glaubigen. Kommentar des juristischen Dienstes des Moskauer Patriarchats,
http://www.patriarchia.ru/db/text/3093568.html.

52 Urteil des Friedensrichters des Gerichtsabschnitts Nr. 6 des Zentralen Gerichtsbezirks der
Stadt Kemerovo vom 23. November 2015 im Verfahren Nr. 1-43/2015-6 (https://rospravos
udie.com/court-sudebnyj-uchastok-6-centralnogo-rajona-g-kemerovo-s/act-229737150).

53 Urteil des Friedensrichters des Gerichtsabschnitts Nr. 2 des Gerichtsbezirks Joskar-Ola der
Republik Marij El vom 16. August 2016 im Verfahren Nr. 1-34/2016 (https://rospravosudie
.com/court-sudebnyj-uchastok-2-v-gorode-joshkar-ole-s/act-233916982/).

54 Appellationsurteil des Gerichts des Stadtrayons Dzerzinsk der Stadt Orenburg vom 26. April
2016 Nr. 10-10/2016 (https://rospravosudie.com/court-dzerzhinskij-rajonnyj-sud-g-orenbur
ga-orenburgskaya-oblast-s/act-523921337/).

55 ®epepanbHblil 3aK0H 0T 25.7.2002 Ne 114-®3 «O npoTuBOACHCTBUU IKCTPEMHUCTCKON
nestensocT» (Foderales Gesetz vom 25. Juli 2002 Nr. 114-FZ ,,Uber die Bekidmpfung
extremistischer Téatigkeit), SZRF 2002 Nr. 30 Pos. 3031.

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

Die Religionsfreiheit in Russland 345

gen Texte der Hauptreligionen unter die Definition des Extremismus fallen.’¢ In eini-
gen Regionen Russlands fiihrte eine ibermafig eifrige Bekdmpfung des Extremismus
zu Fillen, in denen einzelne Texte aus dem Koran, der Bhagavad Gita und anderer
heiliger Texte verboten wurden. Daher initiierte Prasident Putin 2015 Anderungen des
Gesetzes von 2002, in das der neue Artikel 3.1. eingefiigt wurde, nach dem Zitate aus
der Bibel, dem Koran, dem Tanach und der Gandschur nicht als extremistisches Mate-
rial eingestuft werden konnen.>’

Am hidufigsten werden religidse Organisationen aufgrund des Tatbestands des
Propagandierens der Exklusivitit, der Uberlegenheit oder der Minderwertigkeit eines
Menschen aufgrund seiner Zugehdrigkeit zu einer sozialen Gruppe, einer Rasse, einer
Nationalitét, einer Religion oder aufgrund seiner Sprache oder seiner Einstellung zur
Religion* als extremistisch eingestuft. Da praktisch jede religiose Konfession behaup-
tet, dass der Weg zur Erlosung es erfordere, dass man sich ihr anschlieBt und an ihre
Glaubenssitze glaubt, wihrend alle anderen Bekenntnisse hinsichtlich Glaubenssiit-
zen oder religioser Praktiken in die Irre fiihren, kann Art. 10 des Gesetzes jederzeit
zur Liquidierung fast jeder beliebigen religidsen Organisation herangezogen werden.
Das wird durch konkrete Auslegungsanweisungen des Obersten Gerichts der RF8
und die Judikatur des Verfassungsgerichts der RF3° sowie durch die vorherrschende
Gerichtspraxis®® bestitigt.

56 Oecanecan C.C., O6 skcTpemusMe TekctoB Topsl, HoBoro 3aBera u Kopana (OmsiT
JIUHTBUCTHYECKOTO, TICUXOJIMHIBUCTHYECKOTO M YTOJOBHO-TIPABOBOTO OCMEBICIIeHUs) (S.S.
Oganesjan, Uber Extremismus in den Texten der Tora, des Neuen Testaments und des
Koran), CoBpemenHast koMMyHHKaTHBUCTHKA 5/2015 S. 15-22.

57 ®enepanbublii 3akoH 0T 23.11.2015 Ne 314-D3 «O BHeceHnu n3meHeHus B denepanbHbIi
3axk0oH "O ImpoTHUBOAEHCTBUH SKCTpeMHUcTcKol aestensHocTH"» (Fdderales Gesetz vom
23. November 2015 Nr. 314-FZ ,,Uber die Anderung des Gesetzes ,Uber die Bekdmpfung
extremistischer Téatigkeit*), SZRF 2015 Nr. 48 (Teilband I), Pos. 6680.

58 TIlocranosnenue [lnenyma Bepxosaoro Cyna P® or 28.6.2011 Ne 11 «O cyneOHo# npakTrke
10 YTOJIOBHBIM JIeJIaM O HNPECTYIUICHUSIX SKCTPEMUCTCKOM HanpaBiIeHHOCTH» (Auslegungs-
anweisung des Plenums des Obersten Gerichts der RF vom 28. Juni 2011 Nr. 11 ,,Uber die
Gerichtspraxis in Strafverfahren iiber extremistische Straftaten®).

59 Omnpenenenne Koncrurynnonnoro Cyna PO ot 2.7.2013 Ne 1053-O «O6 oTka3e B IpHHATHN
K pacCMOTPEHHIO jkaio0bl rpaxkaaniHa Kouemaposa Braguciasa CepreeBuya Ha HapyILIeHHE
€ro KOHCTHTYLHOHHBIX IIPaB IIOJ0XKEHUSMH ITyHKTOB 1 1 3 cTaThy 1 U 4acTH TpeTheil craTthu
13 denepanbHoro 3akoHa ,,0 MPOTHBOACHCTBUM IKCTPEMHUCTCKOM nesrenbHocTH™ (Be-
schluss des Verfassungsgerichts der RF vom 2. Juli 2013 Nr. 1053-O {iber die Abweisung der
Beschwerde des Biirgers Ko¢emarov Vladislav Sergeevic iiber die Verletzung seiner verfas-
sungsmafigen Rechte durch Artikel 1 Punkte 1 und 3 sowie Artikel 13 Absatz 3 des
Foderalen Gesetzes ,,Uber die Bekdmpfung extremistischer Titigkeit*); Oco6oe MHeHHe
cyabu KC PO T'.A. T'amxueBa k Onpenenenne Koncruryumonnoro Cyna PO or 16.7.2015
Nel787-O «OO6 oTka3e B MPUHATHU K PACCMOTPEHHUIO KaJ0Obl MECTHOH pPEeIMIHO3HOM
opranmszanuu Csunereneit leroBsl B ropose bupoOumxaHe Ha HapylleHHe
KOHCTHTYLIMOHHBIX TIPaB U CBOOO MyHKTOM 3 cTathi 1 U cratbeil 13 denepanbHOro 3aKoHa
"O mpoTUBOAEHCTBUH 3KCTPEMHCTCKOH neaTensHocTH» (Sondervotum des Richters des
Verfassungsgerichts der RF G.A. Gadziev zum Beschluss des Verfassungsgerichts der RF
vom 16. Juli 2015 Nr. 1787-0 iiber die Abweisung der Beschwerde der 6rtlichen religiésen
Organisation der Zeugen Jehovas in der Stadt Birobidzan iiber die Verletzung ihrer verfas-
sungsméBigen Rechte und Freiheiten durch Artikel 1 Punkt 3 und Artikel 13 des Foderalen
Gesetzes ,,Uber die Bekidmpfung extremistischer Titigkeit*).

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

346 Mikhail Antonov

VIII. Schluss

Religion ist in Russland nicht nur eine Angelegenheit des personlichen Gewissens der
Glaubigen, sondern auch ein wichtiges politisches Institut, das eine grofle Rolle in der
offiziellen Ideologie der Staatsgewalt spielt. Wie in vielen anderen Aspekten herrscht
auch im Bereich der Religionsfreiheit(en) eine Spaltung zwischen liberalen Texten
der Verfassung und der weiteren Gesetzgebung einerseits und der konservativen Pra-
xis der Auslegung und Anwendung der Normen andererseits. Viele Autoren erkldren
diese Spaltung mit einer Instrumentalisierung von Religion durch den Staat sowie
umgekehrt damit, dass die ,,traditionellen* Religionen pragmatisch auf Vorteile aus
einer Kooperation mit dem Staat hoffen.®! Ohne diese offen zu Tage liegende Erkli-
rung zu bestreiten, kann man zusitzlich auf den sozialen Kontext verweisen, in dem
sich die Interpretationspraktiken der Richter und anderer Normenanwender herausbil-
den. Aus verschiedenen Griinden war dieser Kontext historisch immer ungiinstig fiir
die Schaffung einer Gleichheit im Religiosen und des Schutzes der Religionsfrei-
heit(en). Dies hat sich auch in der modernen russischen Gesellschaft nicht geéndert,
die nach soziologischen Studien durch ein hohes Maf} an religidser Intoleranz gegen-
iiber ,,nicht traditionellen religiosen Kulten gekennzeichnet ist,%? die allgemein als
»Sekten® bezeichnet werden, womit ihre Trennung vom sozialen Ganzen unterstri-
chen wird. Gleichzeitig wurden die Glaubenslehren der ,traditionellen* Religionen
faktisch allméhlich Teil der russischen Rechtsordnung, was besonders deutlich in den
jingeren Gesetzesdnderungen beziiglich des Schutzes der Gefiihle der Glaubigen und
in der Praxis der Anwendung der Gesetzgebung zur Bekdmpfung des Extremismus
zum Ausdruck kommt.

Aus dem Russischen von Burkhard Breig, Berlin

60 Hauioa A. A., llpakTuyeckue acneKThl IPUMEHEHHS 3aKOHAa O MPOTHUBOACHCTBUH IKC-
TPEMHUCTCKOM JIeTeIbHOCTH. Penurnosnsiii sxkctpemusm (4.4. Najda, Praktische Aspekte der
Anwendung des Gesetzes liber die Bekampfung extremistischer Tatigkeit), in: OBeuxo B.H.
(pen.) IlpakTyika IpUMEHEHHS 3aKOHA O IPOTUBOACHCTBIH 3KCTPEMHUCTCKOM AESATEIBLHOCTH
(B.N. Ovecko (Hrsg.), Praxis der Anwendung des Gesetzes iiber die Bekdmpfung extremis-
tischer Tatigkeit), Moskau 2016, S. 6-12; Cyamanoe A. P., Ilpu3Hanue peIuruo3HbIX KHUT
9KCTPEMHUCTCKUMH OCPEACTBOM dKcnepTHs (4.R. Sultanov, Anerkennung religidser Biicher
als extremistisch aufgrund von Sachverstindigengutachten), ebenda, S. 16-25; Mikhail
Antonov/Ekaterina Samokhina, The Realist and Rhetorical Dimensions of the Protection of
Religious Feelings in Russia, Review of Central and East European Law, Vol. 40 (3-4),
p. 229-284.

61 Z.B. Irina Papkova, The Orthodox Church and Russian Politics. The Orthodox Church and
Russian Politics. New York: Oxford University Press, 2011.

62 So unterstiitzen z.B. 80 % der russischen Biirger das Verbot der Tétigkeit der Zeugen Jehovas
in Russland, obwohl die Mehrheit von ihnen nicht weil3, was die grundlegenden Aussagen
des Glaubens dieser Religion sind (https://www.levada.ru/2017/07/13/svideteli-iegovy/); ein
ebenso grofer Anteil (79 %) unterstiitzt die Idee, Angehdrigen von Sekten, die ihre Kinder
an ihre eigene Religion heranfiihren, das Sorgerecht flir die Kinder zu entziehen (https://wc
iom.ru/index.php?id=236&uid=116573).

216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. @ Urheberrechtiich geschiltzter Inhat k
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

