
Mikhail Antonov

Die Religionsfreiheit in Russland

Einleitung

Der religiöse Glaube umfasst einen weiten Kreis von Ausdrucksformen des menschli-
chen Geistes; das religiöse Glauben selbst ist gekennzeichnet durch eine unendliche
Formenvielfalt, die unterschiedliche Vorstellungen über den zulässigen Grad der Reli-
gionsfreiheit einschließt. Es ist daher äußerst schwierig oder gar unmöglich, in diesem
Bereich rationale, vorhersehbare und effektive Regeln zu schaffen und ihnen das reli-
giöse Verhalten der Menschen unterzuordnen. Aus der Perspektive der liberalen Phi-
losophie kann jeder regulative Eingriff durch den Staat und die durch ihn aufgestell-
ten Normen in den Bereichen des menschlichen Gewissens und des geistigen Lebens
als unzulässig betrachtet werden.

Besondere Schwierigkeiten treten in den Ländern auf, die sich außerhalb des Zen-
trums der westlichen Rechtstradition (zu dem man gewöhnlich die Länder Westeuro-
pas zählt)1 gebildet haben und die daher möglicherweise nicht jene Prinzipien religiö-
ser Toleranz teilen, die sich in Westeuropa seit dem 17. Jahrhundert (nach dem Drei-
ßigjährigen Krieg) herausgebildet haben und die den Grundlagen des modernen west-
lichen Rechtsverständnisses mit seiner Betonung der Unantastbarkeit individueller
Rechte und Freiheiten zugrunde liegen. Daher rühren auch die Spannungen, die in ei-
nigen Ländern Osteuropas, die formal westliche Standards übernommen und in ihren
Verfassungen und Gesetzen verankert haben, in denen die westliche Rechtskultur bis-
her aber noch nicht stabil verwurzelt ist, zwischen verschiedenen Arten der Regulie-
rung der Formen der Ausübung von Religion und Glauben und ihrer Schranken sowie
zwischen Rechtstexten und ihrer Interpretation im juristischen und im allgemeinen
gesellschaftlichen Diskurs entstehen.

Auf der einen Seite kann es offizielle Rechtsnormen geben, die etwa die Gewis-
sensfreiheit, das Verbot der Diskriminierung religiöser Minderheiten und andere libe-
rale Prinzipien proklamieren. Auf der anderen Seite können diesen gesetzten Normen
solche des „lebenden Rechts“2 gegenüberstehen, das heißt die faktische Ordnung der
sozialen Interaktion in der Gesellschaft einschließlich der Auslegung und Anwendung
offizieller Normen durch Richter und andere Rechtsanwender in dem jeweiligen poli-
tischen und kulturellen Kontext. In den so genannten Transformationsländern gründen
diese nichtoffiziellen Normen nicht selten in einer kollektivistischen Kultur, in denen

I.

1 Harold J. Berman, Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition, Frank-
furt a.M. 1991, Kapitel „Der Ursprung der westlichen Rechtstradition in der päpstlichen
Revolution“, S. 144‑198.

2 Im Sinne von Eugen Ehrlich: Grundlegung der Soziologie des Rechts (1913); russ. Über-
setzung von M. Antonov, St. Petersburg 2011.

OER 3/2018, DOI: 10.5771/0030-6444-2018-3-329

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


Interessen der Allgemeinheit über die Interessen des Individuums gestellt werden.3 In
diesem Sinne wird die dominierende Religion häufig als eine Grundlage der sozialen
Einheit, der Kampf für die Rechte religiöser Minderheiten hingegen als Bedrohung
dieser Einheit angesehen. Es ist nicht verwunderlich, dass dieses „lebende Recht“
Einfluss auf die Gemeinschaft der Rechtsanwendenden in der einen oder anderen
Rechtsordnung haben kann.

Vom Standpunkt dieses „lebenden Rechts“ findet religiöser Pluralismus bei wei-
tem nicht immer effektiven Rechtsschutz vor Gericht, selbst wenn er formal aner-
kannt ist und durch offizielles Recht garantiert wird. Daher hängen der wirkliche In-
halt und die Grenzen der Religionsfreiheit davon ab, wie das offizielle Recht und das
lebende Recht harmonieren und in welchem Kontext Entscheidungen in Politik, Ge-
setzgebung, Justiz und durch in der sonstigen Rechtsanwendung getroffen werden.
Daher beginnt diese Arbeit mit einer Analyse desjenigen historisch-sozialen Kontex-
tes, in dem sich die Rechtsnormen und Rechtsprinzipien über die religiösen Freiheiten
in Russland entwickelt haben und wirken.

Historisch-sozialer Kontext

Im kaiserlichen Russland war die Orthodoxe Kirche nach 1721 Teil des Staatsappara-
tes (Heiliger Synod), und das Kirchenrecht war Teil des offiziellen Rechts, das im Na-
men des Staates vielfältige Fragen bis hin zum Familien- und Erbrecht regelte. Die
Zugehörigkeit zum orthodoxen Glauben gehörte zu den Pflichten der Staatsbeamten
(mit Ausnahme einiger „andersgläubiger“ Beamten), war ein Loyalitätskriterium und
eine der Grundlagen der offiziellen Ideologie (in diesem Zusammenhang kann man
die Formel des Grafen Uvarov von „Orthodoxie, Selbstherrschaft, Volkstum“ in Erin-
nerung rufen, bei der an erster Stelle die Orthodoxie stand). Das erschwerte religiöse
Wahlfreiheit und Meinungsäußerung in religiösen Fragen und beschränkte die Rechte
derjenigen, die der vorherrschenden Religion nicht angehörten.4

Bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts sah das russische Recht Religionsfreiheit nicht
vor. Erst 1905 wurde durch den Erlass „Über die Befestigung der Grundsätze der
Glaubenstoleranz“5 (sog. Toleranzedikt) das Recht auf Übertritt aus der Orthodoxie
zu anderen Konfessionen anerkannt und damit in eingeschränktem Umfang eine Be-
kenntnisfreiheit eingeführt. Das Manifest vom 17. Oktober 1905 „Über die Verbesse-
rung der staatlichen Ordnung“6 (sog. Oktobermanifest) proklamierte neben anderen
verfassungsrechtlichen Garantien zugunsten der Untertanen auch die Gewissensfrei-
heit.7 Damit wurde jedoch die dominierende Stellung der orthodoxen Kirche nicht ge-

II.

3 Vgl. O. Kharkhordin, The Collective and the Individual in Russia: A Study of Practices,
Berkley 1999.

4 K. Onasch, Grundzüge der russischen Kirchengeschichte, Göttingen 1967, S. 88‑125.
5 Указ от 17 апреля 1905 г. «Об укреплении начал веротерпимости» (Erlass vom 17. April

1905 „Über die Festigung der Grundlagen der Glaubenstoleranz“).
6 Манифест 17 октября 1905 г. «Об усовершенствовании государственного

порядка» (Manifest vom 17. Oktober 1905 „Über die Vervollkommnung der Staatsordnung“).
7 А.А. Сафонов, Свобода совести и правовое государство в контексте реформ

государственно-конфессиональных отношений в позднеимперской России (Gewissens-

330 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


brochen oder eine rechtliche Gleichstellung der religiösen Konfessionen herbeige-
führt. Bald begann die Epoche der Gegenreformen, und die dann folgenden revolutio-
nären Ereignisse von 1917 stellten die Frage der Gewissensfreiheit in einen vollkom-
men anderen Kontext.

Obwohl die Gewissensfreiheit im Sowjetrussland formal garantiert war,8 wurde
der religiöse Glaube aus der Sicht der kommunistischen Ideologie als Relikt der Ver-
gangenheit und ideeller Gegner betrachtet.9 So wurde im Programm der Kommunisti-
schen Partei Russlands (Bolschewiki) von 1919 betont, dass „die Partei die vollstän-
dige Zerstörung der Verbindung zwischen den ausbeuterischen Klassen und der Orga-
nisation der religiösen Propaganda anstrebt, indem sie die tatsächliche Befreiung der
werktätigen Massen von religiösen Vorurteilen fördert und die breiteste wissenschaft-
lich-aufklärerische und antireligiöse Propaganda organisiert“.10 Auch im Folgenden
erfuhr dieses Verhältnis der sowjetischen Obrigkeit zur Religion trotz einiger Schwan-
kungen zwischen einem kämpferischen Atheismus und einem pragmatischeren Ver-
hältnis zur Religion keine wesentlichen Veränderungen. 1954, bereits in der Tauwet-
ter-Periode unter Chruschtschow, wurde bestätigt, dass „die Kommunistische Partei
die sowjetischen Menschen im Geiste des wissenschaftlichen Materialismus erzieht
und religiöse Ideologie als wissenschaftsfeindliche Ideologie ideell bekämpft“.11 Die-
selben Aussagen finden sich auch in der Periode der Stagnation (zastoj).12

freiheit und Rechtsstaat im Kontext der Reform der Beziehungen zwischen Staat und Konfes-
sion im spätimperialen Russland), Гражданское общество в России и за рубежом 2|2015,
S. 34-38.

8 Декрет Совета народных комиссаров РСФСР от 20.1.1918 «О свободе совести,
церковных и религиозных обществах» (Dekret des Rats der Volkskommissare der RSFSR
vom 20.1.1918 „Über die Gewissensfreiheit, die kirchlichen und religiösen Vereinigungen),
Декреты Советской власти, 1957. Т. 1. С. 373-374 (Dekrete der Sowjetmacht, 1951, Band
1, S. 373-374); Art. 13 Verfassung der RSFSR (verabschiedet durch den V. Allrussischen
Kongress der Räte am 10. Juli 1918, Собрание узаконений РСФСР 1918, № 51. cт. 582
(Sammlung der Gesetzgebungsakte der RSFSR 1918, Nr. 51, Pos. 582); Декрет Совета
Народных Комиссаров РСФСР от 23.1.1918 «Об отделении церкви от государства и
школы от церкви» (Dekret des Rats der Volkskommissare der RSFSR vom 23.1.1918 „Über
die Trennung der Kirche vom Staat und der Schule von der Kirche“) // СУ РСФСР 1918,
№ 18, ст. 263 (SU RSFSR 1918, Nr. 18, Pos. 263).

9 В.И. Ленин, Об отношении рабочей партии к религии (V.I. Lenin, Über das Verhältnis der
Arbeiterpartei zur Religion), Полн. собр. соч. (Vollständige Werkausgabe), Moskau 1968,
Band 17, S. 415-426.

10 Программа Российской коммунистической партии (большевиков), принятая на VIII
съезде (18-23 марта 1919 г.), Стенограмма VIII съезда РКП(б). Москва 1919 (Programm
der Russischen kommunistischen Partei (Bolsheviki), angenommen auf dem 8. Kongress
(18.-23. März 1919), Stenogramm des VIII. Kongresses der RKP(b), 1919).

11 Постановление ЦК КПСС от 10.11.1954 «Об ошибках в проведении научно-
атеистической пропаганды среди населения» (Beschluss des ZK der KPdSU vom
10.11.1954 „Über Fehler in der Durchführung der wissenschaftlich-atheistischen Propagan-
da unter der Bevölkerung“).

12 Иванов А.И./Лобазов П.К., Политика Советского государства по вопросам религии и
церкви, 1973 (A. I. Ivanov/P. K. Lobazov, Politik des sowjetischen Staats zu Fragen der
Religion und der Kirche, 1973); O. Luchterhandt, Der Sowjetstaat und die Russisch-Ortho-
doxe Kirche. Eine rechtshistorische und rechtssystematische Untersuchung, Köln 1976.

Die Religionsfreiheit in Russland 331

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


Somit war die Lage der religiösen Freiheiten im sowjetischen Russland zwiespäl-
tig. Sie waren juristisch auf der Ebene des offiziellen Rechts anerkannt und wurden
gleichzeitig aus der Perspektive der kommunistischen Ideologie als schädlich und ge-
fährlich betrachtet. In dieser Hinsicht offenbarte sich deutlich der Dualismus des sow-
jetischen Rechts:13 Formal waren religiöse Überzeugungen und Rituale nicht verbo-
ten, aber faktisch waren Geistliche und einfache Gläubige in den Jahren der stalin-
schen Repressionen für ihr Glaubensbekenntnis massenhaften Repressalien ausge-
setzt.14 Später hörten die Massenverfolgungen auf, aber die Beziehungen zwischen
Religion und Staat blieben weiterhin angespannt bis zum Jahr 1990, als das Gesetz
der UdSSR „Über die Gewissensfreiheit“15 verabschiedet wurde, auf das bald danach
ein entsprechendes Gesetz der RSFSR folgte.16

Das Ende des Sowjetregimes markierte einen starken Anstieg der Beliebtheit der
Religion in der Gesellschaft Russlands. Neben der kapitalistischen Gesellschaftsord-
nung war stets die Religion der ideologische Gegner des Sowjetregimes gewesen und
konnte nach dessen Fall das vorläufige Fehlen einer staatlichen Ideologie ausnutzen.
Im Unterschied zu Westeuropa und den USA, wo der Kampf für Menschenrechte von
Anfang an vor allem im Kontext des Kampfes für Gewissensfreiheit stand, beruhte
dieser Kampf im postsowjetischen Russland (wie übrigens auch in Polen und anderen
osteuropäischen Ländern) nicht auf den Grundsätzen des Säkularismus. Eher war es
umgekehrt: Diese Prinzipien wurden mit den antireligiösen Kampagnen der Bolsche-
wiki, dem kämpferischen Atheismus und anderen Praktiken in Verbindung gebracht,
die die Menschenrechte verletzten. Damit lässt sich erklären, dass sich die Russische
Orthodoxe Kirche (ROK) von Anfang an in die Diskussion über Menschenrechte ein-
schaltete und sie als Teil ihrer Ideologie anerkannte, wenn auch in einer spezifischen
Auslegung.17

Durch Artikel 13 der Verfassung der RF wurde die Schaffung einer staatlichen
Ideologie verboten, und in den 1990er Jahren wurde dieses Verbot im Großen und

13 Manche Autoren betonen die Koexistenz einer offiziellen Gesetzgebung, die durch die
Gerichte verhältnismäßig effektiv zum Schutz von Rechten angewandt wurde, und fakti-
schen Praktiken einer willkürlichen (auf Weisung von oben beruhenden) Rechtsanwendung
in besonderen Fällen, wodurch ein „dualistisches System von Recht und Terror“ geschaffen
wurde (Robert Sharlet, Stalinism and Soviet Legal Culture, in: Robert C. Tucker (ed.),
Stalinism: Essays in Historical Interpretation, New York 1977, S. 168-178).

14 Савельев В.Н., Свобода совести: история и теория (V. N. Savel'ev, Gewissensfreiheit:
Geschichte und Theorie), 1991.

15 Закон СССР №1689-1 «О свободе совести и религиозных организациях» от 1.10.1990
(Gesetz der UdSSR Nr. 1689-1 «Über die Gewissensfreiheit und religiöse Organisationen“
vom 1.10.1990), Ведомости СНД и ВС СССР 1990, № 41, ст. 81 (Mitteilungsblatt des
Kongresses der Volksdeputierten und des Obersten Sowjet der UdSSR 1990 Nr. 41 Pos. 81).

16 Закон РСФСР «О свободе вероисповеданий» (Gesetz der RSFSR „Über die Glaubens-
freiheit“), Ведомости Съезда народных депутатов РСФСР и Верховного Совета РСФСР
1990, № 21, ст. 240 (Mitteilungsblatt des Kongresses der Volksdeputierten der RSFSR 1990
Nr. 21 Pos. 240).

17 О. Лухтерхандт, Права человека, свобода вероисповедания и Русская православная
церковь (O. Luchterhandt, Menschenrechte, Glaubensfreiheit und die Russische Orthodoxe
Kirche), Право. Журнал ВШЭ, 1|2012, S. 133-181.

332 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


Ganzen auch eingehalten,18 zumal der Bruch mit der kommunistischen Vergangenheit
(einschließlich der Idee einer einheitlichen staatlichen Ideologie) und die Annäherung
an westliche liberale Standards Teil der staatlichen Politik Jelzins waren. In dieser Be-
ziehung begann eine nicht geringe Anzahl russischer Staatsbürger ihre nationale Zu-
gehörigkeit mit einer religiösen Tradition gleichzusetzen, die sich auf bestimmte his-
torische Narrative stützte und sich von „Andersgläubigkeit“ oder anderen „nicht
rechtgläubigen“ religiösen Denominationen abgrenzte.

In diesem Umgang mit religiöser Tradition bestand auch der grundlegende Inhalt
des religiösen Aufschwungs in Russland nach dem Fall des Sowjetregimes. Tatsachen
zeigen, dass das neu erwachte Interesse an der Religion nicht zu einer Änderung der
Verhaltensstereotype oder der Art des Denkens der Menschen in Russland oder zu
einer wirklichen Einbeziehung einer in irgendeiner Hinsicht bedeutenden Zahl von
Menschen in das kirchliche Leben geführt hat.19 Wie in vielen anderen Ländern, die
in ihrer Geschichte ähnliche tragische Umwälzungen durchgemacht haben, bedeutete
die Zuwendung zur Religion vor allem die Bekräftigung einer Tradition und Ableh-
nung anderer Traditionen: im gegebenen Fall die Ablehnung der kommunistischen
Ideologie und Rückkehr zu einer religiösen Ideologie, die charakteristisch für das vor-
revolutionäre Russische Imperium war, zum Narrativ der „nationalen Idee“ Russ-
lands.

Diesen Umstand machten sich sowohl der Staat, der in der Orthodoxie eine
Grundlage für eine neue staatliche Ideologie fand, also auch die ROK, die im Rahmen
dieser „Symphonia“20 in beträchtlichem Umfang Vergünstigungen und Privilegien
(von der Rückgabe von Gebäuden und dem Erhalt staatlicher Finanzierung für kultu-

18 Diese ideologiefeindliche Ausrichtung äußerte sich insbesondere darin, dass es in Russland
im Unterschied zu anderen osteuropäischen Ländern keine offizielle Verfolgung der kom-
munistischen Ideologie gab. Vgl. die Argumentation des Verfassungsgerichts der RF im
Verfahren über das Verbot der KPdSU: Urteil des Verfassungsgerichts der RF vom
30. November 1992 Nr. 9‑P im Verfahren über die Überprüfung der Verfassungsmäßigkeit
der Erlasse des Präsidenten der RF vom 23. August 1991 Nr. 79 „Über die einstweilige
Einstellung der Tätigkeit der Kommunistischen Partei der RSFSR“, vom 25. August 1991
Nr. 90 „Über das Vermögen der KPdSU und der Kommunistischen Partei der RSFSR“ und
vom 6. November 1991 Nr. 169 „Über die Tätigkeit der KPdSU und der KP der RSFSR“
sowie über die Überprüfung der Verfassungsmäßigkeit der KPdSU und der KP der RSFSR.

19 Einer soziologischen Erhebung aus dem Jahr 2014 zufolge betrachten sich 68 % der Men-
schen in Russland als Orthodoxe, aber nur 13 % davon besuchen die Kirche (http://fom.ru/
TSennosti/11587). Dies zeigt, dass „Orthodoxie“ für ein bestimmtes System von Werten,
Traditionen und Verhaltensnormen, nicht aber für eine Konfession im engeren Sinne des
Wortes steht. Vgl. für eine Analyse dieser Problematik Д. Фурман/К. Каариайнен,
Религиозность в России на рубеже XX-XXI столетий (D. Furman/K. Kaariajnen, Reli-
giösität in Russland und im Ausland auf der Schwelle vom 20. Ins 21. Jahrhundert),
Общественные науки и современность 2|2007, S. 78-95.

20 Begriff aus der byzantinischen politischen Philosophie, der die Gemeinschaftlichkeit der
Handlungen des Imperators und der Kirche und ihre Verpflichtung zur gegenseitigen Unter-
stützung bezeichnet. Der Begriff wird durch die ROK regelmäßig zur Vergrößerung ihres
Einflusses auf den Staat eingesetzt. Die heutige Begründung für die Notwendigkeit einer
solchen Union von Staat und Kirche ist am anschaulichsten dargelegt in einem berühmten
Artikel zweier einflussreicher Politologen vom Ende der 1990er Jahre: Мигранян А./Ципко
А., Слабая власть, слабая Церковь и слабое общество могут быть сильными только

Die Religionsfreiheit in Russland 333

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


relle und soziale Projekte bis hin zu Steuer- und Zollvergünstigungen) erhielt, zunut-
ze – ungeachtet des verfassungsrechtlichen Prinzips der Gleichheit der religiösen
Konfessionen und des für religiöse Organisationen geltenden Verbots politischer Be-
tätigung.21 Boris Strashun, Professor an der Moskauer Staatlichen Juristischen Uni-
versität (MGJuA), hat diesen Prozess 2003 treffend als „schleichende Klerikalisie-
rung“ charakterisiert.22

Diese Situation hält bis heute an, was den Interessen sowohl des Staates als auch
der dominierenden („traditionellen“) religiösen Organisationen entgegenkommt, die
in nachrangigen Fragen (Schwangerschaftsabbruch, Schulunterricht, religiöse Symbo-
le im öffentlichen Raum u.a.) Kompromisse finden auf dem Boden eines Konsenses
im Grundlegenden – man stellt sich dem „Anderen“, also dem „Westen“, und seiner
kulturellen, ideologischen und politischen Expansion entgegen.23

Besonders bezeichnend ist dieser Konsens des Staates mit der ROK in den Fragen
des Werts und der Grenzen des Schutzes der Menschenrechte. So heißt es in den
Punkten II.2 und III.2 der Grundlagen der Lehre der ROK über Menschenwürde, Frei-
heit des Menschen und Menschenrechte von 2008: „Die Schwäche des Instituts der
Menschenrechte liegt darin, dass es, indem es die Freiheit der Wahl schützt, immer
weniger die sittliche Dimension des Lebens und die Freiheit von der Sünde berück-
sichtigt […] Die Menschenrechte können nicht über den Werten der geistigen Welt
stehen. […] Unzulässig und gefährlich ist daher eine Auslegung der Menschenrechte
als höchster und universaler Grundlage des gesellschaftlichen Lebens, der sich reli-

вместе (A. Migranjan/A. Cypko, Eine schwache Staatsgewalt, eine schwache Kirche und eine
schwache Gesellschaft können nur gemeinsam stark sein), in: Мигранян А., Россия. От
хаоса к порядку? (1995-2000 гг.) (A. Migranjan, Russland. Vom Chaos zur Ordnung?
(1995-2000)), Moskau 2001; vgl. auch Cyril Hovorun, Is the Byzantine “Symphony” Possi-
ble in Our Days?, Journal of Church and State 2017 № 59 (2) p. 280-296.

21 Dieser Logik folgend erhielt das Verfassungsgericht im Jahr 2004 das Verbot zur Gründung
religiöser politischer Parteien aufrecht: Urteil des Verfassungsgerichts der RF vom
15. Dezember 2004 Nr. 8‑P im Verfahren über die Prüfung der Verfassungsmäßigkeit von
Artikel 9 Punkt 3 des Föderalen Gesetzes „Über politische Parteien“ auf Ersuchen des
Gerichts des Stadtrayons Koptevo der Stadt Moskau sowie der Beschwerden der allrussi-
schen gesellschaftlichen politischen Organisation „Orthodoxe Partei Russlands“ und der
Bürger I.V. Artemov und D.A. Savin, abrufbar unter http://ksrf.ru/.

22 Страшун Б.А., Десять лет конституционных прав и свобод (B.A. Strašun, Zehn Jahre
verfassungsmäßige Rechte und Freiheiten), Журнал российского права 11|2003, S. 33-42.
Als Beispiel für ein derartiges Zusammenwachsen von Staat und Kirche kann darauf ver-
wiesen werden, dass Soziologen vor einigen Jahren eine interessante Gesetzmäßigkeit
entdeckt haben: Die Zustimmungswerte des Präsidenten der RF hängen von der Zustimmung
der Russen hinsichtlich der Tätigkeit der ROK und ihrer Priester ab (Рейтинг Президента
падает из-за патриарха (Das Rating des Präsidenten fällt wegen des Patriarchen),
Ведомости. 24.10.2012 (Zeitung Vedomosti vom 24. Oktober 2012), http://www.vedomos
ti.ru/newspaper/article/332531/kakofoniya_vlastej.

23 Верховский А., Религиозные организации и возможности идеологического
проектирования в путинской России (A. Verchovskij, Religiöse Organisationen und
Potentiale zur Bildung ideologischer Projekte), in: Малашенко А./Филатов С. (ред.).
Двадцать лет религиозной свободы в России (A. Malašenko, S. Filatov (Hrsg.), Zwanzig
Jahre Religionsfreiheit in Russland), Moskau 2009, S. 160-189.

334 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


giöse Ansichten und Praktiken unterordnen müssen.“24 Dieses Verständnis harmoniert
sehr gut mit einer konservativen staatlichen Politik und wird nicht selten für deren Le-
gitimation herangezogen.25 Der Journalist Peter A. Fischer hat diese implizite Strate-
gie inhaltsreich in der Bezeichnung eines Artikels zum Ausdruck gebracht: „Auf der
Suche nach Identität entdecken viele Russen eine Orthodoxie, die sich vom Westen
abgrenzt“.26

Verfassungsrechtliche Garantien der religiösen Gleichheit

Die Grundlagen der rechtlichen Regelung der Religionsfreiheit(en) sind in der Russi-
schen Verfassung 1993 formuliert und im Gesetz über die Gewissensfreiheit konkreti-
siert.27

Gem. Art. 28 der Verfassung der RF wird jedem wird die Gewissensfreiheit und
die Glaubensbekenntnisfreiheit garantiert einschließlich des Rechts, sich allein oder
gemeinsam mit anderen zu einer beliebigen Religion zu bekennen oder sich zu keiner
zu bekennen, religiöse und andere Überzeugungen frei zu wählen, zu haben und zu
verbreiten sowie nach ihnen zu handeln. Zusätzlich wird in Art. 29 der Verfassung der
RF die Gedankenfreiheit garantiert: Niemand darf gezwungen werden, seine Meinun-
gen und Überzeugungen zu äußern oder sich von ihnen loszusagen, was sich nach
Auffassung der Mehrheit der Kommentatoren auch auf religiöse Überzeugungen er-
streckt.28

Die Fülle der verfassungsrechtlichen Garantien auf dem Gebiet der Religionsfrei-
heit(en) bewegte einige Kommentatoren zu der Feststellung, dass die Verfassung der
RF im Vergleich mit Verfassungen anderer Länder einen besonders liberalen Charak-

III.

24 Основы учения Русской православной церкви о достоинстве, свободе и правах
человека. М.: Издательство Московской патриархии, 2010. С. 15; im Internet verfügbar
unter http://www.patriarchia.ru/db/text/428616; deutsche Übersetzung unter http://www.ka
s.de/wf/doc/kas_15307-1522-1-30.pdf?110922170933.

25 Lauri Mälksoo, The Human Rights Concept of the Russian Orthodox Church and Its Patriarch
Kirill I: A Critical Appraisal // European Yearbook on Human Rights 2013, p. 403-416;
Mikhail Antonov, Conservatism in Russia and Sovereignty in Human Rights, Review of
Central and East European Law 2014 (Vol. 39) p. 1-40; Kristina Stoeckl, The Russian
Orthodox Church and Human Rights. London 2014.

26 Peter A. Fischer, Auf der Suche nach Identität entdecken viele Russen eine Orthodoxie, die
sich vom Westen abgrenzt, Neue Zürcher Zeitung vom 3. August 2007, S. 5.

27 Федеральный закон от 26 сентября 1997 г. № 125-ФЗ «О свободе совести и религиозных
объединениях» (Föderales Gesetz vom 26. September 1997 Nr. 125‑FZ „Über Gewissens-
freiheit und religiöse Vereinigungen), Собрание законодательства Российской
Федерации (Sammlung der Gesetzgebung der Russischen Föderation, im Folgenden: „SZ-
RF“) 1997 Nr. 39. Pos. 4465.

28 Пчелинцев А.В., Свобода вероисповедания и религиозные объединения в Российской
Федерации (Конституционно-правовое исследование): Дис. д-ра юрид. наук. М., 2012.
С. 84 (A. V. Pčelincev, Freiheit des Glaubensbekenntnisses und religiöse Vereinigungen in
der Russischen Föderation (eine verfassungsrechtliche Untersuchung), Habilitationsschrift,
Moskau 2012, S. 84).

Die Religionsfreiheit in Russland 335

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


ter auf dem Gebiet der Religion aufweise.29 In der Tat enthält die russische Verfas-
sung wichtige Garantien, die typisch für die Verfassung eines liberalen Staates sind.
Obwohl ihr Charakter formal ist (in dem Sinne, dass diese Garantien in der Praxis oft
verletzt werden und es keine effektiven Mechanismen für den Rechtsschutz gegen
solche Verletzungen gibt), zeigen sie doch die allgemeine Bedeutung der Regelung
der Religionsfreiheit(en) in Russland. Zusätzlich zu den oben genannten Garantien er-
kennt die Verfassung die ideologische Vielfalt (Art. 13) an und garantiert die Gleich-
heit der Rechte und der Freiheiten des Menschen und des Bürgers unabhängig von der
Einstellung zur Religion und verbietet jegliche Beschränkung der Bürgerrechte auf-
grund der religiösen Zugehörigkeit (Art. 19 Abs. 2).

Zudem proklamiert Art. 14 der Verfassung der RF, dass Russland ein weltlicher
Staat ist, keine Religion als staatliche oder verpflichtende Religion festgelegt werden
kann und dass alle religiösen Vereinigungen vor dem Gesetz gleich sind. Im Übrigen
legen viele russische Autoren das Prinzip der Gleichheit der Religionen vor dem Ge-
setz so aus, dass es eine Diskriminierung zulasse. So schreibt I.V. Ponkin: „Das Prin-
zip der Gleichheit der religiösen Vereinigungen vor dem Gesetz zwingt keineswegs
den Staat zur Herstellung gleichwertiger Beziehungen mit jeder von ihnen […]
Gleichzeitig können Staat und Gesellschaft unter Wahrung der Gleichheit der Grund-
rechte religiösen Vereinigungen auf selektiver Basis Unterstützung zuteil werden las-
sen oder dies nicht tun.“30 I.A. Kunicyn schlägt gar vor, zwischen Gleichheit und
Gleichberechtigung zu unterscheiden, indem er behauptet: „entgegen der landläufigen
Meinung ist die Rede nicht von einer Gleichberechtigung der religiösen Vereinigun-
gen, sondern von Gleichheit vor dem Gesetz. Der Unterschied zwischen beidem ist
durchaus wesentlich. Gleichberechtigung bedeutet die Ausstattung des einen oder an-
deren Subjekts mit Rechten desselben Umfangs durch Gesetz im Vergleich zu ande-
ren. Gleichheit vor dem Gesetz bedeutet, dass die Tätigkeit aller religiösen Vereini-
gungen unabhängig von ihrer konfessionellen Zugehörigkeit auf der Grundlage und in
Übereinstimmung mit den Akten der Gesetzgebung der Russischen Föderation erfol-
gen muss.“31 Nach dieser Logik ist für die Verwirklichung des verfassungsrechtlichen
Gleichheitsgrundsatzes ausreichend, dass verschiedene religiöse gleichermaßen nach
einem Gesetz beurteilt werden, das bestimmte Religionen gegenüber anderen diskri-
miniert.

In der Interpretation der ROK und anderer durch den Staat anerkannter „traditio-
neller“ religiöser Organisationen setzt die Religionsfreiheit keine religiöse Gleichheit
voraus, sondern andersherum. So wird in den im Jahre 2000 beschlossenen Grundla-
gen der sozialen Konzeption der ROK bezüglich des Prinzips der Gewissensfreiheit
ausgeführt (Artikel III.6), dass es „von einem Verlust religiöser Ziele und Werte durch
die Gesellschaft und von einer massenhaften Apostasie und faktischen Gleichgültig-
keit gegenüber der Aufgabe der Kirche und dem Sieg über die Sünde zeugt“, dass

29 Нисневич Ю.А., Государство ХХI века: тенденции и проблемы развития. Монография.
(Ju. A. Nisnevič, Staat im 21. Jahrhundert: Tendenzen und Probleme der Entwicklung.
Monographie), Moskau 2012, S. 43.

30 Понкин И.В., Правовые основы светскости государства и образования (I.V. Ponkin,
Rechtliche Grundlagen der Säkularität von Staat und Bildung), Moskau 2003, S. 219.

31 Куницын И.А., Правовой статус религиозных объединений в России (I.A. Kunicyn, Der
rechtliche Status von Religionsvereinigungen in Russland), Moskau 2000, S. 128‑129.

336 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


„die Kirche den Staat auf die Unzulässigkeit der Verbreitung der Überzeugungen und
Handlungsweisen hinweisen muss, die dazu führen, dass […] der kulturelle und geis-
tige Charakter des Volkes Schaden nehmen“, und dass auch die Kirche berechtigt sei,
zu erwarten, dass „der Staat bei der Gestaltung seiner Beziehungen zu religiösen Ver-
einigungen die Anzahl der Anhänger und den Platz bei der Formierung des histori-
schen, kulturellen und geistigen Charakters des Volkes der jeweiligen religiösen Ver-
einigung berücksichtigt“.32

Die Verfassung enthält auch Garantien, die ihrem Geist nach liberal sind, die aber
in der Praxis eine repressive Auslegung erfahren. Insbesondere sind gemäß Art. 29
der Verfassung Propaganda und Agitation, die zu religiösem Hass und Feindschaft
aufstacheln, unzulässig; zudem ist das Propagieren religiöser Überlegenheit verboten.
Dieses vollkommen vernünftige Verbot wurde zur Begründung der Einführung einer
repressiven Gesetzgebung benutzt, die gegen „religiösen Extremismus“ gerichtet ist
(s.u.), der in der Praxis so ausgelegt wird, dass jegliche Aussage einer religiösen Min-
derheit, dass ihr Glauben besser sei als derjenige der vorherrschenden religiösen Kon-
fessionen, als Extremismus behandelt wird.33

Dasselbe betrifft das in Artikel 30 der Verfassung verankerte Recht der Vereini-
gungsfreiheit, welches bedeutet, dass niemand zum Eintritt oder zum Verbleib in ir-
gendeiner Vereinigung gezwungen werden kann. Eine nennenswerte Zahl von Ge-
richtsentscheidungen über das Verbot von Vereinigungen religiöser Minderheiten be-
ruht auf einer angeblichen Verletzung dieses Rechts. Diese Verletzung äußert sich da-
rin, dass sich Menschen von der üblichen Lebensweise abwenden und sich ganz reli-
giösen Praktiken hingeben, was nach Auffassung der Gerichte davon zeugt, dass sie
suggestivem Einfluss ausgesetzt waren und den religiösen Organisationen unter psy-
chischem Druck, also nicht freiwillig, beigetreten sind. Als Beispiel kann man die
„Zeugen Jehovas“ anführen. Als die russischen Gerichte diese religiöse Organisation
in Moskau verboten, stützten sie sich auf eine Verletzung des Rechts der Bürger auf
Gewissensfreiheit angesichts eines auf sie ausgeübten psychischen Drucks und einer
von Methoden „der Bewusstseinskontrolle und einer totalen auf Unterwerfung grün-
denden Disziplin“.34

32 https://mospat.ru/ru/documents/social-concepts/. Es ist interessant, dass diese Ausführungen
fast wortgenau in Kapitel 10 der Sozialkonzeption des russischen Judaismus aus dem Jahr
2003 übernommen wurden.

33 Dieses Argument spielte eine tragende Rolle im Jahr 2017 in dem Verfahren über das Verbot
der Zeugen Jehovas als extremistische Organisation. Durch Entscheidung des Obersten
Gerichts der RF vom 20. April 2017 wurde dem Antrag des Justizministeriums Russlands
stattgegeben und die Zeugen Jehovas wurden in Russland verboten. Mit Beschluss des
Appellationskollegiums des Obersten Gerichts der RF vom 17. Juli 2017 Nr. АПЛ17‑216
wurde diese Entscheidung aufrechterhalten.

34 Ziffern 128-129 des Urteils des Europäischen Gerichtshofs für Menschenrechte vom 10. Juni
2010 im Verfahren Zeugen Jehovas u.a. gegen Russland, Beschwerde Nr. 302/02, deutsche
Übersetzung veröffentlicht in NJOZ 2011, 1501. Dabei führten die Gerichte keinerlei
konkrete Tatsachen mit Bezeichnung konkreter Personen an. Bei seiner Bewertung dieser
Argumentation der russischen Gerichte führt der EGMR aus, dass „what was taken by the
Russian courts to constitute ‘coercion into destroying the family’ was the frustration that non-
Witness family members experienced as a consequence of disagreements over the manner in
which their Witness relatives decided to organise their lives in accordance with the religious

Die Religionsfreiheit in Russland 337

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


Formen der kollektiven Ausübung religiöser Rechte

Die Religionsfreiheit oder Gewissensfreiheit betrifft ihrem Sinn nach vor allem die
inneren weltanschaulichen Überzeugungen des Menschen (forum internum), jedoch
bilden kollektive Praktiken eine andere, nicht weniger wichtige Komponente der Reli-
gionsfreiheit(en). In dieser zuletzt genannten Beziehung lassen sich zwei Hauptaspek-
te hervorheben: die Gründung und Tätigkeit religiöser Vereinigungen und die gemein-
same Religionsausübung durch mehrere Menschen außerhalb eines organisatorischen
Rahmens. Die russischen Gesetze betrachten nach ihrem Wortlaut und in ihrer prakti-
schen Anwendung die Gewissensfreiheit vorwiegend aus dem Blickwinkel des indivi-
duellen Rechts der Person auf Nichteinmischung in Angelegenheiten ihres persönli-
chen Glaubens, dagegen wird die Tätigkeit religiöser Organisationen recht eingehend
kontrolliert, da angenommen wird, dass sie nationale Interessen und die nationale Si-
cherheit berührt.35

Artikel 6 des Gesetzes über die Gewissensfreiheit sieht die Möglichkeit der kol-
lektiven Ausübung der Gewissensfreiheit durch die Gründung und Tätigkeit religiöser
Vereinigungen in der Form religiöser Organisationen (die sich wiederum in zentrali-
sierte und örtliche aufteilen) und religiöser Gruppen vor. Formal besteht der Unter-
schied zwischen den beiden Formen darin, dass religiöse Organisationen juristische
Personen sind, religiöse Gruppen jedoch nicht. Die Gesetzgebung regelt weder Vor-
aussetzungen noch Verfahren zur Gründung religiöser Gruppen. Religiöse Gruppen
verfügen über wesentlich weniger Rechte als religiöse Organisationen: Sie können
Gottesdienste und andere religiöse Riten und Zeremonien abhalten sowie Religions-
unterricht für ihre Anhänger erteilen, nicht aber religiöse Literatur und andere Gegen-
stände des religiösen Bedarfs produzieren oder verbreiten sowie internationale Ver-
bindungen und Kontakte aufbauen und unterhalten oder Bildungseinrichtungen grün-
den usw. Da ihnen der Status einer juristischen Person fehlt, ist religiösen Gruppen
eine Vielzahl juristischer Handlungen verwehrt; sie können etwa nicht eine Genehmi-
gung zur Ausübung von Bildungstätigkeit beantragen und es ist unmöglich, im Na-
men der religiösen Gruppe Klage zu erheben.

Erwähnenswert ist noch ein weiterer Unterschied: Seit kurzem muss für die Re-
gistrierung einer religiösen Gruppe keine Mindestdauer der Ansässigkeit mehr erfüllt
werden: Unter dem Druck der Kritik seitens des EGMR wurde 2015 das Erfordernis
des Nachweises des 15-jährigen Bestehens einer religiösen Gruppe gestrichen. Dieses
Erfordernis gilt nur noch für religiöse Organisationen, die in Russland vor Verab-
schiedung des Gesetzes über Gewissensfreiheit 1997 nicht präsent waren.36

IV.

precepts, and their increasing isolation resulting from having been left outside the life of the
community to which their Witness relatives adhered“ (Ziffer 111 des Urteils).

35 Султанов А.Р., Защита свободы совести, распространения убеждений через призму
постановлений Европейского Суда по правам человека (A.R. Sultanov, Schutz der
Freiheit des Gewissens und der Verbreitung von Überzeugungen im Licht der Urteile des
Europäischen Gerichtshofs für Menschenrechte), Moskau 2013.

36 Постановление Конституционного Суда РФ от 23.11.1999 № 16-П «По делу о проверке
конституционности абзацев третьего и четвертого пункта 3 статьи 27 Федерального
закона от 26 сентября 1997 года "О свободе совести и о религиозных объединениях" в
связи с жалобами Религиозного общества Свидетелей Иеговы в городе Ярославле и

338 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


Ein anderer wichtiger Aspekt sind die Regeln zur Durchführung religiöser Veran-
staltungen. Bis 2012 galt im russischen Recht eine strenge Regelung, nach der alle re-
ligiösen Versammlungen, Prozessionen und Rituale als öffentliche Veranstaltungen
behandelt wurden, wenn sie außerhalb von Kirchen oder sonstiger für Gottesdienste
bestimmter Räumlichkeiten durchgeführt wurden. Dies zog das Erfordernis nach sich,
Verfahren zur Benachrichtigung und Genehmigung dieser Veranstaltungen bei den
örtlichen Behörden zu durchlaufen. Dieser Ansatz wurde auch durch die Rechtspre-
chung unterstützt,37 was besonders für solche religiösen Gruppen zu bedeutenden
Problemen führte, deren religiöse Praktiken keine besonderen für Gottesdienste be-
stimmten Gebäude kennen.

2012 hatte das Verfassungsgericht Russlands in einem Verfahren bezüglich einer
religiösen Prozession in Tatarstan zu entscheiden und kam dabei zu dem Ergebnis,
dass dieser Ansatz (ausnahmslose Anwendung der Regeln über die Durchführung öf-
fentlicher Veranstaltungen auf alle religiösen Versammlungen) „eine unrechtmäßige
Einmischung des Staates in die Sphäre der Gewissensfreiheit“ darstelle.38 Das Gericht
entschied, dass sich je nach dem Charakter der religiösen Veranstaltung auch die Re-
geln für ihre Anmeldung und Genehmigung unterscheiden müssen; eine Anmeldung
könne nur dann gefordert werden, wenn dies erforderlich sei, um Maßnahmen zum
Schutz der öffentlichen Ordnung und Sicherheit zu treffen und dass alle anderen reli-
giösen Veranstaltungen ohne Anmeldung oder Genehmigung frei durchgeführt wer-
den können. Dabei hat das Verfassungsgericht keine irgendwie gearteten genauen Kri-
terien angegeben und hat auch nicht festgelegt, wie die Abgrenzung zwischen diesen
beiden Arten religiöser Versammlungen zu erfolgen habe. Deshalb war die Bedeutung
dieses Beschlusses in der Praxis nicht sehr hoch: In der Mehrheit der Fälle fordern die
Behörden trotzdem Anmeldung und Abstimmung, da die theoretische Möglichkeit
einer Verletzung der öffentlichen Ordnung kaum je ausgeschlossen werden kann.

религиозного объединения "Христианская церковь Прославления"» (Urteil des Verfas-
sungsgerichts der RF vom 23. November 1999 Nr. 16‑P im Verfahren über die Prüfung der
Verfassungsmäßigkeit von Artikel 27 Punkt 3 Absätze 3 und 4 des Föderalen Gesetzes vom
26. September 1997 „Über Gewissensfreiheit und religiöse Organisationen“ anlässlich der
Beschwerden der religiösen Vereinigung der Zeugen Jehovas in Jaroslavl‘ und der religiösen
Vereinigung „Church of Praise“).

37 Z.B. Постановление Верховного Суда РФ от 26 февраля 2010 г. (Urteil des Obersten
Gerichts der RF vom 26. Februar 2010) Nr. 11-АД10-2; Постановление Верховного Суда
РФ от 4 марта 2010 г. (Urteil des Obersten Gerichts der RF vom 4. März 2010) Nr. 11-
АД10-1.

38 Постановление Конституционного Суда РФ от 5 декабря 2012 г. № 30-П «По делу о
проверке конституционности положений пункта 5 статьи 16 Федерального закона "О
свободе совести и о религиозных объединениях" и пункта 5 статьи 19 Закона
Республики Татарстан "О свободе совести и о религиозных объединениях" в связи с
жалобой Уполномоченного по правам человека в Российской Федерации» (Urteil des
Verfassungsgerichts der RF vom 5. Dezember 2012 Nr. 30‑P im Verfahren über die Prüfung
der Verfassungsmäßigkeit von Artikel 16 Punkt 5 des Föderalen Gesetzes „Über Gewissens-
freiheit und religiöse Vereinigungen“ und Artikel 19 Punkt 5 des Gesetzes der Republik
Tatarstan „Über Gewissensfreiheit und über religiöse Vereinigungen“ anlässlich der Be-
schwerde des Beauftragten für Menschenrechte in der Russischen Föderation).

Die Religionsfreiheit in Russland 339

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


Der Status der traditionellen und der „nicht traditionellen“ Religionen

Das Gesetz über die Gewissensfreiheit von 1997 stellte in einem gewissen Sinne einen
Rückschritt im Vergleich zur vorhergehenden Gesetzgebung dar, denn das Gesetz ver-
ankerte die führende Rolle des orthodoxen Christentums und führte eine Aufteilung der
religiösen Konfessionen in traditionelle und nicht traditionelle ein, welche es im Gesetz
vom 1990 nicht gab. In der Präambel des Gesetzes von 1997 wird auf die „besondere
Rolle des orthodoxen Christentums in der Geschichte Russlands, im Werden und der
Entwicklung seiner Spiritualität und Kultur“ verwiesen und auf die Achtung vor „dem
Christentum, dem Islam, dem Buddhismus, dem Judentum und der anderen Religionen,
die einen integralen Teil des geschichtlichen Erbes Russlands ausmachen“. Das hat nach
Meinung vieler Experten einen potentiellen Konflikt zwischen dem Gesetz einerseits
und den in der Verfassung der RF sowie den einschlägigen internationalen Rechtsakten
(besonders der EMRK) angelegten Grundsätzen der Nichtdiskriminierung andererseits
angelegt.39 Bis zu einem gewissen Grad kann man sagen, dass ein Widerspruch besteht
zwischen der Präambel und den eigentlichen Regelungen des Gesetzes, das in Artikel 3
Punkt 3 verankert, dass die Schaffung von Privilegien, Beschränkungen oder anderer
Formen der Diskriminierung aufgrund der Beziehung zur Religion unzulässig ist, und
den verfassungsrechtlichen Regelungen über die Gleichheit aller Religionen vor dem
Gesetz (Art. 14 der Verfassung). Im Übrigen war die Aufnahme solcher Formulierungen
im Gesetz keine Überraschung. Die Gesetz gewordene Fassung war sogar bedeutend
milder als diejenigen, die die ROK im Rahmen der Beratung des Gesetzesentwurfs vor-
geschlagen hatte, wo sie darauf bestanden hatte, dass eine „echte Gleichberechtigung
dann hergestellt wird, wenn die Rolle der ROK und der anderen traditioneller Religionen
gesetzlich anerkannt wird“.40

Dies war nicht der erste Versuch der ROK, ihre privilegierte Stellung im Gesetz zu
verankern. Zum ersten Mal hat die ROK einen solchen Versuch 1993 in der Zeit der
Verfassungskrise unternommen; damals befanden sich der Präsident Boris Jelzin und der
Oberste Sowjet (Parlament) im Streit. Die ROK nutze die Situation aus und erreichte die

V.

39 So verwies im Jahr 1999 der russische Menschenrechtsbeauftragte Oleg Mironov auf einige
Vorschriften des Gesetzes von 1997, die der Verfassung der RF und Völkerrecht widerspre-
chen könnten, darunter auch die Präambel des Gesetzes von 1997 (Gutachten des Bevollmäch-
tigten für Menschenrechte in der Russischen Föderation „Über die Prüfung des Föderalen
Gesetzes ‚Über Gewissensfreiheit und religiöse Organisationen‘ hinsichtlich seiner Verein-
barkeit mit den völkerrechtlichen Verpflichtungen der Russischen Föderation“, Российская
газета (Tageszeitung Rossijskaja gazeta) Nr. 77 vom 22. April 1999. Einige russische Juristen
fordern auch heute eine Änderung der Präambel, da sie der Verfassung widerspreche
(Алебастрова И.А., Процессы секуляризации и клерикализации в современном мире:
поиски конституционного баланса (I.A. Alebastrova, Säkularisierungs- und Klerikalisie-
rungsprozesse in der heutigen Welt:  Suche nach einer verfassungsmäßigen Balance,
Сравнительное конституционное обозрение 5|2016 S. 117-136.

40 Послание Архиерейского Собора боголюбивым пастырям, честному иночеству и всем
верным чадам РПЦ, принятое на заключительном заседании Архиерейского Собора РПЦ
19 февраля 1997 г. (Sendschreiben der Bischofssynode an die gottgeliebten Priester, die
ehrbare Mönchsschaft und an alle treuen Kinder der ROK, beschlossen auf der Schlusssitzung
der Bischofssynode der ROK am 19. Februar 1997), abrufbar unter http://www.patriarchia.r
u/db/text/418237.html.

340 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


Verabschiedung von Änderungen des Gesetzes „Über die Religionsfreiheit“ durch das in
Opposition zum Präsidenten stehende Parlament, nach denen die religiösen Konfessio-
nen in Russland in „traditionelle“, denen staatliche Unterstützung garantiert werden, und
„ausländische“ unterteilt wurden. Im Text des Gesetzesentwurfs wurde die ROK nicht
genannt, sondern es gab einen allgemeinen Verweis auf diejenigen Religionen, die „die
historischen Traditionen und Bräuche, die nationale und kulturelle Eigenständigkeit und
das sonstige Kulturerbe der Völker bewahren und entwickeln“. Jelzin jedoch fertigte den
Gesetzesentwurf nicht aus, sondern löste das Parlament mit Einsatz von Panzern auf, und
der Gesetzesentwurf versank für Jahre in Vergessenheit. In den folgenden Jahren sind
Politiker immer wieder auf diese Idee zurückgekommen. So hat etwa im Jahr 2013 hat
die Abgeordnete der Staatsduma der RF Elena Mizulina vorgeschlagen, in die Präambel
der Verfassung der RF einen Satz darüber einzufügen, dass „die Orthodoxie die Grund-
lage der nationalen und kulturellen Eigenständigkeit Russlands ist“.41 Bis jetzt war der-
artigen Versuchen kein Erfolg beschieden, obwohl dieser Ansatz faktisch durch die
Staatsmacht in der Praxis umgesetzt wird.

Als Ergebnis dieser faktischen staatlichen Politik wurde die ROK auf der födera-
len Ebene zum strategischen Partner des Staates; auf der regionalen Ebene treten als
Partner entweder die Diözesen der ROK oder entsprechende geistige Leitungen der
Muslime oder buddhistische oder jüdische religiöse Organisationen auf (je nachdem,
welche Konfession in der jeweiligen Region die Mehrheit oder einen bedeutenden
Teil der Bevölkerung Region ausmacht).42 Seit Mitte der 1990er Jahre haben die rus-
sischen Regionen (Subjekte der Russischen Föderation) angefangen, regionale Geset-
ze zu erlassen, in denen Privilegien für die vorherrschenden Konfessionen (ROK, Is-
lam, Buddhismus) festgelegt sind und die Tätigkeit der „nicht traditionellen Religio-
nen“ beschränkt wird, indem sie zu verschiedenen Verfahren der Registrierung und
Genehmigung verpflichtet werden.43 Diese Struktur spiegelt sich auch in der Präam-
bel des Gesetzes von 1997, auf deren Grundlage eine Reihe von Partnerschaftsabkom-

41 Мизулина предложила упомянуть православие в Конституции (Mizullina hat vorgeschla-
gen, die Orthodoxie in der Verfassung zu erwähnen), BBC Russland, 22. November 2013,
abrufbar unter http://www.bbc.co.uk/russian/russia/2013/11/131122_mizulina_orthodox_co
nstitution.shtml. Der Vorschlag fand die Unterstützung einer Gruppe von Abgeordneten, wurde
aber  nicht  zu einer  formellen Gesetzesinitiative,  s.  Artikel  „Состоялось заседание
Межфракционной депутатской группы Государственной Думы в защиту христианских
ценностей“ (Es hat eine Sitzung einer interfraktionellen Gruppe von Abgeordneten der
Staatsduma zum Schutz christlicher Werte stattgefunden), abrufbar unter http://www.duma.g
ov.ru/news/273/479687/?sphrase_id=1122085.

42 Со А.А., Конституционно-правовой режим равенства религиозных объединений перед
законом: современные проблемы и пути решения (A.A. So, Verfassungsrechtliches Regime
der Gleichheit der religiösen Vereinigungen vor dem Gesetz: gegenwärtige Probleme und
Wege zu ihrer Lösung), Конституционное и муниципальное право 9|2011 S. 27‑29.

43 So mussten z.B. gemäß Art. 4 des Gesetzes der Republik Burjatien vom 23. Dezember 1997
„О религиозной деятельности на территории Республики Бурятии“ (Über religiöse
Tätigkeit auf dem Gebiet der Republik Burjatien) religiöse Organisationen beim Justizmi-
nisterium der Republik eine spezielle Erlaubnis beantragen und vorab eine Gebühr entrich-
ten, wenn sie mildtätig tätig werden wollten. In regionalen Gesetzen war eine Vielzahl
ähnlicher unlogischer Anforderungen an die Tätigkeit religiöser Organisationen geregelt.

Die Religionsfreiheit in Russland 341

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


men zwischen der ROK und föderalen Ministerien geschlossen wurden, wider.44 Die-
selbe Struktur prägt auch die Beziehungen zwischen den regionalen Behörden und an-
deren „traditionellen“ religiösen Konfessionen. So erkennen die staatlichen Behörden
in den muslimischen Regionen Russlands in der Regel nur eine regionale spirituelle
Leitung der Muslime an und behandeln alle anderen Ausprägungen von Religiosität
als des Wahhabismus verdächtig. Die Einstellung der vorherrschenden Konfessionen
zur Gewissensfreiheit ist eher pragmatisch: Wichtig ist einerseits, dass sich der Staat
nicht in Angelegenheiten des religiösen Bekenntnisses einmischt und andererseits,
dass die Religion über der Staatsideologie stehen kann (und im Grunde genommen
grundlegendes und oberstes Prinzip dieser Ideologie sein kann).

Die Gesetzgebung über den Schutz der Gefühle der Gläubigen

Anders als in einer Reihe europäischer Länder kennt in Russland die Gesetzgebung
keine Normen über die Haftung für Handlungsweisen wie Blasphemie oder Gottesläs-
terung. Bis 2012 konnten derartige Taten nur nach allgemeineren Tatbeständen wie
grober Unfug, Vandalismus, Beschädigung von Kulturdenkmälern u.ä. strafbar sein.45

Nur Artikel 5.26 des Gesetzbuchs über Ordnungswidrigkeiten bedrohte Verletzungen
der Gesetzgebung der Religionsfreiheit mit einer geringen Geldbuße. Die skandalöse
Punk-Andacht, die von Gruppe Pussy Riot im März 2012 in der zentralen Moskauer
Christus-Erlöser-Kathedrale durchgeführt wurde, zeigte die rechtliche Ungeschützt-
heit der symbolischen Sphäre der Religion, die derart wichtig für den Staat und seine
Ideologie ist. Die Mitglieder der Gruppe Pussy Riot wurden nach dem strafrechtlichen
Tatbestand des groben Unfugs bestraft. In seinem Urteil war das Gericht gezwungen,
kirchliche Regeln und Kanonen als Teil der für die Gesellschaft als ganzer bedeutsa-
men sozialen Ordnung anzusehen, um die Haftung für Vandalismus zu begründen, der
nach Artikel 213 Absatz 2 des Strafgesetzbuches der RF als „eine mit offener Verach-
tung gegenüber der Gesellschaft begangene grobe Verletzung der gesellschaftlichen
Ordnung“ definiert wird.46

Das Urteil wurde im Wesentlichen auch in der Rechtsmittelinstanz aufrechterhal-
ten, und ziemlich schnell, Anfang 2013, wurde ein Gesetzespaket zum Schutz der Ge-
fühle Gläubiger verabschiedet, durch das auch Artikel 148 des Strafgesetzbuches der

VI.

44 Z. B. Kooperationsvereinbarung zwischen dem Ministerium für Gesundheitswesen und
soziale Entwicklung der Russischen Föderation und der Russischen orthodoxen Kirche vom
15. April 2005; Kooperationsvereinbarung zwischen dem Moskauer Patriarchat der Russi-
schen orthodoxen Kirche und dem Föderalen Dienst für das Archivwesen Russlands vom
18. Dezember 2003.

45 Von 1993 bis 1996 existierte ein Straftatbestand der Beleidigung der Gefühle Gläubiger
(Art. 143 des Strafgesetzbuchs der RSFSR mit einem Strafmaß von bis zu einem Jahr
Freiheitsentzug), aber in das neue Strafgesetzbuch der RF von 1996 wurde diese Vorschrift
nicht übernommen.

46 Urteil des Gerichts des Rayon Chamovniki der Stadt Moskau vom 17. August 2012 im
Verfahren gegen N.A. Tolokonnikova, E.S. Samucevič und M.V. Alëchina. Vgl. Kommen-
tar zu diesem Urteil: Mikhail Antonov, Beyond formalism: sociological argumentation in
the “Pussy Riot” case, Revista crítica de Derecho Canónico. Pluriconfesional 1|2014,
S. 15-25.

342 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


RF eine neue Fassung erhielt.47 In der offiziellen Begründung zu dem Gesetzesent-
wurf wurde darauf verwiesen, dass die Verletzung der religiösen Gefühle „einen An-
griff auf die traditionellen und religiösen Normen, die sich in der Gesellschaft über
viele Jahrhunderte herangebildet haben, sowie die moralischen Grundlagen der Ge-
sellschaft darstellt, der Moral widerspricht, schwerwiegende Folgen nach sich zieht
und einen offensichtlich antisozialen Charakter trägt“.48 Diese Logik demonstrierte in
offenbarer Weise die Absicht, religiöse Normen der ROK und anderer „traditioneller“
Religionen in die staatliche Rechtsordnung aufzunehmen, denn der Schutz der Gefüh-
le Gläubiger erfordert Bezugnahme auf diejenigen Vorstellungen, an die sie glauben,
und die religiösen Normen, die angeben, wie der Glaube zu gestalten ist (Vollzug ritu-
eller Handlungen, Verhalten gegenüber heiligen Orten und Gegenständen u.a.); kei-
neswegs reicht eine Bezugnahme auf subjektive Emotionen (Gefühle).49 In der ur-
sprünglichen Fassung des Gesetzesentwurfs wurde ausdrücklich formuliert, dass der
Schutz nur den Gefühlen der Gläubigen jener „religiösen Vereinigungen, die sich zu
den Religionen bekennen, die einen integralen Bestandteil des geschichtlichen Erbes
Russlands ausmachen“, gewährt wird. Im Laufe der Diskussion wurde diese offen-
sichtlich verfassungswidrige Formulierung gestrichen; auf die Auslegung und An-
wendung der neuen Norm hat sich das aber kaum ausgewirkt.50

Die Gesetzgebung über den Schutz der Gefühle der Gläubigen führte sofort zu
zahlreichen Debatten unter Juristen, da „Gefühle der Gläubigen“ dem Wortsinn nach
auf das forum internum eines jeden Menschen verweisen. Jedoch versteht die vorherr-
schende Praxis unter „Gefühlen der Gläubigen“ nicht die emotionale Einstellung
selbst, sondern religiöse Normen und Kulte, zu denen Gläubige eine emotionale Bin-
dung empfinden. Im Grunde genommen haben diese neuen Gesetze indirekt Blasphe-
mie und Gotteslästerung unter Strafandrohung gestellt. Es ist bemerkenswert, dass in
der Auslegung der ROK als Schutzgüter der Vorschriften die Glaubenssätze der Reli-
gion, die Persönlichkeiten und die Handlungen der Heiligen sowie heilige Bilder und
Texte und andere Gegenstände religiöser Bestimmung angesehen werden und die

47 Федеральный закон от 29 июня 2013 г. № 136-ФЗ «О внесении изменений в статью 148
Уголовного кодекса Российской Федерации и отдельные законодательные акты
Российской Федерации в целях противодействия оскорблению религиозных убеждений
и чувств граждан» (Föderales Gesetz vom 29. Juni 2013 Nr. 136‑FZ „Über die Änderung
des Artikels 148 des Strafgesetzbuchs der Russischen Föderation und einiger Akte der
Gesetzgebung der Russischen Föderation zur Bekämpfung der Beleidigung der religiösen
Überzeugungen und Gefühle der Bürger) SZRF 2013 Nr. 26 Pos. 3209.

48 Offizielle Erläuterung des Gesetzentwurfs Nr. 142303: http://asozd2.duma.gov.ru/main.nsf/
(Spravka)?OpenAgent&RN=142303-6.

49 Кульнев А.С., Защита чувств верующих: как не переступить черту? (A.S. Kul’nev, Schutz
der Gefühle der Gläubigen: Was tun, um nicht die Grenze zu überschreiten?, Кон-
ституционное и муниципальное право 2|2015 S. 25-28.

50 2016 charakterisierte Orest Martyšin, Professor an der Moskauer Staatlichen Lomonossov-
Universität, die Gesetzgebung über den Schutz der Gefühle Gläubiger als eines der Mittel zur
ungerechtfertigten Privilegierung traditioneller Religionen (Мартышин О.В., Закон о
защите чувств верующих в историко-правовом контексте (статья вторая) (Martyšin
O.V., Das Gesetz über den Schutz der Gefühle der Gläubigen im rechtshistorischen Kon-
text), Государство и право 2|2016, S. 22-31.

Die Religionsfreiheit in Russland 343

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


strafrechtliche Verantwortlichkeit ausgelöst wird durch „respektlose Äußerungen, gro-
be Verspottung religiöser Normen und Kanonen“.51

Einige Beispiele aus der Praxis der Anwendung dieses Gesetzes und der neuen
Fassung des Art. 148 des StGB der RF: In der Stadt Kemerovo wurde 2015 der Bür-
ger Zaitsev, der im Zustand der Trunkenheit eine Kathedrale betrat und Jesus Christus
und die Ikone mit seiner Darstellung unflätig beschimpfte, verurteilt.52 In Ioshkar-Ola
wurde 2016 der Bürger Vorob’ev dafür verurteilt, dass er in den sozialen Medien
einen Post veröffentlichte, der ein umgedrehtes Kreuz mit einem unflätigen Wort und
den Worten zeigte: „Diejenigen, die Gott angenommen haben, glauben an ihre eigene
Nichtigkeit und Hilflosigkeit und machen andere daran glauben“.53 In Orenburg wur-
de der Bürger Lazarov dafür verurteilt, dass er auf seiner Webseite einen Artikel unter
der Bezeichnung „Böser Jesus“ veröffentlichte, in dem er seine Meinung äußerte,
dass das Opfer Jesu Christi nicht die Erlösung der Menschheit gewesen sei, sondern
dass es den Menschen noch mehr Leiden gebracht habe.54 Im ersten Fall erfolgte die
Bestrafung wegen Missachtung gegenüber einer Ikone, in den anderen zwei Fällen
wegen der Äußerung von Ansichten im Sinne Nietzsches, die nicht mit der christli-
chen Glaubenslehre übereinstimmen.

Die Gesetzgebung zur Bekämpfung des religiösen Extremismus

Die Bekämpfung des religiösen Extremismus ist mittlerweile das wohl effektivste Ins-
trument zur Sicherung der staatlichen Kontrolle über die religiöse Sphäre. Die Struk-
tur der Regelung dazu wurde bereits 2002 mit Verabschiedung des Gesetzes über die
Bekämpfung des Extremismus angelegt.55 Artikel 10 dieses Gesetzes erlaubt es, die
Tätigkeit religiöser Organisationen gerichtlich vorübergehend oder endgültig zu ver-
bieten, wenn festgestellt ist, dass ihre Tätigkeit extremistischen Charakter trägt. Der
Begriff des Extremismus ist in Art. 1 dieses Gesetzes durch eine sehr weite Umschrei-
bung definiert; die Vorschrift nennt 13 Tatbestände, auf deren Grundlage eine Organi-
sation als extremistisch eingestuft werden kann. Diese reichen von der Behinderung
der gesetzmäßigen Tätigkeit staatlicher Einrichtungen bis hin zur üblen Nachrede im
Verhältnis zu Beamten. Gleichsam ironisch merkte ein Autor dazu an, dass alle heili-

VII.

51 Das Gesetz über die strafrechtliche Verantwortlichkeit für die Beleidigung der religiösen
Gefühle der Gläubigen. Kommentar des juristischen Dienstes des Moskauer Patriarchats,
http://www.patriarchia.ru/db/text/3093568.html.

52 Urteil des Friedensrichters des Gerichtsabschnitts Nr. 6 des Zentralen Gerichtsbezirks der
Stadt Kemerovo vom 23. November 2015 im Verfahren Nr. 1-43/2015-6 (https://rospravos
udie.com/court-sudebnyj-uchastok-6-centralnogo-rajona-g-kemerovo-s/act-229737150).

53 Urteil des Friedensrichters des Gerichtsabschnitts Nr. 2 des Gerichtsbezirks Joškar-Ola der
Republik Marij Ėl vom 16. August 2016 im Verfahren Nr. 1‑34/2016 (https://rospravosudie
.com/court-sudebnyj-uchastok-2-v-gorode-joshkar-ole-s/act-233916982/).

54 Appellationsurteil des Gerichts des Stadtrayons Dzeržinsk der Stadt Orenburg vom 26. April
2016 Nr. 10‑10/2016 (https://rospravosudie.com/court-dzerzhinskij-rajonnyj-sud-g-orenbur
ga-orenburgskaya-oblast-s/act-523921337/).

55 Федеральный закон от 25.7.2002 № 114-ФЗ «О противодействии экстремистской
деятельности» (Föderales Gesetz vom 25. Juli 2002 Nr. 114‑FZ „Über die Bekämpfung
extremistischer Tätigkeit“), SZRF 2002 Nr. 30 Pos. 3031.

344 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


gen Texte der Hauptreligionen unter die Definition des Extremismus fallen.56 In eini-
gen Regionen Russlands führte eine übermäßig eifrige Bekämpfung des Extremismus
zu Fällen, in denen einzelne Texte aus dem Koran, der Bhagavad Gita und anderer
heiliger Texte verboten wurden. Daher initiierte Präsident Putin 2015 Änderungen des
Gesetzes von 2002, in das der neue Artikel 3.1. eingefügt wurde, nach dem Zitate aus
der Bibel, dem Koran, dem Tanach und der Gandschur nicht als extremistisches Mate-
rial eingestuft werden können.57

Am häufigsten werden religiöse Organisationen aufgrund des Tatbestands des
Propagandierens der Exklusivität, der Überlegenheit oder der Minderwertigkeit eines
Menschen aufgrund seiner Zugehörigkeit zu einer sozialen Gruppe, einer Rasse, einer
Nationalität, einer Religion oder aufgrund seiner Sprache oder seiner Einstellung zur
Religion“ als extremistisch eingestuft. Da praktisch jede religiöse Konfession behaup-
tet, dass der Weg zur Erlösung es erfordere, dass man sich ihr anschließt und an ihre
Glaubenssätze glaubt, während alle anderen Bekenntnisse hinsichtlich Glaubenssät-
zen oder religiöser Praktiken in die Irre führen, kann Art. 10 des Gesetzes jederzeit
zur Liquidierung fast jeder beliebigen religiösen Organisation herangezogen werden.
Das wird durch konkrete Auslegungsanweisungen des Obersten Gerichts der RF58

und die Judikatur des Verfassungsgerichts der RF59 sowie durch die vorherrschende
Gerichtspraxis60 bestätigt.

56 Оганесян С.С., Об экстремизме текстов Торы, Нового Завета и Корана (Опыт
лингвистического, психолингвистического и уголовно-правового осмысления) (S.S.
Oganesjan, Über Extremismus in den Texten der Tora, des Neuen Testaments und des
Koran), Современная коммуникативистика 5|2015 S. 15-22.

57 Федеральный закон от 23.11.2015 № 314-ФЗ «О внесении изменения в Федеральный
закон "О противодействии экстремистской деятельности"» (Föderales Gesetz vom
23. November 2015 Nr. 314‑FZ „Über die Änderung des Gesetzes ‚Über die Bekämpfung
extremistischer Tätigkeit‘“), SZRF 2015 Nr. 48 (Teilband I), Pos. 6680.

58 Постановление Пленума Верховного Суда РФ от 28.6.2011 № 11 «О судебной практике
по уголовным делам о преступлениях экстремистской направленности» (Auslegungs-
anweisung des Plenums des Obersten Gerichts der RF vom 28. Juni 2011 Nr. 11 „Über die
Gerichtspraxis in Strafverfahren über extremistische Straftaten“).

59 Определение Конституционного Суда РФ от 2.7.2013 № 1053-О «Об отказе в принятии
к рассмотрению жалобы гражданина Кочемарова Владислава Сергеевича на нарушение
его конституционных прав положениями пунктов 1 и 3 статьи 1 и части третьей статьи
13 Федерального закона „О противодействии экстремистской деятельности“ (Be-
schluss des Verfassungsgerichts der RF vom 2. Juli 2013 Nr. 1053‑O über die Abweisung der
Beschwerde des Bürgers Kočemarov Vladislav Sergeevič über die Verletzung seiner verfas-
sungsmäßigen Rechte durch Artikel 1 Punkte 1 und 3 sowie Artikel 13 Absatz 3 des
Föderalen Gesetzes „Über die Bekämpfung extremistischer Tätigkeit“); Особое мнение
судьи КС РФ Г.А. Гаджиева к Определение Конституционного Суда РФ от 16.7.2015
№1787-О «Об отказе в принятии к рассмотрению жалобы местной религиозной
организации Свидетелей Иеговы в городе Биробиджане на нарушение
конституционных прав и свобод пунктом 3 статьи 1 и статьей 13 Федерального закона
"О противодействии экстремистской деятельности» (Sondervotum des Richters des
Verfassungsgerichts der RF G.A. Gadžiev zum Beschluss des Verfassungsgerichts der RF
vom 16. Juli 2015 Nr. 1787‑O über die Abweisung der Beschwerde der örtlichen religiösen
Organisation der Zeugen Jehovas in der Stadt Birobidžan über die Verletzung ihrer verfas-
sungsmäßigen Rechte und Freiheiten durch Artikel 1 Punkt 3 und Artikel 13 des Föderalen
Gesetzes „Über die Bekämpfung extremistischer Tätigkeit“).

Die Religionsfreiheit in Russland 345

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329


Schluss

Religion ist in Russland nicht nur eine Angelegenheit des persönlichen Gewissens der
Gläubigen, sondern auch ein wichtiges politisches Institut, das eine große Rolle in der
offiziellen Ideologie der Staatsgewalt spielt. Wie in vielen anderen Aspekten herrscht
auch im Bereich der Religionsfreiheit(en) eine Spaltung zwischen liberalen Texten
der Verfassung und der weiteren Gesetzgebung einerseits und der konservativen Pra-
xis der Auslegung und Anwendung der Normen andererseits. Viele Autoren erklären
diese Spaltung mit einer Instrumentalisierung von Religion durch den Staat sowie
umgekehrt damit, dass die „traditionellen“ Religionen pragmatisch auf Vorteile aus
einer Kooperation mit dem Staat hoffen.61 Ohne diese offen zu Tage liegende Erklä-
rung zu bestreiten, kann man zusätzlich auf den sozialen Kontext verweisen, in dem
sich die Interpretationspraktiken der Richter und anderer Normenanwender herausbil-
den. Aus verschiedenen Gründen war dieser Kontext historisch immer ungünstig für
die Schaffung einer Gleichheit im Religiösen und des Schutzes der Religionsfrei-
heit(en). Dies hat sich auch in der modernen russischen Gesellschaft nicht geändert,
die nach soziologischen Studien durch ein hohes Maß an religiöser Intoleranz gegen-
über „nicht traditionellen“ religiösen Kulten gekennzeichnet ist,62 die allgemein als
„Sekten“ bezeichnet werden, womit ihre Trennung vom sozialen Ganzen unterstri-
chen wird. Gleichzeitig wurden die Glaubenslehren der „traditionellen“ Religionen
faktisch allmählich Teil der russischen Rechtsordnung, was besonders deutlich in den
jüngeren Gesetzesänderungen bezüglich des Schutzes der Gefühle der Gläubigen und
in der Praxis der Anwendung der Gesetzgebung zur Bekämpfung des Extremismus
zum Ausdruck kommt.

Aus dem Russischen von Burkhard Breig, Berlin

VIII.

60 Найда А. А., Практические аспекты применения Закона о противодействии экс-
тремистской деятельности. Религиозный экстремизм (A.A. Najda, Praktische Aspekte der
Anwendung des Gesetzes über die Bekämpfung extremistischer Tätigkeit), in: Овечко Б.Н.
(ред.) Практика применения закона о противодействии экстремистской деятельности
(B.N. Ovečko (Hrsg.), Praxis der Anwendung des Gesetzes über die Bekämpfung extremis-
tischer Tätigkeit), Moskau 2016, S. 6‑12; Султанов А. Р., Признание религиозных книг
экстремистскими посредством экспертиз (A.R. Sultanov, Anerkennung religiöser Bücher
als extremistisch aufgrund von Sachverständigengutachten), ebenda, S. 16-25; Mikhail
Antonov/Ekaterina Samokhina, The Realist and Rhetorical Dimensions of the Protection of
Religious Feelings in Russia, Review of Central and East European Law, Vol. 40 (3-4),
p. 229-284.

61 Z.B. Irina Papkova, The Orthodox Church and Russian Politics. The Orthodox Church and
Russian Politics. New York: Oxford University Press, 2011.

62 So unterstützen z.B. 80 % der russischen Bürger das Verbot der Tätigkeit der Zeugen Jehovas
in Russland, obwohl die Mehrheit von ihnen nicht weiß, was die grundlegenden Aussagen
des Glaubens dieser Religion sind (https://www.levada.ru/2017/07/13/svideteli-iegovy/); ein
ebenso großer Anteil (79 %) unterstützt die Idee, Angehörigen von Sekten, die ihre Kinder
an ihre eigene Religion heranführen, das Sorgerecht für die Kinder zu entziehen (https://wc
iom.ru/index.php?id=236&uid=116573).

346 Mikhail Antonov

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 20:37:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0030-6444-2018-3-329

