
2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge

Insbesondere frühere Studien, aber auch einige der aktuellen Arbeiten zu nicht-

heterosexuellen Elternschaften, sind durch einen heteronormativen Fokus ge-

prägt: Vor allem in den Vergleichsstudien von Familien mit heterosexuellen und

homosexuellen Eltern reproduziert ein Teil der empirischen Forschung tradierte

Bilder von Männlichkeit und Weiblichkeit bzw. Vaterschaft und Mutterschaft

sowie Begehren. Lesbische Eltern werden wiederholt als ›das Andere‹ markiert

und Heterosexualität als Norm reifiziert.1 Die vorliegende Studie beabsichtigt

hierzu einen Kontrapunkt darzustellen und eine kritische Perspektive auf den

Gegenstand einzunehmen, die Heterosexualität und die in sie eingeschriebene

Cis-Zweigeschlechtlichkeit als Machtkonfigurationen fasst. Im folgenden Unter-

kapitel werde ich zunächst einen Überblick über die Forschungslandschaft zum

Elternwerden lesbischer Paare mittels Reproduktionstechnologien geben sowie

eine Einschätzung zu den Einsichten und Leerstellen der bisherigen empirischen

Forschung (2.1).2 Im Anschluss stelle ich mit den Unterkapiteln Queere Perspektiven

auf Sexualität, Geschlecht und Identität (2.2) sowie Verwandtschaft denken mit den Femi-

nist Science and Technology Studies (2.3) die konzeptionellen Zugänge dieser Arbeit

vor.

1 Kritisch dazu unter anderem Fish/Russell 2018.

2 In Kapitel 2.1 greife ich auf Passagen eines in den Feministischen Studien veröffentlichten Ar-

tikels (Dionisius 2014) sowie auf Teile eines in der skandinavischen Zeitschrift distinktion er-

schienenen Papers (Dionisius 2015) zurück. Insbesondere der Forschungsstand wurde aktua-

lisiert und um später erschienene Studien sowie laufende Projekte ergänzt.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Queere Praktiken der Reproduktion

2.1 Einsichten und Leerstellen empirischer Forschung

zu Familienbildungsprozessen lesbischer Paare3

mittels Reproduktionstechnologien

Seit den 1980ern bilden die verschiedenen Wege des Elternwerdens lesbischer

Paare ein Forschungsfeld der Sozialwissenschaften: Zunächst wurden in den

Studien insbesondere Familien lesbischer Paare untersucht, deren Kind/Kinder

aus vorherigen heterosexuellen Beziehungen stammte/n. Die Familienkonstella-

tionen wurden als »single-mother families« oder »Patchworkfamilien« bezeichnet.

Seltener wurden Familien in den Blick genommen, die ein Kind adoptiert hatten.

Ab dem Ende der 1990er Jahre rückten geplante lesbische Familien in den Blick

der Forschung, insbesondere diejenigen, die ihren Kinderwunsch über Samen-

spenden verwirklicht haben (vgl. Touroni/Coyle 2002: 195; Biblarz/Savci 2010: 481).

Ein Großteil der in den 1990ern durchgeführten Studien analysiert Unterschiede

zwischen lesbischen und heterosexuellen Paaren, die reproduktionsmedizinische

Verfahren zur Familiengründung in Anspruch genommen haben.Diese Vergleichs-

studien setzen sich bis heute fort (u.a. Flaks et al. 1995; Leiblum/Palmer/Spector

1995; Wendland/Byrn/Hill 1996; Chan et al. 1998; Jacob/Klock/Maier 1999; Bos/van

Balen/van den Boom 2004; Greenfeld/Seli 2016).

Die ersten Arbeiten, die ganz oder schwerpunktmäßig auf die Nutzung Do-

nogener Insemination bzw. weiterer reproduktionsmedizinischer Verfahren durch

lesbische Paare fokussieren, wurden kurz vor bzw. nach der Jahrtausendwende pu-

bliziert. Darunter finden sich auch einige Forschungsprojekte, die mit Hilfe qua-

litativer Erhebungsmethoden die Erfahrungen, Sichtweisen und Praktiken lesbi-

scher Paare und ihrer Familien beleuchten. Diese Studien stehen im Mittelpunkt

der folgenden Darstellung, da sie es im Gegensatz zu quantitativen Designs erlau-

ben, die Vorstellungen, Motivlagen und Praktiken der Akteurinnen* vertiefend zu

untersuchen.

Vor allem in den USA (u.a. Reimann 1997; Wilson 2000; Chabot/Ames 2004;

Mamo 2007a, 2007b; Goldberg/Allen 2007; Padavic/Butterfield 2011; Wojnar/Kat-

zenmeyer 2014; Goldberg/Scheib 2015) und in Großbritannien (u.a. Donovan 2000;

Dunne 2000; Haimes/Weiner 2000; Touroni/Coyle 2002; Jones 2005; Almack 2006,

3 Obwohl die vorliegende Arbeit sowohl lesbische als auch queere Frauen*paare und deren

Praktiken des Elternwerdens und -seins untersucht, fokussiere ich in diesem Kapitel auf den

sozialwissenschaftlichen Forschungsstand zur Familienbildung lesbischer Paare. Der Begriff

»queer« als Verortung in einer sexuellen und ggf. geschlechtlichen Subjektposition findet

bislang eher vereinzelt in Studien zu nicht-heterosexuellen familialen Lebensweisen von

Frauen* Verwendung (so etwa bei Mamo 2007a, 2007b oder Luce 2010). Die Erweiterung

meines Projekts um queer verortete Frauen* ist ein Ergebnis des empirischen Erhebungs-

prozesses sowie der Analyse und verdeutlicht die Prozesshaftigkeit, Hybridität und Unabge-

schlossenheit von Identität(skategorien) (vgl. hierzu auch Kap. 3 und 8).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 23

2011; Donovan/Wilson 2008; Nordqvist 2010, 2011, 2012; Nordqvist/Smart 2014),

aber auch in Kanada (Luce 2010), in Irland und Schweden (Ryan-Flood 2005,

2009; Malmquist 2015), in Israel (Ben-Ari/Livni 2006), in Belgien (u.a. Wyverkens

et al. 2014; Raes et al. 2014), in Italien (Lingiardi et al. 2016; Guizzardi 2016)

sowie beispielsweise in Australien (Dempsey 2010, 2012) und Brasilien (Machin

2014) sind qualitative Studien entstanden, die lesbische Familienbildung über

Samenspende in den jeweiligen Ländern in den Blick nehmen. In Deutschland

steht die Auseinandersetzung mit geplanten lesbischen Familien noch am Anfang.

Für Deutschland existieren primär quantitative Studien wie die von Lisa Green

(2006) und die daraus hervorgegangenen Artikel (Herrmann-Green/Gehring 2007,

Herrmann-Green/Herrmann-Green 2008) sowie eine erste repräsentative, von

Marina Rupp (2009) durchgeführte Untersuchung über die Lebenssituation von

Kindern in gleichgeschlechtlichen Lebenspartnerschaften und diverse, daraus

entstandene Publikationen (vgl. Rupp 2009; Bergold/Rupp 2011; Dürnberger 2011;

Buschner 2013; Bergold/Buschner/Haag 2015). Hierbei handelt es sich um eine

Studie, in die neben quantitativen, standardisierten Testverfahren auch persönli-

che Interviews mit lesbischen und schwulen Eltern einbezogen wurden. Darüber

hinaus existieren Fachartikel, die sich auf (explorative) qualitative Interviews

stützen, in denen das Sample aber, ebenso wie bei der von Rupp durchgeführten

Studie, nicht nur auf Inseminationsfamilien lesbischer Frauen beschränkt bleibt

(u.a. Burghardt/Mahmud/Molitor 2006; Kruppa 2009; Hartung/Mohr/Paulick

2010; Herbertz-Floßdorf 2010). Aktuell arbeitet zudem die Erziehungswissen-

schaftlerin Janine Schallat aus einer hegemonietheoretischen Perspektive zu

Familien- und Elternschaftskonstruktionen nicht-heterosexueller Eltern. Für ihr

Promotionsvorhaben führte sie narrative Interviews mit unterschiedlichen nicht-

heterosexuellen Elternkonstellationen und analysierte Familienfotografien mit

Hilfe der dokumentarischen Methode (Schallat 2012, 2018).

Weitere empirische Erkenntnisse (unter anderem auch zu lesbischem Eltern-

werden) wird das seit 2018 bis 2021 an der Humboldt-Universität Berlin laufen-

de, von Christine Wimbauer, Almut Peukert, Mona Motakef und Julia Teschla-

de durchgeführte Forschungsprojekt Ambivalente Anerkennungsordnung. Doing repro-

duction und doing family jenseits der ›Normalfamilie‹ liefern. Aus einer ungleichheits-

und geschlechtersoziologischen sowie queer- und anerkennungstheoretischen Per-

spektive untersucht es die Vielfalt familialer Lebensformen von LSBT*Q-Familien

über narrative Paar- und Familieninterviews in Deutschland. Unter den bereits er-

schienenen Veröffentlichungen findet sich ein Artikel, der die Nutzung von Repro-

duktionstechnologien durch lesbische Paare fokussiert und herausarbeitet, wie ein

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Queere Praktiken der Reproduktion

lesbisches Paar im Zuge der Nutzung der ROPA-Methode4 und einer anonymen Sa-

menspendeMutterschaft vervielfältigt, Naturalisierungen dieser unterminiert und

sich zugleich diverse Paradoxien ausmachen lassen (Peukert et al. 2020).

Intersektionale Forschungsperspektiven auf das Elternwerden lesbischer Paa-

re mittels Samenspende fehlen bislang weitgehend.5 Die durchgeführten Studien

beschränken sich in ihren Samples schwerpunktmäßig auf weiße6, physisch und

psychisch nicht als beeinträchtigt markierte Interviewpartnerinnen aus der Mit-

telschicht, die zumeist einen hohen Bildungsstand aufweisen. Die empirischen

Ergebnisse bilden somit nur eine spezifische Gruppe von lesbischen Frauen ab,

deren Praktiken des Elternwerdens sich vermutlich aufgrund ihrer wirtschaftlich

und sozial privilegierten Stellung von Erfahrungen anderer lesbischer Frauen un-

terscheiden (vgl. Teschlade et al. 2020: 19).

Wegweisende Denkanstöße hierzu liefert innerhalb der deutschsprachigen

Auseinandersetzung mit lesbisch-queerer Elternschaft die von Yv E. Nay verfass-

te Studie Feeling Family (2017), die sowohl eine intersektionale als auch queer-

theoretisch informierte Perspektive darstellt und an Foucaults Machtanalytik

anschließt: Nay hat für die Studie in der Schweiz lebende LSBT*Q mit Kind(ern)

interviewt und begleitet, die in verschiedenen Konstellationen und über ganz

unterschiedliche Wege Elter(n) geworden sind. Nay setzt bei der multiplen Ver-

wobenheit von Differenzkategorien an (vgl. Nay 2017: 307). Die Studie fokussiert

auf Ambivalenzen, Gleichzeitigkeiten und Paradoxien in den Aushandlungen von

Familie und Elternschaft und stellt die Beziehung von Kritik und Forschungsge-

genständen in den Mittelpunkt (vgl. Nay 2017: 318f., 325). Nays Arbeit zeichnet sich

zusätzlich durch einen theoriegenerierenden Anspruch aus – eine Seltenheit im

Forschungsfeld zu lesbischer Familienbildung.

Auch wenn die Studien zu lesbischen Paaren, die über Samenspende Eltern

geworden sind, zum Teil unterschiedliche Schwerpunkte setzen – vom Fokus auf

Entscheidungsprozesse lesbischer Paare während der Familiengründung bis hin

zu (A-)Symmetrien biologischer und sozialer Mutterschaft in den alltäglichen fa-

milialen Praktiken – thematisieren die meisten auf einer übergeordneten Ebene

die Frage, wie Familie, Verwandtschaft, Begehren und Geschlecht in Familien les-

bischer Paare in der Familiengründungsphase bzw. im familialen Alltag in Bezie-

hung zueinander gesetzt und mit welchen Vorstellungen sie verbunden werden.

4 Bei der ROPA-Technologie (Reception of Oocytes from Partner) wird einer der beiden Mütter

die mit Spendersamen befruchtete Eizelle der Partnerin eingesetzt. Für Details zum repro-

duktionsmedizinischen Verfahren siehe Kapitel 4.2.

5 Eine Ausnahme bildet bspw. die Ländervergleichsstudie von Ryan-Flood (2005).

6 Die Kleinschreibung und Kursivierung des Begriffs weiß sollen den Konstruktionscharakter

der Kategorie markieren. Darüber hinaus weisen sie auf deren anhaltende Wirkungsmacht

als Strukturkategorie in Bezug auf die (ungleiche) Verteilung von gesellschaftlichen Privile-

gien und den Zugang zu Ressourcen hin.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 25

UmAntworten darauf zu finden, stellen sie Aspekte wie die Aufgabenverteilung der

Paare, Deutungen und Praktiken von ›Weiblichkeit‹ und ›Männlichkeit‹, die Krite-

rien für die Auswahl des Samenspenders und seine eventuelle Einbindung in die

Familie, Konzepte von Elternschaft und Familie oder die Bedeutung von leiblicher

und sozialer Mutterschaft bzw. Verwandtschaft ins Zentrum der Analyse.

Eine Zusammenschau der Forschungsergebnisse zeigt, dass in der Diskussion

umdie Elternschaft von lesbischen Paaren drei Stoßrichtungen unterschiedenwer-

den können: Zum einen gibt es Arbeiten, die vorrangig Tendenzen einer Reproduk-

tion der bestehenden Geschlechterordnung und tradierter Vorstellungen von Fa-

milie und Verwandtschaft herausarbeiten (u.a. Touroni/Coyle 2002; Chabot/Ames

2004; Kruppa 2009; Nordqvist 2010, 2012; teils auch Herrmann-Green/Herrmann-

Green 2008). Zum anderen existieren Studien, die insbesondere neue (An-)Ord-

nungen von Geschlecht und Elternschaft identifizieren und das subversive, hete-

ronormative Strukturen infrage stellendeMoment der familialen Praxen lesbischer

Paare herausstellen (u.a. Reimann 1997; Dunne 2000; Haimes/Weiner 2000;Wilson

2000; Ben-Ari/Livni 2006; Donovan/Wilson 2008). Drittens finden sich Arbeiten,

die auf eine Gleichzeitigkeit von Neuverhandlungen und Affirmationen hinweisen

und ambivalente Entwicklungen ausmachen (insbesondere Ryan-Flood 2005, 2009;

Burghardt/Mahmud/Molitor 2006; Mamo 2007a, 2007b; Padavic/Butterfield 2011;

Schallat 2012; Nay 2017; zum Teil auch Donovan 2000; Goldberg/Allen 2007; Rupp

2009; Almack 2011; Bergold/Rupp 2011; Nordqvist/Smart 2014; Malmquist 2015).7

Der Beitrag sowohl der Studien des ersten Strangs, die Affirmation betonen, als

auch der des zweiten Strangs, die Neuverhandlungen ins Zentrum stellen, ist au-

ßergewöhnlich und bedeutsam: Sie haben in den 2000er-Jahren ein Forschungsfeld

in den Sozialwissenschaftenmitetabliert, das nicht-heteronormative Praktiken des

Elternwerdens dezidiert ins Zentrum des Erkenntnisinteresses stellt und hierbei

keine defizitorientierte Forschungsperspektive auf den Gegenstand einnimmt. Zu-

gleich ist an der relativ starren Positionierung der empirischen Forschung über

Assimilations- versus Transgressionsthesen Kritik geübt worden. So hat unter an-

derem die queer_feministische Theoretikerin Sara Ahmed dualistische Denk- und

Fragemuster im Kontext der Beforschung nicht-heterosexueller familialer Lebens-

weisen problematisiert. Ahmed hat darauf verwiesen, dass es produktiver wäre,

lesbische Eltern als Akteurinnen zu sehen, die Normen anders ›bewohnen‹, und

dies detailliert zu beschreiben, da hierin das transformative Potential bestehe und

ein Arbeiten am (Hetero-)Normativen möglich sei (Ahmed 2012: 155): »Even when

7 Die zitierten Autor*innen positionieren sich unterschiedlich stark zur Frage einer Neuver-

handlung von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht in den Familien lesbischer Paare und

verbleiben teils auf einer rein deskriptiven Ebene. Anhand des in den Studien dargestellten

Materials lassen sich aber Aussagen hinsichtlich der Aushandlungen durch die lesbischen

Paare treffen und die verschiedenen Stränge herausarbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Queere Praktiken der Reproduktion

queer families may wish to be recognised as ›families like other families‹, their dif-

ference from the ideal script produces disturbances – moments of ›non-sinking‹ –

that will require active forms of negotiation in different times and places« (ebd.:

153). Dichotomien und Festschreibungen vermögen keine komplexen Einblicke in

(Re-)Konfigurationen von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht zu geben, die

sich in lesbischen Familienarrangements vollziehen. Darüber hinaus besteht von

einem queer-theoretischen Blickwinkel aus die Gefahr, Heterosexualität und die

heterosexuelle Kernfamilie implizit als Normen zu reifizieren, wenn sie als Ab-

gleichfolie für die Abweichung oder die Normalität der Familien lesbischer Paare

herangezogen und keiner (macht-)kritischen Reflexion unterzogen werden.

Eine für Ambivalenzen offenere Beantwortung der Frage nach der Verhand-

lung von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht in lesbischen Familienarrange-

ments liefern die Arbeiten des dritten Forschungsstrangs. Sie stellen eine Gleich-

zeitigkeit von Flexibilisierungen und Fixierungen tradierter Konzepte und Prakti-

ken in den Familien heraus und diagnostizieren vielschichtige, teils widersprüch-

liche Entwicklungen. Beispielhaft für diese Perspektive steht Laura Mamos Studie

Queering Reproduction (2007a). Sie setzt sich darin differenziert und theoretisch in-

formiert mit den skizzierten Problematiken auseinander und liefert konzeptionelle

Anschlüsse für die weitere empirische Forschung – und die vorliegende Arbeit.

Mamo skizziert und veranschaulicht mit Hilfe ihres empirischen Materials zu

lesbisch-queerer Elternschaft, dass Familie, Verwandtschaft und Geschlecht ge-

macht sind und beleuchtet auch die Rolle von Artefakten, Materialität und Tech-

nik innerhalb dieser Prozesse. Hierfür rekurriert sie auf die Feminist Science and

Technology Studies. Darüber hinaus sucht sie nach Spuren der Queerness in den

Aushandlungen und Praktiken der Interviewten und schließt somit auch an queer-

theoretische Perspektiven an. Mamo weist konzeptionell in eine produktive Rich-

tung. Eine Theoretisierung ihrer Ergebnisse findet jedoch nur in Ansätzen statt.

Wie die Anthropologin Sarah Franklin in ihrer Rezension zu Mamos Werk betont,

schließen sich an ihre Forschung wichtige sozialtheoretische Fragen an, bspw. wie

das biologische Geschlecht (sex) und Reproduktion vor dem Hintergrund der em-

pirischen Befunde gefasst werden können (vgl. Franklin 2009: 576). Antworten gibt

es darauf bislang kaum – nicht-heterosexuelle Reproduktion stellt eine Randfigur

in der Sozialtheorie dar. Die Forschung zum Elternwerden lesbischer und quee-

rer Paare ist damit vor die Herausforderung gestellt, diese Intuitionen aufzuneh-

men, sie deutlicher zu akzentuieren und systematischer zu verfolgen.Damit ist der

Ausgangspunkt meiner Arbeit skizziert: Ich knüpfe an Mamos theoretische Bezü-

ge – Queer Studies und Feminist Science and Technology Studies – an, um den

reproduktiven, verwandtschaftlichen und familialen Praktiken der lesbischen und

queeren Paare nachzugehen und weitere Impulse für theoretische Konzeptualisie-

rungen zu liefern.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 27

Queer Studies und Feminist Science and Technology Studies sind nicht nur

in besonderer Weise geeignet, sie sind sogar unabdingbar, um die Verhandlungen

von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht auf dem Feld lesbischer und queerer

Reproduktion in all ihrer Komplexität zu erfassen. Erst in der Kombination der

theoretischen Bezüge ist es möglich, sowohl Heteronormativität als Machtstruk-

tur zu reflektieren als auch der Rolle vonMaterialitäten nachzugehen und tradierte

Dichotomien infrage zu stellen – etwa die von Kultur/Natur, Biologie/Sozialem,

Mann/Frau, Mutter/Vater, aber auch die von Normalisierung und Neuverhand-

lung. Es geht darum, ein Denken zu erproben, das sich an Binaritäten reibt, diese

porös werden lässt und herausfordert. Bislang existiert keine Studie zu lesbisch-

queerer Familienbildung über Reproduktionstechnologien im deutschsprachigen

Raum, die die Perspektive der Feminist Science and Technology Studies hierfür

produktiv macht.8

Umgekehrt konzentrieren sich Studien aus dem Feld der FSTS meist auf bio-

medizinische Settings – im Feld der Reproduktion sind dies etwa Reproduktions-

kliniken und Kryobanken: Während die Nutzung von Reproduktionstechnologien

in klinischen Settings bereits in diversen Studien Beachtung erfahren hat, sind

Arbeiten, die Do-it-yourself-Techniken wie die Selbstinsemination mit privaten

oder medizinisch aufbereiteten Samenspenden berücksichtigen, rar (vgl. Nord-

qvist 2011: 114). Lesbisch-queere reproduktive Praktiken in Deutschland stellen ein

interessantes Beispiel dar, um diese Forschungslücke zu füllen: Aufgrund aus-

schließender struktureller Rahmenbedingungen der Reproduktionsmedizin zum

Zeitpunkt des Elternwerdens der Interviewten, ökonomischer Notwendigkeiten,

aber auch individueller Präferenzen ist die Praxis der Selbstinsemination mit

privaten Samenspenden in Deutschland relativ weit verbreitet (vgl. Kap. 4).

2.2 Queere Perspektiven auf Sexualität, Geschlecht und Identität

Um die Analyseperspektive dieser Studie darzulegen, werde ich im Folgenden die

konzeptionellen Zugänge der Queer Studies (2.2) und der Feminist Science and

Technology Studies (2.3) vorstellen.Das Kapitel geht zunächst auf bedeutendeNeu-

ordnungen des sozial- und kulturwissenschaftlichen Feldes im Zuge der Entste-

hung des Poststrukturalismus ein, der einen wesentlichen theoretischen Bezugs-

rahmen für die Queer Studies bildet, insbesondere die Schriften Michel Foucaults.

8 Einen Vorstoß in diese Richtung machen Nolwenn Bühler, Willemijn de Jong, Yv E. Nay und

Kathrin Zehnder (2015) in einem Artikel, in dem sie das analytische Potential des Konzepts

der ontological choreography nach Charis Thompson, die im Kontext der FSTS situiert ist (vgl.

2.3.2), ausloten, um das doing familymittels Reproduktionstechnologien in der Schweiz eth-

nografisch zu rekonstruieren. LSBTQ-Familien sind eines der gewählten Beispiele.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Queere Praktiken der Reproduktion

Im Anschluss stelle ich Judith Butler als eine der bedeutendsten Vertreter*innen

der Queer Studies vor, an deren konzeptuelle Neufassungen von Geschlecht, Be-

gehren, Identität und Körper ich anknüpfe (2.2.1). Danach skizziere ich einige

queer-theoretische Ursprünge sowie Weiterentwicklungen des Konzepts der »he-

terosexuellen Matrix« (Butler 1991) und führe den Begriff der Heteronormativität

ein (2.2.2). Abschließend fasse ich zentrale Aspekte einer queer-theoretischen Ana-

lyseperspektive zusammen (2.2.3).

2.2.1 Sexuelle Identität als diskursiver Effekt:

poststrukturalistische Einsprüche

Im akademischen Feld vollzogen sich bereits ab Ende der 1960er Jahre theoretische

Verschiebungen, die wesentliche Impulse und Anschlüsse boten, um Sexualität,

Geschlecht und Identität neu zu fassen: Das poststrukturalistische Denken hielt

Einzug. Sowohl außerhalb als auch innerhalb der Wissenschaft stießen zu dieser

Zeit wissenschaftliche Bemühungen, universelle und überhistorische Gesetze zu

identifizieren, wie etwa im Rahmen strukturalistischerTheoriebildung angestrebt,

auf Kritik. Vorstellungen von starren, essentialistischen Identitäten und der Au-

tonomie des Subjekts wurden zunehmend infrage gestellt und auch kritisch auf

Theoriezweige wie die Gay Studies und den Lesbischen Feminismus bezogen. Wie

ist lesbische/schwule Identität zu begreifen? Lässt sich ein ›Wir‹ formulieren und

wenn ja, auf welcher Basis?

Bedeutende Theoretiker*innen, die das poststrukturalistische Denken ab En-

de der 1960er im Kontext französischer Theoriebildung in Form von interdiszipli-

nären, geistes- und sozialwissenschaftlichen Ansätzen geprägt haben, sind unter

anderem Michel Foucault, Jacques Derrida, Luce Irigaray, Hélène Cixous, Jacques

Lacan und Louis Althusser. Gemeinsam ist ihnen als Poststrukturalist*innen, dass

sie der Sprache eine neue Bedeutung beimaßen: Sprache wurde nicht länger als ein

bloßes Beschreiben von Dingen oder Menschen in ihrer (vermeintlichen) Eigent-

lichkeit betrachtet, sondern als produktiv und sozialeWirklichkeit hervorbringend.

Sprache konstituiert Subjekte, Objekte undWelt und ermöglicht somit Identitäten

überhaupt erst (vgl. Villa 2012: 20). Ein zentraler Begriff des Poststrukturalismus

ist deshalb der des Diskurses: Ein Diskurs ist eine Formation, ein ganzes System

von Denkfiguren und sprachlichen Regeln. Ein Diskurs strukturiert die Wahrneh-

mung der Subjekte und setzt Grenzen, indem er den Rahmen dessen absteckt, was

artikulierbar ist. Über Sprache wird die Welt also geordnet und zugleich – das ist

die wesentliche Pointe – hervorgebracht. Sprache ist aus poststrukturalistischer

Perspektive kein Abbild von Welt oder deskriptiv; sie schafft vielmehr das, was sie

scheinbar nur bezeichnet (vgl. ebd.: 22). Der poststrukturalistische Diskursbegriff

hebt den zutiefst gesellschaftlichen und politischen Charakter von Sprache her-

vor sowie die Kontingenz dessen, was und wen Diskurse produzieren und wie sie

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 29

damit das Feld des Lebbaren abstecken (vgl. ebd.). Diskurse werden an dieser Stel-

le bewusst im Plural verwendet, denn es gibt niemals nur einen, sondern immer

mehrere Diskurse, auch zu Geschlecht. Diese konkurrieren miteinander und ha-

ben eine unterschiedliche Wirkmächtigkeit Realität zu gestalten (vgl. ebd.: 24f.)

– folglich stellt sich auch die Frage von Macht und Widerstand: Ein Diskurs wie

der der Zweigeschlechtlichkeit ist etwa in vielen Kontexten hegemonial und bean-

sprucht einen Wahrheitsanspruch. Andere Diskurse wie queere Perspektiven auf

Geschlecht sind als Gegendiskurse zu beschreiben, denen sowohl ein den hegemo-

nialen Diskurs stabilisierendes als auch destabilisierendes Potential innewohnt.

Diskurse sind folglich nicht in sich geschlossen und zielgerichtet, sondern durch-

aus vielfältig, ambivalent und widersprüchlich.

Um mich dem Gegenstand dieser Arbeit weiter anzunähern, beziehe ich mich

im Folgenden auf Michel Foucault, der sich dezidiert mit der diskursiven Kon-

struktion von Sexualität auseinandergesetzt hat und hierbei Homosexualität als

ein zentrales Beispiel wählt. Im Anschluss wende ich mich Judith Butler zu, die als

eine der bedeutendstenTheoretiker*innen der Queer Studies an Foucaults Studien

zu Sexualität sowie seinen Diskurs- und Machtbegriff anschließt und die Überle-

gungen produktiv auf Fragen von Identität, Begehren und Geschlecht anwendet

und weiterentwickelt.

Das Beispiel des Homosexuellen bei Michel Foucault

In seinem mehrbändigen Werk Sexualität und Wahrheit (u.a. 1979 [1976]) zeichnet

Foucault nach, wie sich seit dem 17./18. Jahrhundert in westlichen Gesellschaften

ein Dispositiv9 der Sexualität formiert hat.10 Wesentlich hierfür war unter ande-

rem die Herausbildung des Erkenntnisbereichs der scientia sexualis, einer Wissen-

schaft, die Sexualität zu ergründen suchte, indem sie diese ordnete, klassifizierte

und sie somit überhaupt erst sicht- und sagbar machte. Diese Entwicklung stellt

die Grundbedingung dafür dar, dass sich die Vorstellung von Homosexualität als

Lebensform und Identitätskategorien wie lesbisch oder schwul überhaupt durchset-

zen konnten, die in den Kämpfen der schwul-lesbischen Bewegung zentral waren

und sind.

Die Skizzierung dieser Genese eines Regimes vonMacht,Wissen und Lust nach

Foucault verweist auf der analytischen Ebene auf den Konstruktionscharakter und

9 Ein Dispositiv ist bei Foucault eine »heterogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Insti-

tutionen, architektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen,

administrativen Maßnahmen, wissenschaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen

und philanthropischen Lehrsätzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Ungesagtes, das sind die Ele-

mente des Dispositivs. Das Dispositiv selbst ist das Netz, das man zwischen diesen Elemen-

ten herstellen kann« (Foucault 2003: 392).

10 Dieses Dispositiv entfaltet(e) seine Wirkmächtigkeit selbstverständlich auch jenseits der

westlichen Welt, etwa im Zuge des Kolonialismus und seiner Kontinuitäten.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Queere Praktiken der Reproduktion

die Kontingenz von Identität. Indem Foucault hierbei einen ambivalenten und viel-

schichtigen Machtbegriff statt eines repressiven formuliert, tritt die Kompliz*in-

nenschaft marginalisierter Positionen bei der Durchsetzung und Reproduktion ei-

ner hegemonialen Norm zutage – zugleich aber auch deren subversives Potential.

Das führt mich zu zwei zentralen theoretischen Positionen der Queer Studies, die

an Foucault anschließen: die Dekonstruktion und Dezentrierung von (sexueller)

Identität und die Perspektive, sexualpolitische Kategorien als Effekte von Macht

und Herrschaft zu fassen (vgl. Villa 2007).

Seine Analyse beginnt Foucault mit einer historischen Rückschau: Noch zu Be-

ginn des 17. Jahrhunderts seien sexuelle Praktiken selbstverständlicher Teil des All-

tags gewesen. Doch bis zum 19. Jahrhundert wurde die Sexualität privatisiert, ta-

buisiert und mit Fortpflanzung verknüpft:

»Dem lichten Tag sollte eine rasche Dämmerung folgen, endend in den monoto-

nen Nächten des viktorianischen Bürgertums. Die Sexualität wird sorgfältig ein-

geschlossen. Sie richtet sich neu ein, wird von der Kleinfamilie konfisziert und

geht ganz im Ernst der Fortpflanzung auf. Um den Sex breitet sich Schweigen.

Das legitime, sich fortpflanzende Paar macht das Gesetz. Es setzt sich als Modell

durch, es stellt die Norm auf und verfügt über dieWahrheit, es bewahrt das Recht

zu sprechen, indem es sich das Prinzip des Geheimnisses vorbehält. Im gesell-

schaftlichen Raum sowie im Innersten jedenHauses gibt es nur einen Ort, an dem

die Sexualität zugelassen ist – sofern sie nützlich und fruchtbar ist: das elterliche

Schlafzimmer. Der Rest schwindet ins Halbdunkel; die Anständigkeit der Haltun-

gen weicht den Körpern aus, die Schicklichkeit der Worte übertüncht die Reden.

Wo aber das Unfruchtbare weiterbestehen und sich zu offen zeigen sollte, erhält

es den Status des Anormalen und unterliegt dessen Sanktionen.« (Foucault 1979:

11f.)

Das legitime, sich fortpflanzende Paar ist hier als ein heterosexuelles gedacht und

konstituiert eine Norm: die der Kernfamilie. Zugleich geht mit dieser Setzung die

Konstruktion des Anderen, des ›Perversen‹ einher, das sich beispielsweise auf se-

xuelle Fetische oder auf homosexuelles Begehren beziehen kann. Vorangetrieben

wurde dieser Prozess seit dem 18. Jahrhundert insbesondere durch die Institutio-

nen des Rechts, der Medizin und der Psychiatrie. Diese Institutionen benannten,

ordneten und verwalteten Sexualität und brachten Diskurse über Sexualität mit

hervor.Das skizzierte Einsperren und Verhüllen der Sexualität führte aber nicht et-

wa dazu,weniger über sie zu sprechen, imGegenteil: Diese Entwicklung erforderte

vielmehr im Zuge der juristischen Sanktionierungen oder medizinischen Katego-

risierungen von Pathologien ein andauerndes Sprechen über die gelebte Sexualität

und das Gestehen ›abnormer‹ Lüste. So schreibt Foucault: »All diese ehedem kaum

wahrgenommenen Gestaltenmüssen nun vortreten, um dasWort zu ergreifen und

zu gestehen, wer sie sind« (ebd.: 53). Zu gestehen,wer sie sind, darin liegt bereits ein

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 31

entscheidenderWandel des Diskurses. Sexualität ging nun über eine lustvolle Prak-

tik hinaus. Sie wurde konstitutiv für das gesamte Subjekt: für die Biografie, von

der Kindheit bis ins Erwachsenenalter, eingeschrieben in Verhaltensweisen und

Körper. Sexualität wurde damit zur Seinsweise, zur Lebensform, die noch dazu ei-

ne Naturalisierung erfuhr als deviante Sondernatur, wie Foucault hervorhebt: »Der

Sodomit war ein Gestrauchelter, der Homosexuelle ist eine Spezies« (ebd.: 58).

Die Konstitution des Homosexuellen als »Spezies« ist bis heute wirkmächtig –

etwa in biologistischen Diskursen über Homosexualität, die die ›Andersartigkeit‹

mit Hilfe von neurowissenschaftlichen Forschungen erklären möchten11 oder auch

in lesbisch-schwulen Bewegungszusammenhängen, die ihre Politiken auf die Idee

von Homosexualität als einem umfassenden, wesenhaften Merkmal stützen.

Indem Foucault in seinem Werk die Genese des Sexualitätsdispositivs analy-

siert, das sich seit dem 17./18. Jahrhundert herausgebildet hat, zeigt er die Kontin-

genz und Partikularität moderner Vorstellungen von Homosexualität und Hetero-

sexualität als im ersten Falle ›deviante‹ und im zweiten ›normale‹ sexuelle Seins-

weisen auf und liefert hiermit die Grundlage für die Dekonstruktion und Dezen-

trierung der (sexuellen) Identität durch die Queer Studies. Sexuelle Identität ist aus

einer queer-theoretischen Perspektive kein wesenhaftes Merkmal eines Subjekts,

sondern als ein diskursiver Effekt zu begreifen.

Der zweite wichtige Anknüpfungspunkt der Queer Studies an Foucault ist, se-

xualpolitische Kategorien als Effekt von Macht und Herrschaft zu fassen. Die Her-

ausbildung von Homosexualität als Lebensform ist dieser Perspektive zufolge eine

machtvolle Angelegenheit – und zwar eine, die über einen repressiven Machtbe-

griff nur unzureichend beschrieben wäre. Foucault formulierte in seiner späteren

Schaffensphase einen produktiven, strategisch-positiven Machtbegriff anstatt ei-

nes repressiven, juridisch-negativen (vgl. Lemke 1999: 418).12 Foucault setzt auch

hier im 18. Jahrhundert an, in dem sich ihm zufolge mit der Herausbildung des

modernen Staates neue Machtmechanismen entwickelt haben. An die Stelle des

Souveräns und der rechtsförmigen Monarchie sind Verfahren der Macht getreten,

die sich auf Ebenen undWeisen durchsetzen, welche über den Staat und seine Ap-

parate hinausgehen und sich über dieMechanismen der Normalisierung, Kontrolle

und Technik vollziehen (vgl. Foucault 1979: 110f.). Foucault zeichnet diesen histori-

schenWandel nach und entwirft eine Konzeption der Macht, die diesen adressiert.

Konstitutiv für seinen Machtbegriff ist, dass er nicht von einem einzelnen Punkt

11 Davon zeugen u.a. neurowissenschaftliche Studien, die die Größe des Hypothalamus und

die Hormonproduktion im Zusammenhang mit sexueller und geschlechtlicher Entwicklung

untersuchen und hierbei auf naturalisierenden und biologisierenden Diskursen aufbauen

bzw. diese untermauern (u.a. Garcia-Falgueras/Swaab 2010).

12 Für eine umfassende Rekonstruktion derMachtanalytik Foucaults siehe insbesondere Lemke

(1997).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Queere Praktiken der Reproduktion

der Macht ausgeht. Macht ist für Foucault als verstreut und zugleich relational zu

denken:

»Unter Macht, scheint mir, ist zunächst zu verstehen: die Vielfältigkeit von Kräfte-

verhältnissen, die ein Gebiet bevölkern und organisieren; das Spiel, das in unauf-

hörlichen Kämpfen und Auseinandersetzungen diese Kraftverhältnisse verwan-

delt, verstärkt, verkehrt; die Stützen, die diese Kräfteverhältnisse aneinander fin-

den, indem sie sich zu Systemen verketten – oder die Verschiebungen undWider-

sprüche, die sie gegeneinander isolieren; und schließlich die Strategien, in denen

sie zur Wirkung gelangen und deren große Linien und institutionelle Kristallisie-

rungen sich in den Staatsapparaten, in der Gesetzgebung und in den gesellschaft-

lichen Hegemonien verkörpern.« (Ebd.: 113f.)

Macht setzt sich nicht nur in Form von zeitweise geronnener, stabilisierter Macht

wie Gesetzen durch, die Foucault als »Herrschaftsverhältnisse« (Lemke 1999: 427)

fasst. Sie entfaltet ihre Wirkung zugleich in Form von »Machtbeziehungen« (ebd.),

d.h. in weitaus prozesshafteren und fluideren gesellschaftlichen Institutionen –

etwa der Familie. Doch auch bei Herrschaftsverhältnissen handelt es sich, und das

ist wesentlich, um »Effekte von Führungspraktiken – Selbst- und Fremdführungs-

techniken« (Lemke 2001: 92).

Foucault liefert mit dem Begriff der »Regierung« (gouvernement) schließlich ein

konzeptuelles Scharnier, um sowohl die staatliche Führung (Fremd-Führung) als

auch Selbstführungstechniken zu untersuchen und zwischen ihnen zu vermitteln.

Auf dieseWeise werden sie nicht als voneinander unabhängige Prozesse imaginiert

und es wird möglich, ihr Verhältnis zu bestimmen (vgl. ebd.: 85f.). Er bezeichnet

diese Gesamtheit auch als »Gouvernementalität« (Foucault 2004, 2006), unter der

sich moderne Staatlichkeit und moderne Subjektwerdung konstituieren.

Die Anerkennung einer Vielfältigkeit, Allgegenwärtigkeit, Offenheit und Unab-

geschlossenheit von Machtbeziehungen bedeutet, dass sich widerständige Positio-

nen niemals außerhalb der Macht befinden, sondern immer schon Teil des Kräfte-

verhältnisses sind und sogar eine Bedingung für deren Existenz darstellen; Macht

und Gegenmacht sind nach Foucault relational zu denken (vgl. Foucault 1979: 116).

Diese Auffassung ermöglicht es zum einen, Machtdifferenzen und Marginalisie-

rungen in den Blick zu nehmen. Zum anderen folgt aus einer relationalen Bezie-

hung, dass »die Macht nicht bei einer Gruppe oder Klasse zentralisiert sein kann,

die die Macht innehat, während andere davon völlig ausgeschlossen sind« (Lemke

1999: 418).

Ist Macht in dieser Weise verstreut, so ergibt sich daraus, dass es nicht einen

einzelnen Kristallisationspunkt der Revolution geben kann, sondern vielfältigeWi-

derstandsmomente, wie Foucault beschreibt:

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 33

»Diese Widerstandspunkte sind überall im Machtnetz präsent. Darum gibt es im

Verhältnis zur Macht nicht den einen Ort der Großen Weigerung – die Seele der

Revolte, den Brennpunkt aller Rebellionen, das reine Gesetz des Revolutionärs.

Sondern es gibt einzelne Widerstände: mögliche, notwendige, unwahrscheinli-

che, spontane, wilde, einsame, abgestimmte, kriecherische, gewalttätige, unver-

söhnliche, kompromißbereite, interessierte oder opferbereite Widerstände, die

nur im strategischen Feld der Machtbeziehungen existieren können. […] [D]ieWi-

derstandspunkte, -knoten und -herde sind mit größerer und geringerer Dichte in

Raum und Zeit verteilt, gelegentlich kristallisieren sie sich dauerhaft in Gruppen

oder Individuen oder stecken bestimmte Stellen des Körpers, bestimmte Augen-

blicke des Lebens, bestimmte Typen des Verhaltens an. Große radikale Brüche,

massive Zweiteilungen? So was kommt vor. Aber weit häufiger hat man es mit

mobilen und transitorischenWiderstandspunkten zu tun, die sich verschiebende

Spaltungen in eineGesellschaft einführen, Einheiten zerbrechen undUmgruppie-

rungen hervorrufen, die Individuen selber durchkreuzen, zerschneiden und um-

gestalten, in ihrem Körper und in ihrer Seele abgeschlossene Bezirke abstecken.«

(Foucault 1979: 117f.)

Bezogen auf die vorliegende Studie bedeutet dies: Begibt man sich auf die Su-

che nach Neuverhandlungen und Umschreibungen von Familie, Verwandtschaft

und Geschlecht, so ist nicht das revolutionäre elterliche Subjekt zu suchen. Es gilt

vielmehr, die »transitorischen Widerstandpunkte« (ebd.) aufzuspüren, die sich im

empirischenMaterial zeigen, um der Frage nachzugehen, inwiefern sie möglicher-

weise Spaltungen in tradierte Einheiten bzw. Binaritäten und Normen einführen.

Dabei handelt es sich immer um ambivalente Machtbeziehungen, sodass ebenso

die Kompliz*innenschaft marginalisierter Positionen bei der Durchsetzung und

Reproduktion hegemonialer Normen in den Blick zu nehmen ist.

Vor dem Hintergrund dieses produktiven, strategisch-positiven Machtbegriffs

ist folglich auch das Sexualitätsdispositiv eines, das ermöglichende Aspekte be-

inhaltet: Die Konstruktion von Homosexualität als Lebensform geht einerseits mit

Klassifizierungen von Perversionen, deren Pathologisierung und sozialen Kontrol-

len einher. Andererseits konnten diese Bezeichnungen nun auch genutzt werden,

um einen Gegendiskurs zu etablieren, sich medizinische Begriffe anzueignen und

eine Rechtmäßigkeit der Lebensweise einzufordern (vgl. ebd.: 123). In der lesbisch-

schwulen Bewegung der 1970er Jahre sah Foucault die Chance einer kollektiven,

widerständigen Praxis, da der Abstand zur und Ausschluss von der Norm eine kri-

tische Distanz zu ihr ermögliche (vgl. Butler 2003: 67). Foucault formuliert eine

Mikropolitik der »Entunterwerfung« (Foucault 1992: 15): Homosexualität sei auch

eine historische Chance für eine Diversifizierung der denk- und lebbaren Bezie-

hungsweisen, wie er es in einem Interview im Jahr 1981 beschreibt. In diesem Ge-

spräch äußert Foucault eine Kritik an der Idee des Coming-outs als Ergebnis eines

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Queere Praktiken der Reproduktion

Prozesses der Selbstbefragung, also einer Suche nach der ›wahren‹ Identität und

dem Geheimnis des eigenen Begehrens, an deren Ende ein Homosexuell-Sein ste-

he. Vielmehr ginge es darum, Homosexualität als ein Werden zu begreifen, in dem

sich bislang unausgeschöpfte Möglichkeiten zeigen und Chancen ergreifen lassen

würden, das Miteinander zu gestalten:

»Vielleicht sollte man lieber fragen: ›Welche Beziehungen lassen sich über Ho-

mosexualität herstellen, erfinden, vermehren, gestalten?‹ Es geht nicht darum,

in sich selbst die Wahrheit des eigenen Geschlechts zu entdecken, sondern die

eigene Sexualität zu nutzen, um vielfältige Beziehungen herzustellen. Und das

ist ohne Zweifel der eigentliche Grund, weshalb die Homosexualität keine Form

des Begehrens, sondern etwas Begehrenswertes ist. Wir sollten uns deshalb be-

mühen, Homosexuelle zu werden, statt hartnäckig erkennen zu wollen, dass wir

homosexuell sind.« (Foucault 2005: 200f.)

Das Begehrenswerte an homosexuellen Beziehungsweisen macht für Foucault die

Art und Weise der Existenz aus, das Wie des gelebten Alltags, die erst zu entwi-

ckelnden Praktiken der Sorge und des Wohnens, der Intimität und der Nähe sowie

des geteilten Wissens (vgl. ebd.: 201). Foucault geht es explizit nicht um die Idee,

dass derHomosexualität bestimmte Eigenschaften innewohnenwürden. Aufgrund

der historisch spezifischen Konstellation, innerhalb derer sich Homosexualität als

Kategorie des Begehrens herausgebildet hat, biete sie jedoch einem Menschen,

»der ›quer‹ zum sozialen Geflecht steht« und »Diagonalen« (ebd.: 204) darin zieht,

Leerstellen sichtbar sowie Neu-Verschränkungen denkbar zu machen und sie zu

praktizieren. Denn: Die Dinge, die existieren, füllen »keineswegs alle möglichen

Räume« (ebd.: 206).

Judith Butler, eine der bedeutendsten Theoretiker*innen der Queer Studies,

schließt an Foucaults Studien zu Sexualität und seinen Diskurs- und Machtbe-

griff an und widmet sich verstärkt Fragen von Identität, Begehren und Geschlecht.

Der folgende Abschnitt setzt sich insbesonderemit ihrerTheorie der performativen

Geschlechtsidentität auseinander,mit der sie eine kritische Analyse der Geschlech-

terdifferenz liefert, klassische Identitätspolitiken infrage stellt und den Konstruk-

tionscharakter von sozialem und biologischemGeschlecht postuliert. Hierzu greife

ich insbesondere auf ihre Schriften Das Unbehagen der Geschlechter (1991 [1990]) so-

wie Körper von Gewicht (1997 [1993]) zurück. In letzterer entwickelt sie ihre Theorie

weiter, indem sie auf Kritiken an ihren Thesen reagiert und diese modifiziert und

präzisiert.

Identität, Begehren, Geschlecht und Körper bei Judith Butler

Als Ziel des Werks Das Unbehagen der Geschlechter (1991 [1990]) formuliert But-

ler die Dekonstruktion der Geschlechtsidentität in Form einer Genealogie der

Geschlechter-Ontologie: Sie beabsichtigt »die grundlegenden Kategorien des

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 35

Geschlechts, der Geschlechtsidentität und des Begehrens als Effekte einer spe-

zifischen Machtformation zu enthüllen« (Butler 1991: 9). Ausgangspunkt ihrer

Überlegungen ist die Feststellung, dass sich feministische Politik und Theorie in

einer Krise befänden. Butler hinterfragt die im feministischen Diskurs verbreitete

Idee eines universellen Subjekts Frau, gedacht als eine bruchlose, starre Kate-

gorie. Die Grenzen der Identitätspolitik würden immer offensichtlicher und die

feministischen Kämpfe drohten zu scheitern. Einen Ausweg aus dieser Sackgasse

sieht Butler nicht etwa in einer vollkommenen Zurückweisung von Repräsenta-

tionspolitik und in einem Aufgeben des feministischen Projekts. Sie fordert die

feministische politische Praxis vielmehr dazu auf, die Ontologie der Identität zu

überdenken, um daraus eine neue Form feministischer Politik abzuleiten, die

Differenzen und Machtaspekte thematisiert und sich von einem monolithischen

Subjekt Frau als Grundlage verabschiedet (vgl. ebd.: 20). Die Idee vom feministi-

schen Wir habe einen ausschließenden und normativen Charakter, unterschlage

Privilegien auf Basis von Klasse oder etwa race13 und habe dazu geführt, Differen-

zen und Machtverhältnisse zwischen Frauen zu verdecken, die jedoch konstitutiv

für die unter dem Label »Frauen« subsumierten Subjekte seien (vgl. ebd.: 34, 209).

Butler schließt hiermit die Kritik feministischer Stimmen of Color ein, die das

universell gedachte Subjekt Frau wiederholt als ein bürgerlich-weißes entlarvt

haben.14

Zur Dekonstruktion und Neuformulierung des (geschlechtlichen) Identitäts-

begriffs bezieht Butler sich auf poststrukturalistische und (lesbisch-)feministische

Perspektiven, entwickelt sie weiter oder arbeitet sich kritisch an ihnen ab, darun-

ter die Schriften von Jacques Lacan, Sigmund Freud, Simone de Beauvoir,Monique

Wittig, Luce Irigaray, Marilyn Strathern oder Michel Foucault.

Fundament ihrer Überlegungen zu Geschlecht ist der Diskursbegriff Foucaults.

Geschlecht ist vor demHintergrund dieses Zugangs nichts, das präexistent ist und

sich deskriptiv und realitätsgetreu abbilden ließe. Die Bezeichnungen »Frau« und

»Mann« bringen im Sprechakt die geschlechtliche Binarität (und die an sie ge-

knüpften heterosexuellen Begehrensstrukturen) erst hervor, die sie als Realität zu

beschreiben suchen. Butler fasst Geschlechtsidentität somit als diskursiven Effekt,

als etwas, das sich in Denk- und Sprechpraktiken herausbildet und performativ

ist. Butler schreibt hierzu: »Sie [die Geschlechtsidentität, A.d.V.] selbst konstituiert

13 Ich nutze in dieser Arbeit die englischsprachige Bezeichnung der Kategorie, da der Begriff

race auf eine lange Geschichte der theoretischen, aber auch praktischen Wiederaneignung

durch Personen verweist, die rassifiziert bzw. ethnisiert wurden und werden. Die Kursiv-

schreibung markiert den Konstruktionscharakter der Kategorie.

14 Einige dieser Stimmen, die breit rezipiert wurden und werden, sind: Sojourner Truth, bell

hooks, Chandra Mohanty, Gayatri Chakravorty Spivak, Angela Davis und Audre Lorde.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Queere Praktiken der Reproduktion

die Identität, die sie angeblich ist. In diesem Sinne ist die Geschlechtsidentität ein

Tun« (ebd.: 49).

Diese Idee der Konstruktion von Geschlecht war bereits zuvor von Feministin-

nen wie Simone de Beauvoir oder Gayle Rubin formuliert worden, deren Schriften

Butler zitiert. Beide unterscheiden das biologische vom sozialen Geschlecht, set-

zen dabei jedoch eine dem Kulturellen/Sozialen »vorgängige ontologische Realität

des anatomischen ›Geschlechts‹ (sex)« (ebd.: 116, H.i.O.) voraus, unwandelbar und

faktisch (vgl. ebd.: 166). Butler gehtmit ihrer performativenGeschlechtertheorie ei-

nen entscheidenden Schritt weiter: Nicht nur die Ebene der sozialen Ausgestaltung

von Geschlecht ist für Butler diskursiv produziert, auch die vermeintliche ›natürli-

che‹ Grundlage, das biologische Geschlecht (sex), begreift sie als kulturell hervorge-

bracht, was die Trennung von Geschlecht (im Sinne von sex) und Geschlechtsidenti-

tät (im Sinne von gender) obsolet mache. Butler untermauert ihre Argumentation,

indem sie auf die Kontingenz gesellschaftlicher Vorstellungen vom Geschlechts-

körper verweist und die Konstruktion einer Dualität der Geschlechter als eine mo-

derne und damit historisch spezifische markiert. Sie verweist unter anderem auf

den SammelbandTheMaking of theModern Body: Sexuality and Society in the Nineteenth

Century von Catherine Gallagher undThomas Laqueur (1987a) (vgl. Butler 1991: 23f.).

Vor dem Hintergrund einer wissenshistorischen Perspektive zeichnen Gallagher

und Laqueur darin nach, dass der menschliche Körper und seine geschlechtliche

Anatomie innerhalb historisch spezifischer Wissenssysteme hervorgebracht wur-

den und sich folglich über die Jahrhunderte immer wieder im Wandel befanden.

Diese Wissenssysteme sind im Kontext politischer und gesellschaftlicher Interes-

sen zu verorten. Während bis ins 18. Jahrhundert die Idee homologer Physiologien

von Mann und Frau vorherrschte und sich eine hierarchische Geschlechterdiffe-

renz darüber etablierte, dass der ›weibliche Geschlechtskörper‹ als invertierte und

inferiore Version imaginiert wurde, zeichnet sich dasmoderne Geschlechtermodell

durch einen heterologen Ansatz aus. Es geht von einer komplementären Differenz

der Geschlechter, ihrer Sexualität und Reproduktion aus und schafft hierüber eine

binäre Opposition der Geschlechtskörper und ihrer Funktionen (vgl. Gallagher/La-

queur 1987b: viii).

Wie konnte die Idee der Zweigeschlechtlichkeit so erfolgreich werden und im

Laufe der Jahrzehnte als gegebene Tatsache erscheinen? Auch hierauf liefert Butler

eine Antwort. Für sie ist es der Mechanismus der Naturalisierung, der die Durch-

setzungskraft des Zweigeschlechtermodells ausmacht und das performative Mo-

ment verschleiert. Eine wichtige Institution zur Durchsetzung des binärenModells

sind Wissenschaften wie die Biologie oder die Biomedizin, die vorgeben, Körper

zu entdecken und in ihrer ›natürlichen‹ Beschaffenheit zu beschreiben. Biologi-

sche und biomedizinische Betrachtungen des Geschlechtskörpers sind Butler zu-

folge jedoch nicht objektiv im Sinne eines neutralen, unverstellten, dem Kulturel-

len vorgängigen Blicks auf die Anatomie – die Beschreibungen sind vielmehr von

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 37

kulturellen Vorannahmen über Männer, Frauen, ihre Körper und Beziehungen ge-

rahmt. Die Sprache der Biologie ist hierbei niemals unschuldig, sondern immer

machtvoll und produktiv. Butler ruft dazu auf, zu erkennen, »daß die Sprache der

Biologie an anderen Sprachformen teilhat und gerade in den Objekten, die sie an-

geblich entdeckt und neutral beschreibt, die kulturelle Sedimentierung produziert«

(Butler 1991: 163).

Für Butler ist die Idee eines natürlichen, ursprünglichen, gegebenen, vordis-

kursiven Geschlechtskörpers, der auf diese Weise als realexistierende Tatsache

konstruiert wird, ein wesentlicher Funktionsmodus des hegemonialen Modells

der Geschlechtsidentität:

»Die Geschlechtsidentität umfaßt auch jene diskursiven/kulturellenMittel, durch

die eine ›geschlechtliche Natur‹ oder ein ›natürliches Geschlecht‹ als ›vordiskur-

siv‹, d.h. als der Kultur vorgelagert oder als politisch neutrale Oberfläche, auf der

sich die Kultur einschreibt, hergestellt und etabliert wird.« (Ebd.: 24)

Naturalisierung erweist sich also als machtvolle Taktik, um die Konstruktion von

Geschlecht unsichtbar zu machen und die Ordnung der Zweigeschlechtlichkeit als

unhinterfragbare Tatsache erscheinen zu lassen. Um diese Mechanismen erfassen

zu können, sei eine radikale Neuformulierung der Geschlechtsidentität nötig (vgl.

ebd.: 24), die sowohl die Herstellung von biologischem und sozialem Geschlecht in

den Blick nimmt als auch ihre Verknüpfung mit Sexualität und Begehren. Butler

versteht den Begriff der Geschlechtsidentität folglich in einem umfassenden Sinne:

als Bezugssystem von sex, gender, sexueller Praxis und Begehren. Die Idee, dass

Sexualität und Geschlecht wechselseitig aufeinander bezogen sind und gemeinsam

analysiert werdenmüssen, ist konstitutiv für die Stränge der Queer Studies, an die

die vorliegende Arbeit anschließt.

Butler bezeichnet das gesamte System, das Geschlecht und Begehren reguliert,

anknüpfend an Adrienne Rich als »Zwangsheterosexualität« (ebd.: 39). Diese kul-

turelle Matrix, auch »heterosexuelle Matrix« (ebd.: 63) genannt, die auf den Nor-

men der Cis-Zweigeschlechtlichkeit und der Heterosexualität aufbaut, stellt eine

Grenzziehungspraxis dar, die bestimmte Identitäten anerkennt, während sie an-

dere ausschließt und in den Bereich der Nicht-Existenz verbannt.

Geschlecht und Begehrensstrukturen sind für Butler deshalb zentrale Momen-

te der Subjektwerdung innerhalb der heterosexuellen Matrix. Die Intelligibilität

von Subjekten bezeichnet, dass diese in ihrer Existenz gesellschaftlich anerkenn-

bar sind. Sie ist in besonderem Maße abhängig von den erfüllten oder nicht er-

füllten Anforderungen der binären, heterosexuellen Geschlechterordnung: Intelli-

gibel sind nämlich nur die Personen, »die in bestimmtem Sinne Beziehungen der

Kohärenz und Kontinuität zwischen dem anatomischen Geschlecht (sex), der Ge-

schlechtsidentität (gender), der sexuellen Praxis und dem Begehren stiften und

aufrechterhalten« (ebd.: 38). So würde etwa eine Person, die nach der Geburt auf-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Queere Praktiken der Reproduktion

grund ihrer Anatomie das männliche Geschlecht zugewiesen bekommen hat, die

sich selbst als Mann begreift, ihr Begehren auf cis Frauen richtet und sich im Rah-

men heteronormativer Sexual- und Beziehungspraktiken bewegt, intelligibel sein.

Wie verhält es sich im Gegenzug mit geschlechtlichen Positionierungen wie gen-

derqueer, die sich jenseits von einer zweigeschlechtlichen Ordnung verorten? Das

soziale Geschlecht (gender) lässt sich in diesem Fall nicht aus dem nach der Geburt

zugewiesenen Geschlecht (sex) ableiten. Indem die Binarität des Geschlechtersys-

tems bereits über die geschlechtliche Positionierung aufgebrochen wird, sind auch

die Begehrensstrukturen nicht innerhalb des vorgegebenen heteronormativen Ras-

ters der Zwangsheterosexualität zuordenbar. Nicht-binäre Geschlechtsidentitäten

erscheinen innerhalb der heterosexuellenMatrix deshalb als »Entwicklungsstörun-

gen« oder »logische Unmöglichkeiten« (ebd.: 39).

Abweichende und irritierende geschlechtliche Existenzweisen15 oder sexuelle

Begehrensformen stehen dabei niemals außerhalb der heterosexuellen Matrix, im

Gegenteil: Die heteronormative Ordnung und ihre Konstruktionen von Geschlecht

und Begehren benötigen das ›Andere‹, das die Geschlechterdichotomie und die

Idee einer ›gegengeschlechtlichen‹ Begehrensstruktur überschreitet, um sich selbst

zu (re-)produzieren und sich der eigenen Intelligibilität zu versichern. Die Katego-

rien heterosexuell/homosexuell, cis/trans, Mann/Frau bzw. männlich/weiblich so-

wie nicht-binäre geschlechtliche Positionen bilden sich gleichermaßen heraus und

entstehen erst über die Abgrenzung voneinander.

Wenn die Konstruktion des Anderen konstitutiv für die heterosexuelle Matrix

ist und erforderlich für deren Reproduktion, wenn es kein außerhalb von Diskur-

sen gibt – inwiefern ist Subversion möglich? Welche widerständigen Praktiken

sind denkbar? In diesem Zusammenhang bringt Butler das Performative erneut

ins Spiel und führt einen weiteren Begriff ein: den der »Parodie«.

Wider die heterosexuelle Matrix: Performativität und Parodie

Geschlechtsidentität als performativ zu fassen, bedeutet, sie als Werden, als Tun,

als in Handlungen hergestellt und niemals abgeschlossen zu begreifen. Sie kann

auch als Akt beschrieben werden, der eine ständige Wiederholung erfordert, wie

Butler erläutert:

»Ähnlich wie andere rituelle gesellschaftliche Inszenierungen erfordert auch das

Drama der Geschlechtsidentität eine wiederholte Darbietung. Diese Wiederho-

15 Der in dieser Arbeit in Bezug auf Geschlecht und (vergeschlechtlichte) Elternschaft verwen-

dete Begriff der »Existenzweise« geht auf Andrea Maihofer (1995) zurück. Er vermittelt zwi-

schen Natur und Kultur, Biologie und Sozialem sowie individueller und gesellschaftlicher

Ebene. Geschlecht wird so als komplexe Verknüpfung historisch gewachsener Denkweisen,

Affekte, Körperpraxen und -formen sowie eingebettet in strukturelle Verhältnisse analysier-

bar.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 39

lung ist eine Re-Inszenierung und ein Wieder-Erleben eines bereits gesellschaft-

lich etablierten Bedeutungskomplexes – und zugleich die mundane, ritualisierte

Form seiner Legitimation.« (Butler 1991: 206, H.i.O.)

Ein Beispiel für die ständige Wiederholung ist der morgendliche Griff in den Klei-

derschrank zu Rock,Hose, Bluse oderHemd. Sich zu kleiden, ist ein Akt Geschlecht

täglich zu inszenieren. Hinzukommen beispielsweise Gestik, Mimik oder ›Rollen-

inszenierungen‹ in sozialen Interaktionen. Performativ sind diese Akte laut Butler

in dem Sinn, dass sie keine ursprünglich vorhandene Geschlechtsidentität aus-

drücken, sondern diese erst herstellen. Dies hat auch Folgen für die Ontologie des

geschlechtlich bestimmten Körpers – er besitzt »keinen ontologischen Status über

die verschiedenen Akte, die seine Realität bilden, hinaus […]« (ebd.: 200).

In der Wiederholung, welche die Performativität von Geschlecht auszeichnet,

stecken jedoch auch die Optionen der Transformation und Neu-Konfiguration, so

Butler:

»Die Möglichkeiten zur Veränderung der Geschlechtsidentität sind gerade in die-

ser arbiträrenBeziehung zwischendenAkten zu sehen, d.h. in derMöglichkeit, die

Wiederholung zu verfehlen bzw. in einer De-Formation oder parodistischenWie-

derholung, die denphantasmatischen Identitätseffekt als eine politisch schwache

Konstruktion entlarvt.« (Ebd.: 207)

Was meint Butler mit der »parodistischen Wiederholung« und welches Potential

hat diese? Judith Butler führt zur Veranschaulichung einige Beispiele an, darunter

die Travestie sowie butch/femme-Inszenierungen in der lesbischen Community.

Butler sieht in der kulturellen Praxis der Travestie16, wie sie in LSBTIQ-

Communities inszeniert wird, eine Parodie der Idee einer ursprünglichen ge-

schlechtlichen Identität. Die Ausdrucksform der Travestie bricht die Kohärenz

von anatomischem Geschlecht, Geschlechtsidentität und der Performanz von

Geschlecht auf und stellt die Unterscheidungen dieser sowie ihre Bezogenheit

aufeinander spielerisch infrage. Damit erweist sich die Travestie als kulturelle Pra-

xis, die die Kontingenz der Geschlechtsidentität offenbart und ihre Natürlichkeit

16 Travestie ist eine in der LSBTIQ-Szene verbreitete kulturelle Praxis Geschlecht zu performen,

meist auf Bühnen oder im Rahmen anderer öffentlicher Veranstaltungen wie Partys. Ur-

sprünglich meinte Travestie insbesondere eine Inszenierung sogenannter ›männlicher‹ Kör-

per über ›weibliche‹ Attribute. Es gibt aber auch die Praxis, ›weibliche‹ Körper über ›männli-

che‹ Attribute zu inszenieren.DieAkteur*innenbezeichnen sich heutemeist als »DragKings«

bzw. »Drag Queens«. Diese Begriffe betonen die politische Dimension dieser Praxis, die die

klassische Travestie-Szene durch die Überziehung von Geschlechternormen und -praktiken

parodiert und damit verstärkt die Idee einer starren, zweigeschlechtlichen Ordnung infrage

stellt.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Queere Praktiken der Reproduktion

dekonstruiert. Geschlecht und die Geschlechtsidentität werden für Butler entna-

turalisiert, »und zwar mittels einer Performanz, die die Unterschiedenheit dieser

Kategorien eingesteht und die kulturellen Mechanismen ihrer fabrizierten/er-

fundenen Einheit auf die Bühne bringt« (ebd.: 203). Der von Butler vertretene

Parodie-Begriff geht nicht davon aus, dass es sich bei Travestie um die Imitation

eines Originals handelt. Bei der dargestellten geschlechtlichen Identität handle

es sich vielmehr um eine Imitation der Imitation. Es gibt in diesem Sinne kein

Original – die angeblich ›ursprüngliche‹ Identität ist Butler zufolge selbst ein

Effekt und hervorgebracht (vgl. ebd.). Und auch wenn die Travestie etwa mit

Weiblichkeitsattributen spielt, die einer misogynen Kultur entspringen, kommen

diese gerade durch die Inszenierung in Bewegung. Diese Praxis entfalte ihre

Wirkung über den Travestie-Akt hinaus. Die geschlechtlich bestimmte Identität

könne auf diese Weise »statt als ursprüngliche Identifizierung, die als determi-

nierende Ursache dient, neu als persönliche/kulturelle Geschichte übernommener

Bedeutungen begriffen werden« (ebd.).

Die Eigenschaft des Originals, immer schon ein diskursiver Effekt, eine

Ableitung zu sein, impliziert darüber hinaus, dass das Ideal stets verfehlt wird

und es niemand vollkommen verkörpern kann (vgl. ebd.: 204). Dies bedeutet,

dass auch heterosexuelle, cisgeschlechtliche Personen mit ihrer geschlechtlichen

Performance immer nur eine Annäherung an das regulative Ideal darstellen. Über

ihre ›Verfehlungen‹ offenbaren sich bereits der Konstruktionscharakter und die

Fragilität der Norm.

Im Rahmen ihrer Ausführungen über die Geschlechter-Parodie geht Butler

schließlich in einem zweiten Beispiel auf die lesbischen Geschlechterperformances

butch17 und femme18 ein. Sie widerspricht der These, diese lesbischen Inszenie-

rungen von Geschlecht seien bloße Reproduktionen eines heteronormativen Ideals

und stereotyper Geschlechterrollen. Verortungen als butch und femme tragen nach

Butler das Potential einer Destabilisierung von Männlichkeit und Weiblichkeit in

sich. Sind butch und femme etwa in ihrem Begehren aufeinander bezogen, so

reproduzieren sie nicht etwa das heterosexuelle Paar, sondern bringen mit ihrer

flexiblen Aneignung geschlechtlicher Identitäten und der damit einhergehenden

Infragestellung einer linearen Verwiesenheit von Körper, Geschlechtsidentität und

17 »Butch« ist eine (Selbst-)Bezeichnung von/für Lesben, die in ihrer Geschlechterperformance

insbesondere als maskulin Codiertes nutzen (etwa hinsichtlich der Bekleidung, des Haar-

schnitts, der Körpersprache… etc.). Innerhalb einer heteronormativen Gesellschaft sind sie

oftmals Anfeindungen ausgesetzt, da sie tradierte Bilder von Frauen und Verhaltenserwar-

tungen an diese herausfordern.

18 »Femme« ist eine (Selbst-)Bezeichnung von/für Lesben, die Geschlecht innerhalb eines als

›feminin‹ wahrgenommenen Spektrums performen. Themen sind hier eher die Unsichtbar-

keit der nicht-heteronormativen Positionierung und die Kämpfe darum, Feminität anzueig-

nen und sie zu politisieren.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 41

Begehren Selbstverständlichkeiten und Zuschreibungen durcheinander. Butler

fasst dies folgendermaßen zusammen:

»Die Vorstellung, daß butch und femme in bestimmtem Sinne ›Reproduktionen‹

oder ›Kopien‹ des heterosexuellen Austauschs sind, unterschätzt die erotische Be-

deutung, die diesen Identitäten gerade zukommt, sofern sie in ihrer Resignifizie-

rung der hegemonialen Kategorien, durch die sie ermöglicht werden, innerlich

unstimmig und vielschichtig sind. Auch wenn lesbische Frauen sozusagen an die

heterosexuelle Szenerie erinnern, verschieben sie sie zugleich. Sowohl die Iden-

tität der butch wie der femme stellt die Vorstellung von einer ursprünglichen oder

natürlichen Identität in Frage, und gerade diese Infragestellung, wie sie in diesen

Identitäten zum Ausdruck kommt, wird zu einer Quelle erotischer Bedeutung.«

(Ebd.: 183, H.i.O.)

Wiederholungen hegemonialer geschlechtlicher Attribute,wie siemitMaskulinitä-

ten und Feminitäten spielende Lesben verkörpern, bergen folglich immer auch die

Möglichkeit ihrer Unterwanderung und Resignifizierung in sich. Das Ideal zeigt

sich in seinem normativen und regulierenden Charakter, die Konstruktion wird

offenkundig, vormals statisch Erscheinendes brüchig – darin liegt das subversive

Potential.

Doch nicht jede Wiederholung, auch nicht jede parodistische, ist subversiv,

wie Butler betont. Sie kann die Norm auch stärken, indem sie diese erweitert

und lediglich die Grenzen des Intelligiblen verschiebt. Es ist deshalb genau zu be-

trachten, welche Wiederholungen stören »und welche Wiederholungen dagegen

gezähmt sind und erneut als Instrumente der kulturellen Hegemonie in Umlauf

gebracht werden« (ebd.: 204). Einen solchen Anspruch verfolgt auch diese Studie:

Die reproduktiven, verwandtschaftlichen, familialen und geschlechtlichen Prak-

tiken der Interviewten sollen in Bezug auf Irritationen, Aneignungen und Neu-

Konfigurationen analysiert werden, aber es ist auch Anschlussmöglichkeiten nach-

zugehen, die eher eine Erweiterung der hegemonialen Normen bedeuten.

Feministische Kritiken und Butlers Antworten

Der feministische Widerhall auf Butlers Thesen in Das Unbehagen der Geschlech-

ter war vielfältig und kontrovers, stellten jene doch grundlegende Annahmen von

Strömungen der Frauen- und Geschlechterforschung infrage, die einen essentia-

listischen, naturalisierenden, homogenen Geschlechterbegriff voraussetzen. Die

deutschsprachige Debatte war äußerst emotional, teilweise gar von Abwertungen

und Ressentiments gegenüber Butler geprägt (vgl. Hark 2005: 276, 308). Eine 1993

erschienene Ausgabe der Feministischen Studien zeugt von der affektiv besetzten

Butler-Debatte.

Einen der Schwerpunkte der Auseinandersetzung bildet die Kritik einer Auf-

lösung von Materialität in Sprache bei Butler – auch als »Diskursontologie« (Vil-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Queere Praktiken der Reproduktion

la 2012: 152) bezeichnet. Prominent artikulierte diese Kritik Barbara Duden über

den Vorwurf einer »Entkörperung« (Duden 1993: 26) der Frau: Bei Butler sei »der

Frauenkörper ein Epiphänomen, das je nach sozialer Witterung als ›Kosmonautin‹

in der Gesprächsblase eines Diskurses« (ebd.: 31) zustande komme. Übrig bleibe

dann nur die »Frau ohne Unterleib« (ebd.: 24). Daran schlossen sich auch Debat-

ten über Fragen der (Ir-)Relevanz der Kategorie Frau sowie Kritiken an Butlers

Performativitätsbegriff an. Darüber hinaus wurden die geringe empirische Un-

terfütterung ihrer Thesen sowie die Vernachlässigung von Fragen der Praxis und

Handlungs(un)möglichkeiten von Subjekten bemängelt (u.a. Hirschauer 1993; Lin-

demann 1993). Das betrifft unter anderem die Möglichkeiten und Grenzen der Re-

signifizierung, da immer eine Abhängigkeit von Anderen hinsichtlich der Verän-

derungsmöglichkeiten des eigenen Geschlechts bestehe (vgl. Lindemann 1993: 51f.).

Hinzu kommen Kritiken einer Verengung von Geschlecht auf Geschlechtsidentität

sowie der mangelnde systematische Einbezug von Ungleichheit im Sinne struktu-

reller sozialer Bedingungen (vgl. Villa 2012: 148f., 162).

Einen Teil dieser Kritiken adressiert Butler in ihrem Buch Körper von Gewicht

(1997 [1993]), mit dem sie potentielle Missverständnisse aus dem Weg räumen und

Kontroversen produktiv weiterführen möchte. Hierzu präzisiert sie Begriffe und

Ideen, benennt aber auch, dass verschiedene feministische und geschlechtertheo-

retische Strömungen differente Politiken verfolgen. Sie sollten sich deshalb aber

nicht zwingend ausschließen, sondern idealerweise ergänzen undmiteinander ins

Gespräch kommen (vgl. ebd.).

Bereits im Vorwort zur deutschen Ausgabe von Körper von Gewicht wehrt But-

ler sich nachdrücklich dagegen, einer Praxis der Entkörperung Vorschub zu leis-

ten. Sie verortet sich zunächst in der Tradition eines Feminismus, der Biologie

als Schicksal und als Zwang hinter sich lassen möchte. Diese Haltung ist für But-

ler jedoch nicht als ein Abstandnehmen vom Körper, sondern als eine Hinwendung

zum Körper zu verstehen. Erst die Infragestellung von tradierten Ideen von Kör-

pern und biologischen Grundlagen und Bedingungen ermöglicht es nach Butler,

Körper in den Blick zu nehmen, die die Grenze tradierter Ontologien herausfor-

dern (vgl. Butler 1997: 10f.). Auf diese Weise können Körper, die sonst von der

Norm ausgeschlossen und unsichtbar gemacht oder gar verworfen werden, über

ein »mitfühlendes Vokabular« (ebd.: 10) einbezogen werden, Anerkennung finden

und zu »einem Ort für eine Reihe sich kulturell erweiternder Möglichkeiten« (ebd.:

11) werden. Den Vorwurf, den Körper vollständig in Sprache aufzulösen, weist But-

ler folglich von sich – Körper sind für sie immer verwickelt in Sprache, aber nicht

auf diese reduzierbar (vgl. ebd.). Schließlich präzisiert Butler das Verhältnis von

Körper/Materialität/biologischem Geschlecht und Diskurs, indem sie den Diskurs

als »formierend« (ebd.: 33) bezeichnet, aber nicht als das Phänomen verursachend,

erschaffend oder gar erschöpfend ausmachend. Folglich gibt es »keine Bezugnah-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 43

me auf einen reinen Körper […], die nicht zugleich eine weitere Formierung dieses

Körpers wäre« (ebd.: 33).

Darüber hinaus handelt es sich bei Materialisierung für Butler um einen Pro-

zess, der niemals abgeschlossen ist. Butler skizziert ihrenMaterie-Begriff mit dem

Verweis darauf, dass sie Materie nicht als Ort oder Oberfläche fasst. Stattdessen ist

Materie bei Butler »ein Prozeß der Materialisierung, der im Laufe der Zeit stabil wird, so

daß sich die Wirkung von Begrenzung, Festigkeit und Oberfläche herstellt, den wir Materie

nennen« (ebd.: 32, H.i.O.). Biologie wird nun nicht mehr als vorhanden betrachtet

und den Blicken auf ihre Konstitution entzogen, sondern steht im Zentrum der

Dekonstruktion (vgl. ebd.: 33). Es eröffnen sich der Zugang zu Instabilitäten und

Möglichkeiten einer (Re-)Materialisierung und damit das widerständige Potential

(vgl. ebd.: 21). Butler betont hiermit die Machtdimension von Materialisierungs-

prozessen: Im Prozess der Materialisierung spielen regulierende Ideale wie das der

Zweigeschlechtlichkeit und der angenommene Dualismus von Biologie und Sozia-

lem eine wesentliche Rolle. Das biologische Geschlecht ist somit immer auch eine

regulierende Praxis, die imperativ ist, also eine erzwungene Materialisierung in-

nerhalb von historisch spezifischen Machtverhältnissen darstellt (vgl. ebd.: 21).

Butler geht von einer wechselseitigen Verquickung von sozialem und biologi-

schem Geschlecht aus, ohne dass das eine auf das andere reduzierbar wäre:

»Das ›sozialeGeschlecht‹ [gender] läßt sich danach keineswegsweiterhin als kultu-

relles Konstrukt verstehen, das derOberflächederMaterie, und zwar aufgefaßt als

»der Körper« oder als dessen gegebenes biologisches Geschlecht, auferlegt wird.

Vielmehr läßt sich, sobald das ›biologischeGeschlecht‹ selbst in seinerNormativi-

tät verstandenwird, dieMaterialität des Körpers nicht länger unabhängig von der

Materialisierung jener regulierenden Norm denken. Das ›biologische Geschlecht‹

ist demnach nicht einfach etwas, das man hat, oder eine statische Beschreibung

dessen, was man ist: Es wird eine derjenigen Normen sein, durch die ›man‹ über-

haupt erst lebensfähig wird, dasjenige, was einen Körper für ein Leben im Bereich

kultureller Intelligibilität qualifiziert.« (Ebd.: 22, H.i.O.)

Butler liefert damit eine Reformulierung der Materialität von Körpern und bettet

sie in Machtverhältnisse ein – regulierende Normen sind konstitutiv für die Mate-

rialisierung, determinieren diese aber auch nicht vollständig.

Neben der Kritik einer völligen Auflösung der Materialität des Körpers in Spra-

che wurden in der Debatte auch Einwände geäußert, die den Begriff der Perfor-

mativität betreffen. Insbesondere das von Butler angeführte Beispiel der Travestie

wurde oftmals als Beleg für einen Performativitätsbegriff interpretiert, der diese

als einen vereinzelten und absichtsvollen Akt denkt. Butler bedient sich, wie sie

verdeutlicht, eines viel weiteren Begriffs von Performativität, der diese als sich im

Alltag ständig wiederholende, zitierende Praxis versteht (vgl. ebd.: 22). Hierdurch

erlangt der Diskurs überhaupt erst die große Wirkmächtigkeit und eine Natura-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Queere Praktiken der Reproduktion

lisierung vermag sich zu vollziehen. Zugleich liegt darin die Möglichkeit, den he-

gemonialen Diskurs in seinen Grundfesten zu erschüttern, wie Butler hervorhebt

(vgl. ebd.: 32).

Weiterhin geht es Butler nicht darum, der Kategorie Frau durch Dekonstrukti-

onsarbeit ihre Relevanz abzusprechen. Sie fordert zu einer kritischen Hinwendung

auf, die die Verknüpfungen von weiblichen Körpern mit spezifischen Eigenschaf-

ten und Zuschreibungen, aus denen sich sexuelle Hierarchien und Auslöschungen

ergeben, zum Gegenstand, aber nicht zum Ausgangspunkt feministischer Theorie

macht (vgl. ebd.: 80).

Zur oben angeführten Kritik einer mangelnden empirischen Unterfütterung

ist zu ergänzen, dass dies vor allem eine sozialwissenschaftliche Perspektive auf

Butlers Werk repräsentiert und es gar nicht Butlers Anspruch ist, eine empirische

Analyse zu liefern – Butler ist zuallererst Philosophin und Gesellschaftstheoretike-

rin (vgl. Villa 2012: 151). Zudem hat Butler viele empirische Studien inspiriert und

wertvolle Denkinstrumente und Analysekonzepte geliefert – so auch für die vorlie-

gende Studie. Eines dieser Analysekonzepte ist das der »heterosexuellen Matrix«.

Es ist von vielen queer-theoretischen Autor*innen aufgenommen undweiterentwi-

ckelt worden – beziehungsweise haben Autor*innen wie Gayle Rubin bereits in den

1980er Jahren proklamiert, dass eine Analyse der Geschlechterverhältnisse allein

nicht genüge, sondern Sexualität verstärkt in den Blick genommen werden müs-

se. Im Folgenden skizziere ich Ursprünge und Weiterentwicklungen des Konzepts

der heterosexuellen Matrix (2.2.2) und umreiße den Heteronormativitätsbegriff,

der dieser Arbeit zugrunde liegt. Anschließend fasse ich die wesentlichen Aspekte

zusammen, die queer-theoretische Perspektiven kennzeichnen (2.2.3).

2.2.2 Queer-theoretische Ursprünge und Weiterentwicklungen

der heterosexuellen Matrix: das Konzept der Heteronormativität

Der Begriff der »Heteronormativität« findet erstmalig bei Michael Warner (1991)

Verwendung. Warner bezieht sich in seinen Ausführungen unter anderem auf die

Arbeiten von Gayle Rubin, die in ihremAufsatzThinking Sex:Notes for a RadicalTheory

of the Politics of Sexuality aus dem Jahr 1984 Sexualität als politisch fasst (vgl. Rubin

1992: 267). Rubin beschreibt Sexualität – analog zu Geschlecht – als eingebettet in

Machtstrukturen und stellt die These einer Stratifizierung von Sexualitäten auf,

die sich nicht einfach aus der feministischen Analyse der Geschlechterordnung er-

kläre, sondern gesondert in den Fokus genommen werden müsse (vgl. ebd.: 287f.,

309). Zur Illustration ihrer Stratifizierungsthese wählt sie das Bild einer Pyrami-

de, auf deren Ebenen die verschiedenen Beziehungs- und Sexualitätsformen ver-

teilt sind: Die machtvolle, gesellschaftlich und staatlich anerkannte Form der Se-

xualität sei eine, die zwischen verheirateten, monogam lebenden und reprodukti-

ven Heterosexuellen in privaten Räumen praktiziert und als normal, natürlich und

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 45

gesund gefasst werde. Am unteren Ende finden sich laut Rubin Sexarbeiter*in-

nen oder Sadomasochist*innen wieder, deren Sexualität als anormal, unnatürlich,

krank und sündhaft gelte. Dazwischen bewegen sich unter anderem homosexuel-

le Begehrensweisen, wobei stabile Langzeitbeziehungen zwischen lesbischen oder

schwulen Paaren in der Hierarchie weiter oben verortet sind und zumindest par-

tielle Anerkennung finden im Gegensatz zu nicht-monogam lebenden Lesben und

Schwulen, die als promiskuitiv markiert werden, so Rubin. Die im mittleren Be-

reich der Pyramide verorteten Sexualitäten sind Rubin zufolge am stärksten um-

kämpft, weil sich die Frage stelle, wo die Grenze zwischen ›guter‹ und ›schlechter‹

Sexualität verlaufe (vgl. ebd.: 279ff.).

Den Grundstein für queer-theoretische Studien, Begehren als Analysekatego-

rie und Machtverhältnis zu begreifen, hat auch Eve Kosofsky Sedgwick gelegt.

Sedgwick schließt in Epistemology of the Closet (1990) an Rubin an und plädiert dafür,

Sexualität als eine verwobene, aber zu unterscheidende Analyseachse zu begreifen:

»This bookwill hypothesize, with Rubin, that the question of gender and the ques-

tion of sexuality, inextricable from one another, though they are in that each can

be expressed only in the terms of the other, are nonetheless not the same ques-

tion, that in twentieth-century Western culture gender and sexuality represent

two analytic axes that may productively be imagined as being as distinct from

one another as, say gender and class, or class and race. Distinct, that is to say, no

more than minimally, but nonetheless usefully.« (Ebd.: 30)

Sedgwick beschäftigt sich mit der Entstehung dualistischer Konzeptionen von

Geschlecht (Mann/Frau) und Begehren (heterosexuell/homosexuell) ab dem letzten

Drittel des 19. Jahrhunderts und der hierbei erfolgenden Hierarchisierung von

Geschlechtern und Sexualitäten. Sie fasst die fokussierte Betrachtung von (Hete-

ro-)Sexualität als unabdingbar für die Analyse und Kritik von Machtordnungen

auf (vgl. ebd.: 2ff.) und benennt Sexualität damit wie Rubin als Strukturkategorie.

In einem Artikel in der Zeitschrift Social Text attestiert Warner schließlich mo-

dernen Gesellschaften eine »weit verbreitete und oftmals unsichtbare Heteronor-

mativität« (Warner 1991: 3, Übers.d.V.). Das zeige sich auch in der Theorieentwick-

lung: Sozialtheoretische Arbeiten der vergangenen Jahre und Jahrzehnte hätten Se-

xualität entweder vollkommen ausgeblendet (etwa Jürgen Habermas oder Anthony

Giddens) oder diese sehr funktional, normalisierend und heterosexuell beschrieben

(bspw. Niklas Luhmann). Queerer Sexualität schreibt er insgesamt eine marginali-

sierte Position in der Sozialtheorie zu und plädiert dafür, Einsichten der Gay und

Lesbian Studies einzubeziehen (vgl. ebd.: 3f.).

Heterosexuelle Privilegien gründen für Warner insbesondere in der Fähigkeit

der heterosexuellen Kultur, sich als die Gesellschaft zu verstehen und Minoritäten

hierbei zu exkludieren oder höchstens zu tolerieren und ihnen somit eine margi-

nalisierte Position zuzuweisen (vgl. ebd.: 8). Stigmatisierung aufgrund des nicht-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Queere Praktiken der Reproduktion

heterosexuellen Begehrens erfolgt nach Warner nicht punktuell: Die Regulierung

von Sexualität sei verwoben mit modernen Institutionen wie der Zweigeschlecht-

lichkeit, der Familie, dem Staat, der nationalen Identität, mit Erfahrungen von Ge-

walt oder dem Zugang zu Gesundheitsversorgung, mit Begriffen von individueller

Freiheit, Öffentlichkeit und Privatheit (vgl. Warner 1993: xiii). Und so formuliert

Warner zusammen mit Lauren Berlant folgende umfassende Definition von Hete-

ronormativität:

»By heteronormativity wemean the institutions, structures of understanding, and

practical orientations that make heterosexuality seem not only coherent – that is,

organized as a sexuality – but also privileged. Its coherence is always provisional,

and its privilege can take several, (sometimes contradictory) forms: unmarked,

as the basic idiom of the personal and the social; or marked as a natural state;

or projected as an ideal or moral accomplishment. It consists less of norms that

could be summarized as a body of doctrine than of a sense of rightness produced

in contradictory manifestations – often unconscious, immanent to practice or to

institutions.« (Berlant/Warner 1998: 548)

Heteronormativität strukturiert dieser Definition zufolge die symbolische Ord-

nung, die alltäglichen Praktiken sowie Institutionen und Gesetze.

Der Begriff »Heteronormativität« fand auch im deutschsprachigen Raum nach

und nach Eingang in sozialwissenschaftliche Diskurse. Sabine Hark läutete mit

dem Beitrag Queer Interventionen (1993) die Rezeption der Queer Theory in der

deutschsprachigen Geschlechterforschung ein. In dem Aufsatz skizziert Hark

queer als theoretisch-politische Perspektive und fragt nach Anschlüssen für die

feministische Diskussion. Hark konstatiert darin bereits die Notwendigkeit einer

intersektionalen Perspektive, welche die Verstrickung und wechselseitige Kon-

stituierung von Kategorien wie Geschlecht, Sexualität, race, Kultur oder Klasse

mitdenkt und sie nicht unterkomplex als additives Unterdrückungssystem fasst

(vgl. Hark 1993: 108).

Hark formuliert zusammen mit Corinna Genschel und an Foucault und Butler

anschließend Heteronormativität folgendermaßen aus:

»Der für Queer Theory zentrale Begriff der Heteronormativität zielt mithin auf

die naturalisierte Objektivität von Heterosexualität, das heißt auf die Weisen, in

denen Heterosexualität selbstverständlich als die normale und unhinterfragte

Praxis sozialen Lebens gilt. Ihre Stabilität ist insofern nicht in einer ahistorischen

»Natürlichkeit« begründet; sie resultiert vielmehr aus dem Dispositiv kontinu-

ierlich durchgesetzter und wechselseitig miteinander verschränkter, vielfältiger

normativer, gesetzlicher, kultureller, sozialer und psychischer Regulierungen, die

die heteronormativ organisierte, zweigeschlechtliche Ordnung hervorbringt.«

(Hark/Genschel 2003: 136f., H.i.O.)

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 47

Der Begriff der Heteronormativität ermögliche es, Unmarkiertes sichtbar zu ma-

chen und zu hinterfragen, also Heterosexualität »als Norm und Institution, Praxis

und Matrix zum Objekt des Wissens, zum Ziel von Kritik zu machen« (Hark 2016:

62). Hark verweist unter Rückgriff auf Butlers Konzept der heterosexuellen Ma-

trix auf diemit Heterosexualität verquickte Zweigeschlechtlichkeit. Damit benennt

Hark auch schon eine potentielle erste Problematik des Heteronormativitätskon-

zepts: Fokussiert es einseitig auf Sexualität und verliert Zweigeschlechtlichkeit und

die Geschlechterhierarchie aus dem Blick, die die Ordnung des Begehrens mit-

strukturieren, ko-konstruieren undwechselseitig bedingen, ergibt sich daraus eine

problematische Verengung.

Dies gilt ebenso für eine homogenisierende Perspektive auf Heterosexualität:

Wie bereits Gayle Rubin mit Hilfe der Stratifizierungsthese und des Pyramiden-

Modells verdeutlicht, organisieren sich Heterosexualitäten ebenfalls um He-

teronormativität. Heterosexuelle Intimitäten und Begehrenspraktiken können

Heteronormativität durchaus irritieren und infrage stellen. Heteronormativität

als Machtverhältnis stellt folglich hegemoniale und marginalisierte Heterosexua-

litäten her, weshalb die »Machtkonfiguration ›Heterosexualität‹« (Hark 2016: 68)

ebenso beleuchtet werden müsse. Darüber hinaus fordert Hark eine intersektio-

nale Perspektive und betont ein Ineinandergreifen von race, Ort und Klasse (vgl.

Hark 2013: 5).

Auch Jin Haritaworn verweist aus einer rassismuskritischen Perspektive dar-

auf, dass weiße Autor*innen der Queer Theory, darunter Judith Butler, heterosexu-

elle Subjekte zum Teil unterkomplex als privilegierte Andere konstruieren (vgl. Ha-

ritaworn 2007: 286). Am Beispiel von heterosexuellen thailändischen Frauen zeigt

Haritaworn die Pathologisierung und Abwertung femininer heterosexueller thai-

ländischer Weiblichkeit als »gehandelte Frau« auf (vgl. ebd.: 277ff.). Haritaworn

fordert deshalb, den Blick zu weiten, Weißsein und weiße Privilegien und Domi-

nanz zu benennen und zu dezentrieren. Ein Weg dorthin ist für Haritaworn eine

Politik der Positionalität, die ein selbstreflexives, Dominanz und Marginalität be-

nennendes Schreiben erfordert, einer multifokalen Linse gleich, »die nicht nur Ho-

mophobie erkennen lässt, sondern auch Rassismus und Sexarbeitsphobie« (ebd.:

286).19

19 Die Kritik an einer zu eindimensionalen Betrachtung von Heterosexualität als durchweg pri-

vilegierter Positionhat ebensoCathyCohen formuliert. ImAufsatzPunks,Bulldaggers andWel-

fare Queens: The Radical Potential of Queer Politics? (1997) beschreibt sie, dass alleinerziehende,

Sozialhilfeleistungen empfangende, lateinamerikanische und afro-amerikanischeMütter als

»welfare queens« angerufen werden. Cohen plädiert von diesem Beispiel ausgehend dafür,

nicht-normative Heterosexualitäten verstärkt in den Blick zu nehmen, um die ambivalen-

ten Formen von Privilegierung und Marginalisierung differenzierter analysieren zu können.

Es handele sich schließlich um multiple und intersektionale Formen der Macht (vgl. Cohen

1997: 440).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Queere Praktiken der Reproduktion

Heteronormativität ist insgesamt kein starres Ordnungssystem, sondern im

Wandel begriffen. Zu den theoretischen Weiterentwicklungen des Heteronorma-

tivitätsbegriffs, die eine Pluralisierung von Normen und den Umbau gesellschaft-

licher Unterdrückungsverhältnisse reflektieren, zählt die Begriffsbestimmung von

Sushila Mesquita (2011). Mesquita übt wie Haritaworn Kritik an Judith Butlers un-

genügender Reflexion von race. Butler integriere die »Verwobenheit rassistischer

und heterosexistischer Normen nur dort in ihre Analyse, wo es um nicht-weiße Po-

sitionen geht, und lagert die konsequente Einarbeitung in ihre bzw. Umarbeitung

ihrer Theorie der Subjektkonstitution aus« (Mesquita 2011: 49). Diese Einarbeitun-

gen überlasse Butler – wie es weiße Theoretiker*innen so oft tun – den von Ras-

sismus betroffenen Subjekten (vgl. ebd.). Für Mesquita sind vier Aspekte relevant:

Damit Heteronormativität als Analyseinstrument taugt, müsse sie neben repres-

siven auch produktive Normen adressieren. Zweitens sei das Verhältnis zwischen

produktiven und repressiven Normen so zu bestimmen, dass Normalisierungen

als Effekte von Heteronormativität sichtbar und analysierbar werden. Drittens sei

Heteronormativität nicht als universell, transhistorisch, binär und unveränderlich

zu denken, sondern als ein wandelbarer Normenkomplex der Gesellschaft. Vier-

tens – ähnlich wie schon Sabine Hark es formuliert hat – versteht Mesquita die

Normen von Sexualität und Geschlecht als historisch verwoben mit klassenspe-

zifischen, rassistischen, alters-, körper- und gesundheitsbezogenen Normen (vgl.

ebd.: 74f.).

Mesquitas Heteronormativitätsbegriff nimmt auch Yv E. Nay in der bereits

im Forschungsstand benannten Studie Feeling Family (2017) zu nicht-heterosexu-

eller Elternschaft in der Schweiz zum Ausgangspunkt und erweitert ihn aus einer

affekttheoretischen Perspektive. Heteronormativität fasst Nay »erstens mit einem

›Gefühl der gewöhnlichen Zugehörigkeit‹ zu einer ›formalen Einfachheit‹ (Berlant

2011b: 8920, Übersetzung Y.N.) […], das unter einer affektiv strukturierten Atmo-

sphäre gegenwärtiger Herrschaftsverhältnisse als angestrebte Heteronormativität

zu verstehen ist.« (Nay 2017: 319, H.i.O.). Zweitens beschreibt Nay Heteronormati-

vität als »affektiv strukturierte Paradoxie« (ebd.) undmöchte damit die Ambivalen-

zen adressieren, welche die Familienbildung von nicht-heterosexuellen Subjekten

kennzeichnen:

»Heteronormativität verstehe ich so als eine affektiv angeleitete Sehnsucht nach

einer Existenzweise, die in ihrer vermeintlichen formalen Einfachheit die aufrei-

bende Arbeit der Reproduktion von Leben zu mindern verspricht. Ich verstehe

Sehnsucht als ein Gefühl, das auf einenWunsch nach einem Zustand gründet, der

allerdings angesichts der paradoxerweise bestärkten Heteronormativität nicht in

Erfüllung gehen wird, an dem aber nichtsdestotrotz umso inniger festgehalten

20 Im Literaturverzeichnis dieses Buchs ist die Quelle unter Berlant (2011) angegeben.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 49

wird. Diese Sehnsucht gründet auf undbestärkt […] überaus heteronormative, ras-

sistische, ethnisierende und einkommensbedingte Vorstellungen von Privatheit,

Häuslichkeit und Eigenverantwortung.« (Ebd.: 321)

Heteronormativität interpretiert Nay als eine Sehnsucht, als ein Streben nach Nor-

malität und Zugehörigkeit, das für LSBTIQmit Kind(ern) letztlich unerfüllt bleiben

muss: Die familialen Praktiken, die in Nays Studie untersucht werden, stärkten

Heteronormativität als Machtverhältnis. Darüber hinaus bedingen und befördern

Nay zufolge aktuelle Regenbogenfamilienpolitiken weitere Exklusionen sowohl in

Bezug auf Konstellationen von LSBTIQ-Familien, die über ein Kleinfamilienmo-

dell hinausreichen, als auch hinsichtlich rassistischer, ethnisierender und klassisti-

scher Ausschlüsse undHierarchisierungen (vgl. ebd.: 322).Die Frage nach etwaigen

neuen Stratifizierungen im Kontext familialer und queerer Existenzweisen nehme

ich auf und werde sie im Verlauf der Arbeit immer wieder diskutieren.

2.2.3 Zusammenfassung

Insgesamt sind sieben zentrale Aspekte auszumachen, durch die sich queer-theo-

retische Analyseperspektiven auszeichnen und auf die ich in dieser Arbeit zurück-

greife: Erstens haben queer-theoretische Analysen die Dekonstruktion und Dezen-

trierung von (sexueller) Identität zumGegenstand. Identität ist aus dieser Perspek-

tive nicht statisch, gegeben und den Subjekten wesenhaft eingeschrieben, sondern

als ein diskursiver Effekt zu begreifen. Anknüpfend an den Diskursbegriff Fou-

caults ist es zweitens erforderlich, die Herausbildung von (sexuellen) Identitäten

als machtvolle Angelegenheit zu fassen: Sexualpolitische Kategorien sind als Effekt

von Macht und Herrschaft zu verstehen und konstitutiver Teil von gesellschaftli-

chen Ungleichheitsverhältnissen. Heterosexualität ist demzufolge eine Machtkon-

figuration, in der hegemoniale und marginalisierte sozio-sexuelle Subjektpositio-

nen über die moderne Figur der hetero/homo-Binarität produziert und reguliert

werden (vgl. Hark 2010: 110ff.). Drittens plädieren die Queer Studies dafür, Sexua-

lität analytisch als eine von Geschlecht zu differenzierende Kategorie in den Blick

zu nehmen (vgl. Hark 1993; Woltersdorff 2003), um präzisere Analysen zu ermög-

lichen, und formulieren eine Kritik an Heterosexualität als Norm, Institution und

produktive Matrix (vgl. Hark 2010: 112).

Zugleich verweisen sie mit dem Konzept der Heteronormativität auf die Ver-

flechtung von Sexualität/Begehren undGeschlechternormen und sprechen sich da-

mit viertens für eine Analyse und Kritik aus, die Begehren nicht isoliert betrach-

tet, sondern dem Verhältnis von Sexualität und Zweigeschlechtlichkeit nachgeht.

Die Annahme ist, dassHeterosexualität und Zweigeschlechtlichkeit zwei komplexe,

miteinander verwobene Systeme sind, die sich wechselseitig stabilisieren und be-

dingen (vgl. ebd.: 110). Heterosexualität wird hierbei als in sämtliche gesellschaft-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Queere Praktiken der Reproduktion

liche Verhältnisse eingeschrieben aufgefasst. Sie ist als Praxis und Beziehungs-

form sowie als Familien- und Verwandtschaftsstruktur in grundlegenderWeise in-

stitutionalisiert (vgl. Richardson 1996). Auf diese Weise reguliert Heterosexualität

ökonomische Verhältnisse wie die Verteilung von Ressourcen, strukturiert gesell-

schaftliche Institutionen wie das Recht sowie wohlfahrtsstaatliche Systeme und ist

mit kulturellen Vorstellungen von Körpern, Geschlecht, Reproduktion oder Eltern-

schaft verwoben (vgl. Hark 2010: 110).

Darüber hinaus stellen Heterosexualität und Zweigeschlechtlichkeit meist un-

hinterfragte Vorannahmen dar und bleiben unsichtbar (vgl. Hark 2013: 2). Mit die-

ser Unsichtbarkeit geht eine Naturalisierung einher. Queere Reflexionen haken an

dieser Stelle ein und hinterfragen die Natürlichkeit vonHeterosexualität und Zwei-

geschlechtlichkeit. Sie lösen sie aus der Selbstverständlichkeit heraus und richten

den Blick auf ihre historische Kontingenz. Somit zielen Queer Studies fünftens

darauf ab, Heterosexualität und Zweigeschlechtlichkeit zu denaturalisieren, eta-

blierte, hierarchische Machtverhältnisse herauszufordern und sie damit zu entpri-

vilegieren (vgl. Genschel et al. 2001: 175f.).

Der Verweis auf die Dekonstruktion und Denaturalisierung von Zweige-

schlechtlichkeit führt zur sechsten wichtigen Einsicht der Queer Studies: einer

grundsätzlichen Infragestellung und Herausforderung von Dichotomien. Die

Infragestellung von binären Setzungen erstreckt sich nicht nur auf hetero/homo

oder Mann/Frau, sondern auch auf Dichotomien wie Kultur/Natur, normal/pa-

thologisch, gesund/krank etc. Grenzziehungen, die Normalisierungs- und Natu-

ralisierungsprozesse durchlaufen haben, werden dekonstruiert und der Weg für

neue Konzepte jenseits von Dualismen geebnet (vgl. Jagose 2001: 126).

Bedeutsam ist siebtens das Einbeziehen weiterer Achsen der sozialen Differen-

zierung. Normen der Heterosexualität und (Cis-)Zweigeschlechtlichkeit sind ver-

woben mit weiteren Differenz- und Ungleichheitskategorien wie race, Klasse oder

(Dis-)Ability, woraus sich die Notwendigkeit einer intersektionalen Perspektive er-

gibt (vgl. Cohen 1997; Jagose 2001: 126f.; Genschel et al. 2001: 176; Mesquita 2011:

51f.). Diese zentralen analytischen Zugänge der Queer Studies im Hinterkopf be-

haltend, wende ich mich nun der zweiten konzeptionellen Perspektive dieser Stu-

die zu: den Feminist Science and Technology Studies.

2.3 Verwandtschaft denken mit den Feminist Science
and Technology Studies (FSTS)

An einigen Stellen des Unterkapitels zu Queer Studies habe ich Verschiebungen

und Perspektivwechsel skizziert, die sich ab den 1960er Jahren in den Sozial-

und Kulturwissenschaften vollzogen haben: von strukturalistischen hin zu post-

strukturalistischen Perspektiven. Ähnliche Entwicklungen lassen sich auf die

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 51

theoretische und empirische Beschäftigung mit Verwandtschaft übertragen. So

wurde auch in diesem Feld verstärkt der Konstruktionscharakter verwandtschaft-

licher Beziehungen konstatiert und eine Denaturalisierung von Verwandtschaft

und Familie eingeläutet. Bedeutend für diesen Wandel waren neben theoretischen

Impulsen aus anderen Disziplinen auch die Einführung und die zunehmende

Nutzung von Reproduktionstechnologien im 20. Jahrhundert. Verfahren der

assistierten Reproduktion wie die In-vitro-Fertilisation, Eizell- und Samenspende

oder Leihmutterschaft, aber auch die Technik des Klonens erforderten neue

konzeptionelle Zugänge zu Verwandtschaft, um das Verhältnis von Biologie und

Sozialem vor dem Hintergrund der technischen Möglichkeiten zu erfassen und

zu bestimmen. Insbesondere Vertreter*innen des interdisziplinären Feldes der

Feministischen Wissenschafts- und Technikforschung wie Sarah Franklin oder

Charis Thompson setzten sich mit Verwandtschaftspraktiken im Kontext der as-

sistierten Reproduktionstechnologien auseinander und leiteten daraus Vorschläge

für Rekonzeptualisierungen von Reproduktion und Verwandtschaft ab, auf denen

die vorliegende Arbeit aufbaut.

Die theoretischen Verortungen der FSTS sind vielfältig: Neben Perspektiven

der Wissenschafts- und Technikforschung und der Geschlechterforschung spie-

len insbesondere die New Kinship Studies, eine Strömung der anthropologischen

Verwandtschaftsforschung, eine wichtige Rolle. Das folgende Unterkapitel gibt zu-

nächst einen Einblick in die Entstehung der New Kinship Studies (2.3.1). Im An-

schluss stehen feministische Perspektiven auf Verwandtschaft, Technik und Re-

produktion im Zentrum der Auseinandersetzung (2.3.2). Die Darstellung erfolgt

entlang der Werke einzelner Autor*innen, auf deren Konzeptualisierungen ich im

empirischen Teil der Studie immer wieder zurückgreifen werde. Unterkapitel 2.3.3

fasst die konzeptionellen Grundlagen zusammen.

2.3.1 Vom Strukturalismus zur kulturalistischen Wende

in der Verwandtschaftsforschung

Ab Ende des 19. Jahrhunderts, als die Disziplin der Sozial- und Kulturanthropologie

in euro-amerikanischen Gesellschaften ihren Anfang nahm, dominierten in deren

Schriften zunächst vergleichende Analysen von Verwandtschaftssystemen außer-

europäischer Kulturen. Verwandtschaft galt als »primärer Modus der Vergesell-

schaftung in ›Gesellschaften ohne Staat‹« (Knecht 2002: 56), während sogenannten

›modernen Gesellschaften‹ die Sozialform der Familie zugeordnet wurde. Außer-

europäische Kulturen wurden als ›das Andere‹ konstruiert und erfuhren Abgren-

zung und Abwertung.Die Ethnologie zeichnete sich durch einen universalistischen

Verwandtschaftsbegriff aus und verfolgte das Ziel, einen Klassifikationsrahmen zu

erstellen, über den jede Verwandtschaftsform erfasst und analysiert werden kön-

ne. Konstitutiv für diesen Bezugsrahmenwar eine Trennung vonNatur und Kultur,

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Queere Praktiken der Reproduktion

von Biologie und Sozialem. Natur und Biologie wurden als prä-existent, vorsozial,

unveränderlich und gegeben angenommen und ›Blutsverwandtschaft‹ heteronor-

mativ gefasst: als ein über heterosexuelle Reproduktion gebildetes Abstammungs-

verhältnis, welches die natürliche Form von Verwandtschaft darstelle. Lediglich so-

ziale Formen der Verwandtschaftsbildung über Heirat oder auch Niederlassungs-

regelungen von Gruppen galten als sozial reguliert, kulturellen Bewertungen un-

terliegend undwurden deshalb zum zentralen Untersuchungsgegenstand gemacht

(vgl. ebd.). So fokussierte beispielsweise der strukturalistische Theoretiker Claude

Lévi-Strauss die sozialen Regeln derHeirat, damit verbundene Tauschbeziehungen

und deren soziale Funktion. Er strebte die Identifizierung von allgemeingültigen,

universellen Strukturen der Verwandtschaftsbildung an. Hierbei legte er ein pa-

triarchal geprägtes Geschlechterbild zugrunde, das Männer als aktiv tauschende

Subjekte und Frauen als Tauschobjekte konstruierte. Natur und Kultur stellten in

seinen Analysen ein starres Gegensatzpaar dar, ebenso wie Mann und Frau (vgl.

Carsten 2004: 13f., 42).

Der theoretische Referenzrahmen der Verwandtschaftsethnologie erfuhr ab

den 1960er Jahren zunehmend Kritik. Diese zielte auf den Euro- und Ethnozen-

trismus sowie den Biologismus der Disziplin. Gesellschaftliche Transformati-

onsprozesse und technische Entwicklungen, aber auch theoretische Einsprüche

gaben Anlass zu kritischen Reflexionsprozessen innerhalb der Kultur- und Sozial-

anthropologie. Zentral für die Revitalisierung des Fachs war ein Neu-Denken des

Verhältnisses von Kultur und Natur (vgl. Knecht 2002: 57). Innerhalb der Disziplin

war es insbesondere der amerikanische Kulturanthropologe David Schneider, der

mit seinem Werk American Kinship. A Cultural Account (1980 [1968]) die »›kultu-

ralistische‹ Wende« (Knecht 2002: 57) der Verwandtschaftsethnologie einläutete

und der als einer der Begründer des Forschungszweiges der New Kinship Studies

gilt. David Schneider nimmt in diesem Buch einen symboltheoretischen Stand-

punkt ein und beschreibt euro-amerikanische Verwandtschaft als »Kulturleistung«

(ebd.). In seiner Analyse schließt er an die symboltheoretischen Überlegungen

von Talcott Parsons an und definiert ein Symbol wie folgt: »By symbol I mean

something which stands for something else, or some things else, where there

is no necessary or intrinsic relationship between the symbol and that which it

symbolizes« (Schneider 1980: 1). Kultur besteht für Schneider aus Einheiten, die

symbolisiert werden. Das kann eine Person, ein Ort, ein Ding oder auch ein

Gefühl sein (vgl. ebd.: 2). Das Symbol und das, was symbolisiert wird, haben

keine intrinsische, vorbestimmte Beziehung zueinander, sondern werden erst in

eine historisch spezifische Beziehung zueinander gesetzt. Hierbei erschöpft sich

Kultur für Schneider nicht in gesprochener Sprache; diese ist nur ein mögliches

System von Symbolen und Bedeutungen (vgl. ebd.: 3).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 53

Das In-Beziehung-Setzen von kulturellen Einheiten mit Symbolen ist ein Pro-

zess, der niemals abgeschlossen ist. Damit ist auch die Möglichkeit des Wandels

und der Neubesetzung impliziert, so Schneider:

»Cultural units, constructs, rules, and so on are not just ›given‹. They are not, con-

trary to mythology, handed down from the sky to remain in the same state until

they are taken back by the gods who invented them. They arise, they grow, they

change. They may or may not be responsive to the actual conditions of life, to dif-

ferent population pressures, to different ecological conditions, to the scarcity of

food or the prevalence of disease, to the joys and sorrows of life.« (Ebd.: 7)

Doch nicht nur Regeln und Rechtsformen dazu, wie Verwandtschaft auszugestal-

ten ist, sind für Schneider kulturelle Formen – auch die ›natürliche Substanz‹ ist

ihm zufolge als ein Teil von Kultur zu begreifen und mit historisch spezifischen

Bedeutungen versehen. Biologie erfährt hierdurch eine Denaturalisierung. Biolo-

gische Elemente zeichnen sich durch eine symbolische Qualität aus (vgl. ebd.: 52)

– so vermag geteilte biologische Substanz erst dann Relationalität innerhalb ei-

nes Verwandtschaftssystems herzustellen, wenn sie beispielsweise als kulturelles

Symbol für Einheit/Verbundenheit fungiert.

Für Schneider besteht das amerikanische Verwandtschaftssystem aus zwei

Ordnungen: die Ordnung der Natur und die Ordnung des Gesetzes. Verwandt-

schaft werde zum einen über biologische Substanz hergestellt. Dies spiegele sich

im Begriff der »Blutsverwandtschaft« und der Idee biogenetischer Abstammung

wider. Zum anderen konstituiere sich Verwandtschaft als Rechtsbeziehung, die

durch Gesetze legitimiert und abgesichert werde. Verwandtschaft trete folglich

in drei unterschiedlich zusammengesetzten Formen auf: Sie könne erstens nur

über eine natürliche Bindung begründet sein, zweitens allein eine rechtliche Form

annehmen oder drittens könnten Natur und Recht auch gleichzeitig auftreten (vgl.

ebd.: 27ff.).

Neben der rechtlichen und biologischen Dimension von Verwandtschaft be-

zieht Schneider in einem nächsten Schritt auch deren soziale Dimension ein und

identifiziert zwei Codes, über die sich die Verwandtschaftsbeziehungen herausbil-

den: den code of nature und den code for conduct (ebd.: 29). Während ersterer sich auf

die geteilte biologische Substanz (Blut bzw. Gene) bezieht, bezeichnet der code for

conduct einen Kultur-Kodex sozialer Verhaltensweisen, über die eine diffuse, lang-

anhaltende Solidarität zwischen Personen hergestellt wird (vgl. ebd.: 52). Diese

umfassen beispielsweise Formen der Sorge oder das Teilen von Emotionen. Bei-

de Beziehungsformen, die biologische und die soziale, haben für Schneider unter-

schiedliche Qualitäten hinsichtlich der Freiheit, sie selbst zu wählen. Und damit

auch in Bezug auf die Möglichkeit, sie aufzukündigen:

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Queere Praktiken der Reproduktion

»Substance or blood in its biogenetic sense is a state of affairs, a fact of life that

nothing can change. Either it is there or it is not, and if it is there it cannot be al-

tered or terminated. It is involuntary, then, in two senses: a person cannot choose

to enter or not to enter into that state, and if he is in that state he has no control

over it and cannot alter or terminate it. The code-for-conduct or relationship ele-

ment is quite the opposite. It is voluntary in the sense that it must be voluntarily

undertaken – a person chooses to enter or not to enter into such a relationship –

and the person has some control both over the particular form it takes and over

whether or not it is to be terminated. The word ›consent‹ is often associated with

this element, and is most closely associated with one particular form of it, mar-

riage.« (Ebd.: 91f.)

Schneider stellt die beiden Codes in diesem Zitat gegenüber und konstruiert ihre

Differenz über die Frage der Freiwilligkeit/Wählbarkeit. Während Menschen über

verwandtschaftliche Beziehungen, die sich über den code for conduct begründen, ihm

zufolge frei entscheiden könnten (etwa die Wahl der Ehepartner*innenschaft), sei

dies bei biogenetischen Beziehungen nicht so. Diese seien weder frei wählbar noch

aufkündbar. Vor demHintergrund dieser Passage erscheint Schneiders Postulat ei-

ner symbolischen Qualität biologischer Elemente weitaus ambivalenter als anfangs

beschrieben. Es deutet sich – trotz der Vorstellung, Biologie sei ein Teil von Kultur

– die Idee der Verwandtschaft über biogenetische Substanz als ›Fakt des Lebens‹

an, anstatt sie als Teil eines kulturellen Wissenssystems zu verorten.

Feministische Wissenschaftlerinnen der New Kinship Studies und der FSTS

haben hieran Kritik geübt. So schreibt etwa Janet Carsten, dass unklar bleibe, in-

wiefern Schneider die ›biologischen Fakten‹ tatsächlich als Symbole ohne jegliche

prä-kulturelle Existenz fasse (vgl. Carsten 2004: 165). Sarah Franklin geht in ihrer

Rezeption einen Schritt weiter. Ihr zufolge macht Schneider in American Kinship

zwei Ebenen des Biologischen auf: zum einen eine symbolische Dimension von

Biologie als kulturelles System, zum anderen eine natürliche. Letztere sei Gegen-

stand von Biologie als Wissenschaft, die sich mit den ›Fakten des Biologischen‹,

also den (vermeintlich) ›natürlich gegebenen‹ Anteilen beschäftige (vgl. Franklin

2001: 305). Ihre Interpretation einer Unterscheidung von Bedeutungsdimensionen

des Biologischen bei Schneider untermauert Franklin anhand folgender Passage

aus seinem Werk, in der es um Prokreation21 und Elternschaft geht:

»Thebiological prerequisites for humanexistence, exist and remain […] [Biological

facts] have as one of their aspects a symbolic quality, whichmeans they represent

something other than what they are, over and above and in addition to their exis-

21 »Procreatio« (lat.) bedeutet »Zeugung« und leitet sich von »pro-creo« mit den Bedeutungen

»zeugen« oder »hervorbringen« (Stowasser 1967: 396) ab.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 55

tence as biological facts and as cultural constructs about biological facts.« (Schnei-

der 1980: 116)

Deutlich wird hier, dass Biologie zwar eine kulturelle Dimension erhält, die Idee ei-

nes unhintergehbaren, vorsozialen und prä-existierenden Kerns des Biologischen

jedoch erhalten bleibt und nur eine teilweise Denaturalisierung erfolgt. Sowohl

Franklin als auch Carsten kommen in ihren Rezeptionen von Schneiders Werk zu

dem Schluss, dass er die Dichotomie von Natur und Kultur in seiner Analyse letzt-

lich nicht konsequent auflöse (vgl. Carsten 2004: 22, Franklin 2001). Dieser Deu-

tung schließe ich mich an.

Bei aller Kritik ist jedoch festzuhalten, dass sich Schneiders symboltheore-

tische Auseinandersetzung mit Verwandtschaft durch einige Rekonzeptualisie-

rungen auszeichnet, die wegweisende Anknüpfungspunkte für die weitere FSTS-

inspirierte Auseinandersetzung mit Verwandtschaft liefern und einen Grundstein

für die New Kinship Studies legten. Drei Aspekte sind hierbei besonders hervor-

zuheben: Erstens gerät die Vorstellung von Natur und Kultur als Gegensatzpaar

durch Schneiders Überlegungen in Bewegung, flexibilisiert sich und öffnet sich

für Neubeschreibungen. Anthropolog*innen war es nun nicht mehr möglich, ›das

Biologische‹ einfach zu ignorieren; symbolische und kulturelle Bedeutungen der

Prokreation rückten zunehmend in den Fokus (vgl. Carsten 2004: 187). Zweitens

hat Schneider den Begriff der »Substanz« in die anthropologische Auseinander-

setzung mit Verwandtschaft und deren Konstituierung eingeführt (vgl. ebd.: 109,

111). Substanz in ihren unterschiedlichsten Formen, von Nahrungsmitteln bis hin

zu körperlichen Flüssigkeiten wie Sperma, ist bis heute ein wesentlicher Untersu-

chungsgegenstand und Schlüsselbegriff in Arbeiten der New Kinship Studies und

FSTS. Drittens öffnet Schneider den Blick für die Auseinandersetzung mit Macht-

verhältnissen, sowohl innerhalb von Verwandtschaftsstrukturen als auch zwischen

Wissenssystemen. Kulturelle Systeme – und damit auch Verwandtschaftssysteme

– zeichnen sich für Schneider durch Hierarchien und Markierungen aus, über

die die einzelnen Elemente angeordnet sind. Die Beziehungen zwischen den

Elementen sind nicht gleich, sondern erfahren eine unterschiedliche Bewertung,

sodass einige Elemente privilegiertere Positionen einnehmen als andere (vgl.

Schneider 1980: 135f). Die Reflexion der Machtförmigkeit von Wissen zeigt sich

darin, dass Schneider einen partikularen statt universellen Verwandtschaftsbegriff

zu formulieren sucht. Er beschreibt das amerikanische Verwandtschaftssystem als

ein Beispiel für die Konstruktion von Verwandtschaft in westlichen Gesellschaften

(vgl. ebd.: vii). Damit beansprucht er lediglich eine begrenzte Gültigkeit und

Anwendbarkeit seiner Analysen und begegnet dem Ethno- und Eurozentrismus,

der die Disziplin der Verwandtschaftsanthropologie zuvor kennzeichnete.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Queere Praktiken der Reproduktion

2.3.2 Feministische Perspektiven auf Verwandtschaft, Technik

und Reproduktion

Die späten 1980er gelten als Renaissance der Kinship Studies.Nicht nur die symbo-

lische Anthropologiewar imAnschluss an Schneider imAufschwung, auch feminis-

tische Forschung inspirierte die Disziplin: So trugen die Gender Studies entschei-

dend dazu bei, dass Anthropolog*innen vor dem Hintergrund patriarchaler gesell-

schaftlicher Machtverhältnisse Verwandtschaft neu formulierten und Geschlecht

verstärkt in ihre Analysen einbezogen (vgl. Carsten 2004: 20). Umgekehrt zeigte

sich in Arbeiten der Gender Studies, dass patriarchale Geschlechterverhältnisse

konstitutiv mit verwandtschaftlichen Organisationsformen wie der Ehe oder der

Kleinfamilie und binären, naturalisierten, heteronormativen Vorstellungen vonRe-

produktion zusammenhängen. Anthropologie und Gender Studies gingen ein syn-

ergetisches Verhältnis ein und inspirierten sich wechselseitig. Ein wichtiger Teil

dieses Forschungsfeldes sind die Arbeiten der transdisziplinären FSTS, die Ansät-

ze der Geschlechterforschung in ihren Arbeiten zu (Reproduktions-)Technologien

produktivmachen und damit ein feministisches Feld derWissenschafts- und Tech-

nikforschung eröffnen. Beispielhaft zu nennen sind Studien und Beiträge von Sa-

rah Franklin, Rayna Rapp oder Heléna Ragoné (u.a. Ginsburg/Rapp 1991; Franklin

1997; Franklin/Ragoné 1998; Rapp 1999; Ragoné/Twine 2000).

Die folgende Darstellung feministischer Perspektiven fokussiert zunächst die

wesentlichen Einsprüche zu undWeiterentwicklungen von Schneiders Ansatz. Be-

ginnenmöchte ichmit der AnthropologinMarilyn Strathern, neben Schneider eine

der Begründer*innen der New Kinship Studies.22

Bio-soziale Verwobenheiten und (Dis-)Artikulationen von Verwandtschaft

bei Marilyn Strathern

Mit ihrem Werk After Nature. English Kinship in the Late Twentieth Century, das 1992

erschien, knüpfte Marilyn Strathern an Ideen Schneiders an, beabsichtigte diese

teils aber auch infrage zu stellen und weitere Aspekte einzubringen (vgl. Strathern

1992: xviii). Bereits der Titel des Buchs verweist auf ihren ersten Einspruch: After

Nature spielt auf die von ihr postulierte Notwendigkeit an, Natur als Faktum, als

biologische Gegebenheit, als Essenz hinter sich zu lassen. In der Konsequenz ergibt

22 Wenn ich im Folgenden Marilyn Strathern insbesondere als Vertreterin der New Kinship

Studies verorte und im weiteren Verlauf des Kapitels bspw. Sarah Franklin den Feminist

Science and Technology Studies zuordne, so ist das eine behelfsweise Differenzierung, die

sich auf die theoretischen und empirischen Schwerpunkte ihrer jeweiligen Arbeiten bezieht.

Grundsätzlich ergeben sich in diesen disziplinären Feldern vielfältige Überlappungen: ge-

teilte theoretische Anknüpfungspunkte, wechselseitige Bezugnahmen sowie (Selbst-)Veror-

tungen in beiden Forschungsbereichen.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 57

sich daraus bei Strathern weiterhin eine vollständige Denaturalisierung von Pro-

kreation, mit der sie Schneiders Zugang ebenfalls herausfordert. Zusätzlich liefert

sie einen Technikbegriff, der die produktiven Potentiale von Reproduktionstech-

nologien fokussiert und sie auch daraufhin befragt, wie sie angeeignet werden. In

Ergänzung dazu bezieht sie Geschlecht dezidiert als Analysekategorie mit ein.

Ausgangspunkt ihrer Ausführungen zu Konstruktionen von Verwandtschaft

im England des späten 20. Jahrhunderts sind die neuen reproduktionstechnolo-

gischen Entwicklungen und die Fragen, die mit diesen einhergehen: Was kann

aktuell als ›natürliche‹ Basis von Verwandtschaft gelten? Fordern Technologien

Ideen ›natürlicher‹ Verwandtschaft heraus?

Um diese Fragen zu beantworten, sei es nötig, das Verhältnis von Natur und

Kultur theoretisch neu zu fassen, so Strathern. Kultur und Technik sowie Natur

bzw. Biologie und Soziales sind für sie keine abgrenzbaren Entitäten, und zwar

durch und durch. Bei Strathern geht Natur deshalb nicht gänzlich in Kultur auf –

sie hat jedoch ihre »grounding function« (ebd.: 195) verloren. Verwandtschaft und

Prokreation sind vielmehr bedeutungsoffene Praktiken und entbehren einer ›na-

türlichen‹ Grundlage.Diese konzeptionelle Neuausrichtungweitet Strathern zufol-

ge auch den Blick von Forschenden: Erst über die Dekonstruktion einer statischen

Differenz von Biologie und Sozialem sei es möglich, eine Vielfalt an Verwandt-

schaftssystemen zu erfassen und die Idee einer universellen, natürlichen Grundla-

ge zu verabschieden (vgl. ebd.: 3f.). Diese Verengung markiert sie zudem als eine,

die westliche Perspektiven kennzeichnet – und macht damit die Annahme einer

Dichotomie von Kultur und Natur als partikulareWissenspraxis sichtbar (vgl. ebd.:

43). Strathern bringt die Pfeiler ›moderner‹ Wissenssysteme ins Wanken, auf de-

nen Schneiders Ausführungen trotz der Öffnung hin zu einem kulturalistischen

Verwandtschaftsbegriff teils nach wie vor aufbauen.23

Aus dieser Perspektive verändert sich, und das ist ein weiterer bedeutender

Einspruch Stratherns, auch der Blick auf reproduktive Prozesse: Während bei Da-

vid Schneider die Vorstellung von Prokreation als einem ›natürlichen Fakt des Le-

bens‹ aufscheint und es erst die Einführung von Reproduktionstechnologien ist,

die die Selbstverständlichkeit dieses Bildes eines ›natürlichen Akts‹ aufbricht, geht

der Einspruch Stratherns weiter. Für sie macht assistierte Reproduktion lediglich

etwas sichtbar, das auch auf ›natürliche‹ reproduktive Prozesse zutrifft: die Verwo-

benheit von Biologie und Sozialem. Denn auch westliche Vorstellungen von ›na-

türlicher‹ Reproduktion beschreibt sie als kulturelle Vermittlungsprozesse. ›Natur‹

23 Den Anspruch, die Dichotomie von Kultur und Natur als partikulare Wissenspraxis sichtbar

zu machen, verfolgten Ende der 1980er bzw. Anfang der 1990er diverse Autor*innen und

inspirierten sich dabei auch wechselseitig: U.a. ist Donna Haraway zu nennen, auf die sich

Strathern wiederholt bezieht und auf deren Werk ich weiter unten eingehe. Prägend für die

Debatte war ebenso Bruno Latour (1993 [1991]).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Queere Praktiken der Reproduktion

bzw. ›natürliche‹ Reproduktion fasst Strathern stattdessen als Ideen oder als Ve-

hikel, um in westlichen Diskursen über Formen des Sozialen zu sprechen, diese

zu organisieren und als gegeben erscheinen zu lassen. Technisierte reproduktive

Prozesse werden als künstlich, als Ersatz für natürliche Prozesse verhandelt, als

würden sie der Natur in die Quere kommen und einen Gegenpol darstellen. Stra-

thern stellt diese Differenzierung von natürlichen und kulturellen Gegebenheiten

infrage (vgl. ebd.: 43).

Darüber hinaus begreift Strathern (Reproduktions-)Technologien als theore-

tisch und lebensweltlich produktiv, ohne dabei per se von einer Innovation durch

Technik auszugehen. Der Modus der Nutzung sei vielmehr entscheidend.

Strathern konstatiert zunächst, dass Reproduktionstechnologien auf der einen

Seite als Ermöglichungstechnologien verhandelt werden, auf der anderen Seite ei-

nen Eingriff in ›natürliche‹ Reproduktionsprozesse mit nicht absehbaren Folgen

symbolisieren. Insbesondere die Leihmutterschaft habe diverse Ängste evoziert be-

züglich unvorhersehbarer technologischer und sozialer Entwicklungen (vgl. ebd.:

47). Stratherns Technikbegriff knüpft demgegenüber an die Idee von (Reproduk-

tions-)Technologien als Ressource an (vgl. ebd.: 136), und zwar in einem doppel-

ten Sinne. Für Strathern sind (Reproduktions-)Technologien nicht nur konstituti-

ver Bestandteil neuer Verwandtschaftsformen, sondern stellen auch eine Ressour-

ce auf analytischer Ebene dar: eine Ressource, um den Dualismus von Natur und

Kultur/Technik herauszufordern und Prokreation zu denaturalisieren. Dies wird

möglich, indem Strathern »die Prozesse des kulturellen (Be-)Deutens in den Blick

[rückt] und zeigt, wie wir das technologisch Neue auf der Folie bereits bestehen-

der Konzepte und Vorstellungen denken« (Knecht/Liebsch 2019: 104). Stratherns

Fokus liegt somit auf der »kulturelle[n] Kontinuität, welche die Technik hervorge-

bracht hat und sie strukturiert« (ebd.: 115). Erst über eine Analyse, die Begriffs-,

Kategorien- und Konzeptarbeit zum Gegenstand macht und binäres Denken de-

zentriert, sind bei Strathern Innovationen möglich und lebbar (vgl. ebd.).

Eine vierte wichtige Ergänzung zu Schneider ist die Einbeziehung von Ge-

schlecht als Analysekategorie. Während Schneider in einer reinen Deskription von

Geschlechterbildern verbleibt, zeigt sich bei Strathern ein feministischer Zugang,

der Geschlecht als binäre Konstruktionmarkiert, Geschlechterverhältnisse kritisch

in den Blick nimmt und sie denaturalisiert. Das zeigt sich etwa in Passagen, in de-

nen sie Verwandtschaft als vergeschlechtlichtes Rollenspiel (»playing daughter to

mother«, Strathern 1992: 78) fasst oder am Beispiel der Baruya24 westliche – und

damit statische und binär vergeschlechtlichte – Bilder von Prokreation verflüssigt

(vgl. ebd.: 87).

In ihrem 2005 erschienenen Buch Kinship, Law and the Unexpected. Relatives Are

Always a Surprise fokussiert Strathern schließlich verstärkt familiale Lebensformen,

24 Die Baruya sind eine kleine Gesellschaft im Hochgebirge von Papua-Neuguinea.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 59

die vor dem Hintergrund genetischen Wissens und der Nutzung von Reprodukti-

onstechnologien entstehen. Sie nutzt hierbei zwei Familienbegriffe, die für die vor-

liegende Arbeit anschlussfähig sind: Unter Rückgriff auf Janet Dolgin führt Stra-

thern den Begriff der genetic families, an Sarah Franklin anknüpfend die Wendung

der recombinant families ein.

Janet Dolgin (1997, 2000) nimmt in ihren Schriften neue Reproduktionstech-

nologien wie Eizellspende oder Leihmutterschaft in den Blick und geht der Fra-

ge nach, welche Rolle Gene in den Verwandtschaftspraktiken spielen. Für Dolgin

kennzeichnet genetic families ein spezifisches Merkmal: Sie sind über (genetische)

Informationenmiteinander verbunden und scheinen hierdurch Auskunft über sich

und die anderen Körper zu geben (vgl. Strathern 2005: 20). Diese genetischen Ver-

bindungen zwischen den Körpern implizieren jedoch keine sozialen Beziehungen.

Dolgin definiert sie vielmehr als »a-moral links that neither define nor depend

upon the scope and meaning of social relationships among the parties« (Dolgin

2000: 561). Strathern fasst diese Form der Verwandtschaft als »[r]elatedness with-

out relatives« (Strathern 2005: 73), also als Verbundenheit, die nicht zwingend ei-

ne soziale Form der Verwandtschaft annimmt. Genetic families seien dabei niemals

statisch, sondern als unabgeschlossen zu denken, als prozesshaft und fluide. Sie

bergen immer das Potential der Erweiterung in sich: So können genetische Bande

bewusst belebt werden und erhalten eine soziale Dimension, wenn sie Menschen

dazu inspirieren, ihren genetischen Verbindungen – etwa zu Samenspender*innen

–nachzugehen und diese in aktive soziale Beziehungen zu verwandeln. Sie können

aber auch auf Dauer von sozialer Verwandtschaft entkoppelt werden (vgl. ebd.): Es

können sowohl Artikulationen als auch Disartikulationen sozialer Verwandtschaft

stattfinden.

Die zweite, an eine Metapher von Sarah Franklin (2003) anknüpfende Wen-

dung, die Strathern aufgreift, ist die der recombinant families. Der Begriff bezieht

sich auf die rekombinanten Eigenschaften der DNA. Rekombination von DNA be-

zeichnet die Neuanordnung von genetischem Material, wie sie sich etwa im Zuge

der Befruchtung vollzieht. Im Prozess der Rekombination entsteht eine neue ge-

netische Merkmalskombination aus den vorhandenen genetischen Materialitäten.

Diesen Vorgang denkt Strathern analog zu aktuellen Praktiken von Verwandtschaft

und macht den Begriff sozialwissenschaftlich nutzbar. Die Wendung recombinant

families steht für Strathern sinnbildlich für alle Familienformen, die sich neu und

überraschend zusammensetzen. Ein Beispiel hierfür sind Patchworkfamilien mit

Kindern aus früheren Beziehungen sowie aus der aktuellen. Die Auflösung existie-

render Familiensysteme führt hier zur Rekombination: Teile aus ›anderen‹ Familien

fügen sich zusammen, bilden eine neue, Grenzen weichen auf, andere werden neu

gezogen (vgl. Strathern 2005: 22). Neben sozialen Transformationsprozessen tra-

gen auch Reproduktionstechnologien aktuell zu Formen der Rekombination bei,

wie Strathern betont. Allerdings an einem sehr viel früheren Punkt: der Konzepti-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Queere Praktiken der Reproduktion

on. Diese kann nun von Filiation entkoppelt sein und dies auch in Familien, die als

traditionelle Kernfamilie wahrgenommen werden (etwa wenn heterosexuelle Paare

eine Samen- oder Eizellspende nutzen) (vgl. ebd.: 24).

Rekombinante Familienformen – ob sie nun über die Nutzung von Reprodukti-

onstechnologien oder nach einer Trennung entstanden sind – stellen bei Strathern

keine einfachen Rearrangements dar, in denen einzelne ›Puzzleteile‹ ersetzt wer-

den und das Gesamtbild unverändert bleibt; es entstehen vielmehr soziale Formen,

die neue Praktiken der Reproduktion und Elternschaft darstellen können, weil die

einzelnen Teile auf veränderte, potentiell innovative Weise miteinander in Bezie-

hung treten. Strathern fasst dies folgendermaßen:

»›Recombinant‹ is an apt term for the social forms these new families take; their

formation is not just a matter of shuffling parts around or submerging parts in

an undifferentiated whole but of cutting and splicing so that elements work in

relation to one another in distinctways. […] Imean recombinant, then, in the sense

that in taking apart different components of motherhood and fatherhood one is

also putting them together in new ways, in both conception procedures and in

rearing practices, and then all over again in combinations of the two.« (Ebd.: 25,

H.i.O.)

Strathern regt dazu an, genau hinzuschauen, was in den Formierungsprozessen

rekombinanter Familien passiert. Sie möchte der Frage nachgehen, wie einzelne

Elemente sich verbinden, neu zusammenwirken und welche Formen von Eltern-

schaft und Reproduktion dabei entstehen. Damit geht sie von einem kreativen,

eigensinnigen Überschuss aus, der rekombinanten Familienbildungsprozessen in-

newohnt.

Wenn rekombinante Familien sich verwandt machen, geht es also immer um

die Aushandlung von möglichen (Ver-)Bindungen und Entkopplungen, Artikula-

tionen und Disartikulationen. Diese Anforderungen ergeben sich aber auch in an-

deren Verwandtschafts- und Familienformen, wie Strathern verdeutlicht: »Recom-

binant families just make this very visible, showing how cutting off ties leads to

making others, or how household arrangements offer innumerable permutations

on degrees of disconnection« (ebd.: 26). Verbindungen herzustellen, Grenzen abzu-

stecken und Trennungen zu vollziehen ist somit Teil aller familialen und verwandt-

schaftlichen Praktiken, auch der (vermeintlich) nicht-rekombinanten. Recombinant

families machen jedoch etwas sichtbar, das oftmals verdeckt bleibt und im Verbor-

genen gehalten wird, etwa über die Naturalisierung spezifischer Familienformen

wie der Kernfamilie.

Eine bedeutsame Differenz zeigt sich für rekombinante Familien jedoch be-

züglich der Artikulationsmöglichkeiten ihres doing kinship: Strathern konstatiert

die Notwendigkeit neuer Begriffe, um sich über die komplexen, teils widersprüch-

lichen und in tradierten Konzepten nicht vorgesehenen verwandtschaftlichen Be-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 61

ziehungen in rekombinanten Familien austauschen zu können (vgl. ebd.). Oftmals

fehlen die Worte, um diese überhaupt benennen und über sie in Verhandlung tre-

ten zu können (vgl. Kap. 6, 7 und 8).

Auch die Anthropologin Janet Carsten macht darauf aufmerksam, dass Ak-

teur*innen kreative Arbeit leisten, um die neu entstehenden Familienformen und

verwandtschaftlichen Beziehungen zu erfassen und zu benennen (vgl. Carsten

2004: 18). Ihr Werk After Kinship (2004) zeichnet sich dabei nicht nur durch eine

geschlechtertheoretische, sondern auch eine postkoloniale Perspektive auf Ver-

wandtschaft aus (vgl. ebd.: 15). Für die vorliegende Arbeit ist Carstens Perspektive

von Bedeutung, da sie darüber hinaus die Frage der Materialität von Verwandt-

schaft ins Zentrum ihrer Analyse und ihrer konzeptionellen Überlegungen stellt

und sich – ebenso wie Strathern – kritisch auf Schneider bezieht.

Materialität (mit-)denken: Substanzen und »material links« bei Janet Carsten

Mit After Kinship hält Janet Carsten ihrer Disziplin, der Anthropologie, den Spiegel

vor: Aus einer postkolonialen Perspektive heraus problematisiert sie die für die An-

thropologie typischen kulturvergleichenden Studien. Diese stellen Carsten zufolge

eine orientalisierende Praxis dar und (re-)produzieren ›denWesten‹ und ›den Rest‹

als starres Gegensatzpaar. Um den westlichen Blick in der Verwandtschaftsanthro-

pologie zu dezentrieren, zieht sie ebenfalls verschiedene kulturelle Beispiele heran,

verfolgt aber eine differente analytische Strategie: Indem sie eine Vielfalt an alter-

nativen Aushandlungen von Verwandtschaft sowohl innerhalb westlicher als auch

nicht-westlicher Diskurse aufzeigt, beabsichtigt sie eine starre Trennlinie zu ver-

wischen und Dichotomien aufzubrechen (vgl. ebd.: 134, 144f.). Carsten führt etwa

Kath Westons (1997) Studie zu schwul-lesbischen Communities und den von ihnen

gelebten Wahlfamilienmodellen an, die sich tradierten westlichen Vorstellungen

von Verwandtschaft entziehen und zugleich im Westen verortet sind (vgl. Carsten

2004: 29, 155).

Neben der produktiven Einbeziehung einer postkolonialen Perspektive zeich-

net sich ihre Arbeit durch eine dezidierte Auseinandersetzung mit Materialitäten

aus: Carsten betrachtet in ihrer Analyse verschiedene Substanzen, über die Ak-

teur*innen Relationalität begründen – von Sperma über Blut bis hin zu Nahrungs-

mitteln. Dabei geht sie immer auch der Frage nach, wie diese Substanzen verge-

schlechtlicht und zum Körper in Beziehung gesetzt werden und zeigt Beispiele für

offenere, prozesshaftere Zugänge zu Geschlechtskörpern und reproduktiven bzw.

Verwandtschaft stiftenden Substanzen auf.25 Wichtige Impulse für Carstens Ver-

25 So geht Carsten auf Strathern bezugnehmend der Konstruktion ›männlicher‹ und ›weibli-

cher‹ Körper in Melanesien nach: In Melanesien werden nicht Differenzen zwischen ›männ-

lichen‹ und ›weiblichen‹ Körpern, sondern innerhalb von ›männlichen‹ und ›weiblichen‹ Kör-

pern beschrieben.Männlichkeiten/Weiblichkeitenwerden verschiedenen Teilen des Körpers

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Queere Praktiken der Reproduktion

handlung der Materialität von Verwandtschaft gehen von einer Studie der Anthro-

pologin Mary Weismantel (1988) aus. Weismantel hat zu einer ecuadorianischen

Hochland-Gemeinschaft geforscht, in der die Adoption von Kindern eine verbrei-

tete Praxis ist. Sie ist der Frage nachgegangen, über welche Bezüge Verbundenheit

begründet wird zwischen Adoptierenden und Adoptierten. Am Beispiel der Zum-

bagua zeige sich, so Carsten, wie sich physisch-biologische und soziale Dimen-

sionen von Verwandtschaft miteinander verbinden: Verwandtschaftsbeziehungen

und Ähnlichkeiten von Familienmitgliedern bilden sich für diese Gemeinschaft pri-

mär über geteilte Nahrung heraus. Carsten schreibt: »[…] because flesh is locally

conceived as formed from food, bodies and substance become linked through pro-

longed feeding. And so, over time, those who live and eat together come to share

flesh and to resemble each other physically« (Carsten 2004: 139).

Was folgt daraus auf einer konzeptionellen Ebene? Wie sind Biologie und So-

ziales, Materielles und Symbolisches in ihrer Beziehung zueinander zu fassen?

Weismantel liefert hierfür einen aus Carstens Perspektive produktiven Ansatz: An-

statt die Priorisierung ›umzudrehen‹ und Verwandtschaft einseitig ins Soziale auf-

zulösen, zeigt Weismantel über das Beispiel der Zumbagua Verwandtschaft als ei-

ne Praxis auf, die physiologische und soziale Aspekte verbindet. Ernährung sei

schließlich ein Vorgang, der biologische, symbolische und soziale Dimensionen

vereint (vgl. ebd.: 140). FürWeismantel kreiert er »material links« (Weismantel 1995:

694) zwischen Menschen. Diese materiellen Verbindungen zeichnen sich durch

Prozesshaftigkeit und Unabgeschlossenheit aus und bilden damit eine Alternati-

ve zu den in westlichen Diskursen hegemonialen Vorstellungen von Prokreation:

»But because this kind of feeding occurs over time, rather than at a particular mo-

ment, as inWestern ideas about conception, it carries the implication that kinship

is gradually created rather than originating in a single moment of sexual procre-

ation […].« (Carsten 2004: 140)

Weismantel folgend weist Carsten die Unterscheidung des Symbolischen versus

Materiellen bzw. des Sozialen versus Biologischen in der anthropologischen Ana-

lyse zurück und fasst deren Verhältnis neu: als transformativ, unabgeschlossen,

wechselseitig aufeinander bezogen und ko-konstitutiv (vgl. ebd.: 140f.).

Arbeiten von Autor*innen wie Sarah Franklin, Donna Haraway und Charis

Thompson, die im Feld der Feminist Science and Technology Studies zu verorten

sind, ergänzen das bisher Vorgestellte: Sie richten ihren Fokus verstärkt auf die

Bedeutung von Technologien im Tun von Verwandtschaft. Mit den von ihnen

und verschiedenen Substanzen zugesprochen. Dies hat zur Folge, dass Geschlechtskörper als

relational, unabgeschlossen und fluide, als zusammengesetzt und androgyn imaginiert wer-

den (vgl. Carsten 2004: 70).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 63

untersuchten Settings nähere ich mich dem Untersuchungsgegenstand dieser

Studie weiter an.

Materiell-semiotische Erzeugungsknoten und das Stiften

emanzipatorischer Verwandtschaftsverhältnisse bei Donna Haraway

Arbeiten aus dem transdisziplinären Feld der Feminist Science and Technology

Studies zeigen auf, dass sich das als ›natürlich‹ Markierte – etwa Prozesse der ›bio-

logischen Reproduktion‹ – erst in sozialen und technowissenschaftlichen Prakti-

ken materialisiert. Ein wichtiger Bezugspunkt für viele Autor*innen und Teil des

Feldes der Feministischen Science and Technology Studies sind die Schriften von

Donna Haraway. Für Haraway sind Geist und Körper, Maschine und Organismus,

Natur und Kultur keine Gegensatzpaare oder etwa einander ausschließend (vgl.

Haraway 1985). Sie versteht diese als vernetzt ineinandergreifend (vgl. Haraway

1988: 592). Ihre Idee einer Verwobenheit und ständigen Ko-Produktion von Kultur

und Natur und der Welt als »knot in motion« (Haraway 2003: 6) fasst sie in dem

Begriff »naturecultures« (ebd.: 1) zusammen, womit sie an die Akteur-Netzwerk-

Theorie anschließt.26 Sie verabschiedet sich von einem Denken, das Subjekten ei-

nen Sonderstatus beimisst. In Prozessen deswechselseitigen Aufeinanderbezogen-

seins komme nicht nur menschlichen Akteur*innen Gestaltungsmacht zu – Ar-

tefakte, Wissen und technische Objekte seien ebenfalls in den Prozess des Wer-

dens involviert (vgl. Haraway 2004). Objekte und Körper sind für Haraway folglich

nicht präexistent. Sie denkt sie als materiell-semiotische Erzeugungsknoten, de-

ren Grenzen sich erst im Zuge der Interaktion zwischen menschlichen und nicht-

menschlichen Komponenten materialisieren, sodass diese stets neu gezogen und

verhandelt werden (müssen) (vgl. Haraway 1995b, 1995c). Haraway begreift tech-

nowissenschaftliche Prozesse als Grenzziehungspraktiken und somit auch als For-

men der Machtwerdung. Darüber hinaus verweist sie auf die Eigensinnigkeit von

vermeintlich passiven Objekten:

»Objekte sind Grenzprojekte. Aber Grenzen verschieben sich von selbst, Grenzen

sind äußerst durchtrieben. Was Grenzen provisorisch beinhalten, bleibt generativ

26 Die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) ist ein Strang der Science and Technology Studies.Wich-

tige Vertreter*innen der ANT sind Bruno Latour, Madeleine Akrich, John Law und Michel

Callon. Wesentlich ist die Figur des Netzwerkes als »neues Modell zur Beschreibung von

Natur, Technologie und Gesellschaft, das die dichotomen Positionen zwischen Realismus

und Relativismus überwinden helfen soll« (Rödel 2015: 23). Netzwerke bestehen aus Men-

schen, Dingen, Texten, Organisationen, Institutionen und vielemmehr. Konzeptionell sollen

mit Hilfe des Netzwerks eine einseitige Auflösung sowie Überbetonung der Biologie oder

des Sozialen bzw. der Kultur oder der Natur verhindert werden. Sowohl Artefakten als auch

(nicht-)menschlichen Wesen wird Handlungsmacht attestiert (vgl. ebd.). Zur Einführung in

die ANT siehe etwa Belliger/Krieger (2006).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Queere Praktiken der Reproduktion

und fruchtbar in Bezug auf Bedeutungen und Körper. Grenzen ziehen (sichten) ist

eine riskante Praktik.« (Haraway 1995b: 96)

Das Stiften von Verwandtschaftsverhältnissen ist ein Thema, das sich quer durch

Haraways Schriften zieht – von ihrem Manifesto for Cyborgs (1985), in dem sie an-

stelle von Bündnissen auf Identitätsbasis eine politische Verwandtschaft »auf der

Grundlage vonWahl« (Haraway 1995a: 40) fordert, über das Companion SpeciesMani-

festo (2003), das Zusammenleben und gemeinsames Werden von Gefährtenspezies

anhand von Mensch-Hund-Verbindungen thematisiert, bis hin zu ihrem neusten

Buch, Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzän (2018), das die Be-

ziehungen zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Wesen in den Blick

nimmt und Praktiken der Relationalität als Sympoiesis, d.h. »mit-machen« (Ha-

raway 2018: 85) statt als Autopoiesis (Selbsterschaffung/-erhaltung) auffasst. Hara-

way liefert kein durchgängiges, kohärentes Verwandtschaftskonzept, sondern ent-

wirft im Rahmen ihres Schreibens utopische Fragmente für eine emanzipatori-

sche Transformation von Verwandtschaft, die immer wieder das Sich-verwandt-

Machen in den Mittelpunkt stellen. Sie plädiert für Formen von Zugehörigkeit, die

zugleich mehr und weniger als Verwandtschaft und Familie sind und biologisie-

rende bzw. genetisierende Verwandtschaftskonzepte hinter sich lassen:

»I am sick to death of bonding through kinship and ›the family‹, and I long for

models of solidarity and human unity and difference rooted in friendship, work,

partially shared purposes, intractable collective pain, inescapable mortality, and

persistent hope. It is time to theorize an ›unfamiliar‹ unconscious, a different pri-

mal scene,where everything does not stem from the dramas of identity and repro-

duction. Ties throughblood – including blood recast in the coin of genes and infor-

mation – have been bloody enough already. I believe that there will be no racial

or sexual peace, no livable nature, until we learn to produce humanity through

something more and less than kinship.« (Haraway 1997: 265)

Haraway übt Kritik an tradierten Konzepten von Familie und Verwandtschaft und

plädiert für Formen, die etwa Blutsverwandtschaft als Grundlage von Zugehörig-

keit aufgeben zugunsten solidarischer Bündnisse, die eine Vielfalt an zwischen-

menschlichen Verbindungen umfassen und anerkennen. Auch Bilder einer ›natür-

lichen‹ Reproduktion stellt Haraway infrage. Korrespondierend mit ihrem Zugang

zur Welt als materiell-semiotischer Erzeugungsknoten ist menschliche Reproduk-

tion für Haraway ein Prozess, in den neben menschlichen Akteur*innen Artefakte

und andere Materialitäten eingebunden sind (vgl. Haraway 1995c: 170). Haraway

verdeutlicht dies unter anderemanhand der VisualisierungstechnikUltraschall, die

zur pränatalen Sichtbarmachung des Fötus dient. Der Fötus ist hierbei, so Hara-

way, keine vorgängige, abbildbare Entität, sondern wird erst im Prozess der Visua-

lisierung im Zusammenspiel von Materialitäten wie dem Bildschirm, dem Schall-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 65

kopf, dem Ultraschallgel und den beteiligten Akteur*innen produziert (vgl. Hara-

way 1997: 174ff.). Darüber hinaus regt Haraway dazu an, den Begriff der Reproduk-

tionstechnologien zu erweitern. Sie spricht bspw. »agribusiness seed technologies«

(ebd.: 208) ebenso den Status einer reproduktiven Technologie zu wie Ultraschall-

geräten, Kaiserschnitt-Operationen oder In-vitro-Fertilisationen und fordert dazu

auf, den Blick auf nicht-klinische Settings zu erweitern: »It is high time that studies

of reproductive technologies stop assuming that their central artifacts of interest

are to be found only in the biomedical clinic« (ebd.). Diese Anregung nehme ich

mit der vorliegenden Studie auf.

In ihremneusten Buch fordertHaraway dazu auf, »Vorstellungen,Theorien und

Aktionen [zu] entwerfen, welche die Verbindung von Genealogie und Verwandt-

schaft sowie von Verwandtschaft und Spezies auflösen« (Haraway 2018: 141). Ange-

sichts des globalen Wachsens der menschlichen Bevölkerung appelliert sie daran,

Relationalität jenseits von (leiblicher) Elternschaft zu realisieren: »Macht euch ver-

wandt, nicht Babys!« (ebd.: 140). Sich-verwandt-machen bedeutet für Haraway et-

was anderes oder zumindest mehr als das Teilen von Verbindungen, die sich über

Abstammung begründen (vgl. ebd.: 141). Haraway möchte hiermit nicht reproduk-

tive Rechte angreifen, sondern beabsichtigt einen Ausgangspunkt und Anstöße zu

liefern, umVerwandtschaft und Familie erweitert und alternativ zu tradierten Kon-

zepten zu denken und zu leben. Besonders anschaulich wird dies in einer Fußnote

des Buchs, in der sie neue kulturelle Normen entwirft:

»Was wäre andererseits, wenn es die neue Normalität würde, dass die kulturelle

Erwartung darin bestünde, jedes neue Kind mit zumindest drei lebenslang ver-

pflichteten Eltern auszustatten (die nicht zwangsläufig in Liebesbeziehungen le-

ben würden und nach dem ersten Kind keine weiteren Babys auf dieWelt bringen

würden, obwohl sie möglicherweise in Mehrkinder- und Mehrgenerationenhaus-

halten lebten)? Was wäre, wenn man ernsthaft über Adoptionspraktiken durch

und von Älteren nachdenken würde? […] Was wäre, wenn Menschen, die auf der

Suche nach nicht-natalistischen Kinnovationen sind, sich Individuen und Kollek-

tive in queeren, dekolonialen und indigenen Welten ansehen würden, und nicht

die europäischen, euro-amerikanischen, chinesischen und indischen, reichtum-

extrahierenden Sektoren?« (Ebd.: 284)

Mehrelternschaft dies- und jenseits romantischer Verbindungen, gemeinschaftli-

cheWohnformen und Adoptionspraktiken, die tradierte Generationenmodelle auf-

brechen – all das scheint in diesem Zitat auf und eröffnet Perspektiven auf Familie

und Verwandtschaft jenseits der Kernfamiliennorm. Haraways utopische Camille-

Geschichten im letzten Kapitel des Buchs liefern schließlich weitere Anhaltspunk-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Queere Praktiken der Reproduktion

te, wie oddkin27 gestaltet werden könnte – speziesübergreifend, weltumspannend,

grenzüberschreitend. Auch hier knüpft Haraway an Ideen von Mehrelternschaft

an:

»In den sich ausbreitenden, neuen Siedlungenmusste jedes Kindmindestens drei

Eltern haben, die alte oder neue Formen von Geschlecht praktizieren mochten,

oder auch nicht. Körperliche Unterschiede wurden mit all ihren belasteten Ge-

schichten wertgeschätzt. […] Verwandtschaftsbeziehungen können zu jeder Zeit

des Lebens gebildet werden, sodass Eltern oder andere Arten von Angehörigen

an bedeutsamen Punkten der Transformation hinzugefügt oder erfundenwerden

können. Solche Verhältnisse schaffen starke, lebenslange Verbindlichkeiten und

Verpflichtungen unterschiedlicher Art.« (Ebd.: 191f.)

Diese Form des Sich-verwandt-Machens setzt sich aus biogenetischen und nicht-

biogenetischen Komponenten zusammen, sie bricht die Norm des Elternpaars,

aber auch Geschlechter- und Körpernormen auf, stellt die Idee einer Abgeschlos-

senheit und das Ideal biografischer und familialer Kontinuität infrage und zugleich

Verbindlichkeit, gegenseitige Verantwortung und Solidarität ins Zentrum. ImRah-

men der Auseinandersetzungmit meinem empirischenMaterial werde ich auf die-

se Entwürfe Haraways und die Frage, inwiefern diese aktuell bereits (in Ansätzen)

praktiziert werden, zurückkommen. Doch zunächst zurück zu den FSTS.

Denaturalisierungen, Renaturalisierungen und Bionormativität

bei Sarah Franklin

Die meisten Forscher*innen aus dem Feld der FSTS fokussieren auf die Nutzung

assistierter Reproduktionstechnologien innerhalb von klinischen Kontexten, um

den konkreten Praktiken des Herstellens bzw. Neuzusammensetzens von Ver-

wandtschaft und Elternschaft nachzugehen. Sie nehmen das Zusammenspiel

von Akteur*innen, körperlichen Substanzen und Artefakten in biomedizinischen

Settings in den Blick. Eine der prominentesten Vertreter*innen dieses Forschungs-

zweigs ist die feministische Anthropologin und Soziologin Sarah Franklin. Sie

beschäftigt sich mit verschiedenen Anwendungsformen von Gen- und Repro-

duktionstechnologien – vom Klonen über Präimplantationsdiagnostik bis hin zu

In-vitro-Fertilisationsbehandlungen (IVF). Die Einführung der IVF und spätere,

spektakuläre genetische Experimente wie ›Schaf Dolly‹, das als erstes Säugetier

aus einer adulten Zelle geklont wurde, haben tradierte Konzepte von Reproduktion

und biologischer Verwandtschaft herausgefordert. Winzige Teile von Körpern und

diverse Substanzen können dazu genutzt werden, ein neues Ganzes entstehen

zu lassen. Reproduktionstechnologien haben Franklin zufolge die Akzeptanz

27 Mit dem Begriff »Oddkin« bezeichnet Haraway »anders-als-konventionelle biogenetische

Verwandte« (Haraway 2018: 300, H.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 67

hybrider Formen von Verwandtschaft befördert (vgl. Knecht/Klotz/Beck 2012: 18).

Franklin konstatiert jedoch, dass auch sogenannte ›natürliche Verwandte‹ immer

schon als Hybride zu verstehen sind (vgl. Franklin 1995: 178). In ihrem Verständ-

nis stellen alle Verwandtschaftsbeziehungen komplexe Netze aus biologischen

und sozialen Komponenten dar, die die konstruierten Grenzen von Natur und

Kultur überschreiten. Reproduktionstechnologien ermöglichten zusätzlich neue

Genealogien, indem sie Sexualität und Reproduktion voneinander entkoppeln und

Verwandtschaft und Familie jenseits der (heterosexuellen) Kernfamilie denk- und

lebbar werden lassen (vgl. Franklin/Lury/Stacey 2000; Franklin 1997: 22, 2003).

In Embodied Progress: A Cultural Account of Assisted Conception (1997) macht Sarah

Franklin deutlich, dass sie die Verwandtschaftstheorie nicht verabschieden möch-

te, sondern für deren Neuerfindung vor dem Hintergrund der reproduktionstech-

nologischen Entwicklungen plädiert. Grundlage ihrer Ausführungen sind ethno-

grafische Beobachtungen in zwei britischen IVF-Kliniken, einer öffentlichen und

einer privaten, und qualitative Interviews mit Frauen bzw. mit heterosexuellen

Paaren, die die IVF-Technik genutzt haben (vgl. ebd.: 22, 35). Das Ergebnis ihrer

Analyse ist, dass die Nutzung neuer Reproduktionstechnologien wie IVF nicht nur

zu einer Denaturalisierung reproduktiver Prozesse führt – sie geht in weiten Teilen

auch mit einer Renaturalisierung von technisierter Reproduktion einher. Techno-

logie werde beispielsweise als ›helfende Hand‹ der Natur imaginiert (vgl. ebd.: 29,

175, 303). Einige der interviewten Frauen beschreiben wiederholt die ›Natürlich-

keit‹ der IVF (vgl. ebd.: 302), wie Franklin exemplarisch anhand eines Zitats einer

Interviewten verdeutlicht:

»You hear all these things about test-tube babies and I think a lot of people think

it’s quite an abnormal process […] I mean I don’t think we realised what a natural

process it was, I mean it’s only sort of emulating a natural process, it’s just that

it’s sort of got outside interference and sort of done outside your body rather than

inside it….[W]e didn’t realise it’s as natural as it is.« (Ebd.: 302)

Auch professionelle Fachkräfte des klinischen Settings betonen Franklin zufolge die

Normalität und Natürlichkeit der IVF-Technologie (vgl. ebd.: 322). Gleichzeitig fin-

den sich Narrationen im Material, die reproduktive Biologie denaturalisieren bzw.

sowohl ›natürliche‹ als auch technisch assistierte Konzeption als wundersam mar-

kieren (vgl. ebd.: 303) und die entstehenden Kinder als »something special« (ebd.:

322). Reproduktion wird hier zu einer technologischen Errungenschaft anstelle ih-

rer Konstruktion als ›natürliche‹ Abfolge von Befruchtungsvorgängen (vgl. Carsten

2004: 174). Die ebenfalls von Franklin untersuchten, britischen parlamentarischen

Debatten zu Befruchtung und Embryologie zeichneten sich verstärkt durch einen

Fokus auf IVF als ›Hoffnung‹ und ›Wunder‹ aus (vgl. Franklin 1997: 322f.). Dar-

in spiegeln sich die Ideen von Technik als Versprechen und Potential wider und

ein Glaube an wissenschaftlichen Fortschritt und technologische Ermöglichungen,

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Queere Praktiken der Reproduktion

welche die Bedingungen menschlichen Lebens verbessern (vgl. ebd.: 326). Insge-

samt zeigt Franklins Studie eine Gleichzeitigkeit von De- und Renaturalisierungen

der Reproduktion in den untersuchten klinischen Settings und den parlamentari-

schen Debatten auf. Franklin entwickelt daraus die These, dass Technik und Na-

tur wechselseitig substituierbar sind und starre Grenzziehungen unmöglich (vgl.

Carsten 2004: 174).

Techniken wie die IVF sind zudem, wie Franklin herausarbeitet, in eine nor-

malisierte Logik von Verwandtschaft, Elternschaft und Reproduktion eingebettet

(vgl. Franklin 2013: 4). Um diesen Umstand zu adressieren, führt sie den Begriff

der »Bionormativität« ein. Dieser bezeichnet das, was als ›biologisch normal‹

bzw. ›natürlich‹ gerahmt wird, und verweist auf sozial gesetzte Normen, die den

(Bezugs-)Rahmen für gesellschaftliche, institutionelle und individuelle Verhand-

lungen und Nutzungsweisen von Gen- und Reproduktionstechnologien bilden.

Normative Erwartungen werden insbesondere an Geschlecht, Identität, (Hete-

ro-)Sexualität, Verwandtschafts- und Familienform der Nutzer*innen gestellt

(vgl. Franklin/Roberts 2006: 176). Soziale Normen strukturieren somit das Feld

der Reproduktions- und Gentechnologien, allerdings tun sie das auf ambivalente

Weise:

»New reproductive and genetic technologies are often describedwith dramatic la-

bels such as ›designer baby‹, however, precisely because the transformative power

of technology is in tension with the tendency for ideas of the ›natural‹ or ›biologi-

cal‹ norm of reproduction to remain the same, that is, to proceed along a narrowly

defined path involving two parents whose offspring equally share their repro-

ductive substance, thus embodying their union and affirming the bond between

them.« (Ebd.: 176).

Reproduktionstechnologienwerden in den FSTS also einerseits alsMöglichkeit ver-

handelt, tradierte Normen zu revitalisieren, andererseits bergen sie das Potential

für ein Aufbrechen und einen Wandel dieser Normen in sich. Sie eröffnen Optio-

nen der Dekonstruktion ›natürlicher Reproduktion‹ und ihrer ideologischen Im-

plikationen. So bilden sich im Zuge der Nutzung Familien nach dem Modell der

heteronormativen Kernfamilie heraus, zugleich wird eben jene Norm durch die

entstehenden, hybriden Verwandtschaftsformen herausgefordert.

Franklin verweist immer wieder auf ambivalente Aushandlungen des Biologi-

schen in Verwandtschaftspraktiken zu Beginn des 21. Jahrhunderts und beruft sich

dabei unter anderem auf zwei anthropologische Studien zum doing kinship im Rah-

men der Nutzung von Gen- bzw. Biotechnologien: Einerseits zeige sich beispiels-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 69

weise in einer Studie der Anthropologin Kaja Finkler (2000) eineMedikalisierung28

vonVerwandtschaft, die Ideen vonVerwandtschaft alsWahl subvertiere (vgl. Frank-

lin 2003: 69). Andererseits gebe etwa die Anthropologin Rayna Rapp (1999) mit ihrer

Topografie der Amniozentese Hinweise auf die Zurückweisung biomedizinischer

Expertise und der Genetisierung genealogischer Verbindungen zugunsten sozialer

Verwandtschaftsbeziehungen: »existing social definitions of kinship can supersede

geneticization, displacing it in favour of stronger, pre-existing kinship ties« (Frank-

lin 2003: 74). Das Soziale und das Biologische bleiben folglich relevante Bezugssys-

teme in zeitgenössischen Verwandtschaftspraktiken. Franklin konstatiert deshalb,

anMarilyn Strathern anschließend, dass die Unterscheidung von ›natürlichen‹ ver-

sus ›sozialen‹ Fakten des Lebens in der analytischen Beschäftigung mit Gen- und

Reproduktionstechnologien eine Neubelebung erfahren sollte, anstatt verworfen

zu werden, »in order to understand the kinds of connections and relations being

produced in the context of the new genetics« (ebd.: 66). Dies bedeute nicht, die

Kritik an der Idee natürlicher Fakten als objektiv vorhandene, ontologische Be-

dingungen sowie an der Natur/Kultur-Dichotomie aufzugeben, sondern anzuer-

kennen, dass diese Konzeptualisierungen äußerst wirkmächtig und längst nicht

obsolet sind (vgl. ebd.: 68). Gerade in den aktuellen gen- und reproduktionstech-

nologischen Diskursen und Praktiken zeige sich, wie zentral das ›Natürliche‹ ist

– ob in Prozessen der Naturalisierung, Denaturalisierung oder Renaturalisierung

(vgl. ebd.). Und so bewegt sich auch die vorliegende Studie im Spannungsfeld der

Dekonstruktion von Dichotomien und der gleichzeitigen Notwendigkeit, im Zu-

ge der Rekonstruktion von Narrationen den binären Bezugssystemen (kritisch) zu

folgen – genau hier sind die Knotenpunkte der Umarbeitungen von Reproduktion

und Verwandtschaft zu finden.

Abschließend ziehe ich nun die Anthropologin CharisThompson heran, die aus

einer praxeologischen Perspektive nicht nur der Rolle von Akteur*innen, sondern

auch der Bedeutung vonDingen und Substanzen in Prozessen des doing reproduction

und doing kinship nachgeht.

Neue ontologische Ordnungen bei Charis Thompson: wenn Akteur*innen

und Artefakte miteinander tanzen

Umdie Ko-Konstitution von Biologie und Sozialem bzw.Natur und Kultur/Technik

analytisch fassen zu können, haben sich feministische Denker*innen immer wie-

der metaphorischer Figuren bedient. Eine der berühmtesten ist wohl Donna Hara-

ways Cyborg, die die Grenzen von Mensch und Maschine, Natur und Kultur/Tech-

nik implodieren lässt. Auch Charis Thompson hat ein Konzept entwickelt, das die

28 Der Begriff der »Medikalisierung« bezeichnet die Ausweitungmedizinischer Erklärungsmus-

ter, Zuständigkeiten, Regulierungen und Interventionen auf verschiedene Bereiche des so-

zialen Lebens seit den 1970er Jahren und geht auf Irving Kenneth Zola (1972) zurück.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Queere Praktiken der Reproduktion

Relationalität, Unbestimmtheit und Prozesshaftigkeit von Biologie und Sozialem

bzw. Natur und Kultur/Technik in der Herstellung von Verwandtschaft fasst und

einen Gegenentwurf zu binären, essentialistischenModellen wagt: die »ontological

choreography« (Thompson 2005).

In ihrer historischen, ethnografischen und praxeologisch ausgerichteten Stu-

dieMaking Parents.TheOntological Choreography of Reproductive Technologies (2005) un-

tersucht Thompson Reproduktionskliniken in den USA und dem Vereinigten Kö-

nigreich und beleuchtet anhand von Beobachtungen und Interviews, wie sich im

Zuge der Anwendung assistierter Reproduktionstechnologien Elternschaft konsti-

tuiert und wie die reproduktionstechnologischen Verfahren der Samen- und Ei-

zellspende, der In-vitro-Fertilisation und der Leihmutterschaft eine Normalisie-

rung erfahren. Sie argumentiert hierbei aus einer heteronormativitätskritischen

Position heraus.

Thompsons Forschung zeichnet sich dadurch aus, dass ihr Fokus nicht nur auf

den verschiedenen beteiligten Akteur*innen, sondern auch auf den biomedizini-

schen Technologien selbst liegt, die sie als ko-produktiv fasst:

»[…] technologies might themselves be a site for class and other differentiation

and mobility. We are familiar with thinking of technologies as motors of progress

that produce or signal global stratification and as objects of consumption that

differentiate the rich from the poor. But we are less familiar with the idea that our

interactions with technologies – biomedical technologies in particular – might in

part produce rather than simply reflect such differentiation.« (Ebd.: 8)

Mit ihrer praxeologischen Perspektive nimmt sie nicht nur Akteur*innen wie die

Nutzer*innen, das Klinikpersonal oder die behandelnden Ärzt*innen, sondern

auch Artefakte und die stattfindenden Intra-Aktionen29 in den Blick. Thomp-

son begreift nicht-menschliche Agent*innen als handlungsmächtig und fasst

Technologien nicht einfach als in der Welt seiende Artefakte auf – sie haben

politische, soziale, persönliche, rechtliche, ethische, bürokratische, medizinische,

technische Dimensionen (vgl. ebd.: 5). Ähnlich verhält es sich nach Thompson

mit der oftmals naturalisierten, sogenannten ›biologischen Reproduktion‹, die ihr

zufolge jedoch immer mit politischen, sozialen, ökonomischen und technischen

Dimensionen der Reproduktion verknüpft ist (vgl. ebd.: 8). Um Verflechtungen wie

29 Der Begriff bezieht sich auf Karen Barads Agentiellen Realismus und ihre Relationale Ontologie,

die im Gegensatz zur Interaktion das Konzept der Intra-Aktion ins Zentrum stellt. Während

Interaktion die Idee gegensätzlicher, isolierbarer Entitäten voraussetzt, geht Intra-Aktion da-

von aus, dass Subjekte und Objekte, Natur und Kultur, aber auch Körper und Technologien

nicht prä-existent sind, sondern sich erst im Zuge von Praktiken in Beziehung zueinander

konstituieren und immer nur eine temporäre Bestimmtheit erlangen (vgl. Barad 2003: 815;

2007: 178f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 71

diesen nachzugehen, entwickelt Thompson am Beispiel der von ihr untersuchten

Reproduktionskliniken das Konzept der ontologischen Choreografie. Diese umfasst

»die komplexen Praktiken des Passförmig-Machens, der Koordination, Interakti-

on und des Zusammenspiels zwischen Objekten und Akteuren, die normalerwei-

se unterschiedlichen ontologischen Sphären (der Sphäre der Natur, der Sphäre

der Gesellschaft oder des Selbst) zugeordnet, in der Praxis der Reproduktions-

technologie aber neu zusammengefügt werden und dadurch neue ontologische

Ordnungen generieren.« (Knecht 2012: 264)

Die ontologische Choreografie bezeichnet somit das dynamische Zusammenspiel

von wissenschaftlichen, technischen, emotionalen, geschlechtsbezogenen, ver-

wandtschaftlichen, rechtlichen, politischen und finanziellen Dimensionen der

Reproduktion, welches innerhalb der klinischen Settings vor sich geht. Thompson

hebt hervor, dass nicht nur Mediziner*innen und Patient*innen in das doing

reproduction und doing parenthood involviert sind, sondern auch Gameten, Spen-

der*innen, Wissen, Ultraschall, Spekula und andere technische Artefakte (vgl.

Thompson 2005: 8).

Die ontologische Choreografie ist folglich eine koordinierte Handlung vieler

heterogener Akteur*innen und Aktanten (vgl. ebd.: 204). Die beteiligten Elemen-

te konstituieren sich erst situativ und in Beziehung zueinander. Somit ist auch

die ontologische Beschaffenheit von Entitäten immer wieder neu zu bestimmen –

diese ist nicht präexistent.

Thompson argumentiert, dass die skizzierten ontologischen Choreografien

keine Ausnahme sind, sondern sich bis zu einem gewissen Grad in allen Be-

reichen menschlicher und nicht-menschlicher Aktivität vollziehen. Besonders

deutlich werde dies jedoch im Rahmen der von ihr beforschten Settings, den

Reproduktionskliniken. Ontologischen Choreografien, die etwa im Rahmen einer

IVF vonstattengehen, attestiert sie das ambivalente Potential, innovativ zu sein,

Neuem aber auch entgegenstehen zu können (vgl. ebd.: 8f.).

Verwandtschaft fasst Thompson wie Franklin oder Haraway als hybrid bezogen

auf das ›Biologische‹ und das ›Soziale‹. Sie sind nicht separierbar, sondern immer

miteinander verflochten und wechselseitig aufeinander bezogen. Beide sind nach

Thompson zunächst unbestimmt, bedeutungsoffen und fluide; erst in ihrer Bezie-

hung zueinander sind sie zu fassen: Für eine bestimmte Situation und Zeit for-

mieren sie sich in Relation zueinander und zu ihren Referenzobjekten (vgl. ebd.:

12f.).

Ähnlich wie Strathern konzeptualisiertThompson Verwandtschaft als eine Pra-

xis, die Strategien zur Abgrenzung von Zugehörigkeit erfordert. Im Zuge dieser

Abgrenzungsarbeit müssen Verwandtschaftsbeziehungen etabliert und nach innen

und außen vereindeutigt werden (vgl. ebd.: 145). Solche Prozesse finden imRahmen

des doing kinship immer statt, lassen sich aber besonders deutlich anhand der von

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Queere Praktiken der Reproduktion

Thompson beobachteten klinischen Praktiken der Eizell-/Samenspende und Leih-

mutterschaft zeigen. An den Praktiken der Abgrenzung von Zugehörigkeit sind

nicht nur die Nutzer*innen selbst beteiligt, sondern auch Artefakte und institutio-

nelle Rahmenbedingungen, darunter technische Geräte, Laborstandards, rechtli-

che Regelungen oder psychosoziale Beratungen im Vorfeld der reproduktionsme-

dizinischen Behandlung (vgl. ebd.). Je nach genutzter Technik und benötigter re-

produktiver Substanz wird im klinischen Setting auf verschiedene Bezugssysteme

zur Stiftung von Verwandtschaft zurückgegriffen:

»[…] certain bases of kin differentiation are foregrounded and recraftedwhile oth-

ers areminimalized tomake the coupleswho seek andpay for infertility treatment

– the intended parents – comeout through legitimate and intact chains of descent

as the real parents. All other parties to the reproduction, human and nonhuman,

are rendered sufficiently prosthetic in the reproduction to prevent (if all goeswell)

contests over who the child’s parents are.« (Ebd.: 145)

Je nach individueller Situation, elterlicher Konstellation und verwendeter Techno-

logie werden also ganz unterschiedliche Dimensionen von Verwandtschaft für die

Konstitution familialer Zugehörigkeit mobilisiert. Mal erfährt Genetik als Basis

›echter‹ Verwandtschaft eine Aufwertung, etwa wenn die Eizelle der intendierten

Mutter einer Leihmutter transferiert wurde. Dann wieder werden der Wille zum

Kind und soziale Dimensionen von Elternschaft hervorgehoben, bspw. wenn ei-

ne Samen- oder Eizellspende genutzt wurde. Schließlich kann auch beides glei-

chermaßen als Bezugssystem dienen, zum Beispiel wenn ein Elternteil biologisch

verwandt ist, der andere jedoch nicht.Thompson bezeichnet diese Aushandlungen

und Deutungen von Verwandtschaft als »strategic naturalization and socialization,

depending on which part is underdetermined at a given time and place« (Thomp-

son 2005: 13).Diese Praktiken der strategischenNaturalisierung und Sozialisierung

verweisen letztlich auf eine grundsätzliche Unbestimmtheit dessen, ob und wenn

ja, auf welche Weise Biologie und Genetik Verwandtschaft konstituieren, womit

Thompson sich den Thesen Stratherns und Franklins anschließt (vgl. ebd.: 146).

Über Naturalisierungen erfolgt nachThompson auch eine Normalisierung neu-

er Technologien,wie es in ähnlicherWeise bereits Franklin in ihren Studien zur IVF

beschrieben hat.Hierfürwerden bspw. tradierte Skripte von Familie auf technisier-

te Prozesse und die daraus entstehenden Verwandtschaftsformen transferiert:

»A significant way to normalize the newness of the techniques and the kinship

relations and social interventions they represent is to naturalize them as much as

possible. This naturalization often has a one-step-ahead dynamic, bringing into

the realm of the acceptable each new procedure that a couple undergoes in their

treatment trajectory. A successfulway tomake new things seemnormal is to inter-

pret them as new examples of old things. Reading new ways of getting pregnant

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 73

and starting families onto a conventional model of the normative (in this country,

nuclear) family is a strategy that is commonly used to achieve this. Naturaliza-

tion normalizes and domesticates procedures, making them seem like appropri-

ate ways of building a family rather than monstrous innovations. […] This parodic

performance produces a peculiarmixture of conservative and innovative, in which

conventional understandings of gender differences and roles are deployed to do-

mesticate and legitimate the new. The performance and reproduction of gender

stereotypes are thus important in bringing order to these novel sociotechnical set-

tings.« (Thompson 2005: 141)

Thompson schreibt, dass in den Kliniken oftmals zutiefst konservative und stereo-

type Vorstellungen von biologischem und sozialemGeschlecht und Verwandtschaft

reaktiviert werden, um die sich wandelnden reproduktiven Prozesse zu stabilisie-

ren und ihnen Normalität und Natürlichkeit zu verleihen (vgl. ebd.: 141f.). Dies

zeige sich auch am Beispiel der Nutzer*innen, die vor dem Hintergrund der Infer-

tilität ihre Identität als Elternteil (wieder) herstellen müssen:

»If ability to reproduce or if a claim to being a mother or a father is in question

(even if only in one’s own eyes) or is underdetermined by the biological facts […],

one can reclaim that status by acting in what is likely to be read by others as a

feminine or masculine or a motherly or fatherly way. Not surprisingly, this behav-

ior is often more stereotypically gendered than might be typical for the patients

in question. Paradoxically, it is invoked at precisely those times of most technical

innovation.« (Ebd.: 142)

Als Beispiel für den Versuch einer (Wieder-)Herstellung von Virilität durch Außen-

stehende skizziert Thompson eine Szene, in der Patientinnen imWartezimmer ei-

ner Reproduktionsklinik applaudierten, als ein Mann bereits nach kurzer Zeit von

der Abgabe seines Spermas zurückkam. Der Mann war etwas peinlich berührt, lä-

chelte zugleich aber erfreut und nahm die Honorierung seiner Virilität an. Letztere

hatte sich in Form der raschen, zielgerichteten Ejakulationmaterialisiert (vgl. ebd.:

127).

Thompson kommt zu dem Schluss, dass Geschlecht, Natur, Kultur und Technik

sich im Kontext der Reproduktionsklinik auf eine komplexe Weise wechselseitig

konstituieren. Sie spricht von einer »›looping‹ interaction« (ebd.: 142), die sowohl

die alte soziale Ordnung reproduziere als auch etwas völlig Neues hervorbringe.

Und so bleibe letztlich auch die Rolle der Technik ambivalent:

»Given this slightly counterintuitive aspect of these high-technology sites that

technological innovation and cultural history implicate each other so strongly,

it is no wonder that progressive cultural critics cannot decide whether the new

reproductive technologies are best judged as innovative ways of breaking free

of bondage to old cultural categories of affiliation or whether they are best de-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Queere Praktiken der Reproduktion

nounced as part of a hegemonic reification of the same old stultifying ways of

classifying and valuing human beings. The technologies are fundamentally both.

Technological change and cultural conservatism go hand in hand […].« (Ebd.: 177f.)

Wie Franklin geht auch Thompson den Ein- und Ausschlüssen nach, die sich

auf dem Feld der Reproduktion vollziehen. Thompson stellt die Frage, wer

Reproduktions- und Gentechnologien überhaupt nutzen kann bzw. sie gemäß

den gesellschaftlichen Normen nutzen soll. Sie führt in der Diskussion dieser

Frage den Begriff »biomedical citizenship« (ebd.: 6) ein, also biomedizinische

Staatsbürger*innenschaft, einen Status, den – ähnlich einer nationalen Staats-

bürger*innenschaft – nicht jede Person innehabe. Politiken des Geschlechts, des

Begehrens, von race, (Dis-)Ability und Klasse spielten eine bedeutende Rolle, so-

wohl für die Entwicklung als auch die (Möglichkeit der) Nutzung von assistierten

Reproduktionstechnologien (vgl. ebd.: 82). Während in den 1980ern in den USA

alleinstehenden Frauen sowie Lesben, Schwulen, Bisexuellen und Queers der

Zugang meist verwehrt wurde und Ausschlüsse auf heteronormativer Ebene stark

ausgeprägt waren, behandelte ab den 1990er und 2000er Jahren eine zunehmende

Zahl an Reproduktionskliniken diese Nutzer*innengruppen. Ausschlüsse und

Stratifizierungen auf den Ebenen von race, (Dis-)Ability und Klasse setzten sich

fort (vgl. ebd.: 6, 82, 87). Aus einer intersektionalen Perspektive sind diese Ebenen

als mit Begehren und Geschlecht verstrickt zu begreifen. Heteronormativität sei

deshalb in US-amerikanischen Kliniken nicht weniger relevant geworden, sie

wirke oftmals nur auf eine subtilere Art und Weise, wie Thompson hervorhebt:

»[…] most clinics operate with an implicit, albeit variously interpreted and in

some cases residual from earlier practice, heterosexual coupled norm« (ebd.: 86).

Die Frage der biomedizinischen Staatsbürger*innenschaft werde ich in Kapitel

vier bezogen auf den Zugang zur Reproduktionsmedizin in Deutschland wieder

aufgreifen.

2.3.3 Zusammenfassung

An die New Kinship Studies und feministische Arbeiten der Wissenschafts- und

Technikforschung anschließend, verstehe ich Reproduktion, Verwandtschaft und

Familie als materiell-diskursive Praktiken der Herstellung von Relationalität, in die

sowohl Akteur*innen als auch Aktanten involviert sind (vgl. Haraway 2004;Thomp-

son 2005). Diese Perspektive hat die Dezentrierung und Denaturalisierung west-

licher, moderner, auf Dualismen basierender Verwandtschafts- und Familienkon-

zepte zum Ziel und widerspricht der Idee einer universellen, statischen und na-

türlichen Grundlage von Reproduktion, Verwandtschaft und Familie. Diese bilden

sich vielmehr vor demHintergrund historisch spezifischer Wissensformationen in

Prozessen der Ko-Konstitution von Natur und Kultur, Biologie und Sozialem her-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugänge 75

aus (vgl. Strathern 1992; Carsten 2004). Die jeweils gewählten Bezugssysteme kön-

nen variieren: Sie zeichnen sich durch eine grundsätzliche Unbestimmtheit aus,

und konstituieren sich erst im Zuge ontologischer Choreografien (vgl. Thompson

2005).

Verwandtschaft und Familie sind somit prozesshaft, fluide und hybrid. Zu-

gleich sind sie als Grenzziehungspraktiken zu beschreiben: Ihre Grenzen sind we-

der präexistent noch beliebig (vgl. Haraway 1995b, 1995c). Begrenzungen – dessen

etwa, wer verwandt/Familie ist und darin rechtliche und/oder soziale Anerkennung

findet –werden über gesellschaftliche Strukturen undNormen gezogen. Aber auch

die Verwandtschafts- und Familiensysteme selbst bilden in ihren und durch ihre

Praktiken Grenzen aus. Diese erhalten eine (vorübergehende) Festigkeit und ent-

falten Prozesse der Ein- und Ausschließung (vgl. Strathern 2005). Folglich werden

sowohl Grenzen als auch Verbindungen in familialen und verwandtschaftlichen

Praktiken immer wieder aktualisiert. Darin liegt letztlich ihr transformatives Po-

tential: Sie können auch verschoben oder neu geschaffen werden und setzen sich

immer wieder neu und überraschend zusammen. So ergibt sich eine Analyseper-

spektive, die eine radikale Kritik an Essentialismen, Dualismen und den damit ver-

bundenen Grenzziehungen übt und zugleich eben jene differenziert in den Blick

nehmen muss, weil diese eine machtvolle Angelegenheit darstellen (vgl. Franklin

2003). (Handlungs-)Macht ist dabei unterschiedlich verteilt zwischen Akteur*in-

nen und Aktanten, aber auch zwischen den unterschiedlichen Akteur*innen selbst

(vgl. Haraway 2004).

(Reproduktions-)Technologien sind aus Perspektive der FSTS immer als einge-

bettet in gesellschaftliche Verhältnisse und durchdrungen von Normen zu denken,

die Begrenzungen mit sich bringen, etwa hinsichtlich der Frage, wer Zugang zu

Technologien hat und sie nutzen kann und soll. Diesen Aspekt beleuchten die vor-

gestellten Konzepte der Bionormativität (Franklin 2013) und der biomedizinischen

Staatsbürger*innenschaft (Thompson 2005). Technologien sind jedoch nicht nur in

Strukturen verankert und spiegeln diese wider; sie sind ko-produktiv und konsti-

tuieren (Ungleichheits-)Verhältnisse mit (vgl. ebd.).

Anknüpfend an die vorgestellten Vertreterinnen der FSTS steht in der vorlie-

genden Arbeit nicht ein etwaiger ›Innovationsgehalt‹ von Technologien im Fokus.

Diese sind vielmehr stets als Teil ko-konstitutiver ontologischer Choreografien zu

denken. Der Blick soll deshalb auf denModus der Nutzung von Reproduktionstech-

nologien gerichtet werden: Das möglicherweise widersprüchlicheWie des Sich-in-

Beziehung-Setzens der Akteur*innen zu Biologie und Sozialem, Natur und Kul-

tur/Technik. Die Prozesse des kulturellen (Be-)Deutens des technologisch Neuen

unter Rückgriff auf tradierte Konzepte und/oder die dabei erfolgenden Umschrei-

bungen. An den Bruchstellen und Widersprüchlichkeiten zeigen sich möglicher-

weise normalisierende Facetten, aber ebenso emanzipative Praktiken von Familie,

Verwandtschaft, Reproduktion und Geschlecht im Kontext der Nutzung von Re-

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Queere Praktiken der Reproduktion

produktionstechnologien. Der forschende Blick, der sich auf die Praktiken der In-

terviewten richtet, ist dabei partial, verkörpert und situiert, wie ich im folgenden

Kapitel darlegen werde. Es widmet sich den epistemologischen und methodischen

Grundlagen der Studie.

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002 - am 13.02.2026, 20:42:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

