2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

Insbesondere frithere Studien, aber auch einige der aktuellen Arbeiten zu nicht-
heterosexuellen Elternschaften, sind durch einen heteronormativen Fokus ge-
pragt: Vor allem in den Vergleichsstudien von Familien mit heterosexuellen und
homosexuellen Eltern reproduziert ein Teil der empirischen Forschung tradierte
Bilder von Minnlichkeit und Weiblichkeit bzw. Vaterschaft und Mutterschaft
sowie Begehren. Lesbische Eltern werden wiederholt als >das Andere« markiert
und Heterosexualitit als Norm reifiziert." Die vorliegende Studie beabsichtigt
hierzu einen Kontrapunkt darzustellen und eine kritische Perspektive auf den
Gegenstand einzunehmen, die Heterosexualitit und die in sie eingeschriebene
Cis-Zweigeschlechtlichkeit als Machtkonfigurationen fasst. Im folgenden Unter-
kapitel werde ich zunichst einen Uberblick iiber die Forschungslandschaft zum
Elternwerden lesbischer Paare mittels Reproduktionstechnologien geben sowie
eine Einschitzung zu den Einsichten und Leerstellen der bisherigen empirischen
Forschung (2.1).> Im Anschluss stelle ich mit den Unterkapiteln Queere Perspektiven
auf Sexualitit, Geschlecht und Identitit (2.2) sowie Verwandtschaft denken mit den Femi-
nist Science and Technology Studies (2.3) die konzeptionellen Zuginge dieser Arbeit

vor.
1 Kritisch dazu unter anderem Fish/Russell 2018.
2 In Kapitel 2.1 greife ich auf Passagen eines in den Feministischen Studien veroffentlichten Ar-

tikels (Dionisius 2014) sowie auf Teile eines in der skandinavischen Zeitschrift distinktion er-
schienenen Papers (Dionisius 2015) zuriick. Insbesondere der Forschungsstand wurde aktua-
lisiert und um spater erschienene Studien sowie laufende Projekte erginzt.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Queere Praktiken der Reproduktion

2.1 Einsichten und Leerstellen empirischer Forschung

zu Familienbildungsprozessen leshischer Paare’
mittels Reproduktionstechnologien

Seit den 1980ern bilden die verschiedenen Wege des Elternwerdens lesbischer
Paare ein Forschungsfeld der Sozialwissenschaften: Zunichst wurden in den
Studien insbesondere Familien lesbischer Paare untersucht, deren Kind/Kinder
aus vorherigen heterosexuellen Beziehungen stammte/n. Die Familienkonstella-
tionen wurden als »single-mother families« oder »Patchworkfamilien« bezeichnet.
Seltener wurden Familien in den Blick genommen, die ein Kind adoptiert hatten.
Ab dem Ende der 1990er Jahre riickten geplante lesbische Familien in den Blick
der Forschung, insbesondere diejenigen, die ihren Kinderwunsch itber Samen-
spenden verwirklicht haben (vgl. Touroni/Coyle 2002: 195; Biblarz/Savci 2010: 481).
Ein Grofiteil der in den 1990ern durchgefithrten Studien analysiert Unterschiede
zwischen lesbischen und heterosexuellen Paaren, die reproduktionsmedizinische
Verfahren zur Familiengrindung in Anspruch genommen haben. Diese Vergleichs-
studien setzen sich bis heute fort (u.a. Flaks et al. 1995; Leiblum/Palmer/Spector
1995; Wendland/Byrn/Hill 1996; Chan et al. 1998; Jacob/Klock/Maier 1999; Bos/van
Balen/van den Boom 2004; Greenfeld/Seli 2016).

Die ersten Arbeiten, die ganz oder schwerpunktmifig auf die Nutzung Do-
nogener Insemination bzw. weiterer reproduktionsmedizinischer Verfahren durch
lesbische Paare fokussieren, wurden kurz vor bzw. nach der Jahrtausendwende pu-
bliziert. Darunter finden sich auch einige Forschungsprojekte, die mit Hilfe qua-
litativer Erhebungsmethoden die Erfahrungen, Sichtweisen und Praktiken lesbi-
scher Paare und ihrer Familien beleuchten. Diese Studien stehen im Mittelpunkt
der folgenden Darstellung, da sie es im Gegensatz zu quantitativen Designs erlau-
ben, die Vorstellungen, Motivlagen und Praktiken der Akteurinnen® vertiefend zu
untersuchen.

Vor allem in den USA (u.a. Reimann 1997; Wilson 2000; Chabot/Ames 2004;
Mamo 2007a, 2007b; Goldberg/Allen 2007; Padavic/Butterfield 2011; Wojnar/Kat-
zenmeyer 2014; Goldberg/Scheib 2015) und in Grof3britannien (u.a. Donovan 2000;
Dunne 2000; Haimes/Weiner 2000; Touroni/Coyle 2002; Jones 2005; Almack 2006,

3 Obwohl die vorliegende Arbeit sowohl lesbische als auch queere Frauen*paare und deren
Praktiken des Elternwerdens und -seins untersucht, fokussiere ich in diesem Kapitel auf den
sozialwissenschaftlichen Forschungsstand zur Familienbildung lesbischer Paare. Der Begriff
»queer« als Verortung in einer sexuellen und ggf. geschlechtlichen Subjektposition findet
bislang eher vereinzelt in Studien zu nicht-heterosexuellen familialen Lebensweisen von
Frauen* Verwendung (so etwa bei Mamo 2007a, 2007b oder Luce 2010). Die Erweiterung
meines Projekts um queer verortete Frauen® ist ein Ergebnis des empirischen Erhebungs-
prozesses sowie der Analyse und verdeutlicht die Prozesshaftigkeit, Hybriditat und Unabge-
schlossenheit von Identitdt(skategorien) (vgl. hierzu auch Kap. 3 und 8).

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

2011; Donovan/Wilson 2008; Nordqvist 2010, 2011, 2012; Nordqvist/Smart 2014),
aber auch in Kanada (Luce 2010), in Irland und Schweden (Ryan-Flood 2005,
2009; Malmquist 2015), in Israel (Ben-Ari/Livni 2006), in Belgien (u.a. Wyverkens
et al. 2014; Raes et al. 2014), in Italien (Lingiardi et al. 2016; Guizzardi 2016)
sowie beispielsweise in Australien (Dempsey 2010, 2012) und Brasilien (Machin
2014) sind qualitative Studien entstanden, die lesbische Familienbildung tiber
Samenspende in den jeweiligen Lindern in den Blick nehmen. In Deutschland
steht die Auseinandersetzung mit geplanten lesbischen Familien noch am Anfang.
Fiur Deutschland existieren primir quantitative Studien wie die von Lisa Green
(2006) und die daraus hervorgegangenen Artikel (Herrmann-Green/Gehring 2007,
Herrmann-Green/Herrmann-Green 2008) sowie eine erste reprdsentative, von
Marina Rupp (2009) durchgefiihrte Untersuchung iiber die Lebenssituation von
Kindern in gleichgeschlechtlichen Lebenspartnerschaften und diverse, daraus
entstandene Publikationen (vgl. Rupp 2009; Bergold/Rupp 2011; Diirnberger 2011;
Buschner 2013; Bergold/Buschner/Haag 2015). Hierbei handelt es sich um eine
Studie, in die neben quantitativen, standardisierten Testverfahren auch persénli-
che Interviews mit lesbischen und schwulen Eltern einbezogen wurden. Dariiber
hinaus existieren Fachartikel, die sich auf (explorative) qualitative Interviews
stittzen, in denen das Sample aber, ebenso wie bei der von Rupp durchgefithrten
Studie, nicht nur auf Inseminationsfamilien lesbischer Frauen beschrinkt bleibt
(u.a. Burghardt/Mahmud/Molitor 2006; Kruppa 2009; Hartung/Mohr/Paulick
2010; Herbertz-FloRdorf 2010). Aktuell arbeitet zudem die Erziehungswissen-
schaftlerin Janine Schallat aus einer hegemonietheoretischen Perspektive zu
Familien- und Elternschaftskonstruktionen nicht-heterosexueller Eltern. Fir ihr
Promotionsvorhaben fithrte sie narrative Interviews mit unterschiedlichen nicht-
heterosexuellen Elternkonstellationen und analysierte Familienfotografien mit
Hilfe der dokumentarischen Methode (Schallat 2012, 2018).

Weitere empirische Erkenntnisse (unter anderem auch zu lesbischem Eltern-
werden) wird das seit 2018 bis 2021 an der Humboldt-Universitit Berlin laufen-
de, von Christine Wimbauer, Almut Peukert, Mona Motakef und Julia Teschla-
de durchgefiihrte Forschungsprojekt Ambivalente Anerkennungsordnung. Doing repro-
duction und doing family jenseits der >Normalfamilie« liefern. Aus einer ungleichheits-
und geschlechtersoziologischen sowie queer- und anerkennungstheoretischen Per-
spektive untersucht es die Vielfalt familialer Lebensformen von LSBT*Q-Familien
iiber narrative Paar- und Familieninterviews in Deutschland. Unter den bereits er-
schienenen Verdffentlichungen findet sich ein Artikel, der die Nutzung von Repro-
duktionstechnologien durch lesbische Paare fokussiert und herausarbeitet, wie ein

am 13.02.2026, 20:42:3

23


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Queere Praktiken der Reproduktion

lesbisches Paar im Zuge der Nutzung der ROPA-Methode* und einer anonymen Sa-
menspende Mutterschaft vervielfiltigt, Naturalisierungen dieser unterminiert und
sich zugleich diverse Paradoxien ausmachen lassen (Peukert et al. 2020).

Intersektionale Forschungsperspektiven auf das Elternwerden lesbischer Paa-
re mittels Samenspende fehlen bislang weitgehend. Die durchgefiihrten Studien
beschrinken sich in ihren Samples schwerpunktmifig auf weife®, physisch und
psychisch nicht als beeintrichtigt markierte Interviewpartnerinnen aus der Mit-
telschicht, die zumeist einen hohen Bildungsstand aufweisen. Die empirischen
Ergebnisse bilden somit nur eine spezifische Gruppe von lesbischen Frauen ab,
deren Praktiken des Elternwerdens sich vermutlich aufgrund ihrer wirtschaftlich
und sozial privilegierten Stellung von Erfahrungen anderer lesbischer Frauen un-
terscheiden (vgl. Teschlade et al. 2020: 19).

Wegweisende Denkanst6fRe hierzu liefert innerhalb der deutschsprachigen
Auseinandersetzung mit lesbisch-queerer Elternschaft die von Yv E. Nay verfass-
te Studie Feeling Family (2017), die sowohl eine intersektionale als auch queer-
theoretisch informierte Perspektive darstellt und an Foucaults Machtanalytik
anschlief3t: Nay hat fiir die Studie in der Schweiz lebende LSBT*Q mit Kind(ern)
interviewt und begleitet, die in verschiedenen Konstellationen und tiber ganz
unterschiedliche Wege Elter(n) geworden sind. Nay setzt bei der multiplen Ver-
wobenheit von Differenzkategorien an (vgl. Nay 2017: 307). Die Studie fokussiert
auf Ambivalenzen, Gleichzeitigkeiten und Paradoxien in den Aushandlungen von
Familie und Elternschaft und stellt die Beziehung von Kritik und Forschungsge-
genstinden in den Mittelpunkt (vgl. Nay 2017: 318f., 325). Nays Arbeit zeichnet sich
zusitzlich durch einen theoriegenerierenden Anspruch aus — eine Seltenheit im
Forschungsfeld zu lesbischer Familienbildung.

Auch wenn die Studien zu lesbischen Paaren, die iiber Samenspende Eltern
geworden sind, zum Teil unterschiedliche Schwerpunkte setzen — vom Fokus auf
Entscheidungsprozesse lesbischer Paare wihrend der Familiengriindung bis hin
zu (A-)Symmetrien biologischer und sozialer Mutterschaft in den alltiglichen fa-
milialen Praktiken - thematisieren die meisten auf einer ibergeordneten Ebene
die Frage, wie Familie, Verwandtschaft, Begehren und Geschlecht in Familien les-
bischer Paare in der Familiengriindungsphase bzw. im familialen Alltag in Bezie-
hung zueinander gesetzt und mit welchen Vorstellungen sie verbunden werden.

4 Bei der ROPA-Technologie (Reception of Oocytes from Partner) wird einer der beiden Miitter
die mit Spendersamen befruchtete Eizelle der Partnerin eingesetzt. Fiir Details zum repro-
duktionsmedizinischen Verfahren siehe Kapitel 4.2.

5 Eine Ausnahme bildet bspw. die Landervergleichsstudie von Ryan-Flood (2005).

6 Die Kleinschreibung und Kursivierung des Begriffs weif8 sollen den Konstruktionscharakter
der Kategorie markieren. Dariiber hinaus weisen sie auf deren anhaltende Wirkungsmacht
als Strukturkategorie in Bezug auf die (ungleiche) Verteilung von gesellschaftlichen Privile-
gien und den Zugang zu Ressourcen hin.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

Um Antworten darauf zu finden, stellen sie Aspekte wie die Aufgabenverteilung der
Paare, Deutungen und Praktiken von >Weiblichkeit« und >Mannlichkeit¢, die Krite-
rien fir die Auswahl des Samenspenders und seine eventuelle Einbindung in die
Familie, Konzepte von Elternschaft und Familie oder die Bedeutung von leiblicher
und sozialer Mutterschaft bzw. Verwandtschaft ins Zentrum der Analyse.

Eine Zusammenschau der Forschungsergebnisse zeigt, dass in der Diskussion
um die Elternschaft von lesbischen Paaren drei Stofdrichtungen unterschieden wer-
den kénnen: Zum einen gibt es Arbeiten, die vorrangig Tendenzen einer Reproduk-
tion der bestehenden Geschlechterordnung und tradierter Vorstellungen von Fa-
milie und Verwandtschaft herausarbeiten (u.a. Touroni/Coyle 2002; Chabot/Ames
2004; Kruppa 2009; Nordqvist 2010, 2012; teils auch Herrmann-Green/Herrmann-
Green 2008). Zum anderen existieren Studien, die insbesondere neue (An-)Ord-
nungen von Geschlecht und Elternschaft identifizieren und das subversive, hete-
ronormative Strukturen infrage stellende Moment der familialen Praxen lesbischer
Paare herausstellen (u.a. Reimann 1997; Dunne 2000; Haimes/Weiner 2000; Wilson
2000; Ben-Ari/Livni 2006; Donovan/Wilson 2008). Drittens finden sich Arbeiten,
die auf eine Gleichzeitigkeit von Neuverhandlungen und Affirmationen hinweisen
und ambivalente Entwicklungen ausmachen (insbesondere Ryan-Flood 2005, 2009;
Burghardt/Mahmud/Molitor 2006; Mamo 2007a, 2007b; Padavic/Butterfield 2011;
Schallat 2012; Nay 2017; zum Teil auch Donovan 2000; Goldberg/Allen 2007; Rupp
2009; Almack 2011; Bergold/Rupp 2011; Nordqvist/Smart 2014; Malmquist 2015).”

Der Beitrag sowohl der Studien des ersten Strangs, die Affirmation betonen, als
auch der des zweiten Strangs, die Neuverhandlungen ins Zentrum stellen, ist au-
Rergewdhnlich und bedeutsam: Sie haben in den 2000er-Jahren ein Forschungsfeld
in den Sozialwissenschaften mitetabliert, das nicht-heteronormative Praktiken des
Elternwerdens dezidiert ins Zentrum des Erkenntnisinteresses stellt und hierbei
keine defizitorientierte Forschungsperspektive auf den Gegenstand einnimmt. Zu-
gleich ist an der relativ starren Positionierung der empirischen Forschung iiber
Assimilations- versus Transgressionsthesen Kritik geiibt worden. So hat unter an-
derem die queer_feministische Theoretikerin Sara Ahmed dualistische Denk- und
Fragemuster im Kontext der Beforschung nicht-heterosexueller familialer Lebens-
weisen problematisiert. Ahmed hat darauf verwiesen, dass es produktiver wire,
lesbische Eltern als Akteurinnen zu sehen, die Normen anders >bewohnen¢, und
dies detailliert zu beschreiben, da hierin das transformative Potential bestehe und
ein Arbeiten am (Hetero-)Normativen moglich sei (Ahmed 2012: 155): »Even when

7 Die zitierten Autor‘innen positionieren sich unterschiedlich stark zur Frage einer Neuver-
handlung von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht in den Familien lesbischer Paare und
verbleiben teils auf einer rein deskriptiven Ebene. Anhand des in den Studien dargestellten
Materials lassen sich aber Aussagen hinsichtlich der Aushandlungen durch die lesbischen
Paare treffen und die verschiedenen Strange herausarbeiten.

am 13.02.2026, 20:42:3

25


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Queere Praktiken der Reproduktion

queer families may wish to be recognised as >families like other familiess, their dif-
ference from the ideal script produces disturbances — moments of snon-sinking« —
that will require active forms of negotiation in different times and places« (ebd.:
153). Dichotomien und Festschreibungen vermégen keine komplexen Einblicke in
(Re-)Konfigurationen von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht zu geben, die
sich in lesbischen Familienarrangements vollziehen. Dariiber hinaus besteht von
einem queer-theoretischen Blickwinkel aus die Gefahr, Heterosexualitit und die
heterosexuelle Kernfamilie implizit als Normen zu reifizieren, wenn sie als Ab-
gleichfolie fiir die Abweichung oder die Normalitit der Familien lesbischer Paare
herangezogen und keiner (macht-)kritischen Reflexion unterzogen werden.

Eine fiir Ambivalenzen offenere Beantwortung der Frage nach der Verhand-
lung von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht in lesbischen Familienarrange-
ments liefern die Arbeiten des dritten Forschungsstrangs. Sie stellen eine Gleich-
zeitigkeit von Flexibilisierungen und Fixierungen tradierter Konzepte und Prakti-
ken in den Familien heraus und diagnostizieren vielschichtige, teils widerspriich-
liche Entwicklungen. Beispielhaft fiir diese Perspektive steht Laura Mamos Studie
Queering Reproduction (2007a). Sie setzt sich darin differenziert und theoretisch in-
formiert mit den skizzierten Problematiken auseinander und liefert konzeptionelle
Anschliisse fiir die weitere empirische Forschung — und die vorliegende Arbeit.

Mamo skizziert und veranschaulicht mit Hilfe ihres empirischen Materials zu
lesbisch-queerer Elternschaft, dass Familie, Verwandtschaft und Geschlecht ge-
macht sind und beleuchtet auch die Rolle von Artefakten, Materialitit und Tech-
nik innerhalb dieser Prozesse. Hierfiir rekurriert sie auf die Feminist Science and
Technology Studies. Dariiber hinaus sucht sie nach Spuren der Queerness in den
Aushandlungen und Praktiken der Interviewten und schlief3t somit auch an queer-
theoretische Perspektiven an. Mamo weist konzeptionell in eine produktive Rich-
tung. Eine Theoretisierung ihrer Ergebnisse findet jedoch nur in Ansitzen statt.
Wie die Anthropologin Sarah Franklin in ihrer Rezension zu Mamos Werk betont,
schliefden sich an ihre Forschung wichtige sozialtheoretische Fragen an, bspw. wie
das biologische Geschlecht (sex) und Reproduktion vor dem Hintergrund der em-
pirischen Befunde gefasst werden konnen (vgl. Franklin 2009: 576). Antworten gibt
es darauf bislang kaum - nicht-heterosexuelle Reproduktion stellt eine Randfigur
in der Sozialtheorie dar. Die Forschung zum Elternwerden lesbischer und quee-
rer Paare ist damit vor die Herausforderung gestellt, diese Intuitionen aufzuneh-
men, sie deutlicher zu akzentuieren und systematischer zu verfolgen. Damit ist der
Ausgangspunkt meiner Arbeit skizziert: Ich kniipfe an Mamos theoretische Bezii-
ge — Queer Studies und Feminist Science and Technology Studies — an, um den
reproduktiven, verwandtschaftlichen und familialen Praktiken der lesbischen und
queeren Paare nachzugehen und weitere Impulse fiir theoretische Konzeptualisie-
rungen zu liefern.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

Queer Studies und Feminist Science and Technology Studies sind nicht nur
in besonderer Weise geeignet, sie sind sogar unabdingbar, um die Verhandlungen
von Familie, Verwandtschaft und Geschlecht auf dem Feld lesbischer und queerer
Reproduktion in all ihrer Komplexitit zu erfassen. Erst in der Kombination der
theoretischen Beziige ist es moglich, sowohl Heteronormativitit als Machtstruk-
tur zu reflektieren als auch der Rolle von Materialititen nachzugehen und tradierte
Dichotomien infrage zu stellen — etwa die von Kultur/Natur, Biologie/Sozialem,
Mann/Frau, Mutter/Vater, aber auch die von Normalisierung und Neuverhand-
lung. Es geht darum, ein Denken zu erproben, das sich an Binarititen reibt, diese
pords werden lisst und herausfordert. Bislang existiert keine Studie zu lesbisch-
queerer Familienbildung tiber Reproduktionstechnologien im deutschsprachigen
Raum, die die Perspektive der Feminist Science and Technology Studies hierfiir
produktiv macht.®

Umgekehrt konzentrieren sich Studien aus dem Feld der FSTS meist auf bio-
medizinische Settings — im Feld der Reproduktion sind dies etwa Reproduktions-
kliniken und Kryobanken: Wihrend die Nutzung von Reproduktionstechnologien
in klinischen Settings bereits in diversen Studien Beachtung erfahren hat, sind
Arbeiten, die Do-it-yourself-Techniken wie die Selbstinsemination mit privaten
oder medizinisch aufbereiteten Samenspenden beriicksichtigen, rar (vgl. Nord-
quist 2011: 114). Lesbisch-queere reproduktive Praktiken in Deutschland stellen ein
interessantes Beispiel dar, um diese Forschungsliicke zu fillen: Aufgrund aus-
schlieRender struktureller Rahmenbedingungen der Reproduktionsmedizin zum
Zeitpunkt des Elternwerdens der Interviewten, 6konomischer Notwendigkeiten,
aber auch individueller Priferenzen ist die Praxis der Selbstinsemination mit
privaten Samenspenden in Deutschland relativ weit verbreitet (vgl. Kap. 4).

2.2 Queere Perspektiven auf Sexualitat, Geschlecht und Identitat

Um die Analyseperspektive dieser Studie darzulegen, werde ich im Folgenden die
konzeptionellen Zuginge der Queer Studies (2.2) und der Feminist Science and
Technology Studies (2.3) vorstellen. Das Kapitel geht zunichst auf bedeutende Neu-
ordnungen des sozial- und kulturwissenschaftlichen Feldes im Zuge der Entste-
hung des Poststrukturalismus ein, der einen wesentlichen theoretischen Bezugs-
rahmen fiir die Queer Studies bildet, insbesondere die Schriften Michel Foucaults.

8 Einen Vorstof$ in diese Richtung machen Nolwenn Biihler, Willemijn de Jong, Yv E. Nay und
Kathrin Zehnder (2015) in einem Artikel, in dem sie das analytische Potential des Konzepts
der ontological choreography nach Charis Thompson, die im Kontext der FSTS situiert ist (vgl.
2.3.2), ausloten, um das doing family mittels Reproduktionstechnologien in der Schweiz eth-
nografisch zu rekonstruieren. LSBTQ-Familien sind eines der gewéhlten Beispiele.

am 13.02.2026, 20:42:3

27


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Queere Praktiken der Reproduktion

Im Anschluss stelle ich Judith Butler als eine der bedeutendsten Vertreter*innen
der Queer Studies vor, an deren konzeptuelle Neufassungen von Geschlecht, Be-
gehren, Identitit und Koérper ich ankniipfe (2.2.1). Danach skizziere ich einige
queer-theoretische Urspriinge sowie Weiterentwicklungen des Konzepts der »he-
terosexuellen Matrix« (Butler 1991) und fithre den Begriff der Heteronormativitit
ein (2.2.2). AbschliefRend fasse ich zentrale Aspekte einer queer-theoretischen Ana-
lyseperspektive zusammen (2.2.3).

2.2.1  Sexuelle Identitat als diskursiver Effekt:
poststrukturalistische Einspriiche

Im akademischen Feld vollzogen sich bereits ab Ende der 1960er Jahre theoretische
Verschiebungen, die wesentliche Impulse und Anschliisse boten, um Sexualitit,
Geschlecht und Identitit neu zu fassen: Das poststrukturalistische Denken hielt
Einzug. Sowohl auflerhalb als auch innerhalb der Wissenschaft stiefRen zu dieser
Zeit wissenschaftliche Bemithungen, universelle und itberhistorische Gesetze zu
identifizieren, wie etwa im Rahmen strukturalistischer Theoriebildung angestrebrt,
auf Kritik. Vorstellungen von starren, essentialistischen Identititen und der Au-
tonomie des Subjekts wurden zunehmend infrage gestellt und auch kritisch auf
Theoriezweige wie die Gay Studies und den Lesbischen Feminismus bezogen. Wie
ist lesbische/schwule Identitit zu begreifen? Lisst sich ein >Wir< formulieren und
wenn ja, auf welcher Basis?

Bedeutende Theoretiker*innen, die das poststrukturalistische Denken ab En-
de der 1960er im Kontext franzésischer Theoriebildung in Form von interdiszipli-
ndren, geistes- und sozialwissenschaftlichen Ansitzen geprigt haben, sind unter
anderem Michel Foucault, Jacques Derrida, Luce Irigaray, Héléne Cixous, Jacques
Lacan und Louis Althusser. Gemeinsam ist ihnen als Poststrukturalist*innen, dass
sie der Sprache eine neue Bedeutung beimaflen: Sprache wurde nicht linger als ein
blof3es Beschreiben von Dingen oder Menschen in ihrer (vermeintlichen) Eigent-
lichkeit betrachtet, sondern als produktiv und soziale Wirklichkeit hervorbringend.
Sprache konstituiert Subjekte, Objekte und Welt und erméglicht somit Identititen
tiberhaupt erst (vgl. Villa 2012: 20). Ein zentraler Begrift des Poststrukturalismus
ist deshalb der des Diskurses: Ein Diskurs ist eine Formation, ein ganzes System
von Denkfiguren und sprachlichen Regeln. Ein Diskurs strukturiert die Wahrneh-
mung der Subjekte und setzt Grenzen, indem er den Rahmen dessen absteckt, was
artikulierbar ist. Uber Sprache wird die Welt also geordnet und zugleich — das ist
die wesentliche Pointe — hervorgebracht. Sprache ist aus poststrukturalistischer
Perspektive kein Abbild von Welt oder deskriptiv; sie schafft vielmehr das, was sie
scheinbar nur bezeichnet (vgl. ebd.: 22). Der poststrukturalistische Diskursbegriff
hebt den zutiefst gesellschaftlichen und politischen Charakter von Sprache her-
vor sowie die Kontingenz dessen, was und wen Diskurse produzieren und wie sie

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

damit das Feld des Lebbaren abstecken (vgl. ebd.). Diskurse werden an dieser Stel-
le bewusst im Plural verwendet, denn es gibt niemals nur einen, sondern immer
mehrere Diskurse, auch zu Geschlecht. Diese konkurrieren miteinander und ha-
ben eine unterschiedliche Wirkmichtigkeit Realitit zu gestalten (vgl. ebd.: 24f.)
— folglich stellt sich auch die Frage von Macht und Widerstand: Ein Diskurs wie
der der Zweigeschlechtlichkeit ist etwa in vielen Kontexten hegemonial und bean-
sprucht einen Wahrheitsanspruch. Andere Diskurse wie queere Perspektiven auf
Geschlecht sind als Gegendiskurse zu beschreiben, denen sowohl ein den hegemo-
nialen Diskurs stabilisierendes als auch destabilisierendes Potential innewohnt.
Diskurse sind folglich nicht in sich geschlossen und zielgerichtet, sondern durch-
aus vielfiltig, ambivalent und widerspriichlich.

Um mich dem Gegenstand dieser Arbeit weiter anzunihern, beziehe ich mich
im Folgenden auf Michel Foucault, der sich dezidiert mit der diskursiven Kon-
struktion von Sexualitit auseinandergesetzt hat und hierbei Homosexualitit als
ein zentrales Beispiel wihlt. Im Anschluss wende ich mich Judith Butler zu, die als
eine der bedeutendsten Theoretiker*innen der Queer Studies an Foucaults Studien
zu Sexualitit sowie seinen Diskurs- und Machtbegriff anschliefit und die Uberle-
gungen produktiv auf Fragen von Identitit, Begehren und Geschlecht anwendet
und weiterentwickelt.

Das Beispiel des Homosexuellen bei Michel Foucault
In seinem mehrbindigen Werk Sexualitit und Wahrheit (u.a. 1979 [1976]) zeichnet
Foucault nach, wie sich seit dem 17./18. Jahrhundert in westlichen Gesellschaften
ein Dispositiv’ der Sexualitit formiert hat.’® Wesentlich hierfiir war unter ande-
rem die Herausbildung des Erkenntnisbereichs der scientia sexualis, einer Wissen-
schaft, die Sexualitit zu ergriinden suchte, indem sie diese ordnete, klassifizierte
und sie somit Gberhaupt erst sicht- und sagbar machte. Diese Entwicklung stellt
die Grundbedingung dafiir dar, dass sich die Vorstellung von Homosexualitit als
Lebensform und Identititskategorien wie leshisch oder schwul iberhaupt durchset-
zen konnten, die in den Kimpfen der schwul-lesbischen Bewegung zentral waren
und sind.

Die Skizzierung dieser Genese eines Regimes von Macht, Wissen und Lust nach
Foucault verweist auf der analytischen Ebene auf den Konstruktionscharakter und

9 Ein Dispositiv ist bei Foucault eine »heterogene Gesamtheit, bestehend aus Diskursen, Insti-
tutionen, architektonischen Einrichtungen, reglementierenden Entscheidungen, Gesetzen,
administrativen Mafsnahmen, wissenschaftlichen Aussagen, philosophischen, moralischen
und philanthropischen Lehrsatzen, kurz, Gesagtes ebenso wie Ungesagtes, das sind die Ele-
mente des Dispositivs. Das Dispositiv selbst ist das Netz, das man zwischen diesen Elemen-
ten herstellen kann« (Foucault 2003: 392).

10 Dieses Dispositiv entfaltet(e) seine Wirkmachtigkeit selbstverstandlich auch jenseits der
westlichen Welt, etwa im Zuge des Kolonialismus und seiner Kontinuitaten.

am 13.02.2026, 20:42:3

29


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Queere Praktiken der Reproduktion

die Kontingenz von Identitit. Indem Foucault hierbei einen ambivalenten und viel-
schichtigen Machtbegriff statt eines repressiven formuliert, tritt die Kompliz*in-
nenschaft marginalisierter Positionen bei der Durchsetzung und Reproduktion ei-
ner hegemonialen Norm zutage — zugleich aber auch deren subversives Potential.
Das fithrt mich zu zwei zentralen theoretischen Positionen der Queer Studies, die
an Foucault anschliefien: die Dekonstruktion und Dezentrierung von (sexueller)
Identitit und die Perspektive, sexualpolitische Kategorien als Effekte von Macht
und Herrschaft zu fassen (vgl. Villa 2007).

Seine Analyse beginnt Foucault mit einer historischen Riickschau: Noch zu Be-
ginn des 17. Jahrhunderts seien sexuelle Praktiken selbstverstindlicher Teil des All-
tags gewesen. Doch bis zum 19. Jahrhundert wurde die Sexualitit privatisiert, ta-
buisiert und mit Fortpflanzung verkniipft:

»Dem lichten Tag sollte eine rasche Dammerung folgen, endend in den monoto-
nen Nachten des viktorianischen Blrgertums. Die Sexualitiat wird sorgfiltig ein-
geschlossen. Sie richtet sich neu ein, wird von der Kleinfamilie konfisziert und
geht ganz im Ernst der Fortpflanzung auf. Um den Sex breitet sich Schweigen.
Das legitime, sich fortpflanzende Paar macht das Gesetz. Es setzt sich als Modell
durch, es stellt die Norm auf und verfiigt iiber die Wahrheit, es bewahrt das Recht
zu sprechen, indem es sich das Prinzip des Geheimnisses vorbehalt. Im gesell-
schaftlichen Raum sowie im Innersten jeden Hauses gibt es nur einen Ort, an dem
die Sexualitat zugelassen ist —sofern sie niitzlich und fruchtbar ist: das elterliche
Schlafzimmer. Der Rest schwindet ins Halbdunkel; die Anstandigkeit der Haltun-
gen weicht den Korpern aus, die Schicklichkeit der Worte (ibertiincht die Reden.
Wo aber das Unfruchtbare weiterbestehen und sich zu offen zeigen sollte, erhalt
es den Status des Anormalen und unterliegt dessen Sanktionen.« (Foucault1979:
11f)

Das legitime, sich fortpflanzende Paar ist hier als ein heterosexuelles gedacht und
konstituiert eine Norm: die der Kernfamilie. Zugleich geht mit dieser Setzung die
Konstruktion des Anderen, des >Perversen« einher, das sich beispielsweise auf se-
xuelle Fetische oder auf homosexuelles Begehren beziehen kann. Vorangetrieben
wurde dieser Prozess seit dem 18. Jahrhundert insbesondere durch die Institutio-
nen des Rechts, der Medizin und der Psychiatrie. Diese Institutionen benannten,
ordneten und verwalteten Sexualitit und brachten Diskurse iiber Sexualitit mit
hervor. Das skizzierte Einsperren und Verhiillen der Sexualitit fithrte aber nicht et-
wa dazu, weniger tiber sie zu sprechen, im Gegenteil: Diese Entwicklung erforderte
vielmehr im Zuge der juristischen Sanktionierungen oder medizinischen Katego-
risierungen von Pathologien ein andauerndes Sprechen iiber die gelebte Sexualitit
und das Gestehen »abnormer« Liiste. So schreibt Foucault: »All diese ehedem kaum
wahrgenommenen Gestalten miissen nun vortreten, um das Wort zu ergreifen und
zu gestehen, wer sie sind« (ebd.: 53). Zu gestehen, wer sie sind, darin liegt bereits ein

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

entscheidender Wandel des Diskurses. Sexualitit ging nun iiber eine lustvolle Prak-
tik hinaus. Sie wurde konstitutiv fiir das gesamte Subjekt: fiir die Biografie, von
der Kindheit bis ins Erwachsenenalter, eingeschrieben in Verhaltensweisen und
Korper. Sexualitit wurde damit zur Seinsweise, zur Lebensform, die noch dazu ei-
ne Naturalisierung erfuhr als deviante Sondernatur, wie Foucault hervorhebt: »Der
Sodomit war ein Gestrauchelter, der Homosexuelle ist eine Spezies« (ebd.: 58).

Die Konstitution des Homosexuellen als »Spezies« ist bis heute wirkmachtig —
etwa in biologistischen Diskursen iiber Homosexualitit, die die >Andersartigkeit«
mit Hilfe von neurowissenschaftlichen Forschungen erkliren méchten™ oder auch
in lesbisch-schwulen Bewegungszusammenhingen, die ihre Politiken auf die Idee
von Homosexualitit als einem umfassenden, wesenhaften Merkmal stiitzen.

Indem Foucault in seinem Werk die Genese des Sexualititsdispositivs analy-
siert, das sich seit dem 17./18. Jahrhundert herausgebildet hat, zeigt er die Kontin-
genz und Partikularitit moderner Vorstellungen von Homosexualitit und Hetero-
sexualitit als im ersten Falle >deviante« und im zweiten >normale« sexuelle Seins-
weisen auf und liefert hiermit die Grundlage fiir die Dekonstruktion und Dezen-
trierung der (sexuellen) Identitit durch die Queer Studies. Sexuelle Identitit ist aus
einer queer-theoretischen Perspektive kein wesenhaftes Merkmal eines Subjekts,
sondern als ein diskursiver Effekt zu begreifen.

Der zweite wichtige Ankniipfungspunkt der Queer Studies an Foucault ist, se-
xualpolitische Kategorien als Effekt von Macht und Herrschaft zu fassen. Die Her-
ausbildung von Homosexualitit als Lebensform ist dieser Perspektive zufolge eine
machtvolle Angelegenheit — und zwar eine, die iiber einen repressiven Machtbe-
griff nur unzureichend beschrieben wire. Foucault formulierte in seiner spiteren
Schaffensphase einen produktiven, strategisch-positiven Machtbegriff anstatt ei-
nes repressiven, juridisch-negativen (vgl. Lemke 1999: 418).”* Foucault setzt auch
hier im 18. Jahrhundert an, in dem sich ihm zufolge mit der Herausbildung des
modernen Staates neue Machtmechanismen entwickelt haben. An die Stelle des
Souverins und der rechtsformigen Monarchie sind Verfahren der Macht getreten,
die sich auf Ebenen und Weisen durchsetzen, welche tiber den Staat und seine Ap-
parate hinausgehen und sich iiber die Mechanismen der Normalisierung, Kontrolle
und Technik vollziehen (vgl. Foucault 1979: 110f.). Foucault zeichnet diesen histori-
schen Wandel nach und entwirft eine Konzeption der Macht, die diesen adressiert.
Konstitutiv fir seinen Machtbegriff ist, dass er nicht von einem einzelnen Punkt

1 Davon zeugen u.a. neurowissenschaftliche Studien, die die Grofie des Hypothalamus und
die Hormonproduktion im Zusammenhang mit sexueller und geschlechtlicher Entwicklung
untersuchen und hierbei auf naturalisierenden und biologisierenden Diskursen aufbauen
bzw. diese untermauern (u.a. Garcia-Falgueras/Swaab 2010).

12 Fireine umfassende Rekonstruktion der Machtanalytik Foucaults siehe insbesondere Lemke
(1997).

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 Queere Praktiken der Reproduktion

der Macht ausgeht. Macht ist fiir Foucault als verstreut und zugleich relational zu
denken:

»Unter Macht, scheint mir, ist zunachst zu verstehen: die Vielfaltigkeit von Kréfte-
verhiltnissen, die ein Gebiet bevolkern und organisieren; das Spiel, das in unauf-
horlichen Kimpfen und Auseinandersetzungen diese Kraftverhiltnisse verwan-
delt, verstarkt, verkehrt; die Stltzen, die diese Krafteverhiltnisse aneinander fin-
den, indem sie sich zu Systemen verketten —oder die Verschiebungen und Wider-
spriiche, die sie gegeneinander isolieren; und schliefilich die Strategien, in denen
sie zur Wirkung gelangen und deren grofRe Linien und institutionelle Kristallisie-
rungen sich in den Staatsapparaten, in der Gesetzgebung und in den gesellschaft-
lichen Hegemonien verkérpern.« (Ebd.: 113f)

Macht setzt sich nicht nur in Form von zeitweise geronnener, stabilisierter Macht
wie Gesetzen durch, die Foucault als »Herrschaftsverhiltnisse« (Lemke 1999: 427)
fasst. Sie entfaltet ihre Wirkung zugleich in Form von »Machtbeziehungen« (ebd.),
d.h. in weitaus prozesshafteren und fluideren gesellschaftlichen Institutionen —
etwa der Familie. Doch auch bei Herrschaftsverhiltnissen handelt es sich, und das
ist wesentlich, um »Effekte von Fithrungspraktiken — Selbst- und Fremdfithrungs-
techniken« (Lemke 2001: 92).

Foucault liefert mit dem Begriff der »Regierung« (gouvernement) schlief3lich ein
konzeptuelles Scharnier, um sowohl die staatliche Fithrung (Fremd-Fithrung) als
auch Selbstfithrungstechniken zu untersuchen und zwischen ihnen zu vermitteln.
Auf diese Weise werden sie nicht als voneinander unabhingige Prozesse imaginiert
und es wird moglich, ihr Verhiltnis zu bestimmen (vgl. ebd.: 85f.). Er bezeichnet
diese Gesamtheit auch als »Gouvernementalitit« (Foucault 2004, 2006), unter der
sich moderne Staatlichkeit und moderne Subjektwerdung konstituieren.

Die Anerkennung einer Vielfiltigkeit, Allgegenwirtigkeit, Offenheit und Unab-
geschlossenheit von Machtbeziehungen bedeutet, dass sich widerstindige Positio-
nen niemals auflerhalb der Macht befinden, sondern immer schon Teil des Krifte-
verhiltnisses sind und sogar eine Bedingung fiir deren Existenz darstellen; Macht
und Gegenmacht sind nach Foucault relational zu denken (vgl. Foucault 1979: 116).
Diese Auffassung ermoglicht es zum einen, Machtdifferenzen und Marginalisie-
rungen in den Blick zu nehmen. Zum anderen folgt aus einer relationalen Bezie-
hung, dass »die Macht nicht bei einer Gruppe oder Klasse zentralisiert sein kann,
die die Macht innehat, wihrend andere davon vollig ausgeschlossen sind« (Lemke
1999: 418).

Ist Macht in dieser Weise verstreut, so ergibt sich daraus, dass es nicht einen
einzelnen Kristallisationspunkt der Revolution geben kann, sondern vielfiltige Wi-
derstandsmomente, wie Foucault beschreibt:

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

»Diese Widerstandspunkte sind (iberall im Machtnetz priasent. Darum gibt es im
Verhiltnis zur Macht nicht den einen Ort der CrofRen Weigerung — die Seele der
Revolte, den Brennpunkt aller Rebellionen, das reine Gesetz des Revolutionérs.
Sondern es gibt einzelne Widerstinde: mogliche, notwendige, unwahrscheinli-
che, spontane, wilde, einsame, abgestimmte, kriecherische, gewalttitige, unver-
s6hnliche, kompromifbereite, interessierte oder opferbereite Widerstande, die
nur im strategischen Feld der Machtbeziehungen existieren kénnen. [..] [D]ie Wi-
derstandspunkte, -knoten und -herde sind mit gréfRerer und geringerer Dichte in
Raum und Zeit verteilt, gelegentlich kristallisieren sie sich dauerhaft in Gruppen
oder Individuen oder stecken bestimmte Stellen des Kérpers, bestimmte Augen-
blicke des Lebens, bestimmte Typen des Verhaltens an. Grofe radikale Briiche,
massive Zweiteilungen? So was kommt vor. Aber weit hiufiger hat man es mit
mobilen und transitorischen Widerstandspunkten zu tun, die sich verschiebende
Spaltungen in eine Gesellschaft einfiihren, Einheiten zerbrechen und Umgruppie-
rungen hervorrufen, die Individuen selber durchkreuzen, zerschneiden und um-
gestalten, in ihrem Kérper und in ihrer Seele abgeschlossene Bezirke abstecken.«
(Foucault1979: 117f)

Bezogen auf die vorliegende Studie bedeutet dies: Begibt man sich auf die Su-
che nach Neuverhandlungen und Umschreibungen von Familie, Verwandtschaft
und Geschlecht, so ist nicht das revolutionire elterliche Subjekt zu suchen. Es gilt
vielmehr, die »transitorischen Widerstandpunkte« (ebd.) aufzuspiiren, die sich im
empirischen Material zeigen, um der Frage nachzugehen, inwiefern sie moglicher-
weise Spaltungen in tradierte Einheiten bzw. Binarititen und Normen einfithren.
Dabei handelt es sich immer um ambivalente Machtbeziehungen, sodass ebenso
die Kompliz*innenschaft marginalisierter Positionen bei der Durchsetzung und
Reproduktion hegemonialer Normen in den Blick zu nehmen ist.

Vor dem Hintergrund dieses produktiven, strategisch-positiven Machtbegriffs
ist folglich auch das Sexualititsdispositiv eines, das ermdglichende Aspekte be-
inhaltet: Die Konstruktion von Homosexualitit als Lebensform geht einerseits mit
Klassifizierungen von Perversionen, deren Pathologisierung und sozialen Kontrol-
len einher. Andererseits konnten diese Bezeichnungen nun auch genutzt werden,
um einen Gegendiskurs zu etablieren, sich medizinische Begriffe anzueignen und
eine Rechtmifligkeit der Lebensweise einzufordern (vgl. ebd.: 123). In der lesbisch-
schwulen Bewegung der 1970er Jahre sah Foucault die Chance einer kollektiven,
widerstindigen Praxis, da der Abstand zur und Ausschluss von der Norm eine kri-
tische Distanz zu ihr ermdgliche (vgl. Butler 2003: 67). Foucault formuliert eine
Mikropolitik der »Entunterwerfung« (Foucault 1992: 15): Homosexualitit sei auch
eine historische Chance fiir eine Diversifizierung der denk- und lebbaren Bezie-
hungsweisen, wie er es in einem Interview im Jahr 1981 beschreibt. In diesem Ge-
sprich duflert Foucault eine Kritik an der Idee des Coming-outs als Ergebnis eines

am 13.02.2026, 20:42:3

33


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Queere Praktiken der Reproduktion

Prozesses der Selbstbefragung, also einer Suche nach der >wahren« Identitit und
dem Geheimnis des eigenen Begehrens, an deren Ende ein Homosexuell-Sein ste-
he. Vielmehr ginge es darum, Homosexualitit als ein Werden zu begreifen, in dem
sich bislang unausgeschopfte Moglichkeiten zeigen und Chancen ergreifen lassen
wiirden, das Miteinander zu gestalten:

»Vielleicht sollte man lieber fragen: >Welche Beziehungen lassen sich iiber Ho-
mosexualitit herstellen, erfinden, vermehren, gestalten?< Es geht nicht darum,
in sich selbst die Wahrheit des eigenen Geschlechts zu entdecken, sondern die
eigene Sexualitdt zu nutzen, um vielfiltige Beziehungen herzustellen. Und das
ist ohne Zweifel der eigentliche Grund, weshalb die Homosexualitit keine Form
des Begehrens, sondern etwas Begehrenswertes ist. Wir sollten uns deshalb be-
miithen, Homosexuelle zu werden, statt hartnackig erkennen zu wollen, dass wir
homosexuell sind.« (Foucault 2005: 200f.)

Das Begehrenswerte an homosexuellen Beziehungsweisen macht fiir Foucault die
Art und Weise der Existenz aus, das Wie des gelebten Alltags, die erst zu entwi-
ckelnden Praktiken der Sorge und des Wohnens, der Intimitit und der Nihe sowie
des geteilten Wissens (vgl. ebd.: 201). Foucault geht es explizit nicht um die Idee,
dass der Homosexualitit bestimmte Eigenschaften innewohnen wiirden. Aufgrund
der historisch spezifischen Konstellation, innerhalb derer sich Homosexualitit als
Kategorie des Begehrens herausgebildet hat, biete sie jedoch einem Menschen,
»der >quer« zum sozialen Geflecht steht« und »Diagonalen« (ebd.: 204) darin zieht,
Leerstellen sichtbar sowie Neu-Verschrinkungen denkbar zu machen und sie zu
praktizieren. Denn: Die Dinge, die existieren, fiillen »keineswegs alle moglichen
Riume« (ebd.: 206).

Judith Butler, eine der bedeutendsten Theoretiker*innen der Queer Studies,
schlieft an Foucaults Studien zu Sexualitit und seinen Diskurs- und Machtbe-
griff an und widmet sich verstirkt Fragen von Identitit, Begehren und Geschlecht.
Der folgende Abschnitt setzt sich insbesondere mit ihrer Theorie der performativen
Geschlechtsidentitit auseinander, mit der sie eine kritische Analyse der Geschlech-
terdifferenz liefert, klassische Identititspolitiken infrage stellt und den Konstruk-
tionscharakter von sozialem und biologischem Geschlecht postuliert. Hierzu greife
ich insbesondere auf ihre Schriften Das Unbehagen der Geschlechter (1991 [1990]) so-
wie Korper von Gewicht (1997 [1993]) zuriick. In letzterer entwickelt sie ihre Theorie
weiter, indem sie auf Kritiken an ihren Thesen reagiert und diese modifiziert und
prézisiert.

Identitt, Begehren, Geschlecht und Kérper bei Judith Butler

Als Ziel des Werks Das Unbehagen der Geschlechter (1991 [1990]) formuliert But-
ler die Dekonstruktion der Geschlechtsidentitit in Form einer Genealogie der
Geschlechter-Ontologie: Sie beabsichtigt »die grundlegenden Kategorien des

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

Geschlechts, der Geschlechtsidentitit und des Begehrens als Effekte einer spe-
zifischen Machtformation zu enthiillen« (Butler 1991: 9). Ausgangspunkt ihrer
Uberlegungen ist die Feststellung, dass sich feministische Politik und Theorie in
einer Krise befinden. Butler hinterfragt die im feministischen Diskurs verbreitete
Idee eines universellen Subjekts Frau, gedacht als eine bruchlose, starre Kate-
gorie. Die Grenzen der Identititspolitik wiirden immer offensichtlicher und die
feministischen Kimpfe drohten zu scheitern. Einen Ausweg aus dieser Sackgasse
sieht Butler nicht etwa in einer vollkommenen Zuriickweisung von Reprisenta-
tionspolitik und in einem Aufgeben des feministischen Projekts. Sie fordert die
feministische politische Praxis vielmehr dazu auf, die Ontologie der Identitit zu
iiberdenken, um daraus eine neue Form feministischer Politik abzuleiten, die
Differenzen und Machtaspekte thematisiert und sich von einem monolithischen
Subjekt Frau als Grundlage verabschiedet (vgl. ebd.: 20). Die Idee vom feministi-
schen Wir habe einen ausschlief}enden und normativen Charakter, unterschlage
Privilegien auf Basis von Klasse oder etwa race’® und habe dazu gefiihrt, Differen-
zen und Machtverhiltnisse zwischen Frauen zu verdecken, die jedoch konstitutiv
fir die unter dem Label »Frauen« subsumierten Subjekte seien (vgl. ebd.: 34, 209).
Butler schliefdt hiermit die Kritik feministischer Stimmen of Color ein, die das
universell gedachte Subjekt Frau wiederholt als ein birgerlich-weifSes entlarvt
haben.™

Zur Dekonstruktion und Neuformulierung des (geschlechtlichen) Identitits-
begriffs bezieht Butler sich auf poststrukturalistische und (lesbisch-)feministische
Perspektiven, entwickelt sie weiter oder arbeitet sich kritisch an ihnen ab, darun-
ter die Schriften von Jacques Lacan, Sigmund Freud, Simone de Beauvoir, Monique
Wittig, Luce Irigaray, Marilyn Strathern oder Michel Foucault.

Fundament ihrer Uberlegungen zu Geschlecht ist der Diskursbegriff Foucaults.
Geschlecht ist vor dem Hintergrund dieses Zugangs nichts, das priexistent ist und
sich deskriptiv und realititsgetreu abbilden liefe. Die Bezeichnungen »Frau« und
»Mann« bringen im Sprechakt die geschlechtliche Binaritit (und die an sie ge-
kniipften heterosexuellen Begehrensstrukturen) erst hervor, die sie als Realitit zu
beschreiben suchen. Butler fasst Geschlechtsidentitit somit als diskursiven Effeke,
als etwas, das sich in Denk- und Sprechpraktiken herausbildet und performativ
ist. Butler schreibt hierzu: »Sie [die Geschlechtsidentitit, A.d.V.] selbst konstituiert

13 Ich nutze in dieser Arbeit die englischsprachige Bezeichnung der Kategorie, da der Begriff
race auf eine lange Geschichte der theoretischen, aber auch praktischen Wiederaneignung
durch Personen verweist, die rassifiziert bzw. ethnisiert wurden und werden. Die Kursiv-
schreibung markiert den Konstruktionscharakter der Kategorie.

14 Einige dieser Stimmen, die breit rezipiert wurden und werden, sind: Sojourner Truth, bell
hooks, Chandra Mohanty, Gayatri Chakravorty Spivak, Angela Davis und Audre Lorde.

am 13.02.2026, 20:42:3

35


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Queere Praktiken der Reproduktion

die Identitit, die sie angeblich ist. In diesem Sinne ist die Geschlechtsidentitit ein
Tun« (ebd.: 49).

Diese Idee der Konstruktion von Geschlecht war bereits zuvor von Feministin-
nen wie Simone de Beauvoir oder Gayle Rubin formuliert worden, deren Schriften
Butler zitiert. Beide unterscheiden das biologische vom sozialen Geschlecht, set-
zen dabei jedoch eine dem Kulturellen/Sozialen »vorgangige ontologische Realitit
des anatomischen >Geschlechts« (sex)« (ebd.: 116, H.i.0.) voraus, unwandelbar und
faktisch (vgl. ebd.: 166). Butler geht mit ihrer performativen Geschlechtertheorie ei-
nen entscheidenden Schritt weiter: Nicht nur die Ebene der sozialen Ausgestaltung
von Geschlecht ist fiir Butler diskursiv produziert, auch die vermeintliche >natirli-
che«Grundlage, das biologische Geschlecht (sex), begreift sie als kulturell hervorge-
bracht, was die Trennung von Geschlecht (im Sinne von sex) und Geschlechtsidenti-
tit (im Sinne von gender) obsolet mache. Butler untermauert ihre Argumentation,
indem sie auf die Kontingenz gesellschaftlicher Vorstellungen vom Geschlechts-
korper verweist und die Konstruktion einer Dualitit der Geschlechter als eine mo-
derne und damit historisch spezifische markiert. Sie verweist unter anderem auf
den Sammelband The Making of the Modern Body: Sexuality and Society in the Nineteenth
Century von Catherine Gallagher und Thomas Laqueur (1987a) (vgl. Butler 1991: 23f.).
Vor dem Hintergrund einer wissenshistorischen Perspektive zeichnen Gallagher
und Laqueur darin nach, dass der menschliche Kérper und seine geschlechtliche
Anatomie innerhalb historisch spezifischer Wissenssysteme hervorgebracht wur-
den und sich folglich iiber die Jahrhunderte immer wieder im Wandel befanden.
Diese Wissenssysteme sind im Kontext politischer und gesellschaftlicher Interes-
sen zu verorten. Wihrend bis ins 18. Jahrhundert die Idee homologer Physiologien
von Mann und Frau vorherrschte und sich eine hierarchische Geschlechterdiffe-
renz dariiber etablierte, dass der >weibliche Geschlechtskérper« als invertierte und
inferiore Version imaginiert wurde, zeichnet sich das moderne Geschlechtermodell
durch einen heterologen Ansatz aus. Es geht von einer komplementiren Differenz
der Geschlechter, ihrer Sexualitit und Reproduktion aus und schafft hieriiber eine
binire Opposition der Geschlechtskdrper und ihrer Funktionen (vgl. Gallagher/La-
queur 1987b: viii).

Wie konnte die Idee der Zweigeschlechtlichkeit so erfolgreich werden und im
Laufe der Jahrzehnte als gegebene Tatsache erscheinen? Auch hierauf liefert Butler
eine Antwort. Fiir sie ist es der Mechanismus der Naturalisierung, der die Durch-
setzungskraft des Zweigeschlechtermodells ausmacht und das performative Mo-
ment verschleiert. Eine wichtige Institution zur Durchsetzung des biniren Modells
sind Wissenschaften wie die Biologie oder die Biomedizin, die vorgeben, Kérper
zu entdecken und in ihrer snatiirlichen< Beschaffenheit zu beschreiben. Biologi-
sche und biomedizinische Betrachtungen des Geschlechtskorpers sind Butler zu-
folge jedoch nicht objektiv im Sinne eines neutralen, unverstellten, dem Kulturel-
len vorgingigen Blicks auf die Anatomie — die Beschreibungen sind vielmehr von

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

kulturellen Vorannahmen iiber Minner, Frauen, ihre Kérper und Beziehungen ge-
rahmt. Die Sprache der Biologie ist hierbei niemals unschuldig, sondern immer
machtvoll und produktiv. Butler ruft dazu auf, zu erkennen, »dafl die Sprache der
Biologie an anderen Sprachformen teilhat und gerade in den Objekten, die sie an-
geblich entdeckt und neutral beschreibt, die kulturelle Sedimentierung produziert«
(Butler 1991: 163).

Fiir Butler ist die Idee eines natiirlichen, urspriinglichen, gegebenen, vordis-
kursiven Geschlechtskorpers, der auf diese Weise als realexistierende Tatsache
konstruiert wird, ein wesentlicher Funktionsmodus des hegemonialen Modells
der Geschlechtsidentitit:

»Die Geschlechtsidentitit umfafit auch jene diskursiven/kulturellen Mittel, durch
die eine »geschlechtliche Natur< oder ein >natiirliches Geschlecht« als >vordiskur-
siv¢, d.h. als der Kultur vorgelagert oder als politisch neutrale Oberflache, auf der
sich die Kultur einschreibt, hergestellt und etabliert wird.« (Ebd.: 24)

Naturalisierung erweist sich also als machtvolle Taktik, um die Konstruktion von
Geschlecht unsichtbar zu machen und die Ordnung der Zweigeschlechtlichkeit als
unhinterfragbare Tatsache erscheinen zu lassen. Um diese Mechanismen erfassen
zu konnen, sei eine radikale Neuformulierung der Geschlechtsidentitit nétig (vgl.
ebd.: 24), die sowohl die Herstellung von biologischem und sozialem Geschlecht in
den Blick nimmt als auch ihre Verkniipfung mit Sexualitit und Begehren. Butler
versteht den Begriff der Geschlechtsidentitit folglich in einem umfassenden Sinne:
als Bezugssystem von sex, gender, sexueller Praxis und Begehren. Die Idee, dass
Sexualitit und Geschlecht wechselseitig aufeinander bezogen sind und gemeinsam
analysiert werden miissen, ist konstitutiv fiir die Stringe der Queer Studies, an die
die vorliegende Arbeit anschliefit.

Butler bezeichnet das gesamte System, das Geschlecht und Begehren reguliert,
ankniipfend an Adrienne Rich als »Zwangsheterosexualitit« (ebd.: 39). Diese kul-
turelle Matrix, auch »heterosexuelle Matrix« (ebd.: 63) genannt, die auf den Nor-
men der Cis-Zweigeschlechtlichkeit und der Heterosexualitit aufbaut, stellt eine
Grenzziehungspraxis dar, die bestimmte Identititen anerkennt, wihrend sie an-
dere ausschlief3t und in den Bereich der Nicht-Existenz verbannt.

Geschlecht und Begehrensstrukturen sind fiir Butler deshalb zentrale Momen-
te der Subjektwerdung innerhalb der heterosexuellen Matrix. Die Intelligibilitit
von Subjekten bezeichnet, dass diese in ihrer Existenz gesellschaftlich anerkenn-
bar sind. Sie ist in besonderem Mafde abhingig von den erfillten oder nicht er-
fitllten Anforderungen der biniren, heterosexuellen Geschlechterordnung: Intelli-
gibel sind namlich nur die Personen, »die in bestimmtem Sinne Beziehungen der
Kohirenz und Kontinuitit zwischen dem anatomischen Geschlecht (sex), der Ge-
schlechtsidentitit (gender), der sexuellen Praxis und dem Begehren stiften und
aufrechterhalten« (ebd.: 38). So wiirde etwa eine Person, die nach der Geburt auf-

am 13.02.2026, 20:42:3

37


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Queere Praktiken der Reproduktion

grund ihrer Anatomie das minnliche Geschlecht zugewiesen bekommen hat, die
sich selbst als Mann begreift, ihr Begehren auf cis Frauen richtet und sich im Rah-
men heteronormativer Sexual- und Beziehungspraktiken bewegt, intelligibel sein.
Wie verhilt es sich im Gegenzug mit geschlechtlichen Positionierungen wie gen-
derqueer, die sich jenseits von einer zweigeschlechtlichen Ordnung verorten? Das
soziale Geschlecht (gender) lisst sich in diesem Fall nicht aus dem nach der Geburt
zugewiesenen Geschlecht (sex) ableiten. Indem die Binaritit des Geschlechtersys-
tems bereits iiber die geschlechtliche Positionierung aufgebrochen wird, sind auch
die Begehrensstrukturen nicht innerhalb des vorgegebenen heteronormativen Ras-
ters der Zwangsheterosexualitit zuordenbar. Nicht-binire Geschlechtsidentititen
erscheinen innerhalb der heterosexuellen Matrix deshalb als »Entwicklungsstérun-
gen« oder »logische Unmoglichkeiten« (ebd.: 39).

Abweichende und irritierende geschlechtliche Existenzweisen’ oder sexuelle
Begehrensformen stehen dabei niemals aufderhalb der heterosexuellen Matrix, im
Gegenteil: Die heteronormative Ordnung und ihre Konstruktionen von Geschlecht
und Begehren benétigen das »Andere<, das die Geschlechterdichotomie und die
Idee einer >gegengeschlechtlichen< Begehrensstruktur tiberschreitet, um sich selbst
zu (re-)produzieren und sich der eigenen Intelligibilitit zu versichern. Die Katego-
rien heterosexuell/homosexuell, cis/trans, Mann/Frau bzw. minnlich/weiblich so-
wie nicht-binire geschlechtliche Positionen bilden sich gleichermaflen heraus und
entstehen erst iiber die Abgrenzung voneinander.

Wenn die Konstruktion des Anderen konstitutiv fiir die heterosexuelle Matrix
ist und erforderlich fiir deren Reproduktion, wenn es kein auflerhalb von Diskur-
sen gibt — inwiefern ist Subversion moglich? Welche widerstindigen Praktiken
sind denkbar? In diesem Zusammenhang bringt Butler das Performative erneut
ins Spiel und fithrt einen weiteren Begriff ein: den der »Parodie«.

Wider die heterosexuelle Matrix: Performativitat und Parodie
Geschlechtsidentitit als performativ zu fassen, bedeutet, sie als Werden, als Tun,
als in Handlungen hergestellt und niemals abgeschlossen zu begreifen. Sie kann
auch als Akt beschrieben werden, der eine stindige Wiederholung erfordert, wie
Butler erliutert:

»Ahnlich wie andere rituelle gesellschaftliche Inszenierungen erfordert auch das
Drama der Geschlechtsidentitit eine wiederholte Darbietung. Diese Wiederho-

15 Derindieser Arbeit in Bezug auf Geschlecht und (vergeschlechtlichte) Elternschaft verwen-
dete Begriff der »Existenzweise« geht auf Andrea Maihofer (1995) zurtick. Er vermittelt zwi-
schen Natur und Kultur, Biologie und Sozialem sowie individueller und gesellschaftlicher
Ebene. Ceschlecht wird so als komplexe Verkniipfung historisch gewachsener Denkweisen,
Affekte, Kérperpraxen und -formen sowie eingebettet in strukturelle Verhéltnisse analysier-
bar.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

lung ist eine Re-Inszenierung und ein Wieder-Erleben eines bereits gesellschaft-
lich etablierten Bedeutungskomplexes — und zugleich die mundane, ritualisierte
Form seiner Legitimation.« (Butler 1991: 206, H.i.0.)

Ein Beispiel fur die stindige Wiederholung ist der morgendliche Griff in den Klei-
derschrank zu Rock, Hose, Bluse oder Hemd. Sich zu kleiden, ist ein Akt Geschlecht
tiglich zu inszenieren. Hinzukommen beispielsweise Gestik, Mimik oder >Rollen-
inszenierungenc in sozialen Interaktionen. Performativ sind diese Akte laut Butler
in dem Sinn, dass sie keine urspriinglich vorhandene Geschlechtsidentitit aus-
driicken, sondern diese erst herstellen. Dies hat auch Folgen fiir die Ontologie des
geschlechtlich bestimmten Korpers — er besitzt »keinen ontologischen Status tiber
die verschiedenen Akte, die seine Realitit bilden, hinaus [...]J« (ebd.: 200).

In der Wiederholung, welche die Performativitit von Geschlecht auszeichnet,
stecken jedoch auch die Optionen der Transformation und Neu-Konfiguration, so
Butler:

»Die Moglichkeiten zur Verdnderung der Geschlechtsidentitit sind gerade in die-
serarbitriren Beziehung zwischen den Akten zusehen, d.h. in der Méglichkeit, die
Wiederholung zu verfehlen bzw. in einer De-Formation oder parodistischen Wie-
derholung, die den phantasmatischen Identitatseffekt als eine politisch schwache
Konstruktion entlarvt.« (Ebd.: 207)

Was meint Butler mit der »parodistischen Wiederholung« und welches Potential
hat diese? Judith Butler fithrt zur Veranschaulichung einige Beispiele an, darunter
die Travestie sowie butch/femme-Inszenierungen in der lesbischen Community.
Butler sieht in der kulturellen Praxis der Travestie'®, wie sie in LSBTIQ-
Communities inszeniert wird, eine Parodie der Idee einer urspriinglichen ge-
schlechtlichen Identitit. Die Ausdrucksform der Travestie bricht die Kohirenz
von anatomischem Geschlecht, Geschlechtsidentitit und der Performanz von
Geschlecht auf und stellt die Unterscheidungen dieser sowie ihre Bezogenheit
aufeinander spielerisch infrage. Damit erweist sich die Travestie als kulturelle Pra-
xis, die die Kontingenz der Geschlechtsidentitit offenbart und ihre Natiirlichkeit

16  Travestieisteine in der LSBTIQ-Szene verbreitete kulturelle Praxis Geschlecht zu performen,
meist auf Bithnen oder im Rahmen anderer 6ffentlicher Veranstaltungen wie Partys. Ur-
spriinglich meinte Travestie insbesondere eine Inszenierung sogenannter smannlicher< Kor-
per tiber >weibliche<Attribute. Es gibt aber auch die Praxis, »weibliche< Korper Gber >méannli-
che<Attribute zuinszenieren. Die Akteur*innen bezeichnen sich heute meistals»Drag Kings«
bzw. »Drag Queens«. Diese Begriffe betonen die politische Dimension dieser Praxis, die die
klassische Travestie-Szene durch die Uberziehung von Geschlechternormen und -praktiken
parodiert und damit verstarkt die Idee einer starren, zweigeschlechtlichen Ordnung infrage
stellt.

am 13.02.2026, 20:42:3

39


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Queere Praktiken der Reproduktion

dekonstruiert. Geschlecht und die Geschlechtsidentitit werden fiir Butler entna-
turalisiert, »und zwar mittels einer Performanz, die die Unterschiedenheit dieser
Kategorien eingesteht und die kulturellen Mechanismen ihrer fabrizierten/er-
fundenen Einheit auf die Bithne bringt« (ebd.: 203). Der von Butler vertretene
Parodie-Begriff geht nicht davon aus, dass es sich bei Travestie um die Imitation
eines Originals handelt. Bei der dargestellten geschlechtlichen Identitit handle
es sich vielmehr um eine Imitation der Imitation. Es gibt in diesem Sinne kein
Original — die angeblich >urspriingliche« Identitit ist Butler zufolge selbst ein
Effekt und hervorgebracht (vgl. ebd.). Und auch wenn die Travestie etwa mit
Weiblichkeitsattributen spielt, die einer misogynen Kultur entspringen, kommen
diese gerade durch die Inszenierung in Bewegung. Diese Praxis entfalte ihre
Wirkung iiber den Travestie-Akt hinaus. Die geschlechtlich bestimmte Identitit
konne auf diese Weise »statt als urspriingliche Identifizierung, die als determi-
nierende Ursache dient, neu als personliche/kulturelle Geschichte ibernommener
Bedeutungen begriffen werden« (ebd.).

Die Eigenschaft des Originals, immer schon ein diskursiver Effekt, eine
Ableitung zu sein, impliziert dariiber hinaus, dass das Ideal stets verfehlt wird
und es niemand vollkommen verkdrpern kann (vgl. ebd.: 204). Dies bedeutet,
dass auch heterosexuelle, cisgeschlechtliche Personen mit ihrer geschlechtlichen
Performance immer nur eine Anniherung an das regulative Ideal darstellen. Uber
ihre >Verfehlungen« offenbaren sich bereits der Konstruktionscharakter und die
Fragilitit der Norm.

Im Rahmen ihrer Ausfithrungen iiber die Geschlechter-Parodie geht Butler
schlieRlich in einem zweiten Beispiel auf die lesbischen Geschlechterperformances

butch! und femme'®

ein. Sie widerspricht der These, diese lesbischen Inszenie-
rungen von Geschlecht seien blofde Reproduktionen eines heteronormativen Ideals
und stereotyper Geschlechterrollen. Verortungen als butch und femme tragen nach
Butler das Potential einer Destabilisierung von Mannlichkeit und Weiblichkeit in
sich. Sind butch und femme etwa in ihrem Begehren aufeinander bezogen, so
reproduzieren sie nicht etwa das heterosexuelle Paar, sondern bringen mit ihrer
flexiblen Aneignung geschlechtlicher Identititen und der damit einhergehenden

Infragestellung einer linearen Verwiesenheit von Kérper, Geschlechtsidentitit und

17 »Butch«ist eine (Selbst-)Bezeichnung von/fiir Lesben, die in ihrer Geschlechterperformance
insbesondere als maskulin Codiertes nutzen (etwa hinsichtlich der Bekleidung, des Haar-
schnitts, der Korpersprache... etc.). Innerhalb einer heteronormativen Cesellschaft sind sie
oftmals Anfeindungen ausgesetzt, da sie tradierte Bilder von Frauen und Verhaltenserwar-
tungen an diese herausfordern.

18 »Femmec ist eine (Selbst-)Bezeichnung von/fiir Lesben, die Geschlecht innerhalb eines als
>feminin<wahrgenommenen Spektrums performen. Themen sind hier eher die Unsichtbar-
keit der nicht-heteronormativen Positionierung und die Kdmpfe darum, Feminitat anzueig-
nen und sie zu politisieren.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

Begehren Selbstverstindlichkeiten und Zuschreibungen durcheinander. Butler
fasst dies folgendermaflen zusammen:

»Die Vorstellung, daf} butch und femme in bestimmtem Sinne >Reproduktionen<
oder>Kopienc<des heterosexuellen Austauschs sind, unterschitzt die erotische Be-
deutung, die diesen Identititen gerade zukommt, sofern sie in ihrer Resignifizie-
rung der hegemonialen Kategorien, durch die sie ermdglicht werden, innerlich
unstimmig und vielschichtig sind. Auch wenn lesbische Frauen sozusagen an die
heterosexuelle Szenerie erinnern, verschieben sie sie zugleich. Sowohl die Iden-
titat der butch wie der femme stellt die Vorstellung von einer urspriinglichen oder
natlrlichen Identitdt in Frage, und gerade diese Infragestellung, wie sie in diesen
Identitdten zum Ausdruck kommt, wird zu einer Quelle erotischer Bedeutung.«
(Ebd.: 183, H.i.0))

Wiederholungen hegemonialer geschlechtlicher Attribute, wie sie mit Maskulinita-
ten und Feminititen spielende Lesben verkdrpern, bergen folglich immer auch die
Moglichkeit ihrer Unterwanderung und Resignifizierung in sich. Das Ideal zeigt
sich in seinem normativen und regulierenden Charakter, die Konstruktion wird
offenkundig, vormals statisch Erscheinendes briichig — darin liegt das subversive
Potential.

Doch nicht jede Wiederholung, auch nicht jede parodistische, ist subversiv,
wie Butler betont. Sie kann die Norm auch stirken, indem sie diese erweitert
und lediglich die Grenzen des Intelligiblen verschiebt. Es ist deshalb genau zu be-
trachten, welche Wiederholungen stéren »und welche Wiederholungen dagegen
gezihmt sind und erneut als Instrumente der kulturellen Hegemonie in Umlauf
gebracht werden« (ebd.: 204). Einen solchen Anspruch verfolgt auch diese Studie:
Die reproduktiven, verwandtschaftlichen, familialen und geschlechtlichen Prak-
tiken der Interviewten sollen in Bezug auf Irritationen, Aneignungen und Neu-
Konfigurationen analysiert werden, aber es ist auch Anschlussméglichkeiten nach-
zugehen, die eher eine Erweiterung der hegemonialen Normen bedeuten.

Feministische Kritiken und Butlers Antworten
Der feministische Widerhall auf Butlers Thesen in Das Unbehagen der Geschlech-
ter war vielfiltig und kontrovers, stellten jene doch grundlegende Annahmen von
Stromungen der Frauen- und Geschlechterforschung infrage, die einen essentia-
listischen, naturalisierenden, homogenen Geschlechterbegriff voraussetzen. Die
deutschsprachige Debatte war dufderst emotional, teilweise gar von Abwertungen
und Ressentiments gegeniiber Butler geprigt (vgl. Hark 2005: 276, 308). Eine 1993
erschienene Ausgabe der Feministischen Studien zeugt von der affektiv besetzten
Butler-Debatte.

Einen der Schwerpunkte der Auseinandersetzung bildet die Kritik einer Auf-
16sung von Materialitit in Sprache bei Butler — auch als »Diskursontologie« (Vil-

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Queere Praktiken der Reproduktion

la 2012: 152) bezeichnet. Prominent artikulierte diese Kritik Barbara Duden iiber
den Vorwurf einer »Entkérperung« (Duden 1993: 26) der Frau: Bei Butler sei »der
Frauenkorper ein Epiphidnomen, das je nach sozialer Witterung als »Kosmonautin«
in der Gesprichsblase eines Diskurses« (ebd.: 31) zustande komme. Ubrig bleibe
dann nur die »Frau ohne Unterleib« (ebd.: 24). Daran schlossen sich auch Debat-
ten iber Fragen der (Ir-)Relevanz der Kategorie Frau sowie Kritiken an Butlers
Performativititsbegriff an. Dariiber hinaus wurden die geringe empirische Un-
terfiitterung ihrer Thesen sowie die Vernachlissigung von Fragen der Praxis und
Handlungs(un)moglichkeiten von Subjekten beméingelt (u.a. Hirschauer 1993; Lin-
demann 1993). Das betrifft unter anderem die Méglichkeiten und Grenzen der Re-
signifizierung, da immer eine Abhingigkeit von Anderen hinsichtlich der Veran-
derungsmoglichkeiten des eigenen Geschlechts bestehe (vgl. Lindemann 1993: 51f.).
Hinzu kommen Kritiken einer Verengung von Geschlecht auf Geschlechtsidentitit
sowie der mangelnde systematische Einbezug von Ungleichheit im Sinne struktu-
reller sozialer Bedingungen (vgl. Villa 2012: 148f., 162).

Einen Teil dieser Kritiken adressiert Butler in ihrem Buch Kérper von Gewicht
(1997 [1993]), mit dem sie potentielle Missverstindnisse aus dem Weg riumen und
Kontroversen produktiv weiterfithren mochte. Hierzu prizisiert sie Begriffe und
Ideen, benennt aber auch, dass verschiedene feministische und geschlechtertheo-
retische Stromungen differente Politiken verfolgen. Sie sollten sich deshalb aber
nicht zwingend ausschliefien, sondern idealerweise erginzen und miteinander ins
Gesprich kommen (vgl. ebd.).

Bereits im Vorwort zur deutschen Ausgabe von Korper von Gewicht wehrt But-
ler sich nachdriicklich dagegen, einer Praxis der Entkérperung Vorschub zu leis-
ten. Sie verortet sich zunichst in der Tradition eines Feminismus, der Biologie
als Schicksal und als Zwang hinter sich lassen mochte. Diese Haltung ist fiir But-
ler jedoch nicht als ein Abstandnehmen vom Korper, sondern als eine Hinwendung
zum Korper zu verstehen. Erst die Infragestellung von tradierten Ideen von Kor-
pern und biologischen Grundlagen und Bedingungen ermoglicht es nach Butler,
Korper in den Blick zu nehmen, die die Grenze tradierter Ontologien herausfor-
dern (vgl. Butler 1997: 10f.). Auf diese Weise kénnen Korper, die sonst von der
Norm ausgeschlossen und unsichtbar gemacht oder gar verworfen werden, iiber
ein »mitfithlendes Vokabular« (ebd.: 10) einbezogen werden, Anerkennung finden
und zu »einem Ort fiir eine Reihe sich kulturell erweiternder Méglichkeiten« (ebd.:
11) werden. Den Vorwurf, den Korper vollstindig in Sprache aufzulésen, weist But-
ler folglich von sich — Kérper sind fiir sie immer verwickelt in Sprache, aber nicht
auf diese reduzierbar (vgl. ebd.). Schlieflich prizisiert Butler das Verhiltnis von
Korper/Materialitit/biologischem Geschlecht und Diskurs, indem sie den Diskurs
als »formierend« (ebd.: 33) bezeichnet, aber nicht als das Phinomen verursachend,
erschaffend oder gar erschépfend ausmachend. Folglich gibt es »keine Bezugnah-

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

me auf einen reinen Korper [..], die nicht zugleich eine weitere Formierung dieses
Korpers wire« (ebd.: 33).

Dariiber hinaus handelt es sich bei Materialisierung fiir Butler um einen Pro-
zess, der niemals abgeschlossen ist. Butler skizziert ihren Materie-Begriff mit dem
Verweis darauf, dass sie Materie nicht als Ort oder Oberfliche fasst. Stattdessen ist
Materie bei Butler »ein Prozef3 der Materialisierung, der im Laufe der Zeit stabil wird, so
daf3 sich die Wirkung von Begrenzung, Festigkeit und Oberfliche herstellt, den wir Materie
nennen« (ebd.: 32, H.1.0.). Biologie wird nun nicht mehr als vorhanden betrachtet
und den Blicken auf ihre Konstitution entzogen, sondern steht im Zentrum der
Dekonstruktion (vgl. ebd.: 33). Es eroffnen sich der Zugang zu Instabilititen und
Moglichkeiten einer (Re-)Materialisierung und damit das widerstindige Potential
(vgl. ebd.: 21). Butler betont hiermit die Machtdimension von Materialisierungs-
prozessen: Im Prozess der Materialisierung spielen regulierende Ideale wie das der
Zweigeschlechtlichkeit und der angenommene Dualismus von Biologie und Sozia-
lem eine wesentliche Rolle. Das biologische Geschlecht ist somit immer auch eine
regulierende Praxis, die imperativ ist, also eine erzwungene Materialisierung in-
nerhalb von historisch spezifischen Machtverhiltnissen darstellt (vgl. ebd.: 21).

Butler geht von einer wechselseitigen Verquickung von sozialem und biologi-
schem Geschlecht aus, ohne dass das eine auf das andere reduzierbar wire:

»Das>soziale Geschlecht«[gender] 1af3t sich danach keineswegs weiterhin als kultu-
relles Konstruktverstehen, das der Oberflache der Materie, und zwar aufgefafitals
»der Korper« oder als dessen gegebenes biologisches Geschlecht, auferlegt wird.
Vielmehr [aRt sich, sobald das>biologische Geschlecht<selbstin seiner Normativi-
tatverstanden wird, die Materialitdt des Kérpers nicht langer unabhingig von der
Materialisierung jener regulierenden Norm denken. Das»biologische Geschlecht«
ist demnach nicht einfach etwas, das man hat, oder eine statische Beschreibung
dessen, was man ist: Es wird eine derjenigen Normen sein, durch die >manc« iber-
haupt erst lebensfiahig wird, dasjenige, was einen Kérper fiir ein Leben im Bereich
kultureller Intelligibilitat qualifiziert.« (Ebd.: 22, H.i.0.)

Butler liefert damit eine Reformulierung der Materialitit von Kérpern und bettet
sie in Machtverhiltnisse ein — regulierende Normen sind konstitutiv fiir die Mate-
rialisierung, determinieren diese aber auch nicht vollstindig.

Neben der Kritik einer vélligen Auflosung der Materialitit des Korpers in Spra-
che wurden in der Debatte auch Einwinde geiuflert, die den Begriff der Perfor-
mativitit betreffen. Insbesondere das von Butler angefithrte Beispiel der Travestie
wurde oftmals als Beleg fiir einen Performativititsbegriff interpretiert, der diese
als einen vereinzelten und absichtsvollen Akt denkt. Butler bedient sich, wie sie
verdeutlicht, eines viel weiteren Begriffs von Performativitit, der diese als sich im
Alltag stindig wiederholende, zitierende Praxis versteht (vgl. ebd.: 22). Hierdurch
erlangt der Diskurs iiberhaupt erst die grofle Wirkmachtigkeit und eine Natura-

am 13.02.2026, 20:42:3

43


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44

Queere Praktiken der Reproduktion

lisierung vermag sich zu vollziehen. Zugleich liegt darin die Méglichkeit, den he-
gemonialen Diskurs in seinen Grundfesten zu erschiittern, wie Butler hervorhebt
(vgl. ebd.: 32).

Weiterhin geht es Butler nicht darum, der Kategorie Frau durch Dekonstrukti-
onsarbeit ihre Relevanz abzusprechen. Sie fordert zu einer kritischen Hinwendung
auf, die die Verkniipfungen von weiblichen Kérpern mit spezifischen Eigenschaf-
ten und Zuschreibungen, aus denen sich sexuelle Hierarchien und Ausléschungen
ergeben, zum Gegenstand, aber nicht zum Ausgangspunkt feministischer Theorie
macht (vgl. ebd.: 80).

Zur oben angefithrten Kritik einer mangelnden empirischen Unterfiitterung
ist zu erginzen, dass dies vor allem eine sozialwissenschaftliche Perspektive auf
Butlers Werk reprisentiert und es gar nicht Butlers Anspruch ist, eine empirische
Analyse zu liefern — Butler ist zuallererst Philosophin und Gesellschaftstheoretike-
rin (vgl. Villa 2012: 151). Zudem hat Butler viele empirische Studien inspiriert und
wertvolle Denkinstrumente und Analysekonzepte geliefert — so auch fiir die vorlie-
gende Studie. Eines dieser Analysekonzepte ist das der »heterosexuellen Matrix«.
Esistvon vielen queer-theoretischen Autor*innen aufgenommen und weiterentwi-
ckelt worden — beziehungsweise haben Autor*innen wie Gayle Rubin bereits in den
1980er Jahren proklamiert, dass eine Analyse der Geschlechterverhiltnisse allein
nicht geniige, sondern Sexualitit verstirkt in den Blick genommen werden miis-
se. Im Folgenden skizziere ich Urspriinge und Weiterentwicklungen des Konzepts
der heterosexuellen Matrix (2.2.2) und umreife den Heteronormativititsbegriff,
der dieser Arbeit zugrunde liegt. Anschliefend fasse ich die wesentlichen Aspekte
zusammen, die queer-theoretische Perspektiven kennzeichnen (2.2.3).

2.2.2  Queer-theoretische Urspriinge und Weiterentwicklungen
der heterosexuellen Matrix: das Konzept der Heteronormativitat

Der Begriff der »Heteronormativitit« findet erstmalig bei Michael Warner (1991)
Verwendung. Warner bezieht sich in seinen Ausfithrungen unter anderem auf die
Arbeiten von Gayle Rubin, die in ihrem Aufsatz Thinking Sex: Notes for a Radical Theory
of the Politics of Sexuality aus dem Jahr 1984 Sexualitit als politisch fasst (vgl. Rubin
1992: 267). Rubin beschreibt Sexualitit — analog zu Geschlecht - als eingebettet in
Machtstrukturen und stellt die These einer Stratifizierung von Sexualititen auf,
die sich nicht einfach aus der feministischen Analyse der Geschlechterordnung er-
klire, sondern gesondert in den Fokus genommen werden miisse (vgl. ebd.: 287f.,
309). Zur Illustration ihrer Stratifizierungsthese wihlt sie das Bild einer Pyrami-
de, auf deren Ebenen die verschiedenen Beziehungs- und Sexualititsformen ver-
teilt sind: Die machtvolle, gesellschaftlich und staatlich anerkannte Form der Se-
xualitit sei eine, die zwischen verheirateten, monogam lebenden und reprodukti-
ven Heterosexuellen in privaten Riumen praktiziert und als normal, natiirlich und

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

gesund gefasst werde. Am unteren Ende finden sich laut Rubin Sexarbeiter*in-
nen oder Sadomasochist*innen wieder, deren Sexualitit als anormal, unnatiirlich,
krank und siindhaft gelte. Dazwischen bewegen sich unter anderem homosexuel-
le Begehrensweisen, wobei stabile Langzeitbeziehungen zwischen lesbischen oder
schwulen Paaren in der Hierarchie weiter oben verortet sind und zumindest par-
tielle Anerkennung finden im Gegensatz zu nicht-monogam lebenden Lesben und
Schwulen, die als promiskuitiv markiert werden, so Rubin. Die im mittleren Be-
reich der Pyramide verorteten Sexualititen sind Rubin zufolge am stirksten um-
kimpft, weil sich die Frage stelle, wo die Grenze zwischen >guter< und >schlechter<
Sexualitit verlaufe (vgl. ebd.: 2791f.).

Den Grundstein fiir queer-theoretische Studien, Begehren als Analysekatego-
rie und Machtverhiltnis zu begreifen, hat auch Eve Kosofsky Sedgwick gelegt.
Sedgwick schlie3t in Epistemology of the Closet (1990) an Rubin an und plidiert dafiir,
Sexualitit als eine verwobene, aber zu unterscheidende Analyseachse zu begreifen:

»This book will hypothesize, with Rubin, that the question of gender and the ques-
tion of sexuality, inextricable from one another, though they are in that each can
be expressed only in the terms of the other, are nonetheless not the same ques-
tion, that in twentieth-century Western culture gender and sexuality represent
two analytic axes that may productively be imagined as being as distinct from
one another as, say gender and class, or class and race. Distinct, that is to say, no
more than minimally, but nonetheless usefully.« (Ebd.: 30)

Sedgwick beschiftigt sich mit der Entstehung dualistischer Konzeptionen von
Geschlecht (Mann/Frau) und Begehren (heterosexuell/homosexuell) ab dem letzten
Drittel des 19.Jahrhunderts und der hierbei erfolgenden Hierarchisierung von
Geschlechtern und Sexualititen. Sie fasst die fokussierte Betrachtung von (Hete-
ro-)Sexualitit als unabdingbar fiir die Analyse und Kritik von Machtordnungen
auf (vgl. ebd.: 2ff.) und benennt Sexualitit damit wie Rubin als Strukturkategorie.

In einem Artikel in der Zeitschrift Social Text attestiert Warner schlief3lich mo-
dernen Gesellschaften eine »weit verbreitete und oftmals unsichtbare Heteronor-
mativitit« (Warner 1991: 3, Ubers.d.V.). Das zeige sich auch in der Theorieentwick-
lung: Sozialtheoretische Arbeiten der vergangenen Jahre und Jahrzehnte hitten Se-
xualitit entweder vollkommen ausgeblendet (etwa Jitrgen Habermas oder Anthony
Giddens) oder diese sehr funktional, normalisierend und heterosexuell beschrieben
(bspw. Niklas Luhmann). Queerer Sexualitit schreibt er insgesamt eine marginali-
sierte Position in der Sozialtheorie zu und plidiert dafir, Einsichten der Gay und
Lesbian Studies einzubeziehen (vgl. ebd.: 3f.).

Heterosexuelle Privilegien griinden fiir Warner insbesondere in der Fihigkeit
der heterosexuellen Kultur, sich als die Gesellschaft zu verstehen und Minorititen
hierbei zu exkludieren oder hochstens zu tolerieren und ihnen somit eine margi-
nalisierte Position zuzuweisen (vgl. ebd.: 8). Stigmatisierung aufgrund des nicht-

am 13.02.2026, 20:42:3

45


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Queere Praktiken der Reproduktion

heterosexuellen Begehrens erfolgt nach Warner nicht punktuell: Die Regulierung
von Sexualitit sei verwoben mit modernen Institutionen wie der Zweigeschlecht-
lichkeit, der Familie, dem Staat, der nationalen Identitit, mit Erfahrungen von Ge-
walt oder dem Zugang zu Gesundheitsversorgung, mit Begriffen von individueller
Freiheit, Offentlichkeit und Privatheit (vgl. Warner 1993: xiii). Und so formuliert
Warner zusammen mit Lauren Berlant folgende umfassende Definition von Hete-
ronormativitat:

»By heteronormativity we mean the institutions, structures of understanding, and
practical orientations that make heterosexuality seem not only coherent—thatis,
organized as a sexuality — but also privileged. Its coherence is always provisional,
and its privilege can take several, (sometimes contradictory) forms: unmarked,
as the basic idiom of the personal and the social; or marked as a natural state;
or projected as an ideal or moral accomplishment. It consists less of norms that
could be summarized as a body of doctrine than of a sense of rightness produced
in contradictory manifestations — often unconscious, immanent to practice or to
institutions.« (Berlant/Warner 1998: 548)

Heteronormativitit strukturiert dieser Definition zufolge die symbolische Ord-
nung, die alltiglichen Praktiken sowie Institutionen und Gesetze.

Der Begriff »Heteronormativitit« fand auch im deutschsprachigen Raum nach
und nach Eingang in sozialwissenschaftliche Diskurse. Sabine Hark liutete mit
dem Beitrag Queer Interventionen (1993) die Rezeption der Queer Theory in der
deutschsprachigen Geschlechterforschung ein. In dem Aufsatz skizziert Hark
queer als theoretisch-politische Perspektive und fragt nach Anschliissen fir die
feministische Diskussion. Hark konstatiert darin bereits die Notwendigkeit einer
intersektionalen Perspektive, welche die Verstrickung und wechselseitige Kon-
stituierung von Kategorien wie Geschlecht, Sexualitit, race, Kultur oder Klasse
mitdenkt und sie nicht unterkomplex als additives Unterdriickungssystem fasst
(vgl. Hark 1993: 108).

Hark formuliert zusammen mit Corinna Genschel und an Foucault und Butler
anschlief}end Heteronormativitit folgendermafen aus:

»Der fiir Queer Theory zentrale Begriff der Heteronormativitit zielt mithin auf
die naturalisierte Objektivitat von Heterosexualitat, das heifdt auf die Weisen, in
denen Heterosexualitit selbstverstindlich als die normale und unhinterfragte
Praxis sozialen Lebens gilt. lhre Stabilitat ist insofern nicht in einer ahistorischen
»Natirlichkeit« begriindet; sie resultiert vielmehr aus dem Dispositiv kontinu-
ierlich durchgesetzter und wechselseitig miteinander verschrankter, vielfiltiger
normativer, gesetzlicher, kultureller, sozialer und psychischer Regulierungen, die
die heteronormativ organisierte, zweigeschlechtliche Ordnung hervorbringt.«
(Hark/Genschel 2003: 136f., H.i.0.)

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

Der Begriff der Heteronormativitit ermogliche es, Unmarkiertes sichtbar zu ma-
chen und zu hinterfragen, also Heterosexualitit »als Norm und Institution, Praxis
und Matrix zum Objekt des Wissens, zum Ziel von Kritik zu machen« (Hark 2016:
62). Hark verweist unter Riickgriff auf Butlers Konzept der heterosexuellen Ma-
trix auf die mit Heterosexualitit verquickte Zweigeschlechtlichkeit. Damit benennt
Hark auch schon eine potentielle erste Problematik des Heteronormativititskon-
zepts: Fokussiert es einseitig auf Sexualitit und verliert Zweigeschlechtlichkeit und
die Geschlechterhierarchie aus dem Blick, die die Ordnung des Begehrens mit-
strukturieren, ko-konstruieren und wechselseitig bedingen, ergibt sich daraus eine
problematische Verengung.

Dies gilt ebenso fiir eine homogenisierende Perspektive auf Heterosexualitit:
Wie bereits Gayle Rubin mit Hilfe der Stratifizierungsthese und des Pyramiden-
Modells verdeutlicht, organisieren sich Heterosexualititen ebenfalls um He-
teronormativitit. Heterosexuelle Intimititen und Begehrenspraktiken kénnen
Heteronormativitit durchaus irritieren und infrage stellen. Heteronormativitit
als Machtverhiltnis stellt folglich hegemoniale und marginalisierte Heterosexua-
litdten her, weshalb die »Machtkonfiguration >Heterosexualitit« (Hark 2016: 68)
ebenso beleuchtet werden miisse. Dariiber hinaus fordert Hark eine intersektio-
nale Perspektive und betont ein Ineinandergreifen von race, Ort und Klasse (vgl.
Hark 2013: 5).

Auch Jin Haritaworn verweist aus einer rassismuskritischen Perspektive dar-
auf, dass weifle Autor*innen der Queer Theory, darunter Judith Butler, heterosexu-
elle Subjekte zum Teil unterkomplex als privilegierte Andere konstruieren (vgl. Ha-
ritaworn 2007: 286). Am Beispiel von heterosexuellen thailindischen Frauen zeigt
Haritaworn die Pathologisierung und Abwertung femininer heterosexueller thai-
lindischer Weiblichkeit als »gehandelte Frau« auf (vgl. ebd.: 277ff.). Haritaworn
fordert deshalb, den Blick zu weiten, Weifssein und weifSe Privilegien und Domi-
nanz zu benennen und zu dezentrieren. Ein Weg dorthin ist fiir Haritaworn eine
Politik der Positionalitit, die ein selbstreflexives, Dominanz und Marginalitit be-
nennendes Schreiben erfordert, einer multifokalen Linse gleich, »die nicht nur Ho-
mophobie erkennen lisst, sondern auch Rassismus und Sexarbeitsphobie« (ebd.:
286)."7

19  Die Kritik an einer zu eindimensionalen Betrachtung von Heterosexualitit als durchweg pri-
vilegierter Position hat ebenso Cathy Cohen formuliert. Im Aufsatz Punks, Bulldaggers and Wel-
fare Queens: The Radical Potential of Queer Politics? (1997) beschreibt sie, dass alleinerziehende,
Sozialhilfeleistungen empfangende, lateinamerikanische und afro-amerikanische Mitter als
»welfare queens« angerufen werden. Cohen pladiert von diesem Beispiel ausgehend dafiir,
nicht-normative Heterosexualitdten verstarkt in den Blick zu nehmen, um die ambivalen-
ten Formen von Privilegierung und Marginalisierung differenzierter analysieren zu kdnnen.
Es handele sich schlieRlich um multiple und intersektionale Formen der Macht (vgl. Cohen
1997: 440).

am 13.02.2026, 20:42:3

47


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Queere Praktiken der Reproduktion

Heteronormativitit ist insgesamt kein starres Ordnungssystem, sondern im
Wandel begriffen. Zu den theoretischen Weiterentwicklungen des Heteronorma-
tivititsbegriffs, die eine Pluralisierung von Normen und den Umbau gesellschaft-
licher Unterdriickungsverhiltnisse reflektieren, zihlt die Begriffsbestimmung von
Sushila Mesquita (2011). Mesquita iibt wie Haritaworn Kritik an Judith Butlers un-
geniigender Reflexion von race. Butler integriere die »Verwobenheit rassistischer
und heterosexistischer Normen nur dort in ihre Analyse, wo es um nicht-weif3e Po-
sitionen geht, und lagert die konsequente Einarbeitung in ihre bzw. Umarbeitung
ihrer Theorie der Subjektkonstitution aus« (Mesquita 2011: 49). Diese Einarbeitun-
gen iiberlasse Butler — wie es weifSe Theoretiker*innen so oft tun — den von Ras-
sismus betroffenen Subjekten (vgl. ebd.). Fiir Mesquita sind vier Aspekte relevant:
Damit Heteronormativitit als Analyseinstrument taugt, miisse sie neben repres-
siven auch produktive Normen adressieren. Zweitens sei das Verhiltnis zwischen
produktiven und repressiven Normen so zu bestimmen, dass Normalisierungen
als Effekte von Heteronormativitit sichtbar und analysierbar werden. Drittens sei
Heteronormativitit nicht als universell, transhistorisch, binir und unverinderlich
zu denken, sondern als ein wandelbarer Normenkomplex der Gesellschaft. Vier-
tens — dhnlich wie schon Sabine Hark es formuliert hat — versteht Mesquita die
Normen von Sexualitit und Geschlecht als historisch verwoben mit klassenspe-
zifischen, rassistischen, alters-, korper- und gesundheitsbezogenen Normen (vgl.
ebd.: 74f.).

Mesquitas Heteronormativititsbegriff nimmt auch Yv E. Nay in der bereits
im Forschungsstand benannten Studie Feeling Family (2017) zu nicht-heterosexu-
eller Elternschaft in der Schweiz zum Ausgangspunkt und erweitert ihn aus einer
affekttheoretischen Perspektive. Heteronormativitit fasst Nay »erstens mit einem
»Gefiihl der gewohnlichen Zugehorigkeit« zu einer >formalen Einfachheit< (Berlant
2011b: 89%°, Ubersetzung Y.N.) [...], das unter einer affektiv strukturierten Atmo-
sphire gegenwirtiger Herrschaftsverhiltnisse als angestrebte Heteronormativitit
zu verstehen ist.« (Nay 2017: 319, H.i.0.). Zweitens beschreibt Nay Heteronormati-
vitit als »affektiv strukturierte Paradoxie« (ebd.) und méchte damit die Ambivalen-
zen adressieren, welche die Familienbildung von nicht-heterosexuellen Subjekten
kennzeichnen:

»Heteronormativitdt verstehe ich so als eine affektiv angeleitete Sehnsucht nach
einer Existenzweise, die in ihrer vermeintlichen formalen Einfachheit die aufrei-
bende Arbeit der Reproduktion von Leben zu mindern verspricht. Ich verstehe
Sehnsuchtals ein Gefiihl, das auf einen Wunsch nach einem Zustand griindet, der
allerdings angesichts der paradoxerweise bestirkten Heteronormativitdt nichtin
Erfillung gehen wird, an dem aber nichtsdestotrotz umso inniger festgehalten

20 Im Literaturverzeichnis dieses Buchs ist die Quelle unter Berlant (2011) angegeben.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

wird. Diese Sehnsucht griindet auf und bestarkt [...] iiberaus heteronormative, ras-
sistische, ethnisierende und einkommensbedingte Vorstellungen von Privatheit,
Hauslichkeit und Eigenverantwortung.« (Ebd.: 321)

Heteronormativitit interpretiert Nay als eine Sehnsucht, als ein Streben nach Nor-
malitit und Zugehorigkeit, das fiir LSBTIQ mit Kind(ern) letztlich unerfiillt bleiben
muss: Die familialen Praktiken, die in Nays Studie untersucht werden, stirkten
Heteronormativitit als Machtverhaltnis. Dariiber hinaus bedingen und beférdern
Nay zufolge aktuelle Regenbogenfamilienpolitiken weitere Exklusionen sowohl in
Bezug auf Konstellationen von LSBTIQ-Familien, die iiber ein Kleinfamilienmo-
dell hinausreichen, als auch hinsichtlich rassistischer, ethnisierender und klassisti-
scher Ausschliisse und Hierarchisierungen (vgl. ebd.: 322). Die Frage nach etwaigen
neuen Stratifizierungen im Kontext familialer und queerer Existenzweisen nehme
ich auf und werde sie im Verlauf der Arbeit immer wieder diskutieren.

2.2.3 Zusammenfassung

Insgesamt sind sieben zentrale Aspekte auszumachen, durch die sich queer-theo-
retische Analyseperspektiven auszeichnen und auf die ich in dieser Arbeit zuriick-
greife: Erstens haben queer-theoretische Analysen die Dekonstruktion und Dezen-
trierung von (sexueller) Identitit zum Gegenstand. Identitdt ist aus dieser Perspek-
tive nicht statisch, gegeben und den Subjekten wesenhaft eingeschrieben, sondern
als ein diskursiver Effekt zu begreifen. Ankniipfend an den Diskursbegriff Fou-
caults ist es zweitens erforderlich, die Herausbildung von (sexuellen) Identititen
als machtvolle Angelegenheit zu fassen: Sexualpolitische Kategorien sind als Effekt
von Macht und Herrschaft zu verstehen und konstitutiver Teil von gesellschaftli-
chen Ungleichheitsverhiltnissen. Heterosexualitit ist demzufolge eine Machtkon-
figuration, in der hegemoniale und marginalisierte sozio-sexuelle Subjektpositio-
nen iiber die moderne Figur der hetero/homo-Binaritit produziert und reguliert
werden (vgl. Hark 2010: 110ff.). Drittens plddieren die Queer Studies dafiir, Sexua-
litit analytisch als eine von Geschlecht zu differenzierende Kategorie in den Blick
zu nehmen (vgl. Hark 1993; Woltersdorff 2003), um prizisere Analysen zu ermog-
lichen, und formulieren eine Kritik an Heterosexualitit als Norm, Institution und
produktive Matrix (vgl. Hark 2010: 112).

Zugleich verweisen sie mit dem Konzept der Heteronormativitit auf die Ver-
flechtung von Sexualitit/Begehren und Geschlechternormen und sprechen sich da-
mit viertens fiir eine Analyse und Kritik aus, die Begehren nicht isoliert betrach-
tet, sondern dem Verhiltnis von Sexualitit und Zweigeschlechtlichkeit nachgeht.
Die Annahme ist, dass Heterosexualitit und Zweigeschlechtlichkeit zwei komplexe,
miteinander verwobene Systeme sind, die sich wechselseitig stabilisieren und be-
dingen (vgl. ebd.: 110). Heterosexualitit wird hierbei als in simtliche gesellschaft-

am 13.02.2026, 20:42:3

49


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Queere Praktiken der Reproduktion

liche Verhiltnisse eingeschrieben aufgefasst. Sie ist als Praxis und Beziehungs-
form sowie als Familien- und Verwandtschaftsstruktur in grundlegender Weise in-
stitutionalisiert (vgl. Richardson 1996). Auf diese Weise reguliert Heterosexualitit
dkonomische Verhiltnisse wie die Verteilung von Ressourcen, strukturiert gesell-
schaftliche Institutionen wie das Recht sowie wohlfahrtsstaatliche Systeme und ist
mit kulturellen Vorstellungen von Kérpern, Geschlecht, Reproduktion oder Eltern-
schaft verwoben (vgl. Hark 2010: 110).

Dariiber hinaus stellen Heterosexualitit und Zweigeschlechtlichkeit meist un-
hinterfragte Vorannahmen dar und bleiben unsichtbar (vgl. Hark 2013: 2). Mit die-
ser Unsichtbarkeit geht eine Naturalisierung einher. Queere Reflexionen haken an
dieser Stelle ein und hinterfragen die Natiirlichkeit von Heterosexualitit und Zwei-
geschlechtlichkeit. Sie losen sie aus der Selbstverstindlichkeit heraus und richten
den Blick auf ihre historische Kontingenz. Somit zielen Queer Studies fiinftens
darauf ab, Heterosexualitit und Zweigeschlechtlichkeit zu denaturalisieren, eta-
blierte, hierarchische Machtverhiltnisse herauszufordern und sie damit zu entpri-
vilegieren (vgl. Genschel et al. 2001: 175f.).

Der Verweis auf die Dekonstruktion und Denaturalisierung von Zweige-
schlechtlichkeit fihrt zur sechsten wichtigen Einsicht der Queer Studies: einer
grundsitzlichen Infragestellung und Herausforderung von Dichotomien. Die
Infragestellung von biniren Setzungen erstreckt sich nicht nur auf hetero/homo
oder Mann/Frau, sondern auch auf Dichotomien wie Kultur/Natur, normal/pa-
thologisch, gesund/krank etc. Grenzziehungen, die Normalisierungs- und Natu-
ralisierungsprozesse durchlaufen haben, werden dekonstruiert und der Weg fir
neue Konzepte jenseits von Dualismen geebnet (vgl. Jagose 2001: 126).

Bedeutsam ist siebtens das Einbeziehen weiterer Achsen der sozialen Differen-
zierung. Normen der Heterosexualitit und (Cis-)Zweigeschlechtlichkeit sind ver-
woben mit weiteren Differenz- und Ungleichheitskategorien wie race, Klasse oder
(Dis-)Ability, woraus sich die Notwendigkeit einer intersektionalen Perspektive er-
gibt (vgl. Cohen 1997; Jagose 2001: 126f.; Genschel et al. 2001: 176; Mesquita 2011:
51f.). Diese zentralen analytischen Zuginge der Queer Studies im Hinterkopf be-
haltend, wende ich mich nun der zweiten konzeptionellen Perspektive dieser Stu-
die zu: den Feminist Science and Technology Studies.

2.3 Verwandtschaft denken mit den Feminist Science
and Technology Studies (FSTS)

An einigen Stellen des Unterkapitels zu Queer Studies habe ich Verschiebungen
und Perspektivwechsel skizziert, die sich ab den 1960er Jahren in den Sozial-
und Kulturwissenschaften vollzogen haben: von strukturalistischen hin zu post-
strukturalistischen Perspektiven. Ahnliche Entwicklungen lassen sich auf die

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

theoretische und empirische Beschiftigung mit Verwandtschaft iibertragen. So
wurde auch in diesem Feld verstarkt der Konstruktionscharakter verwandtschaft-
licher Beziehungen konstatiert und eine Denaturalisierung von Verwandtschaft
und Familie eingeldutet. Bedeutend fiir diesen Wandel waren neben theoretischen
Impulsen aus anderen Disziplinen auch die Einfithrung und die zunehmende
Nutzung von Reproduktionstechnologien im 20. Jahrhundert. Verfahren der
assistierten Reproduktion wie die In-vitro-Fertilisation, Eizell- und Samenspende
oder Leihmutterschaft, aber auch die Technik des Klonens erforderten neue
konzeptionelle Zuginge zu Verwandtschaft, um das Verhiltnis von Biologie und
Sozialem vor dem Hintergrund der technischen Méglichkeiten zu erfassen und
zu bestimmen. Insbesondere Vertreter*innen des interdiszipliniren Feldes der
Feministischen Wissenschafts- und Technikforschung wie Sarah Franklin oder
Charis Thompson setzten sich mit Verwandtschaftspraktiken im Kontext der as-
sistierten Reproduktionstechnologien auseinander und leiteten daraus Vorschlige
fiir Rekonzeptualisierungen von Reproduktion und Verwandtschaft ab, auf denen
die vorliegende Arbeit aufbaut.

Die theoretischen Verortungen der FSTS sind vielfiltig: Neben Perspektiven
der Wissenschafts- und Technikforschung und der Geschlechterforschung spie-
len insbesondere die New Kinship Studies, eine Stromung der anthropologischen
Verwandtschaftsforschung, eine wichtige Rolle. Das folgende Unterkapitel gibt zu-
nichst einen Einblick in die Entstehung der New Kinship Studies (2.3.1). Im An-
schluss stehen feministische Perspektiven auf Verwandtschaft, Technik und Re-
produktion im Zentrum der Auseinandersetzung (2.3.2). Die Darstellung erfolgt
entlang der Werke einzelner Autor*innen, auf deren Konzeptualisierungen ich im
empirischen Teil der Studie immer wieder zuriickgreifen werde. Unterkapitel 2.3.3
fasst die konzeptionellen Grundlagen zusammen.

2.3.1  Vom Strukturalismus zur kulturalistischen Wende
in der Verwandtschaftsforschung

Ab Ende des 19. Jahrhunderts, als die Disziplin der Sozial- und Kulturanthropologie
in euro-amerikanischen Gesellschaften ihren Anfang nahm, dominierten in deren
Schriften zunichst vergleichende Analysen von Verwandtschaftssystemen aufler-
europdischer Kulturen. Verwandtschaft galt als »primarer Modus der Vergesell-
schaftung in >Gesellschaften ohne Staat« (Knecht 2002: 56), wihrend sogenannten
>modernen Gesellschaften«< die Sozialform der Familie zugeordnet wurde. Aufler-
europdische Kulturen wurden als >das Andere« konstruiert und erfuhren Abgren-
zung und Abwertung. Die Ethnologie zeichnete sich durch einen universalistischen
Verwandtschaftsbegriff aus und verfolgte das Ziel, einen Klassifikationsrahmen zu
erstellen, iiber den jede Verwandtschaftsform erfasst und analysiert werden kon-
ne. Konstitutiv fiir diesen Bezugsrahmen war eine Trennung von Natur und Kultur,

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Queere Praktiken der Reproduktion

von Biologie und Sozialem. Natur und Biologie wurden als pri-existent, vorsozial,
unverinderlich und gegeben angenommen und >Blutsverwandtschaft< heteronor-
mativ gefasst: als ein iiber heterosexuelle Reproduktion gebildetes Abstammungs-
verhiltnis, welches die natiirliche Form von Verwandtschaft darstelle. Lediglich so-
ziale Formen der Verwandtschaftsbildung iiber Heirat oder auch Niederlassungs-
regelungen von Gruppen galten als sozial reguliert, kulturellen Bewertungen un-
terliegend und wurden deshalb zum zentralen Untersuchungsgegenstand gemacht
(vgl. ebd.). So fokussierte beispielsweise der strukturalistische Theoretiker Claude
Lévi-Strauss die sozialen Regeln der Heirat, damit verbundene Tauschbeziehungen
und deren soziale Funktion. Er strebte die Identifizierung von allgemeingiiltigen,
universellen Strukturen der Verwandtschaftsbildung an. Hierbei legte er ein pa-
triarchal geprigtes Geschlechterbild zugrunde, das Manner als aktiv tauschende
Subjekte und Frauen als Tauschobjekte konstruierte. Natur und Kultur stellten in
seinen Analysen ein starres Gegensatzpaar dar, ebenso wie Mann und Frau (vgl.
Carsten 2004: 13f., 42).

Der theoretische Referenzrahmen der Verwandtschaftsethnologie erfuhr ab
den 1960er Jahren zunehmend Kritik. Diese zielte auf den Euro- und Ethnozen-
trismus sowie den Biologismus der Disziplin. Gesellschaftliche Transformati-
onsprozesse und technische Entwicklungen, aber auch theoretische Einspriiche
gaben Anlass zu kritischen Reflexionsprozessen innerhalb der Kultur- und Sozial-
anthropologie. Zentral fiir die Revitalisierung des Fachs war ein Neu-Denken des
Verhiltnisses von Kultur und Natur (vgl. Knecht 2002: 57). Innerhalb der Disziplin
war es insbesondere der amerikanische Kulturanthropologe David Schneider, der
mit seinem Werk American Kinship. A Cultural Account (1980 [1968]) die mkultu-
ralistische« Wende« (Knecht 2002: 57) der Verwandtschaftsethnologie einliutete
und der als einer der Begriinder des Forschungszweiges der New Kinship Studies
gilt. David Schneider nimmt in diesem Buch einen symboltheoretischen Stand-
punkt ein und beschreibt euro-amerikanische Verwandtschaft als »Kulturleistung«
(ebd.). In seiner Analyse schliefit er an die symboltheoretischen Uberlegungen
von Talcott Parsons an und definiert ein Symbol wie folgt: »By symbol I mean
something which stands for something else, or some things else, where there
is no necessary or intrinsic relationship between the symbol and that which it
symbolizes« (Schneider 1980: 1). Kultur besteht fiir Schneider aus Einheiten, die
symbolisiert werden. Das kann eine Person, ein Ort, ein Ding oder auch ein
Gefiihl sein (vgl. ebd.: 2). Das Symbol und das, was symbolisiert wird, haben
keine intrinsische, vorbestimmte Beziehung zueinander, sondern werden erst in
eine historisch spezifische Beziehung zueinander gesetzt. Hierbei erschopft sich
Kultur fiir Schneider nicht in gesprochener Sprache; diese ist nur ein mogliches
System von Symbolen und Bedeutungen (vgl. ebd.: 3).

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

Das In-Beziehung-Setzen von kulturellen Einheiten mit Symbolen ist ein Pro-
zess, der niemals abgeschlossen ist. Damit ist auch die Moglichkeit des Wandels
und der Neubesetzung impliziert, so Schneider:

»Cultural units, constructs, rules, and so on are not just>given«. They are not, con-
trary to mythology, handed down from the sky to remain in the same state until
they are taken back by the gods who invented them. They arise, they grow, they
change. They may or may not be responsive to the actual conditions of life, to dif-
ferent population pressures, to different ecological conditions, to the scarcity of
food or the prevalence of disease, to the joys and sorrows of life.« (Ebd.: 7)

Doch nicht nur Regeln und Rechtsformen dazu, wie Verwandtschaft auszugestal-
ten ist, sind fiir Schneider kulturelle Formen — auch die >natiirliche Substanz« ist
ihm zufolge als ein Teil von Kultur zu begreifen und mit historisch spezifischen
Bedeutungen versehen. Biologie erfihrt hierdurch eine Denaturalisierung. Biolo-
gische Elemente zeichnen sich durch eine symbolische Qualitit aus (vgl. ebd.: 52)
- so vermag geteilte biologische Substanz erst dann Relationalitit innerhalb ei-
nes Verwandtschaftssystems herzustellen, wenn sie beispielsweise als kulturelles
Symbol fir Einheit/Verbundenheit fungiert.

Fir Schneider besteht das amerikanische Verwandtschaftssystem aus zwei
Ordnungen: die Ordnung der Natur und die Ordnung des Gesetzes. Verwandt-
schaft werde zum einen iiber biologische Substanz hergestellt. Dies spiegele sich
im Begriff der »Blutsverwandtschaft« und der Idee biogenetischer Abstammung
wider. Zum anderen konstituiere sich Verwandtschaft als Rechtsbeziehung, die
durch Gesetze legitimiert und abgesichert werde. Verwandtschaft trete folglich
in drei unterschiedlich zusammengesetzten Formen auf: Sie konne erstens nur
tiber eine natiirliche Bindung begriindet sein, zweitens allein eine rechtliche Form
annehmen oder drittens konnten Natur und Recht auch gleichzeitig auftreten (vgl.
ebd.: 27f.).

Neben der rechtlichen und biologischen Dimension von Verwandtschaft be-
zieht Schneider in einem nichsten Schritt auch deren soziale Dimension ein und
identifiziert zwei Codes, tiber die sich die Verwandtschaftsbeziehungen herausbil-
den: den code of nature und den code for conduct (ebd.: 29). Wihrend ersterer sich auf
die geteilte biologische Substanz (Blut bzw. Gene) bezieht, bezeichnet der code for
conduct einen Kultur-Kodex sozialer Verhaltensweisen, iiber die eine diffuse, lang-
anhaltende Solidaritit zwischen Personen hergestellt wird (vgl. ebd.: 52). Diese
umfassen beispielsweise Formen der Sorge oder das Teilen von Emotionen. Bei-
de Beziehungsformen, die biologische und die soziale, haben fiir Schneider unter-
schiedliche Qualititen hinsichtlich der Freiheit, sie selbst zu wihlen. Und damit
auch in Bezug auf die Moglichkeit, sie aufzukiindigen:

am 13.02.2026, 20:42:3

53


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Queere Praktiken der Reproduktion

»Substance or blood in its biogenetic sense is a state of affairs, a fact of life that
nothing can change. Either it is there or it is not, and if it is there it cannot be al-
tered or terminated. It is involuntary, then, in two senses: a person cannot choose
to enter or not to enter into that state, and if he is in that state he has no control
over it and cannot alter or terminate it. The code-for-conduct or relationship ele-
ment is quite the opposite. It is voluntary in the sense that it must be voluntarily
undertaken —a person chooses to enter or not to enter into such a relationship —
and the person has some control both over the particular form it takes and over
whether or not it is to be terminated. The word sconsentc«is often associated with
this element, and is most closely associated with one particular form of it, mar-
riage.« (Ebd.: 91f)

Schneider stellt die beiden Codes in diesem Zitat gegeniiber und konstruiert ihre
Differenz iiber die Frage der Freiwilligkeit/Wihlbarkeit. Wihrend Menschen tiber
verwandtschaftliche Beziehungen, die sich tiber den code for conduct begriinden, ihm
zufolge frei entscheiden konnten (etwa die Wahl der Ehepartner*innenschaft), sei
dies bei biogenetischen Beziehungen nicht so. Diese seien weder frei wihlbar noch
aufkiindbar. Vor dem Hintergrund dieser Passage erscheint Schneiders Postulat ei-
ner symbolischen Qualitit biologischer Elemente weitaus ambivalenter als anfangs
beschrieben. Es deutet sich — trotz der Vorstellung, Biologie sei ein Teil von Kultur
— die Idee der Verwandtschaft iiber biogenetische Substanz als >Fakt des Lebens«
an, anstatt sie als Teil eines kulturellen Wissenssystems zu verorten.

Feministische Wissenschaftlerinnen der New Kinship Studies und der FSTS
haben hieran Kritik geiibt. So schreibt etwa Janet Carsten, dass unklar bleibe, in-
wiefern Schneider die >biologischen Faktenc« tatsichlich als Symbole ohne jegliche
pra-kulturelle Existenz fasse (vgl. Carsten 2004: 165). Sarah Franklin geht in ihrer
Rezeption einen Schritt weiter. Thr zufolge macht Schneider in American Kinship
zwei Ebenen des Biologischen auf: zum einen eine symbolische Dimension von
Biologie als kulturelles System, zum anderen eine natiirliche. Letztere sei Gegen-
stand von Biologie als Wissenschaft, die sich mit den >Fakten des Biologischens,
also den (vermeintlich) >natiirlich gegebenen«< Anteilen beschiftige (vgl. Franklin
2001: 305). Ihre Interpretation einer Unterscheidung von Bedeutungsdimensionen
des Biologischen bei Schneider untermauert Franklin anhand folgender Passage
aus seinem Werk, in der es um Prokreation?’ und Elternschaft geht:

»The biological prerequisites for human existence, existand remain [...] [Biological
facts] have as one of their aspects a symbolic quality, which means they represent
something other than what they are, over and above and in addition to their exis-

21 »Procreatio« (lat.) bedeutet »Zeugung« und leitet sich von »pro-creo« mit den Bedeutungen
»zeugen« oder »hervorbringen« (Stowasser 1967: 396) ab.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

tence as biological facts and as cultural constructs about biological facts.« (Schnei-
der1980:116)

Deutlich wird hier, dass Biologie zwar eine kulturelle Dimension erhilt, die Idee ei-
nes unhintergehbaren, vorsozialen und pri-existierenden Kerns des Biologischen
jedoch erhalten bleibt und nur eine teilweise Denaturalisierung erfolgt. Sowohl
Franklin als auch Carsten kommen in ihren Rezeptionen von Schneiders Werk zu
dem Schluss, dass er die Dichotomie von Natur und Kultur in seiner Analyse letzt-
lich nicht konsequent auflgse (vgl. Carsten 2004: 22, Franklin 2001). Dieser Deu-
tung schlieRe ich mich an.

Bei aller Kritik ist jedoch festzuhalten, dass sich Schneiders symboltheore-
tische Auseinandersetzung mit Verwandtschaft durch einige Rekonzeptualisie-
rungen auszeichnet, die wegweisende Ankniipfungspunkte fiir die weitere FSTS-
inspirierte Auseinandersetzung mit Verwandtschaft liefern und einen Grundstein
fiir die New Kinship Studies legten. Drei Aspekte sind hierbei besonders hervor-
zuheben: Erstens gerit die Vorstellung von Natur und Kultur als Gegensatzpaar
durch Schneiders Uberlegungen in Bewegung, flexibilisiert sich und éffnet sich
fiir Neubeschreibungen. Anthropolog*innen war es nun nicht mehr méglich, »das
Biologische« einfach zu ignorieren; symbolische und kulturelle Bedeutungen der
Prokreation riickten zunehmend in den Fokus (vgl. Carsten 2004: 187). Zweitens
hat Schneider den Begriff der »Substanz« in die anthropologische Auseinander-
setzung mit Verwandtschaft und deren Konstituierung eingefiihrt (vgl. ebd.: 109,
111). Substanz in ihren unterschiedlichsten Formen, von Nahrungsmitteln bis hin
zu korperlichen Fliissigkeiten wie Sperma, ist bis heute ein wesentlicher Untersu-
chungsgegenstand und Schliisselbegriff in Arbeiten der New Kinship Studies und
FSTS. Drittens 6ffnet Schneider den Blick fiir die Auseinandersetzung mit Macht-
verhiltnissen, sowohl innerhalb von Verwandtschaftsstrukturen als auch zwischen
Wissenssystemen. Kulturelle Systeme — und damit auch Verwandtschaftssysteme
— zeichnen sich fir Schneider durch Hierarchien und Markierungen aus, iiber
die die einzelnen Elemente angeordnet sind. Die Beziehungen zwischen den
Elementen sind nicht gleich, sondern erfahren eine unterschiedliche Bewertung,
sodass einige Elemente privilegiertere Positionen einnehmen als andere (vgl.
Schneider 1980: 135f). Die Reflexion der Machtférmigkeit von Wissen zeigt sich
darin, dass Schneider einen partikularen statt universellen Verwandtschaftsbegriff
zu formulieren sucht. Er beschreibt das amerikanische Verwandtschaftssystem als
ein Beispiel fiir die Konstruktion von Verwandtschaft in westlichen Gesellschaften
(vgl. ebd.: vii). Damit beansprucht er lediglich eine begrenzte Giiltigkeit und
Anwendbarkeit seiner Analysen und begegnet dem Ethno- und Eurozentrismus,
der die Disziplin der Verwandtschaftsanthropologie zuvor kennzeichnete.

am 13.02.2026, 20:42:3

55


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Queere Praktiken der Reproduktion

2.3.2 Feministische Perspektiven auf Verwandtschaft, Technik
und Reproduktion

Die spiten 1980er gelten als Renaissance der Kinship Studies. Nicht nur die symbo-
lische Anthropologie war im Anschluss an Schneider im Aufschwung, auch feminis-
tische Forschung inspirierte die Disziplin: So trugen die Gender Studies entschei-
dend dazu bei, dass Anthropolog“innen vor dem Hintergrund patriarchaler gesell-
schaftlicher Machtverhiltnisse Verwandtschaft neu formulierten und Geschlecht
verstirkt in ihre Analysen einbezogen (vgl. Carsten 2004: 20). Umgekehrt zeigte
sich in Arbeiten der Gender Studies, dass patriarchale Geschlechterverhiltnisse
konstitutiv mit verwandtschaftlichen Organisationsformen wie der Ehe oder der
Kleinfamilie und biniren, naturalisierten, heteronormativen Vorstellungen von Re-
produktion zusammenhingen. Anthropologie und Gender Studies gingen ein syn-
ergetisches Verhiltnis ein und inspirierten sich wechselseitig. Ein wichtiger Teil
dieses Forschungsfeldes sind die Arbeiten der transdiszipliniren FSTS, die Ansit-
ze der Geschlechterforschung in ihren Arbeiten zu (Reproduktions-)Technologien
produktiv machen und damit ein feministisches Feld der Wissenschafts- und Tech-
nikforschung eréffnen. Beispielhaft zu nennen sind Studien und Beitrige von Sa-
rah Franklin, Rayna Rapp oder Heléna Ragoné (u.a. Ginsburg/Rapp 1991; Franklin
1997; Franklin/Ragoné 1998; Rapp 1999; Ragoné/Twine 2000).

Die folgende Darstellung feministischer Perspektiven fokussiert zunichst die
wesentlichen Einspriiche zu und Weiterentwicklungen von Schneiders Ansatz. Be-
ginnen mochte ich mit der Anthropologin Marilyn Strathern, neben Schneider eine
der Begriinder*innen der New Kinship Studies.

Bio-soziale Verwobenheiten und (Dis-)Artikulationen von Verwandtschaft

bei Marilyn Strathern

Mit ihrem Werk After Nature. English Kinship in the Late Twentieth Century, das 1992
erschien, kniipfte Marilyn Strathern an Ideen Schneiders an, beabsichtigte diese
teils aber auch infrage zu stellen und weitere Aspekte einzubringen (vgl. Strathern
1992: xviii). Bereits der Titel des Buchs verweist auf ihren ersten Einspruch: Affer
Nature spielt auf die von ihr postulierte Notwendigkeit an, Natur als Faktum, als
biologische Gegebenheit, als Essenz hinter sich zu lassen. In der Konsequenz ergibt

22 Wenn ich im Folgenden Marilyn Strathern insbesondere als Vertreterin der New Kinship
Studies verorte und im weiteren Verlauf des Kapitels bspw. Sarah Franklin den Feminist
Science and Technology Studies zuordne, so ist das eine behelfsweise Differenzierung, die
sich auf die theoretischen und empirischen Schwerpunkte ihrer jeweiligen Arbeiten bezieht.
Grundsitzlich ergeben sich in diesen diszipliniren Feldern vielfiltige Uberlappungen: ge-
teilte theoretische Ankniipfungspunkte, wechselseitige Bezugnahmen sowie (Selbst-)Veror-
tungen in beiden Forschungsbereichen.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

sich daraus bei Strathern weiterhin eine vollstindige Denaturalisierung von Pro-
kreation, mit der sie Schneiders Zugang ebenfalls herausfordert. Zusitzlich liefert
sie einen Technikbegriff, der die produktiven Potentiale von Reproduktionstech-
nologien fokussiert und sie auch darauthin befragt, wie sie angeeignet werden. In
Erginzung dazu bezieht sie Geschlecht dezidiert als Analysekategorie mit ein.

Ausgangspunkt ihrer Ausfilhrungen zu Konstruktionen von Verwandtschaft
im England des spiten 20. Jahrhunderts sind die neuen reproduktionstechnolo-
gischen Entwicklungen und die Fragen, die mit diesen einhergehen: Was kann
aktuell als >natiirliche« Basis von Verwandtschaft gelten? Fordern Technologien
Ideen >natiirlicher< Verwandtschaft heraus?

Um diese Fragen zu beantworten, sei es notig, das Verhiltnis von Natur und
Kultur theoretisch neu zu fassen, so Strathern. Kultur und Technik sowie Natur
bzw. Biologie und Soziales sind fiir sie keine abgrenzbaren Entititen, und zwar
durch und durch. Bei Strathern geht Natur deshalb nicht ginzlich in Kultur auf —
sie hat jedoch ihre »grounding function« (ebd.: 195) verloren. Verwandtschaft und
Prokreation sind vielmehr bedeutungsoffene Praktiken und entbehren einer s>na-
tirlichen« Grundlage. Diese konzeptionelle Neuausrichtung weitet Strathern zufol-
ge auch den Blick von Forschenden: Erst iiber die Dekonstruktion einer statischen
Differenz von Biologie und Sozialem sei es moglich, eine Vielfalt an Verwandt-
schaftssystemen zu erfassen und die Idee einer universellen, natiirlichen Grundla-
ge zu verabschieden (vgl. ebd.: 3f.). Diese Verengung markiert sie zudem als eine,
die westliche Perspektiven kennzeichnet — und macht damit die Annahme einer
Dichotomie von Kultur und Natur als partikulare Wissenspraxis sichtbar (vgl. ebd.:
43). Strathern bringt die Pfeiler >moderner< Wissenssysteme ins Wanken, auf de-
nen Schneiders Ausfithrungen trotz der Offnung hin zu einem kulturalistischen
Verwandtschaftsbegriff teils nach wie vor aufbauen.??

Aus dieser Perspektive verindert sich, und das ist ein weiterer bedeutender
Einspruch Stratherns, auch der Blick auf reproduktive Prozesse: Wihrend bei Da-
vid Schneider die Vorstellung von Prokreation als einem >natiirlichen Fakt des Le-
bens«< aufscheint und es erst die Einfithrung von Reproduktionstechnologien ist,
die die Selbstverstindlichkeit dieses Bildes eines >natiirlichen Akts< aufbricht, geht
der Einspruch Stratherns weiter. Fiir sie macht assistierte Reproduktion lediglich
etwas sichtbar, das auch auf>natiirliche« reproduktive Prozesse zutrifft: die Verwo-
benheit von Biologie und Sozialem. Denn auch westliche Vorstellungen von >na-
tirlicher« Reproduktion beschreibt sie als kulturelle Vermittlungsprozesse. >Natur«

23 Den Anspruch, die Dichotomie von Kultur und Natur als partikulare Wissenspraxis sichtbar
zu machen, verfolgten Ende der 1980er bzw. Anfang der 1990er diverse Autor*innen und
inspirierten sich dabei auch wechselseitig: U.a. ist Donna Haraway zu nennen, auf die sich
Strathern wiederholt bezieht und auf deren Werk ich weiter unten eingehe. Pragend fiir die
Debatte war ebenso Bruno Latour (1993 [1991]).

am 13.02.2026, 20:42:3

57


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Queere Praktiken der Reproduktion

bzw. >natiirliche« Reproduktion fasst Strathern stattdessen als Ideen oder als Ve-
hikel, um in westlichen Diskursen tiber Formen des Sozialen zu sprechen, diese
zu organisieren und als gegeben erscheinen zu lassen. Technisierte reproduktive
Prozesse werden als kiinstlich, als Ersatz fiir natiirliche Prozesse verhandelt, als
wiirden sie der Natur in die Quere kommen und einen Gegenpol darstellen. Stra-
thern stellt diese Differenzierung von natiirlichen und kulturellen Gegebenheiten
infrage (vgl. ebd.: 43).

Dariiber hinaus begreift Strathern (Reproduktions-)Technologien als theore-
tisch und lebensweltlich produktiv, ohne dabei per se von einer Innovation durch
Technik auszugehen. Der Modus der Nutzung sei vielmehr entscheidend.

Strathern konstatiert zunichst, dass Reproduktionstechnologien auf der einen
Seite als Ermdglichungstechnologien verhandelt werden, auf der anderen Seite ei-
nen Eingriff in >natiirliche« Reproduktionsprozesse mit nicht absehbaren Folgen
symbolisieren. Insbesondere die Leihmutterschaft habe diverse Angste evoziert be-
ziiglich unvorhersehbarer technologischer und sozialer Entwicklungen (vgl. ebd.:
47). Stratherns Technikbegriff kniipft demgegeniiber an die Idee von (Reproduk-
tions-)Technologien als Ressource an (vgl. ebd.: 136), und zwar in einem doppel-
ten Sinne. Fiir Strathern sind (Reproduktions-)Technologien nicht nur konstituti-
ver Bestandteil neuer Verwandtschaftsformen, sondern stellen auch eine Ressour-
ce auf analytischer Ebene dar: eine Ressource, um den Dualismus von Natur und
Kultur/Technik herauszufordern und Prokreation zu denaturalisieren. Dies wird
moglich, indem Strathern »die Prozesse des kulturellen (Be-)Deutens in den Blick
[riickt] und zeigt, wie wir das technologisch Neue auf der Folie bereits bestehen-
der Konzepte und Vorstellungen denken« (Knecht/Liebsch 2019: 104). Stratherns
Fokus liegt somit auf der »kulturelle[n] Kontinuitit, welche die Technik hervorge-
bracht hat und sie strukturiert« (ebd.: 115). Erst iiber eine Analyse, die Begriffs-,
Kategorien- und Konzeptarbeit zum Gegenstand macht und binires Denken de-
zentriert, sind bei Strathern Innovationen méglich und lebbar (vgl. ebd.).

Eine vierte wichtige Erginzung zu Schneider ist die Einbeziehung von Ge-
schlecht als Analysekategorie. Wihrend Schneider in einer reinen Deskription von
Geschlechterbildern verbleibt, zeigt sich bei Strathern ein feministischer Zugang,
der Geschlecht als binire Konstruktion markiert, Geschlechterverhiltnisse kritisch
in den Blick nimmt und sie denaturalisiert. Das zeigt sich etwa in Passagen, in de-
nen sie Verwandtschaft als vergeschlechtlichtes Rollenspiel (»playing daughter to
mother, Strathern 1992: 78) fasst oder am Beispiel der Baruya®* westliche — und
damit statische und binir vergeschlechtlichte — Bilder von Prokreation verfliissigt
(vgl. ebd.: 87).

In ihrem 2005 erschienenen Buch Kinship, Law and the Unexpected. Relatives Are
Always a Surprise fokussiert Strathern schliefilich verstirkt familiale Lebensformen,

24  Die Baruya sind eine kleine Gesellschaft im Hochgebirge von Papua-Neuguinea.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

die vor dem Hintergrund genetischen Wissens und der Nutzung von Reprodukti-
onstechnologien entstehen. Sie nutzt hierbei zwei Familienbegrifte, die fiir die vor-
liegende Arbeit anschlussfihig sind: Unter Riickgrift auf Janet Dolgin fithrt Stra-
thern den Begriff der genetic families, an Sarah Franklin ankniipfend die Wendung
der recombinant families ein.

Janet Dolgin (1997, 2000) nimmt in ihren Schriften neue Reproduktionstech-
nologien wie Eizellspende oder Leihmutterschaft in den Blick und geht der Fra-
ge nach, welche Rolle Gene in den Verwandtschaftspraktiken spielen. Fiir Dolgin
kennzeichnet genetic families ein spezifisches Merkmal: Sie sind tiber (genetische)
Informationen miteinander verbunden und scheinen hierdurch Auskunft iiber sich
und die anderen Korper zu geben (vgl. Strathern 2005: 20). Diese genetischen Ver-
bindungen zwischen den Korpern implizieren jedoch keine sozialen Beziehungen.
Dolgin definiert sie vielmehr als »a-moral links that neither define nor depend
upon the scope and meaning of social relationships among the parties« (Dolgin
2000: 561). Strathern fasst diese Form der Verwandtschaft als »[r]elatedness with-
out relatives« (Strathern 2005: 73), also als Verbundenbheit, die nicht zwingend ei-
ne soziale Form der Verwandtschaft annimmt. Genetic families seien dabei niemals
statisch, sondern als unabgeschlossen zu denken, als prozesshaft und fluide. Sie
bergen immer das Potential der Erweiterung in sich: So kénnen genetische Bande
bewusst belebt werden und erhalten eine soziale Dimension, wenn sie Menschen
dazu inspirieren, ihren genetischen Verbindungen — etwa zu Samenspender*innen
- nachzugehen und diese in aktive soziale Beziehungen zu verwandeln. Sie konnen
aber auch auf Dauer von sozialer Verwandtschaft entkoppelt werden (vgl. ebd.): Es
konnen sowohl Artikulationen als auch Disartikulationen sozialer Verwandtschaft
stattfinden.

Die zweite, an eine Metapher von Sarah Franklin (2003) ankniipfende Wen-
dung, die Strathern aufgreift, ist die der recombinant families. Der Begriff bezieht
sich auf die rekombinanten Eigenschaften der DNA. Rekombination von DNA be-
zeichnet die Neuanordnung von genetischem Material, wie sie sich etwa im Zuge
der Befruchtung vollzieht. Im Prozess der Rekombination entsteht eine neue ge-
netische Merkmalskombination aus den vorhandenen genetischen Materialititen.
Diesen Vorgang denkt Strathern analog zu aktuellen Praktiken von Verwandtschaft
und macht den Begriff sozialwissenschaftlich nutzbar. Die Wendung recombinant
families steht fir Strathern sinnbildlich fiir alle Familienformen, die sich neu und
tiberraschend zusammensetzen. Ein Beispiel hierfir sind Patchworkfamilien mit
Kindern aus fritheren Beziehungen sowie aus der aktuellen. Die Auflgsung existie-
render Familiensysteme fithrt hier zur Rekombination: Teile aus >anderen« Familien
fiigen sich zusammen, bilden eine neue, Grenzen weichen auf, andere werden neu
gezogen (vgl. Strathern 2005: 22). Neben sozialen Transformationsprozessen tra-
gen auch Reproduktionstechnologien aktuell zu Formen der Rekombination bei,
wie Strathern betont. Allerdings an einem sehr viel fritheren Punkt: der Konzepti-

am 13.02.2026, 20:42:3

59


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Queere Praktiken der Reproduktion

on. Diese kann nun von Filiation entkoppelt sein und dies auch in Familien, die als
traditionelle Kernfamilie wahrgenommen werden (etwa wenn heterosexuelle Paare
eine Samen- oder Eizellspende nutzen) (vgl. ebd.: 24).

Rekombinante Familienformen — ob sie nun itber die Nutzung von Reprodukti-
onstechnologien oder nach einer Trennung entstanden sind - stellen bei Strathern
keine einfachen Rearrangements dar, in denen einzelne >Puzzleteile« ersetzt wer-
den und das Gesamtbild unverindert bleibt; es entstehen vielmehr soziale Formen,
die neue Praktiken der Reproduktion und Elternschaft darstellen kénnen, weil die
einzelnen Teile auf verinderte, potentiell innovative Weise miteinander in Bezie-
hung treten. Strathern fasst dies folgendermafien:

m»Recombinant«is an apt term for the social forms these new families take; their
formation is not just a matter of shuffling parts around or submerging parts in
an undifferentiated whole but of cutting and splicing so that elements work in
relation to one anotherindistinct ways. [...] | mean recombinant, then, in the sense
that in taking apart different components of motherhood and fatherhood one is
also putting them together in new ways, in both conception procedures and in
rearing practices, and then all over again in combinations of the two.« (Ebd.: 25,
H.i.0.)

Strathern regt dazu an, genau hinzuschauen, was in den Formierungsprozessen
rekombinanter Familien passiert. Sie mochte der Frage nachgehen, wie einzelne
Elemente sich verbinden, neu zusammenwirken und welche Formen von Eltern-
schaft und Reproduktion dabei entstehen. Damit geht sie von einem kreativen,
eigensinnigen Uberschuss aus, der rekombinanten Familienbildungsprozessen in-
newohnt.

Wenn rekombinante Familien sich verwandt machen, geht es also immer um
die Aushandlung von méglichen (Ver-)Bindungen und Entkopplungen, Artikula-
tionen und Disartikulationen. Diese Anforderungen ergeben sich aber auch in an-
deren Verwandtschafts- und Familienformen, wie Strathern verdeutlicht: »Recom-
binant families just make this very visible, showing how cutting off ties leads to
making others, or how household arrangements offer innumerable permutations
on degrees of disconnection« (ebd.: 26). Verbindungen herzustellen, Grenzen abzu-
stecken und Trennungen zu vollziehen ist somit Teil aller familialen und verwandzt-
schaftlichen Praktiken, auch der (vermeintlich) nicht-rekombinanten. Recombinant
families machen jedoch etwas sichtbar, das oftmals verdeckt bleibt und im Verbor-
genen gehalten wird, etwa iiber die Naturalisierung spezifischer Familienformen
wie der Kernfamilie.

Eine bedeutsame Differenz zeigt sich fiir rekombinante Familien jedoch be-
ziiglich der Artikulationsméglichkeiten ihres doing kinship: Strathern konstatiert
die Notwendigkeit neuer Begriffe, um sich iiber die komplexen, teils widerspriich-
lichen und in tradierten Konzepten nicht vorgesehenen verwandtschaftlichen Be-

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

ziehungen in rekombinanten Familien austauschen zu kénnen (vgl. ebd.). Oftmals
fehlen die Worte, um diese iiberhaupt benennen und iiber sie in Verhandlung tre-
ten zu kénnen (vgl. Kap. 6, 7 und 8).

Auch die Anthropologin Janet Carsten macht darauf aufmerksam, dass Ak-
teur*innen kreative Arbeit leisten, um die neu entstehenden Familienformen und
verwandtschaftlichen Beziehungen zu erfassen und zu benennen (vgl. Carsten
2004: 18). Thr Werk After Kinship (2004) zeichnet sich dabei nicht nur durch eine
geschlechtertheoretische, sondern auch eine postkoloniale Perspektive auf Ver-
wandtschaft aus (vgl. ebd.: 15). Fiir die vorliegende Arbeit ist Carstens Perspektive
von Bedeutung, da sie dariiber hinaus die Frage der Materialitit von Verwandt-
schaft ins Zentrum ihrer Analyse und ihrer konzeptionellen Uberlegungen stellt
und sich — ebenso wie Strathern — kritisch auf Schneider bezieht.

Materialitat (mit-)denken: Substanzen und »material links« bei Janet Carsten
Mit After Kinship hilt Janet Carsten ihrer Disziplin, der Anthropologie, den Spiegel
vor: Aus einer postkolonialen Perspektive heraus problematisiert sie die fiir die An-
thropologie typischen kulturvergleichenden Studien. Diese stellen Carsten zufolge
eine orientalisierende Praxis dar und (re-)produzieren >den Westen< und >den Rest«
als starres Gegensatzpaar. Um den westlichen Blick in der Verwandtschaftsanthro-
pologie zu dezentrieren, zieht sie ebenfalls verschiedene kulturelle Beispiele heran,
verfolgt aber eine differente analytische Strategie: Indem sie eine Vielfalt an alter-
nativen Aushandlungen von Verwandtschaft sowohl innerhalb westlicher als auch
nicht-westlicher Diskurse aufzeigt, beabsichtigt sie eine starre Trennlinie zu ver-
wischen und Dichotomien aufzubrechen (vgl. ebd.: 134, 144f.). Carsten fithrt etwa
Kath Westons (1997) Studie zu schwul-lesbischen Communities und den von ihnen
gelebten Wahlfamilienmodellen an, die sich tradierten westlichen Vorstellungen
von Verwandtschaft entziehen und zugleich im Westen verortet sind (vgl. Carsten
2004: 29, 155).

Neben der produktiven Einbeziehung einer postkolonialen Perspektive zeich-
net sich ihre Arbeit durch eine dezidierte Auseinandersetzung mit Materialititen
aus: Carsten betrachtet in ihrer Analyse verschiedene Substanzen, iiber die Ak-
teur*innen Relationalitit begriinden — von Sperma tiber Blut bis hin zu Nahrungs-
mitteln. Dabei geht sie immer auch der Frage nach, wie diese Substanzen verge-
schlechtlicht und zum Kérper in Beziehung gesetzt werden und zeigt Beispiele fiir
offenere, prozesshaftere Zuginge zu Geschlechtskorpern und reproduktiven bzw.
Verwandtschaft stiftenden Substanzen auf.>> Wichtige Impulse fiir Carstens Ver-

25  So geht Carsten auf Strathern bezugnehmend der Konstruktion smannlicher< und >weibli-
cher«Kérper in Melanesien nach: In Melanesien werden nicht Differenzen zwischen smann-
lichenc<und >weiblichen<Kérpern, sondern innerhalb vonsméannlichen<und >weiblichen<Kor-
pern beschrieben. Mannlichkeiten/Weiblichkeiten werden verschiedenen Teilen des Kérpers

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Queere Praktiken der Reproduktion

handlung der Materialitit von Verwandtschaft gehen von einer Studie der Anthro-
pologin Mary Weismantel (1988) aus. Weismantel hat zu einer ecuadorianischen
Hochland-Gemeinschaft geforscht, in der die Adoption von Kindern eine verbrei-
tete Praxis ist. Sie ist der Frage nachgegangen, iiber welche Beziige Verbundenheit
begriindet wird zwischen Adoptierenden und Adoptierten. Am Beispiel der Zum-
bagua zeige sich, so Carsten, wie sich physisch-biologische und soziale Dimen-
sionen von Verwandtschaft miteinander verbinden: Verwandtschaftsbeziehungen
und Ahnlichkeiten von Familienmitgliedern bilden sich fiir diese Gemeinschaft pri-
mar iber geteilte Nahrung heraus. Carsten schreibt: »[...] because flesh is locally
conceived as formed from food, bodies and substance become linked through pro-
longed feeding. And so, over time, those who live and eat together come to share
flesh and to resemble each other physically« (Carsten 2004: 139).

Was folgt daraus auf einer konzeptionellen Ebene? Wie sind Biologie und So-
ziales, Materielles und Symbolisches in ihrer Beziehung zueinander zu fassen?
Weismantel liefert hierfiir einen aus Carstens Perspektive produktiven Ansatz: An-
statt die Priorisierung sumzudrehen< und Verwandtschaft einseitig ins Soziale auf-
zuldsen, zeigt Weismantel tiber das Beispiel der Zumbagua Verwandtschaft als ei-
ne Praxis auf, die physiologische und soziale Aspekte verbindet. Erndhrung sei
schlieRlich ein Vorgang, der biologische, symbolische und soziale Dimensionen
vereint (vgl. ebd.: 140). Fiir Weismantel kreiert er »material links« (Weismantel 1995:
694) zwischen Menschen. Diese materiellen Verbindungen zeichnen sich durch
Prozesshaftigkeit und Unabgeschlossenheit aus und bilden damit eine Alternati-
ve zu den in westlichen Diskursen hegemonialen Vorstellungen von Prokreation:

»But because this kind of feeding occurs over time, rather than at a particular mo-
ment, as in Western ideas about conception, it carries the implication that kinship
is gradually created rather than originating in a single moment of sexual procre-
ation [..].« (Carsten 2004: 140)

Weismantel folgend weist Carsten die Unterscheidung des Symbolischen versus
Materiellen bzw. des Sozialen versus Biologischen in der anthropologischen Ana-
lyse zuriick und fasst deren Verhiltnis neu: als transformativ, unabgeschlossen,
wechselseitig aufeinander bezogen und ko-konstitutiv (vgl. ebd.: 140f.).

Arbeiten von Autor*innen wie Sarah Franklin, Donna Haraway und Charis
Thompson, die im Feld der Feminist Science and Technology Studies zu verorten
sind, ergidnzen das bisher Vorgestellte: Sie richten ihren Fokus verstirkt auf die
Bedeutung von Technologien im Tun von Verwandtschaft. Mit den von ihnen

und verschiedenen Substanzen zugesprochen. Dies hat zur Folge, dass Geschlechtskorperals
relational, unabgeschlossen und fluide, als zusammengesetzt und androgyn imaginiert wer-
den (vgl. Carsten 2004: 70).

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

untersuchten Settings nihere ich mich dem Untersuchungsgegenstand dieser
Studie weiter an.

Materiell-semiotische Erzeugungsknoten und das Stiften

emanzipatorischer Verwandtschaftsverhaltnisse bei Donna Haraway
Arbeiten aus dem transdiszipliniren Feld der Feminist Science and Technology
Studies zeigen auf, dass sich das als >natiirlich« Markierte — etwa Prozesse der >bio-
logischen Reproduktion« — erst in sozialen und technowissenschaftlichen Prakti-
ken materialisiert. Ein wichtiger Bezugspunkt fir viele Autor*innen und Teil des
Feldes der Feministischen Science and Technology Studies sind die Schriften von
Donna Haraway. Fiir Haraway sind Geist und Korper, Maschine und Organismus,
Natur und Kultur keine Gegensatzpaare oder etwa einander ausschlieRend (vgl.
Haraway 1985). Sie versteht diese als vernetzt ineinandergreifend (vgl. Haraway
1988: 592). Ihre Idee einer Verwobenheit und stindigen Ko-Produktion von Kultur
und Natur und der Welt als »knot in motion« (Haraway 2003: 6) fasst sie in dem
Begriff »naturecultures« (ebd.: 1) zusammen, womit sie an die Akteur-Netzwerk-
Theorie anschlieft.?® Sie verabschiedet sich von einem Denken, das Subjekten ei-
nen Sonderstatus beimisst. In Prozessen des wechselseitigen Aufeinanderbezogen-
seins komme nicht nur menschlichen Akteur*innen Gestaltungsmacht zu — Ar-
tefakte, Wissen und technische Objekte seien ebenfalls in den Prozess des Wer-
dens involviert (vgl. Haraway 2004). Objekte und Kdrper sind fiir Haraway folglich
nicht priexistent. Sie denkt sie als materiell-semiotische Erzeugungsknoten, de-
ren Grenzen sich erst im Zuge der Interaktion zwischen menschlichen und nicht-
menschlichen Komponenten materialisieren, sodass diese stets neu gezogen und
verhandelt werden (miissen) (vgl. Haraway 1995b, 1995¢). Haraway begreift tech-
nowissenschaftliche Prozesse als Grenzziehungspraktiken und somit auch als For-
men der Machtwerdung. Dariiber hinaus verweist sie auf die Eigensinnigkeit von
vermeintlich passiven Objekten:

»Objekte sind Grenzprojekte. Aber Grenzen verschieben sich von selbst, Grenzen
sind dufderst durchtrieben. Was Grenzen provisorisch beinhalten, bleibt generativ

26  Die Akteur-Netzwerk-Theorie (ANT) ist ein Strang der Science and Technology Studies. Wich-
tige Vertreter*innen der ANT sind Bruno Latour, Madeleine Akrich, John Law und Michel
Callon. Wesentlich ist die Figur des Netzwerkes als »neues Modell zur Beschreibung von
Natur, Technologie und Gesellschaft, das die dichotomen Positionen zwischen Realismus
und Relativismus tiberwinden helfen soll« (Rédel 2015: 23). Netzwerke bestehen aus Men-
schen, Dingen, Texten, Organisationen, Institutionen und vielem mehr. Konzeptionell sollen
mit Hilfe des Netzwerks eine einseitige Aufldsung sowie Uberbetonung der Biologie oder
des Sozialen bzw. der Kultur oder der Natur verhindert werden. Sowohl Artefakten als auch
(nicht-ymenschlichen Wesen wird Handlungsmacht attestiert (vgl. ebd.). Zur Einfithrung in
die ANT siehe etwa Belliger/Krieger (2006).

am 13.02.2026, 20:42:3

63


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Queere Praktiken der Reproduktion

und fruchtbar in Bezug auf Bedeutungen und Kérper. Grenzen ziehen (sichten) ist
eine riskante Praktik.« (Haraway 1995b: 96)

Das Stiften von Verwandtschaftsverhiltnissen ist ein Thema, das sich quer durch
Haraways Schriften zieht — von ihrem Manifesto for Cyborgs (1985), in dem sie an-
stelle von Biindnissen auf Identititsbasis eine politische Verwandtschaft »auf der
Grundlage von Wahl« (Haraway 1995a: 40) fordert, iiber das Companion Species Mani-
festo (2003), das Zusammenleben und gemeinsames Werden von Gefihrtenspezies
anhand von Mensch-Hund-Verbindungen thematisiert, bis hin zu ihrem neusten
Buch, Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzin (2018), das die Be-
ziehungen zwischen menschlichen und nicht-menschlichen Wesen in den Blick
nimmt und Praktiken der Relationalitit als Sympoiesis, d.h. »mit-machen« (Ha-
raway 2018: 85) statt als Autopoiesis (Selbsterschaffung/-erhaltung) auffasst. Hara-
way liefert kein durchgingiges, kohirentes Verwandtschaftskonzept, sondern ent-
wirft im Rahmen ihres Schreibens utopische Fragmente fiir eine emanzipatori-
sche Transformation von Verwandtschaft, die immer wieder das Sich-verwandt-
Machen in den Mittelpunkt stellen. Sie pladiert fir Formen von Zugehorigkeit, die
zugleich mehr und weniger als Verwandtschaft und Familie sind und biologisie-
rende bzw. genetisierende Verwandtschaftskonzepte hinter sich lassen:

»| am sick to death of bonding through kinship and >the family<, and I long for
models of solidarity and human unity and difference rooted in friendship, work,
partially shared purposes, intractable collective pain, inescapable mortality, and
persistent hope. It is time to theorize an sunfamiliar<unconscious, a different pri-
mal scene, where everything does not stem from the dramas of identity and repro-
duction. Ties through blood—including blood recast in the coin of genes and infor-
mation — have been bloody enough already. | believe that there will be no racial
or sexual peace, no livable nature, until we learn to produce humanity through
something more and less than kinship.« (Haraway 1997: 265)

Haraway iibt Kritik an tradierten Konzepten von Familie und Verwandtschaft und
plddiert fiir Formen, die etwa Blutsverwandtschaft als Grundlage von Zugehorig-
keit aufgeben zugunsten solidarischer Biindnisse, die eine Vielfalt an zwischen-
menschlichen Verbindungen umfassen und anerkennen. Auch Bilder einer >natiir-
lichen« Reproduktion stellt Haraway infrage. Korrespondierend mit ihrem Zugang
zur Welt als materiell-semiotischer Erzeugungsknoten ist menschliche Reproduk-
tion fiir Haraway ein Prozess, in den neben menschlichen Akteur*innen Artefakte
und andere Materialititen eingebunden sind (vgl. Haraway 1995c: 170). Haraway
verdeutlicht dies unter anderem anhand der Visualisierungstechnik Ultraschall, die
zur prinatalen Sichtbarmachung des Fotus dient. Der Fotus ist hierbei, so Hara-
way, keine vorgingige, abbildbare Entitit, sondern wird erst im Prozess der Visua-
lisierung im Zusammenspiel von Materialititen wie dem Bildschirm, dem Schall-

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

kopf, dem Ultraschallgel und den beteiligten Akteur*innen produziert (vgl. Hara-
way 1997: 174ff.). Dariiber hinaus regt Haraway dazu an, den Begriff der Reproduk-
tionstechnologien zu erweitern. Sie spricht bspw. »agribusiness seed technologies«
(ebd.: 208) ebenso den Status einer reproduktiven Technologie zu wie Ultraschall-
geriten, Kaiserschnitt-Operationen oder In-vitro-Fertilisationen und fordert dazu
auf, den Blick auf nicht-klinische Settings zu erweitern: »It is high time that studies
of reproductive technologies stop assuming that their central artifacts of interest
are to be found only in the biomedical clinic« (ebd.). Diese Anregung nehme ich
mit der vorliegenden Studie auf.

In ihrem neusten Buch fordert Haraway dazu auf, »Vorstellungen, Theorien und
Aktionen [zu] entwerfen, welche die Verbindung von Genealogie und Verwandt-
schaft sowie von Verwandtschaft und Spezies auflosen« (Haraway 2018: 141). Ange-
sichts des globalen Wachsens der menschlichen Bevolkerung appelliert sie daran,
Relationalitit jenseits von (leiblicher) Elternschaft zu realisieren: »Macht euch ver-
wandt, nicht Babys!« (ebd.: 140). Sich-verwandt-machen bedeutet fiir Haraway et-
was anderes oder zumindest mehr als das Teilen von Verbindungen, die sich iiber
Abstammung begriinden (vgl. ebd.: 141). Haraway mdchte hiermit nicht reproduk-
tive Rechte angreifen, sondern beabsichtigt einen Ausgangspunkt und AnstéRe zu
liefern, um Verwandtschaft und Familie erweitert und alternativ zu tradierten Kon-
zepten zu denken und zu leben. Besonders anschaulich wird dies in einer Fuf3note
des Buchs, in der sie neue kulturelle Normen entwirft:

»Was ware andererseits, wenn es die neue Normalitat wiirde, dass die kulturelle
Erwartung darin bestiinde, jedes neue Kind mit zumindest drei lebenslang ver-
pflichteten Eltern auszustatten (die nicht zwangslaufig in Liebesbeziehungen le-
ben wiirden und nach dem ersten Kind keine weiteren Babys auf die Welt bringen
wiirden, obwohl sie méglicherweise in Mehrkinder- und Mehrgenerationenhaus-
halten lebten)? Was wire, wenn man ernsthaft (iber Adoptionspraktiken durch
und von Alteren nachdenken wiirde? [..] Was wire, wenn Menschen, die auf der
Suche nach nicht-natalistischen Kinnovationen sind, sich Individuen und Kollek-
tive in queeren, dekolonialen und indigenen Welten ansehen wiirden, und nicht
die europdischen, euro-amerikanischen, chinesischen und indischen, reichtum-
extrahierenden Sektoren?« (Ebd.: 284)

Mehrelternschaft dies- und jenseits romantischer Verbindungen, gemeinschaftli-
che Wohnformen und Adoptionspraktiken, die tradierte Generationenmodelle auf-
brechen - all das scheint in diesem Zitat auf und eréffnet Perspektiven auf Familie
und Verwandtschaft jenseits der Kernfamiliennorm. Haraways utopische Camille-
Geschichten im letzten Kapitel des Buchs liefern schliefilich weitere Anhaltspunk-

am 13.02.2026, 20:42:3

65


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Queere Praktiken der Reproduktion

te, wie oddkin®” gestaltet werden kénnte — speziesiibergreifend, weltumspannend,
grenziiberschreitend. Auch hier kniipft Haraway an Ideen von Mehrelternschaft
an:

»In den sich ausbreitenden, neuen Siedlungen musste jedes Kind mindestens drei
Eltern haben, die alte oder neue Formen von Geschlecht praktizieren mochten,
oder auch nicht. Koérperliche Unterschiede wurden mit all ihren belasteten Ge-
schichten wertgeschatzt. [...] Verwandtschaftsbeziehungen konnen zu jeder Zeit
des Lebens gebildet werden, sodass Eltern oder andere Arten von Angehérigen
an bedeutsamen Punkten der Transformation hinzugefiigt oder erfunden werden
kénnen. Solche Verhiltnisse schaffen starke, lebenslange Verbindlichkeiten und
Verpflichtungen unterschiedlicher Art.« (Ebd.: 191f.)

Diese Form des Sich-verwandt-Machens setzt sich aus biogenetischen und nicht-
biogenetischen Komponenten zusammen, sie bricht die Norm des Elternpaars,
aber auch Geschlechter- und Korpernormen auf, stellt die Idee einer Abgeschlos-
senheit und das Ideal biografischer und familialer Kontinuitit infrage und zugleich
Verbindlichkeit, gegenseitige Verantwortung und Solidaritit ins Zentrum. Im Rah-
men der Auseinandersetzung mit meinem empirischen Material werde ich auf die-
se Entwiirfe Haraways und die Frage, inwiefern diese aktuell bereits (in Ansitzen)
praktiziert werden, zuriickkommen. Doch zunichst zuriick zu den FSTS.

Denaturalisierungen, Renaturalisierungen und Bionormativitat

bei Sarah Franklin

Die meisten Forscher*innen aus dem Feld der FSTS fokussieren auf die Nutzung
assistierter Reproduktionstechnologien innerhalb von klinischen Kontexten, um
den konkreten Praktiken des Herstellens bzw. Neuzusammensetzens von Ver-
wandtschaft und Elternschaft nachzugehen. Sie nehmen das Zusammenspiel
von Akteur*innen, korperlichen Substanzen und Artefakten in biomedizinischen
Settings in den Blick. Eine der prominentesten Vertreter*innen dieses Forschungs-
zweigs ist die feministische Anthropologin und Soziologin Sarah Franklin. Sie
beschiftigt sich mit verschiedenen Anwendungsformen von Gen- und Repro-
duktionstechnologien — vom Klonen iiber Priimplantationsdiagnostik bis hin zu
In-vitro-Fertilisationsbehandlungen (IVF). Die Einfithrung der IVF und spitere,
spektakulire genetische Experimente wie >Schaf Dolly, das als erstes Siugetier
aus einer adulten Zelle geklont wurde, haben tradierte Konzepte von Reproduktion
und biologischer Verwandtschaft herausgefordert. Winzige Teile von Kérpern und
diverse Substanzen konnen dazu genutzt werden, ein neues Ganzes entstehen
zu lassen. Reproduktionstechnologien haben Franklin zufolge die Akzeptanz

27 Mit dem Begriff »Oddkin« bezeichnet Haraway »anders-als-konventionelle biogenetische
Verwandte« (Haraway 2018: 300, H.i.0.).

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

hybrider Formen von Verwandtschaft beférdert (vgl. Knecht/Klotz/Beck 2012: 18).
Franklin konstatiert jedoch, dass auch sogenannte >natiirliche Verwandte« immer
schon als Hybride zu verstehen sind (vgl. Franklin 1995: 178). In ihrem Verstind-
nis stellen alle Verwandtschaftsbeziehungen komplexe Netze aus biologischen
und sozialen Komponenten dar, die die konstruierten Grenzen von Natur und
Kultur iiberschreiten. Reproduktionstechnologien ermoglichten zusitzlich neue
Genealogien, indem sie Sexualitit und Reproduktion voneinander entkoppeln und
Verwandtschaft und Familie jenseits der (heterosexuellen) Kernfamilie denk- und
lebbar werden lassen (vgl. Franklin/Lury/Stacey 2000; Franklin 1997: 22, 2003).

In Embodied Progress: A Cultural Account of Assisted Conception (1997) macht Sarah
Franklin deutlich, dass sie die Verwandtschaftstheorie nicht verabschieden moch-
te, sondern fiir deren Neuerfindung vor dem Hintergrund der reproduktionstech-
nologischen Entwicklungen plidiert. Grundlage ihrer Ausfithrungen sind ethno-
grafische Beobachtungen in zwei britischen IVF-Kliniken, einer 6ffentlichen und
einer privaten, und qualitative Interviews mit Frauen bzw. mit heterosexuellen
Paaren, die die IVF-Technik genutzt haben (vgl. ebd.: 22, 35). Das Ergebnis ihrer
Analyse ist, dass die Nutzung neuer Reproduktionstechnologien wie IVF nicht nur
zu einer Denaturalisierung reproduktiver Prozesse fithrt — sie geht in weiten Teilen
auch mit einer Renaturalisierung von technisierter Reproduktion einher. Techno-
logie werde beispielsweise als >helfende Hand« der Natur imaginiert (vgl. ebd.: 29,
175, 303). Einige der interviewten Frauen beschreiben wiederholt die >Natiirlich-
keit« der IVF (vgl. ebd.: 302), wie Franklin exemplarisch anhand eines Zitats einer
Interviewten verdeutlicht:

»You hear all these things about test-tube babies and | think a lot of people think
it's quite an abnormal process [...] | mean | don’t think we realised what a natural
process it was, | mean it’s only sort of emulating a natural process, it’s just that
it’s sort of got outside interference and sort of done outside your body rather than
inside it...[W]e didn't realise it's as natural as it is.« (Ebd.: 302)

Auch professionelle Fachkrifte des klinischen Settings betonen Franklin zufolge die
Normalitit und Natiirlichkeit der IVF-Technologie (vgl. ebd.: 322). Gleichzeitig fin-
den sich Narrationen im Material, die reproduktive Biologie denaturalisieren bzw.
sowohl >natiirliche« als auch technisch assistierte Konzeption als wundersam mar-
kieren (vgl. ebd.: 303) und die entstehenden Kinder als »something special« (ebd.:
322). Reproduktion wird hier zu einer technologischen Errungenschaft anstelle ih-
rer Konstruktion als »natiirliche< Abfolge von Befruchtungsvorgingen (vgl. Carsten
2004: 174). Die ebenfalls von Franklin untersuchten, britischen parlamentarischen
Debatten zu Befruchtung und Embryologie zeichneten sich verstirke durch einen
Fokus auf IVF als >Hoffnung« und >Wunder< aus (vgl. Franklin 1997: 322f.). Dar-
in spiegeln sich die Ideen von Technik als Versprechen und Potential wider und
ein Glaube an wissenschaftlichen Fortschritt und technologische Erméglichungen,

am 13.02.2026, 20:42:3

67


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Queere Praktiken der Reproduktion

welche die Bedingungen menschlichen Lebens verbessern (vgl. ebd.: 326). Insge-
samt zeigt Franklins Studie eine Gleichzeitigkeit von De- und Renaturalisierungen
der Reproduktion in den untersuchten klinischen Settings und den parlamentari-
schen Debatten auf. Franklin entwickelt daraus die These, dass Technik und Na-
tur wechselseitig substituierbar sind und starre Grenzziehungen unmdoglich (vgl.
Carsten 2004: 174).

Techniken wie die IVF sind zudem, wie Franklin herausarbeitet, in eine nor-
malisierte Logik von Verwandtschaft, Elternschaft und Reproduktion eingebettet
(vgl. Franklin 2013: 4). Um diesen Umstand zu adressieren, fithrt sie den Begriff
der »Bionormativitit« ein. Dieser bezeichnet das, was als >biologisch normal
bzw. >natiirlich« gerahmt wird, und verweist auf sozial gesetzte Normen, die den
(Bezugs-)Rahmen fiir gesellschaftliche, institutionelle und individuelle Verhand-
lungen und Nutzungsweisen von Gen- und Reproduktionstechnologien bilden.
Normative Erwartungen werden insbesondere an Geschlecht, Identitit, (Hete-
ro-)Sexualitit, Verwandtschafts- und Familienform der Nutzer®innen gestellt
(vgl. Franklin/Roberts 2006: 176). Soziale Normen strukturieren somit das Feld
der Reproduktions- und Gentechnologien, allerdings tun sie das auf ambivalente
Weise:

»New reproductive and genetic technologies are often described with dramatic la-
bels such as>designer baby, however, precisely because the transformative power
of technology is in tension with the tendency for ideas of the >natural<or>biologi-
cal<norm of reproduction to remain the same, that s, to proceed along a narrowly
defined path involving two parents whose offspring equally share their repro-
ductive substance, thus embodying their union and affirming the bond between
them.« (Ebd.: 176).

Reproduktionstechnologien werden in den FSTS also einerseits als Moglichkeit ver-
handelt, tradierte Normen zu revitalisieren, andererseits bergen sie das Potential
fiir ein Aufbrechen und einen Wandel dieser Normen in sich. Sie er6ffnen Optio-
nen der Dekonstruktion >natiirlicher Reproduktion< und ihrer ideologischen Im-
plikationen. So bilden sich im Zuge der Nutzung Familien nach dem Modell der
heteronormativen Kernfamilie heraus, zugleich wird eben jene Norm durch die
entstehenden, hybriden Verwandtschaftsformen herausgefordert.

Franklin verweist immer wieder auf ambivalente Aushandlungen des Biologi-
schen in Verwandtschaftspraktiken zu Beginn des 21. Jahrhunderts und beruft sich
dabei unter anderem auf zwei anthropologische Studien zum doing kinship im Rah-
men der Nutzung von Gen- bzw. Biotechnologien: Einerseits zeige sich beispiels-

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

weise in einer Studie der Anthropologin Kaja Finkler (2000) eine Medikalisierung®®
von Verwandtschaft, die Ideen von Verwandtschaft als Wahl subvertiere (vgl. Frank-
lin 2003: 69). Andererseits gebe etwa die Anthropologin Rayna Rapp (1999) mit ihrer
Topografie der Amniozentese Hinweise auf die Zuriickweisung biomedizinischer
Expertise und der Genetisierung genealogischer Verbindungen zugunsten sozialer
Verwandtschaftsbeziehungen: »existing social definitions of kinship can supersede
geneticization, displacing it in favour of stronger, pre-existing kinship ties« (Frank-
lin 2003: 74). Das Soziale und das Biologische bleiben folglich relevante Bezugssys-
teme in zeitgendssischen Verwandtschaftspraktiken. Franklin konstatiert deshalb,
an Marilyn Strathern anschliefiend, dass die Unterscheidung von >natiirlichen« ver-
sus »sozialen< Fakten des Lebens in der analytischen Beschiftigung mit Gen- und
Reproduktionstechnologien eine Neubelebung erfahren sollte, anstatt verworfen
zu werden, »in order to understand the kinds of connections and relations being
produced in the context of the new genetics« (ebd.: 66). Dies bedeute nicht, die
Kritik an der Idee natiirlicher Fakten als objektiv vorhandene, ontologische Be-
dingungen sowie an der Natur/Kultur-Dichotomie aufzugeben, sondern anzuer-
kennen, dass diese Konzeptualisierungen duflerst wirkmichtig und lingst nicht
obsolet sind (vgl. ebd.: 68). Gerade in den aktuellen gen- und reproduktionstech-
nologischen Diskursen und Praktiken zeige sich, wie zentral das >Natiirliche« ist
- ob in Prozessen der Naturalisierung, Denaturalisierung oder Renaturalisierung
(vgl. ebd.). Und so bewegt sich auch die vorliegende Studie im Spannungsfeld der
Dekonstruktion von Dichotomien und der gleichzeitigen Notwendigkeit, im Zu-
ge der Rekonstruktion von Narrationen den biniren Bezugssystemen (kritisch) zu
folgen - genau hier sind die Knotenpunkte der Umarbeitungen von Reproduktion
und Verwandtschaft zu finden.

Abschliefiend ziehe ich nun die Anthropologin Charis Thompson heran, die aus
einer praxeologischen Perspektive nicht nur der Rolle von Akteur*innen, sondern
auch der Bedeutung von Dingen und Substanzen in Prozessen des doing reproduction
und doing kinship nachgeht.

Neue ontologische Ordnungen bei Charis Thompson: wenn Akteur*innen

und Artefakte miteinander tanzen

Um die Ko-Konstitution von Biologie und Sozialem bzw. Natur und Kultur/Technik
analytisch fassen zu konnen, haben sich feministische Denker*innen immer wie-
der metaphorischer Figuren bedient. Eine der berithmtesten ist wohl Donna Hara-
ways Cyboryg, die die Grenzen von Mensch und Maschine, Natur und Kultur/Tech-
nik implodieren lisst. Auch Charis Thompson hat ein Konzept entwickelt, das die

28  DerBegriff der»Medikalisierung« bezeichnet die Ausweitung medizinischer Erklarungsmus-
ter, Zustandigkeiten, Regulierungen und Interventionen auf verschiedene Bereiche des so-
zialen Lebens seit den 1970er Jahren und geht auf Irving Kenneth Zola (1972) zuriick.

am 13.02.2026, 20:42:3

69


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Queere Praktiken der Reproduktion

Relationalitit, Unbestimmtheit und Prozesshaftigkeit von Biologie und Sozialem
bzw. Natur und Kultur/Technik in der Herstellung von Verwandtschaft fasst und
einen Gegenentwurf zu biniren, essentialistischen Modellen wagt: die »ontological
choreography« (Thompson 2005).

In ihrer historischen, ethnografischen und praxeologisch ausgerichteten Stu-
die Making Parents. The Ontological Choreography of Reproductive Technologies (2005) un-
tersucht Thompson Reproduktionskliniken in den USA und dem Vereinigten Ko-
nigreich und beleuchtet anhand von Beobachtungen und Interviews, wie sich im
Zuge der Anwendung assistierter Reproduktionstechnologien Elternschaft konsti-
tuiert und wie die reproduktionstechnologischen Verfahren der Samen- und Ei-
zellspende, der In-vitro-Fertilisation und der Leihmutterschaft eine Normalisie-
rung erfahren. Sie argumentiert hierbei aus einer heteronormativititskritischen
Position heraus.

Thompsons Forschung zeichnet sich dadurch aus, dass ihr Fokus nicht nur auf
den verschiedenen beteiligten Akteur*innen, sondern auch auf den biomedizini-
schen Technologien selbst liegt, die sie als ko-produktiv fasst:

»[...] technologies might themselves be a site for class and other differentiation
and mobility. We are familiar with thinking of technologies as motors of progress
that produce or signal global stratification and as objects of consumption that
differentiate the rich from the poor. But we are less familiar with the idea that our
interactions with technologies — biomedical technologies in particular — mightin
part produce rather than simply reflect such differentiation.« (Ebd.: 8)

Mit ihrer praxeologischen Perspektive nimmt sie nicht nur Akteur*innen wie die
Nutzer*innen, das Klinikpersonal oder die behandelnden Arzt*innen, sondern
auch Artefakte und die stattfindenden Intra-Aktionen® in den Blick. Thomp-
son begreift nicht-menschliche Agent*innen als handlungsmichtig und fasst
Technologien nicht einfach als in der Welt seiende Artefakte auf — sie haben
politische, soziale, personliche, rechtliche, ethische, biirokratische, medizinische,
technische Dimensionen (vgl. ebd.: 5). Ahnlich verhilt es sich nach Thompson
mit der oftmals naturalisierten, sogenannten sbiologischen Reproduktions, die ihr
zufolge jedoch immer mit politischen, sozialen, 6konomischen und technischen
Dimensionen der Reproduktion verkniipft ist (vgl. ebd.: 8). Um Verflechtungen wie

29  Der Begriff bezieht sich auf Karen Barads Agentiellen Realismus und ihre Relationale Ontologie,
die im Gegensatz zur Interaktion das Konzept der Intra-Aktion ins Zentrum stellt. Wahrend
Interaktion die Idee gegensatzlicher, isolierbarer Entitaten voraussetzt, geht Intra-Aktion da-
von aus, dass Subjekte und Objekte, Natur und Kultur, aber auch Kérper und Technologien
nicht pra-existent sind, sondern sich erst im Zuge von Praktiken in Beziehung zueinander
konstituieren und immer nur eine temporare Bestimmtheit erlangen (vgl. Barad 2003: 815;
2007:178f).

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

diesen nachzugehen, entwickelt Thompson am Beispiel der von ihr untersuchten
Reproduktionskliniken das Konzept der ontologischen Choreografie. Diese umfasst

»die komplexen Praktiken des Passformig-Machens, der Koordination, Interakti-
on und des Zusammenspiels zwischen Objekten und Akteuren, die normalerwei-
se unterschiedlichen ontologischen Sphiaren (der Sphire der Natur, der Sphare
der Gesellschaft oder des Selbst) zugeordnet, in der Praxis der Reproduktions-
technologie aber neu zusammengefiigt werden und dadurch neue ontologische
Ordnungen generieren.« (Knecht 2012: 264)

Die ontologische Choreografie bezeichnet somit das dynamische Zusammenspiel
von wissenschaftlichen, technischen, emotionalen, geschlechtsbezogenen, ver-
wandtschaftlichen, rechtlichen, politischen und finanziellen Dimensionen der
Reproduktion, welches innerhalb der klinischen Settings vor sich geht. Thompson
hebt hervor, dass nicht nur Mediziner*innen und Patient*innen in das doing
reproduction und doing parenthood involviert sind, sondern auch Gameten, Spen-
der*innen, Wissen, Ultraschall, Spekula und andere technische Artefakte (vgl.
Thompson 2005: 8).

Die ontologische Choreografie ist folglich eine koordinierte Handlung vieler
heterogener Akteur*innen und Aktanten (vgl. ebd.: 204). Die beteiligten Elemen-
te konstituieren sich erst situativ und in Beziehung zueinander. Somit ist auch
die ontologische Beschaffenheit von Entititen immer wieder neu zu bestimmen -
diese ist nicht priexistent.

Thompson argumentiert, dass die skizzierten ontologischen Choreografien
keine Ausnahme sind, sondern sich bis zu einem gewissen Grad in allen Be-
reichen menschlicher und nicht-menschlicher Aktivitit vollziehen. Besonders
deutlich werde dies jedoch im Rahmen der von ihr beforschten Settings, den
Reproduktionskliniken. Ontologischen Choreografien, die etwa im Rahmen einer
IVF vonstattengehen, attestiert sie das ambivalente Potential, innovativ zu sein,
Neuem aber auch entgegenstehen zu konnen (vgl. ebd.: 8f.).

Verwandtschaft fasst Thompson wie Franklin oder Haraway als hybrid bezogen
auf das >Biologische« und das »Soziale«. Sie sind nicht separierbar, sondern immer
miteinander verflochten und wechselseitig aufeinander bezogen. Beide sind nach
Thompson zunichst unbestimmt, bedeutungsoffen und fluide; erst in ihrer Bezie-
hung zueinander sind sie zu fassen: Fiir eine bestimmte Situation und Zeit for-
mieren sie sich in Relation zueinander und zu ihren Referenzobjekten (vgl. ebd.:
12f)).

Ahnlich wie Strathern konzeptualisiert Thompson Verwandtschaft als eine Pra-
xis, die Strategien zur Abgrenzung von Zugehorigkeit erfordert. Im Zuge dieser
Abgrenzungsarbeit miissen Verwandtschaftsbeziehungen etabliert und nach innen
und auflen vereindeutigt werden (vgl. ebd.: 145). Solche Prozesse finden im Rahmen
des doing kinship immer statt, lassen sich aber besonders deutlich anhand der von

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Queere Praktiken der Reproduktion

Thompson beobachteten klinischen Praktiken der Eizell-/Samenspende und Leih-
mutterschaft zeigen. An den Praktiken der Abgrenzung von Zugehorigkeit sind
nicht nur die Nutzer*innen selbst beteiligt, sondern auch Artefakte und institutio-
nelle Rahmenbedingungen, darunter technische Gerite, Laborstandards, rechtli-
che Regelungen oder psychosoziale Beratungen im Vorfeld der reproduktionsme-
dizinischen Behandlung (vgl. ebd.). Je nach genutzter Technik und benétigter re-
produktiver Substanz wird im klinischen Setting auf verschiedene Bezugssysteme
zur Stiftung von Verwandtschaft zuriickgegriffen:

»[...] certain bases of kin differentiation are foregrounded and recrafted while oth-
ersare minimalized to make the couples who seek and pay for infertility treatment
—theintended parents—come out through legitimate and intact chains of descent
as the real parents. All other parties to the reproduction, human and nonhuman,
are rendered sufficiently prostheticin the reproduction to prevent (if all goes well)
contests over who the child’s parents are.« (Ebd.: 145)

Je nach individueller Situation, elterlicher Konstellation und verwendeter Techno-
logie werden also ganz unterschiedliche Dimensionen von Verwandtschaft fiir die
Konstitution familialer Zugehorigkeit mobilisiert. Mal erfihrt Genetik als Basis
sechter< Verwandtschaft eine Aufwertung, etwa wenn die Eizelle der intendierten
Mutter einer Leihmutter transferiert wurde. Dann wieder werden der Wille zum
Kind und soziale Dimensionen von Elternschaft hervorgehoben, bspw. wenn ei-
ne Samen- oder Eizellspende genutzt wurde. Schlieflich kann auch beides glei-
chermafien als Bezugssystem dienen, zum Beispiel wenn ein Elternteil biologisch
verwandt ist, der andere jedoch nicht. Thompson bezeichnet diese Aushandlungen
und Deutungen von Verwandtschaft als »strategic naturalization and socialization,
depending on which part is underdetermined at a given time and place« (Thomp-
son 2005:13). Diese Praktiken der strategischen Naturalisierung und Sozialisierung
verweisen letztlich auf eine grundsitzliche Unbestimmtheit dessen, ob und wenn
ja, auf welche Weise Biologie und Genetik Verwandtschaft konstituieren, womit
Thompson sich den Thesen Stratherns und Franklins anschliefRt (vgl. ebd.: 146).

Uber Naturalisierungen erfolgt nach Thompson auch eine Normalisierung neu-
er Technologien, wie es in 2hnlicher Weise bereits Franklin in ithren Studien zur IVF
beschrieben hat. Hierfir werden bspw. tradierte Skripte von Familie auf technisier-
te Prozesse und die daraus entstehenden Verwandtschaftsformen transferiert:

»A significant way to normalize the newness of the techniques and the kinship
relations and social interventions they represent is to naturalize them as much as
possible. This naturalization often has a one-step-ahead dynamic, bringing into
the realm of the acceptable each new procedure that a couple undergoes in their
treatment trajectory. A successful way to make new things seem normal is to inter-
pret them as new examples of old things. Reading new ways of getting pregnant

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

and starting families onto a conventional model of the normative (in this country,
nuclear) family is a strategy that is commonly used to achieve this. Naturaliza-
tion normalizes and domesticates procedures, making them seem like appropri-
ate ways of building a family rather than monstrous innovations. [..] This parodic
performance produces a peculiar mixture of conservative and innovative, in which
conventional understandings of gender differences and roles are deployed to do-
mesticate and legitimate the new. The performance and reproduction of gender
stereotypes are thus importantin bringing order to these novel sociotechnical set-
tings.« (Thompson 2005: 141)

Thompson schreibt, dass in den Kliniken oftmals zutiefst konservative und stereo-
type Vorstellungen von biologischem und sozialem Geschlecht und Verwandtschaft
reaktiviert werden, um die sich wandelnden reproduktiven Prozesse zu stabilisie-
ren und ihnen Normalitit und Natiirlichkeit zu verleihen (vgl. ebd.: 141f.). Dies
zeige sich auch am Beispiel der Nutzer*innen, die vor dem Hintergrund der Infer-
tilitat ihre Identitit als Elternteil (wieder) herstellen miissen:

»If ability to reproduce or if a claim to being a mother or a father is in question
(even if only in one’s own eyes) or is underdetermined by the biological facts [..],
one can reclaim that status by acting in what is likely to be read by others as a
feminine or masculine or a motherly or fatherly way. Not surprisingly, this behav-
ior is often more stereotypically gendered than might be typical for the patients
in question. Paradoxically, it is invoked at precisely those times of most technical
innovation.« (Ebd.: 142)

Als Beispiel fiir den Versuch einer (Wieder-)Herstellung von Virilitit durch Aufden-
stehende skizziert Thompson eine Szene, in der Patientinnen im Wartezimmer ei-
ner Reproduktionsklinik applaudierten, als ein Mann bereits nach kurzer Zeit von
der Abgabe seines Spermas zuriickkam. Der Mann war etwas peinlich berihrt, 13-
chelte zugleich aber erfreut und nahm die Honorierung seiner Virilitit an. Letztere
hatte sich in Form der raschen, zielgerichteten Ejakulation materialisiert (vgl. ebd.:
127).

Thompson kommt zu dem Schluss, dass Geschlecht, Natur, Kultur und Technik
sich im Kontext der Reproduktionsklinik auf eine komplexe Weise wechselseitig
konstituieren. Sie spricht von einer »looping« interaction« (ebd.: 142), die sowohl
die alte soziale Ordnung reproduziere als auch etwas vollig Neues hervorbringe.
Und so bleibe letztlich auch die Rolle der Technik ambivalent:

»Given this slightly counterintuitive aspect of these high-technology sites that
technological innovation and cultural history implicate each other so strongly,
it is no wonder that progressive cultural critics cannot decide whether the new
reproductive technologies are best judged as innovative ways of breaking free
of bondage to old cultural categories of affiliation or whether they are best de-

am 13.02.2026, 20:42:3

13


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Queere Praktiken der Reproduktion

nounced as part of a hegemonic reification of the same old stultifying ways of
classifying and valuing human beings. The technologies are fundamentally both.
Technological change and cultural conservatism go hand in hand [..].« (Ebd.: 177f.)

Wie Franklin geht auch Thompson den Ein- und Ausschliissen nach, die sich
auf dem Feld der Reproduktion vollziehen. Thompson stellt die Frage, wer
Reproduktions- und Gentechnologien tiberhaupt nutzen kann bzw. sie gemifd
den gesellschaftlichen Normen nutzen soll. Sie fithrt in der Diskussion dieser
Frage den Begriff »biomedical citizenship« (ebd.: 6) ein, also biomedizinische
Staatsbiirger*innenschaft, einen Status, den — Zhnlich einer nationalen Staats-
biirger*innenschaft — nicht jede Person innehabe. Politiken des Geschlechts, des
Begehrens, von race, (Dis-)Ability und Klasse spielten eine bedeutende Rolle, so-
wobhl fiir die Entwicklung als auch die (Mdglichkeit der) Nutzung von assistierten
Reproduktionstechnologien (vgl. ebd.: 82). Wihrend in den 1980ern in den USA
alleinstehenden Frauen sowie Lesben, Schwulen, Bisexuellen und Queers der
Zugang meist verwehrt wurde und Ausschliisse auf heteronormativer Ebene stark
ausgeprigt waren, behandelte ab den 1990er und 2000er Jahren eine zunehmende
Zahl an Reproduktionskliniken diese Nutzer*innengruppen. Ausschliisse und
Stratifizierungen auf den Ebenen von race, (Dis-)Ability und Klasse setzten sich
fort (vgl. ebd.: 6, 82, 87). Aus einer intersektionalen Perspektive sind diese Ebenen
als mit Begehren und Geschlecht verstrickt zu begreifen. Heteronormativitit sei
deshalb in US-amerikanischen Kliniken nicht weniger relevant geworden, sie
wirke oftmals nur auf eine subtilere Art und Weise, wie Thompson hervorhebt:
»[...] most clinics operate with an implicit, albeit variously interpreted and in
some cases residual from earlier practice, heterosexual coupled norm« (ebd.: 86).
Die Frage der biomedizinischen Staatsbiirger*innenschaft werde ich in Kapitel
vier bezogen auf den Zugang zur Reproduktionsmedizin in Deutschland wieder
aufgreifen.

2.3.3 Zusammenfassung

An die New Kinship Studies und feministische Arbeiten der Wissenschafts- und
Technikforschung anschlief}end, verstehe ich Reproduktion, Verwandtschaft und
Familie als materiell-diskursive Praktiken der Herstellung von Relationalitit, in die
sowohl Akteur*innen als auch Aktanten involviert sind (vgl. Haraway 2004; Thomp-
son 2005). Diese Perspektive hat die Dezentrierung und Denaturalisierung west-
licher, moderner, auf Dualismen basierender Verwandtschafts- und Familienkon-
zepte zum Ziel und widerspricht der Idee einer universellen, statischen und na-
tiirlichen Grundlage von Reproduktion, Verwandtschaft und Familie. Diese bilden
sich vielmehr vor dem Hintergrund historisch spezifischer Wissensformationen in
Prozessen der Ko-Konstitution von Natur und Kultur, Biologie und Sozialem her-

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Forschungsstand und konzeptionelle Zugange

aus (vgl. Strathern 1992; Carsten 2004). Die jeweils gewihlten Bezugssysteme kon-
nen variieren: Sie zeichnen sich durch eine grundsitzliche Unbestimmtheit aus,
und konstituieren sich erst im Zuge ontologischer Choreografien (vgl. Thompson
2005).

Verwandtschaft und Familie sind somit prozesshaft, fluide und hybrid. Zu-
gleich sind sie als Grenzziehungspraktiken zu beschreiben: Ihre Grenzen sind we-
der priexistent noch beliebig (vgl. Haraway 1995b, 1995c). Begrenzungen — dessen
etwa, wer verwandt/Familie ist und darin rechtliche und/oder soziale Anerkennung
findet — werden tiber gesellschaftliche Strukturen und Normen gezogen. Aber auch
die Verwandtschafts- und Familiensysteme selbst bilden in ihren und durch ihre
Praktiken Grenzen aus. Diese erhalten eine (voriibergehende) Festigkeit und ent-
falten Prozesse der Ein- und Ausschlieffung (vgl. Strathern 2005). Folglich werden
sowohl Grenzen als auch Verbindungen in familialen und verwandtschaftlichen
Praktiken immer wieder aktualisiert. Darin liegt letztlich ihr transformatives Po-
tential: Sie konnen auch verschoben oder neu geschaffen werden und setzen sich
immer wieder neu und itberraschend zusammen. So ergibt sich eine Analyseper-
spektive, die eine radikale Kritik an Essentialismen, Dualismen und den damit ver-
bundenen Grenzziehungen iibt und zugleich eben jene differenziert in den Blick
nehmen muss, weil diese eine machtvolle Angelegenheit darstellen (vgl. Franklin
2003). (Handlungs-)Macht ist dabei unterschiedlich verteilt zwischen Akteur*in-
nen und Aktanten, aber auch zwischen den unterschiedlichen Akteur*innen selbst
(vgl. Haraway 2004).

(Reproduktions-)Technologien sind aus Perspektive der FSTS immer als einge-
bettet in gesellschaftliche Verhiltnisse und durchdrungen von Normen zu denken,
die Begrenzungen mit sich bringen, etwa hinsichtlich der Frage, wer Zugang zu
Technologien hat und sie nutzen kann und soll. Diesen Aspekt beleuchten die vor-
gestellten Konzepte der Bionormativitit (Franklin 2013) und der biomedizinischen
Staatsbiirger*innenschaft (Thompson 2005). Technologien sind jedoch nicht nur in
Strukturen verankert und spiegeln diese wider; sie sind ko-produktiv und konsti-
tuieren (Ungleichheits-)Verhiltnisse mit (vgl. ebd.).

Ankniipfend an die vorgestellten Vertreterinnen der FSTS steht in der vorlie-
genden Arbeit nicht ein etwaiger >Innovationsgehalt« von Technologien im Fokus.
Diese sind vielmehr stets als Teil ko-konstitutiver ontologischer Choreografien zu
denken. Der Blick soll deshalb auf den Modus der Nutzung von Reproduktionstech-
nologien gerichtet werden: Das méglicherweise widerspriichliche Wie des Sich-in-
Beziehung-Setzens der Akteur*innen zu Biologie und Sozialem, Natur und Kul-
tur/Technik. Die Prozesse des kulturellen (Be-)Deutens des technologisch Neuen
unter Rickgriff auf tradierte Konzepte und/oder die dabei erfolgenden Umschrei-
bungen. An den Bruchstellen und Widerspriichlichkeiten zeigen sich moglicher-
weise normalisierende Facetten, aber ebenso emanzipative Praktiken von Familie,
Verwandtschaft, Reproduktion und Geschlecht im Kontext der Nutzung von Re-

am 13.02.2026, 20:42:3

75


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Queere Praktiken der Reproduktion

produktionstechnologien. Der forschende Blick, der sich auf die Praktiken der In-
terviewten richtet, ist dabei partial, verkérpert und situiert, wie ich im folgenden
Kapitel darlegen werde. Es widmet sich den epistemologischen und methodischen
Grundlagen der Studie.

am 13.02.2026, 20:42:3


https://doi.org/10.14361/9783839456248-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

