Teil 1
Athletismus und Adelskultur

Weil er lebt, so wird dem Mann kein grofSeres Lob sein,
Als was er selber vollbringt mit eigenen Handen und
FiifSen.

Homer, Odyssee

Man ist nirgends mehr heimisch, man verlangt zuletzt
nach dem zurtick, wo man irgendwie heimisch sein
kann, weil man dort allein heimisch sein mochte: und
das ist die griechische Welt! Aber gerade dorthin sind
alle Briicken abgebrochen, — ausgenommen die Regen-
bogen der Begriffe!

Friedrich Nietzsche, Der Wille zur Macht

Die Beschiftigung mit antiken Uberlieferungen sieht sich damit konfrontiert,
dass ein sicherer Zugang zum Eigensinn historischer Quellen verschlossen
bleibt. Dieses Grundproblem jeder Geschichtsschreibung stellt sich im Fal-
le der griechischen Welt in besonderer Weise, da die »Verschrianktheit von
Mythos und rationaler Arbeit«, die Horkheimer und Adorno im Ubergang
vom lebendigen Gesang zum tiberlieferten Epos der »sinnerfiillten homeri-
schen Welt«* herausstellen, zugleich »die Verschlingung von Prahistorie und
Geschichte«* markiert. So wie der alteste Glaube an die Belebtheit der Na-
tur in den polytheistisch gedeuteten Metamorphosen der Gotter- und Men-
schengestalten aufgenommen und spater in der philosophisch verfeinerten
Seelenwanderungslehre fortgefithrt wurde, ldsst sich keine einfache Grenze
zwischen mythischen Anklangen und geschichtlichen Ereignissen ziehen. »In
der groflen Reihe von Schattierungen zeigt sich ... die Herrschaft der Moira
uber das Erdenleben teils rein, teils durch Gottereinmischungen bedingt. «3
Wiirde man iiberhaupt eine Ordnung dem mythischen Kosmos beilegen wol-
len, dann wire das allgemein und unbegreiflich wirksame Schicksal wohl
der michtigste Grund, da die Gotter mit ihren allzu menschlichen Eigen-
arten von ihren Abbildern zunichst nur darin sich unterscheiden, dass sie

1 Horkheimer/Adornor972, S. 50.

2 Ebda.,S. 53.

3 Burckhardt 1958,Bd. VL, S. 118. An anderer Stelle heifst es: »Der Mythus ist
eine allgemeine Voraussetzung des griechischen Daseins. Die ganze Kultur
samt allem Tun und Lassen war noch die alte, urspriingliche, nur allmih-
lich weiter gebildet. Von zahlreichen Formen des Lebens kannte man noch
den mythischen oder heiligen Ursprung und fiihlte sich demselben noch sehr

nahe.« Ebda.,Bd. V, S. 31.

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

unsterblich sind. Thr eigenes Schicksal vermogen selbst die olympischen Got-
ter nicht zu bestimmen, auch wenn sie sich anmafSen, tiber die ganze Welt zu
herrschen. Dass vor diesem anthropomorphistischen Hintergrund die Got-
terwelt selbst allerlei Schattierungen aufweist und heldenhafte ebenso wie
niedertrachtige Eigenschaften in einzelnen Gestalten vereint, muss nicht ei-
gens herausgestellt werden. Die zahlreichen antiken Darstellungen und Zeug-
nisse vermitteln hiertiber ein anschauliches, obgleich selten einstimmiges Bild.

Aufschlussreich fir das hier behandelte Thema ist, dass der griechische
Mythos neben den panhellenischen Géttern und Heroen eine uniibersicht-
liche Anzahl autochthoner Erziahlungen und Kulthandlungen kennt, die
sich auf lokale Besonderheiten beziehen. Zu nennen wire hier beispiels-
weise die Verehrung einzelner Gottheiten, die als Grinder oder Stifter ei-
ner Stadt angesehen wurden. Daruber hinaus standen auch einzelne Prak-
tiken, wie etwa die des Wein- und Ackerbaus oder der Viehzucht, unter
der Obhut besonderer Schutzgotter, die dafiir Sorge trugen, dass die fiir
die jeweiligen Titigkeiten niitzlichen Regeln eingehalten wurden. Fiir na-
hezu jeden bevorzugten Ort, jede wichtige Handlung oder auffallende
Naturerscheinung wurde ein Gott oder Heros in Anspruch genommen
und verehrt. In politischer Hinsicht wurde dadurch erreicht, dass selbst
konkurrierende Praktiken (technai) nebeneinander bestehen konnten, so-
fern ihnen ein spezifischer Kultort sowie ein besonderer Zeitabschnitt im
Festtagskalender zuerkannt wurden. Erst durch die jeweiligen Riickbin-
dungen an ein vorgeschichtliches gottliches Ereignis war es moglich, dass
selbst unterschiedliche Orte und Praktiken als in einem mythischen Grund
miteinander verbunden angesehen werden konnten. »Wir haben also zu-
néchst in den Mythologien vor uns einen logos, der die verschiedenen lo-
goi den verschiedenen technai durchaus beldsst.«# Dies dndert sich erst,
als es nicht mehr um die blofSe Darstellung beziehungsweise Auffithrung
zeit- und ortsbezogener Besonderheiten geht, sondern die Frage nach dem
begrifflich Allgemeinen, das heifst nach dem die unterschiedlichen technai
tibergreifenden logos gestellt wird. Diese neue Aufgabe einer begrifflichen
Schau des nun nicht mehr anschaulich Fassbaren tibernimmt schliefSlich
die Philosophie, die den »Bruch mit dem Mythos«’ im Kontext der grie-
chischen Antike allerdings erst relativ spat vollzieht.

Der Riickblick auf die griechische Polis- und Adelskultur steht somit vor
dem Problem, dass ihre Anfange bis weit in die archaische Zeit¢ zurtickrei-

4 Heinrich 1986, S. 156 (im Original nicht hervorgehoben).

5 So die Kapiteliiberschrift bei Burckhardt 1958, Bd. VIL S. 282. Der Autor be-
schreibt dort ausfiihrlich, dass dieser Bruch nicht plotzlich, sondern allmahlich
erfolgt und zahlreiche Uberginge — iiber Pythagoras und die Sophisten bis zu den
Vertretern der ionischen Schule — aufweist. Vgl. ausfiihrlich dazu Nestle 1975.

6  Wie bei allen historischen Epochenunterscheidungen gibt es auch fiir die hier ver-
wendeten Zeitbegriffe keinen allgemeinverbindlichen Bezugspunkt. Die im Text
genannten Angaben beziehen sich auf die folgenden Zeitabschnitte: geometrische

32

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

chen, ihre Bedeutungen jedoch erst in spaterer Zeit festgehalten wurden.
Dieser Hinweis ist nicht trivial, wenn man bedenkt, welche negativen Ur-
teile insbesondere die Philosophen des klassischen Zeitalters gegeniiber
den archaischen Dichtern ausgesprochen haben, die fiir die mafSgeblichen
schriftlichen Uberlieferungen aus der griechischen Friihzeit verantwortlich
sind. Jacob Burckhardt spricht in diesem Zusammenhang sogar von einem
»ausgesprochenen Hass gegen Homer und seine Gotterwelt«?, der bei Pla-
ton in der bekannten Kritik an der mythischen Vermenschlichung der Got-
ter zum Ausdruck kommt, die »weder mit der Gottesfurcht noch mit der
Wahrheit«® sich vertragen soll. Fiir den hier behandelten Zusammenhang
sind freilich nicht einzelne Griinde oder gar biographische Anlisse® rele-
vant, die gegen den Mythos vorgebracht werden, sondern es ist daran zu
erinnern, dass es einen exklusiven thematischen Zugang jenseits histori-
scher Deutungskontexte nicht gibt. Allenfalls ist es moglich, die Richtung
des Umgangs mit den unterschiedlichen Traditionen in der antiken Welt
anzudeuten, die darauf zielt, den heterogenen Anthropomorphismen mog-
lichst zu entkommen und durch einen — orts- und zeitlosen — Logomor-
phismus zu ersetzen. Man mag darin ein »welthistorisch[es], mit lauter un-
mittelbarem, personlichem, bei Lebzeiten der Philosophen fast gar nicht
durch Biicher vermittelte[s] Wirken«'® erkennen. Gesetzt ist damit jedoch
auch, dass alles Vielfaltige und vermeintlich Unreine, wie insbesondere die
mythischen Gotter-Mensch-Beziehungen, aber auch ganz praktische Ta-
tigkeiten, wie die Bildhauerei, das Verfassen von Gedichten oder Theater-
stiicken, gymnastische Ubungen, Vasenmalerei etc., seither mit dem Ma-
kel behaftet ist, ein blofSes unvollkommenes Abbild des reinen Denkens
zu sein. Dieser Zug ins Unbedingte, der dem griechischen Denken eigen
ist, iberwindet das mythische Denken vor allem durch AbstofSung; die da-
durch entstandene Kluft l4sst sich nicht iiberwinden — mit Ausnahme viel-
leicht durch die »Regenbogen der Begriffe«**, wie Nietzsche ebenso illu-
sionsfrei wie sehnstichtig anmerkt.

Zu diesen Regenbogen gehoren sicherlich die mythischen Erzidhlun-
gen. Insbesondere Homers Gesiange der Ilias und der Odyssee geben
ein anschauliches Zeugnis iiber die zu jener Zeit vorherrschenden Be-
weggriinde des als »mannlich«'* gefassten Handelns, das sich darin

Zeit (10.-8. Jhd. v. Chr; archaische Zeit (7.-6. Jhd. v. Chr.); klassische Zeit (5.~
4.]hd. v. Chr.); hellenistische Zeit (Ende 4. Jhd.~1. Jhd. v. Chr.); romische Zeit (1.
Jhd. v. Chr.—4. Jhd. n. Chr.); frithchristliche Zeit (4.—7. Jhd. n. Chr.).

7 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 295.

8  Platon 1993 ¢, Staat, 391 e.

9  Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 299.

10 Vgl ebda., S. 340.

11 Siehe dazu das Eingangszitat zu diesem Kapitel von Nietzsche 1980, S. 678.

12 Siehe dazu ebenfalls das vorangestellte Zitat zu Beginn dieses Abschnitts von
Homer 1962, Odyssee, S. 103 (VIIL. Gesang, 146-148).

33

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

konzentriert, »allzeit allen voran der Beste zu sein und der Erste«'3. Wir
werden sehen, dass dieses agonale Verstindnis als eine Konstante im
griechischen Leben anzusehen ist, wenngleich genauer zu bestimmen
bleibt, welches Leben an welchem Ort und in welcher Epoche gemeint
ist. Denn nicht sind Ehrliebe oder Ruhmsucht, die dem Wetteifer zugrun-
de liegen mogen, als feste anthropologische GrofSen zu fassen, sondern
es bleibt aufzuzeigen, dass die philotimia selbst einen Bedeutungswan-
del durchlduft. Mit Blick auf das bisher Gesagte sei hier darauf verwie-
sen, dass es einen Unterschied macht, ob man beispielsweise im kriege-
rischen Kampf, in der Tradition eines Gottes oder Heroen stehend, dem
nacheifert, was der Mythos beschreibt, oder ob die Kriegsfithrung — wie
bei Platon — vergleichsweise niichtern als gewinnbringende Aufgabe des
Staates™ gefasst wird. Wihrend der archaische Krieger seine techne als
Form der Gotterverehrung (theoria) ansieht, indem ihre praktische Aus-
fuhrung den Bezug zur Gotterwelt aktualisiert und beglaubigt, dient der
Kriegseifer in spéterer Zeit vor allem niitzlichen Zwecken. Nicht nur hat
sich also das griechische Kriegshandwerk tiber die Jahrhunderte verin-
dert — vom Burgerherr der Strategen zum Soldnerheer der Hopliten —,
sondern ebenso die Haltung hierzu. Und so verwundert es nicht, dass
Platon im Staat nicht mehr auf den »edlen Burger« setzt, um die innere
und dufsere Ordnung der Polis zu sichern, sondern hierfiir den Stand der
Weichter beziehungsweise Krieger einsetzt. In der Ilias bekampfen noch
die tapferen archaischen Helden die belagerte Stadt und richten ihren
Zorn gleichermafSen gegen den Feind und seine ihn unterstiitzenden Got-
ter; dagegen bestimmt Platon das Kriegshandwerk bereits als Frage der
politischen Organisation. Der Unterschied liegt dabei nicht allein im Pa-
thos, das zuletzt weitgehend verstummt.'s Er zeigt sich vor allem darin,
dass der archaische Kampf sowohl individuelle Praxis (techne) als auch
mythologisch-symbolischer Ausdruck (ergon) eben dieser Praxis ist, wo-
gegen in Platons Lehre vom Staat die Kriegstechnik als Herrschafts-
technologie behandelt wird, deren legitime Anwendung ein besonderes
— philosophisches — Wissen voraussetzt, das sich vom praktischen Kon-
nen immer stirker ablost. Mit dieser Trennung verkehrt sich schlieflich
auch das Verhiltnis von Theorie und Praxis: die Kriegstechnologie, kon-
trolliert durch den oder die Herrscher einer Stadt, tritt nunmehr als neue

13 Homer 1963, Ilias, S. 104 (VI. Gesang, 208).

14 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 626 a—628 c.

15 So wird im Dritten Buch des Staates detailliert ausgefiihrt, welche Art von
Erziehung durch Lieder, Dichtungen und Erzidhlungen fiir einen furchtlosen
Soldaten forderlich und welche »selbst fiir Weiber von anstindiger Denk-
art von Ubel« ist. Vgl. Platon 1993 ¢, Staat, 398 d. In diesem Zusammen-
hang fillt auf, dass die Rede tiber die je nach Anlass auszuwahlenden Mu-
sikinstrumente, Tonarten, Rhythmen und Texte bereits an den niichternen
Kenntnissen der zeitgenossischen Musiklehre sich orientiert.

34

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

wirkungsvolle Praxis in Erscheinung, wogegen das praktische Kriegs-
handwerk, ausgeiibt durch die Krieger und Soldaten, an Einfluss verliert
und Macht einbifst. Wurde, wie oben angedeutet, theoria im mythologi-
schen Sinne noch als Kulthandlung zur Verehrung der Gotter verstanden,
so kommt es in klassisch-griechischer Zeit zu einem Bedeutungswandel,
der unserem heutigen Verstiandnis in der Verbindung von techne und lo-
gos sehr nah ist. Fiir das Verstiandnis der Entwicklung von Athletismus
und Adelskultur ist es wichtig, auf diesen Wandel bereits frithzeitig hin-
zuweisen, der tatsichlich einen Umschlag ins Gegenteil bezeichnet, so
dass von einer widerspruchsfreien Entwicklung keine Rede sein kann.

Eine zweite Vorbemerkung betrifft das, was wir heute mit dem Be-
griff »Gewaltverherrlichung« bezeichnen wiirden, die in der griechischen
Welt — zumal in archaischer Zeit — den Normalfall des Lebens bezeich-
net und den Tod ebenso mit einbezieht wie dessen Apotheose. Zu erin-
nern ist in diesem Zusammenhang an die ersten Worte der Ilias, in der
es heifst:

»Sing, o Muse, den Zorn des Peleussohnes Achilleus,/ Unheilzorn, der
Leiden, unzahlige schuf den Achaiern./ Tapferer Seelen viel, gar viel dem
Aides hinwarf,/ Heldenvolk, und liefS ihren Leib den Hunden zum Rau-
be,/ Gab ihn den Vogeln zum Frafs; [...]«™¢

Zorn und Gewalt stehen nicht zufillig am Anfang des Epos. Literarischer
Anlass und Hintergrund fiir diesen Beginn ist laut Homer die Entehrung
des Gottes Apollon und dessen Rache an den Achaiern, die in Person des
Achilleus und Agamemnon miteinander in Konflikt geraten, woraus im
weiteren Verlauf der Erzahlung ein unermesslicher Leid- und Unheilzu-
sammenhang sowohl fur die achaischen Belagerer als auch fur die Be-
wohner der Stadt Troja erwichst, der zuletzt keinen wirklichen Sieger
mehr kennt.”” Der Mythos ldsst keinen Zweifel, dass der heroische Krieg
mit seinen affektiven Aufladungen und Katastrophen zum grofStmogli-
chen Unheil fithrt. Allerdings, und daran gilt es sich gedanklich anzuna-
hern, werden all die leidenschaftlichen Aufwallungen, Neidempfindun-
gen, Wutausbriiche, Demutigungen, Vergeltungs- und Vernichtungsakte
ausdriicklich nicht — wie heute nahezu reflexartig —, moralisch missbil-
ligt und zuriickgewiesen. Der Mythos zeigt sich in seiner unverhohlenen
Verehrung heroischer Gewalten und Graueltaten vielmehr selbst gebannt
und fasziniert von den bellizistischen Machten. Diese uns heute zumin-
dest irritierende Haltung ist kaum einer bloflen Lust am Leid des Ande-
ren geschuldet, die sich tibrigens im Mythos rasch zum eigenen Unheil
wenden kann. Und auch die typologisierende Rede vom »griechischen

16 Homer 1963, Ilias, S. 7 (I. Gesang, 1-5).

17 Man denke nur an die in Homers Odyssee (1962) und in Vergils Aeneis
(2005) eindrucksvoll besungenen Irrfahrten und Schicksale der trojanischen
Helden nach Beendigung des Krieges.

35

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Pessimismus« und dessen » Wille zum Diistern«'® tragt zum Verstandnis
nur wenig bei. Betrachtet man hingegen »das Werden von Personlich-
keits- und Gesellschaftsstrukturen« nach soziogenetischer Lesart »im
unlésbaren Zusammenhang beider miteinander«™, wobei der »Prozess
der Zivilisation« — laut Norbert Elias — wesentlich auf »eine Kanali-
sierung der individuellen Triebe und Affekte«*° zuriickzufiihren ist, so
kommt man schon deutlich weiter. Begreiflich werden zumindest die Dif-
ferenzen in den historisch sich wandelnden Zusammenhingen zwischen
Personlichkeits- und Sozialstrukturen, die Elias »als interdependente As-
pekte der gleichen langfristigen Entwicklung«** begreift. Freilich gibt der
Autor in einem anderen Zusammenhang selber zu bedenken, dass wir
ublicherweise nicht danach fragen:

»[...], wie sich die Veranderungen des Grades der Gewaltkontrolle, der
sozialen Standards, die die Gewalt regulieren, oder der damit einherge-
henden Emotionen vollziehen. Auch fragen wir im allgemeinen nicht da-
nach und wissen deshalb nicht, warum sie iberhaupt erfolgen. Mit an-
deren Worten, wir wissen weder, welche Erklirung es dafiir gibt, noch,
wie unsere eigene hohere Empfindlichkeit gegeniiber physischer Gewalt,
zumindest in innerstaatlichen Beziehungen, erklirt werden kann.«**

Auch wenn sich einzelne Griinde angeben lassen, die spitestens in klas-
sisch-griechischer Zeit im Zuge der Polisentwicklung die Ausbildung
von externen Instanzen und Sanktionen der Affektkontrolle begiins-
tigten und damit ein »Erwachen des Gewissens««*3 ermoglichten, so
bleibt doch aus heutiger Sicht nicht mehr als blofses Unverstandnis tiber
die scheinbar glickliche Verbindung zwischen roher Gewalt und unge-
bremstem Heroismus im griechischen Mythos. Peter Sloterdijk deutet
diesen Nexus aus der Frithphase der griechischen Kulturentwicklung,
fiir den die Psychoanalyse sehr viel spater den von ihr ungeliebten Be-
griff des »Todestriebs« erfunden hat, sogar als »vitalste aller moglichen
Stellungnahmen zu den Tatsachen des Lebens«*. Allerdings schrinkt

18 So Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 350.

19 Elias 1997 a, S. 22.

20 Elias 1997 b, S. 458. Neben der zunehmenden Affektkontrolle ist laut Elias
die Ubertragung des Gewaltmonopols auf staatliche Institutionen ein we-
sentlicher Indikator der — trotz aller historischen Riickschlige — bei ihm
insgesamt positiv gedeuteten »langfristigen Transformationen der Gesell-
schaftsstrukturen und damit auch der Personlichkeitsstrukturen«. Vgl. zu
dieser Formulierung aus der im Jahr 1968 erginzten »Einleitung« zur Zivi-
lisationstheorie Elias 1997 a, S. 10.

21 Ebda.,S. 15.

22 Elias 2003 a, S. 244.

23 Ebda.,S. 263.

24 Sloterdijk 2013, S. 12. Der Autor legt sein Augenmerk auf die Trias »Gott-
Held-Rhapsode«, wenn er schreibt: »Nur weil der schreckenerregende

36

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

der Autor sogleich ein, dass uns das »homerische Zornverstandnis [...]
in letzter Instanz versperrt bleiben «*s muss.

Zum antiken Schauspiel gehort, dass der Held seine tief empfunde-
ne Ohnmacht nur iiberwinden kann, indem er sich gegen die natiir-
lichen und sozialen Widerstinde des Lebens auflehnt. Erst durch die
kraftvolle und aggressive Selbstverausgabung gewinnt das episch-heroi-
sche Subjekt an Wert, der ihm in seiner physischen und sozialen Alltags-
existenz versagt bleibt. Es wire freilich verkiirzt, wiirde man darin nur
den Ausdruck einer auffilligen Personlichkeitsstruktur erkennen, bei der
bestimmte Wahrnehmungs- oder Empfindungsmingel durch martiali-
sche Uberkompensationen ausgeglichen werden sollen. Der archaische
Kampfer sieht sich vielmehr von den Goéttern auserwahlt, seine von die-
sen empfangene Wut gegen alles zu richten, was ihm entgegensteht — ein-
schliefllich jener Gottgestalten, die nicht auf seiner Seite sind. Ohne Un-
terstiitzung durch héhere Michte, so die frithgriechische Uberzeugung,
muss der Held scheitern — was allerdings auch geschehen konnte und so-
gar regelmafig der Fall war, wenn einzelne Gotter sich als grofSzugig er-
weisen. Eine Erfolgsgarantie gibt es nicht. Zudem sind die himmlischen
Konflikte weit heftiger als die irdischen Auseinandersetzungen, so dass
der »Krieg aller gegen alle« als scheinbar natiirliche Fortsetzung der Ge-
walt- und Vernichtungsakte zwischen Titanen, Giganten und Gottern
angesehen wird und der antike Held, trotz seiner tibermenschlichen An-
strengungen, dauerhaft hoheren Schicksalsmichten ausgeliefert bleibt.
Wichtig fir das Heldenverstiandnis ist jedoch, dass zwischen den irdi-
schen und himmlischen Michten eine Verbindung entsteht, die der Held
im Wortsinn »verkorpert« und der er durch seine Taten einen mensch-
lich-tibermenschlichen Ausdruck verleiht. Dadurch werden die Gotter
selbst, die in ihrer Gesamtheit — also durch ihre Gegensitze hindurch
— das Ideal des vollkommenen Menschen darstellen, fur die Menschen
selbst erreichbar. Doch wihrend die olympischen Michte frei sind von
den Entbehrungen des Lebens und schmerzlos sowie furchtlos geniefSen
konnen, was sich ihnen unmittelbar darbietet, bleiben die Menschen
an das irdische Dasein gekettet, das neben dem Tod eine ganze Reihe
schicksalhafter Leiden bereithilt, die in den antiken Epen so eindrucks-
voll besungen werden. Durch seine Taten und Werke ist es dem antiken
Helden wenigstens voriibergehend moglich, sich aus der »vegetativen

Zorn fiir die kriegerische Heldenerscheinung unverzichtbar ist, darf sich der
Rhapsode an die Gottin wenden, um sie fiir vierundzwanzig Gesange zu en-
gagieren. Wire der Zorn, den die Gottin zu besingen helfen soll, nicht sel-
ber von hoherer Natur, wiirde schon der Gedanke, sie anzurufen, Blasphe-
mie bedeuten. Allein weil es einen Zorn gibt, der von oben verliehen wird,
ist es legitim, die Gotter in die heftigen Affiren der Menschen zu involvie-
ren.« Ebda., S. 13-14.
25 Vgl.ebda., S, 11.

37

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Benommenheit« zu befreien: »Die Erdenbewohner schopfen Luft, seit
sie sich vorstellen konnen, die Gotter seien Zuschauer, die sich an der ir-
dischen Komodie delektieren «2.

Man kann mit Sloterdijk die dynamischen Affektkonstellationen des
griechischen Mythos etwa so deuten, dass die zerstorerischen Leidenschaf-
ten und Kampfe vor jeder besonderen Absicht und Zielsetzung als »totale
Expressivitit«*” in Erscheinung treten und dem Helden das Erlebnis einer
»Art numinoser Gegenwart«*® gewihren. Zumindest appelliert der Ver-
weis auf den noch ungeziigelten Stolz (¢hymos) als vermeintlich authenti-
scher Ausdruck purer Kraft und Lebensenergie an jenes menschliche Selbst-
gefiihl, das nach mehr als zweitausendfiinfhundert Jahren Moralgeschichte
ublicherweise diskreditiert und als blanker Egoismus abgetan wird.* Und
in psychologischer Hinsicht ist sicherlich aufschlussreich, dass der Zorn
gegen sich, der in moderater Form als Selbsttadel oder Selbstkritik auftritt,
eben jene Triebkraft° bezeichnet, die den Prozess der Selbstwerdung so-
wohl auslosen als auch verstiarken kann. Allerdings lasst sich kaum leug-
nen, dass den produktiven Aspekten des thymotischen Verlangens nach
Selbstachtung und Anerkennung bereits im Mythos ein Maf$ an blinder
Wut und zerstorerischer Gewalt innewohnt, das neben dem kurzzeitigen
Triumph des Helden notwendig auch dessen Vernichtung zur Folge hat.
Selbst wenn die »Vergottung« des antiken Heros zunichst dartiber hin-
wegtduschen mag, dass die von ihm ausgetibte Gewalt sich ebenso gegen
ihn selber richtet, offenbart sich der »Betrug am Opfer«3* unausweichlich:

»Etwas von solchem Trug, der gerade die hinfillige Person zum Tri-
ger der gottlichen Substanz erhoht, ist seit je am Ich zu spiiren, das
sich selbst dem Opfer des Augenblicks an die Zukunft verdankt. Seine
Substantialitit ist Schein wie die Unsterblichkeit des Hingeschlachteten.
Nicht umsonst galt Odysseus vielen als Gottheit. «3

Die vermeintlich produktiven Aspekte von Stolz (thymos), Mannesmut
(andreia) und Wut (menis)3 zeigen sich damit als ihr genaues Gegenteil:

26 Vgl.ebda.,S. 14.

27 Ebda.,S. 21.

28 Ebda,,S. 20.

29 Nietzsches »Muth zum Verbotenen« oder auch Hegels Ausfithrungen zur
»Selbststandigkeit und Unselbststandigkeit« im Kampf um Anerkennung
seien hier als prominente Gegenbeispiele zumindest benannt. Vgl. dazu
Nietzsche 1988, S. 167 sowie Hegel 1999, S. 109.

30 So etwa in der psychopolitischen Deutung des » Zornmiitige[n] als natiirli-
cher Helfer fiir die Vernunft« bei Platon 1993 ¢, Staat, 441a.

31 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 58.

32 Ebda.

33 Heinrich weist darauf hin, dass die geliufige Ubersetzung von menis mit
»Zorn« — wie in der ersten Zeile der Ilias — eher verharmlosend und damit

38

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Das, was der antike Held anderen an Gewalt zufiigt, erleidet er schlief3-
lich selbst. Die Ilias beschreibt dies ebenso dramatisch wie illusionslos.
Achilleus, dessen Raserei ihn dazu fiihrt, seinen grofSten Gegner, Hektor,
nicht nur »ehrenvoll« im Kampf zu téten, sondern auch dessen Leich-
nam zu schinden, vergeht sich an den heiligen Bestattungsbrauchen und
verliert damit in letzter Verzweiflung auch die Ehrfurcht vor dem Tod.
Auf diese Weise tiberschreitet er zugleich eine dem Menschen von den
Gottern gesetzte Grenze. Sein verletzter Stolz, der die Ilias wie ein roter
Faden durchzieht, kulminiert schlieflich in dem Frevel des tragischen
Helden gegen die von den Gottern eingesetzten Formen und fihrt schon
bald, ohne dass dies im homerischen Epos eigens ausgefihrt wird, zu
seinem Tod. Zuvor jedoch kommt es zu einer bewegenden Szene, in der
Priamos, der greise Vater des getoteten und entehrten Trojaners Hektor,
Achilleus bittet, den Leichnam seines Sohnes freizugeben, um ihn »im
Geiste der Gotter« bestatten zu konnen. Im Leid vereint, der Vater trau-
ernd um seinen Sohn und der kriegerische Held im Schmerz tiber seinen
von Hektor getoteten Freund, iberwinden beide ihre Wut, indem sie sich
in der Verzweiflung des anderen selbst erkennen. Achilleus findet hier-
fur die folgenden Worte:

»Dann lassen wir beide/ Ruhn in der Seele den Gram, und ob wir freilich
betriibt sind./ Denn es erwichst nicht Frommen noch Furcht aus blu-
tigen Tranen./ Also spannen die Gotter den todverfallenen Menschen/
Jammerlich Ach und Weh. Ohn Schicksal wesen sie selber. «34

Es scheint, als wenn der blinde Hass sein Ende findet angesichts des
schweren Schicksals, das die Gotter den Menschen bereiten. Fiir einen
kurzen Moment entsteht sogar der Eindruck, als wenn die beiden Ge-
schlagenen sich gegen die hoheren Michte verbinden und die ihnen auf-
erlegte Prufung meistern. Allerdings wird der Zirkel der Gewalt und der
dadurch begriindete Zwang zur Selbstbehauptung nur voriibergehend
durchbrochen. Den Frieden zu halten, verspricht Achilleus blofs fiir die
begrenzte Zeit von zwolf Tagen und Nachten, bis die Trauer tuberstan-
den ist.3s Nach dieser Unterbrechung, so belegt der Mythos ebenso wie
sein Ubergang in die Geschichte, setzt sich das Prinzip blinder Herrschaft
fort — das jedoch nicht durch anthropomorphe Gotter oder vergotter-
te Helden eingesetzt ist, sondern seinen Grund im Opferglauben findet,
»nach welchem die Unterworfenen das ihnen angetane Unrecht sich sel-
ber nochmals antun, um es ertragen zu konnen «3¢.

unzutreffend ist. Der Autor spricht stattdessen von »Wut: das Getrieben-
werden, das das Bewegungszentrum nicht im Subjekt des Rasenden hat«.
Vgl. Heinrich 1986, S. 68.

34 Homer 1963, Ilias, S. 427-428 (XIV. Gesang, 532-527).

35 Vgl ebda., S. 434 (XIV. Gesang, 781).

36 So Horkheimer/Adorno 1972, S. §8.

39

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Freilich findet dieser Glaube im Verlauf der historischen Entwicklung
unterschiedliche Gestaltungs- und Ausdrucksformen, die tiber den blin-
den Hass gegen sich und andere hinausweisen. Auch wenn die antike
Quellenlage zahlreiche Liicken und Leerstellen aufweist, drangt nach
griechischem Verstandnis doch alles zur Erscheinung, ohne sich hinter
dunklen Begriffen oder leuchtenden Ideen zu verbergen: »Der Mystik
ist tiberall eigen, den Begriff in die Anschauung zuriickzuverwandeln «37.
Alles Sein soll in seiner Geltung zum Vorschein gebracht werden und es
ist sicherlich kein Zufall, dass mit dem griechischen Theater genau dies
beabsichtigt wird. Auf der Biithne wird das Sich-Zeigen und Sehen-Kon-
nen so miteinander verbunden, dass die kunstvoll bearbeiteten und auf-
gefuhrten Themen nicht einfach nur tradiert, sondern tiberhaupt erst
zu einer bedeutsamen » Angelegenheit [...] einer ganzen Bevolkerung«3®
werden. Indem Dichter und Schauspieler sich in ihrer individuellen und
kollektiven Identitit offentlich darstellen, kommt es nicht nur zu einer
»Intensivierung des Selbstbezugs, durch den man sich als Subjekt seiner
Handlungen konstituiert«*. Vielmehr wird dieser Individualisierungs-
schub - der historisch etwa mit Einfiihrung der attischen Tragodie ein-
setzt, die ihrerseits aus dionysischen Kult- und Tempelfesten hervorgeht+
—, begleitet von einer wachsenden Sorge um die 6ffentlichen Angele-
genheiten. Auch wenn es trotz aller verstreuten Quellen und Hinweise
kaum moglich ist, »hinter das Geheimnis des Entstehens und allmahli-
chen Wachsens«# der griechischen Tragodie zu kommen, so bleibt doch
festzuhalten, dass es sich hierbei um einen »hochwichtigen Kultus der
griechischen Polis« handelt, der nicht der blofSen Unterhaltung einer
stadtischen Elite dient, sondern »als grofse Angelegenheit fiir die gan-
ze festliche Biirgerschaft«*> zu verstehen ist. Ahnlich wie in Volksver-
sammlungen und Gerichtsverhandlungen die 6ffentliche Rede und der
Dialog als bereits eingetibte Formen politischer Kommunikation in Er-
scheinung treten, kommt es mit Ausbildung der griechischen Poesie, die
neben Tragddie und Drama auch die Komodie und Posse kennt, zu ei-
nem deutlichen Anwachsen des 6ffentlichen Bewusstseins. Das bedeutet,

37 Wundt 1914, S. 147. Selbst in Platons Hohlengleichnis werden die Ideen als
Ausdruck hochsten Seins noch anschaulich als Aufgabe des Sehens gefasst.
Vgl. Platon 1993 c, Staat, 516 a.

38 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VII, S. 196.

39 So eine Formulierung Foucaults in den Ausfithrungen tiber die »Kultur sei-
ner selbst«. Vgl. dazu Foucault 1986, S. 17.

40 Nachdem der Mythos in Epen, Hymnen und kiinstlerischen Darstellungen
offentlich wirksam geworden war, entsteht mit der attischen Tragodie im 6.
Jahrhundert v. Chr. eine eigene Gattung der griechischen Poesie mit eigens
dafiir errichteten Auffithrungsstétten.

41 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 189.

42 Ebda.

40

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

dass parallel zur individualistischen Einstellung und Hochschitzung des
Privatlebens auch die Beachtung der politischen Verhiltnisse und Ge-
setze immer stirker als soziale Notwendigkeit erkannt wird. Das da-
durch verschirfte Spannungsverhiltnis zwischen den individuellen An-
spriichen sowie den Erfordernissen der 6ffentlichen Ordnung setzt sich
auf der personlichen Ebene schlieSlich als innerer Kampf zwischen spon-
tanen Regungen und Begierden einerseits (akrasia) sowie der selbstbe-
herrschten Zuriickhaltung (enkrateia) und Mafligung (sophrosyne) an-
dererseits fort. Es ist offensichtlich, dass unter den Bedingungen der sich
langsam durchsetzenden neuen Herrschaftspraxis auch die Gewaltver-
héltnisse sich allmahlich verandern und spatestens in klassisch-griechi-
scher Zeit als Frage der moralisch richtigen Lebensfithrung in den Vor-
dergrund riicken. Foucault spricht in diesem Zusammenhang sogar von
einem »Zweikampf mit sich selber«, bei dem die » Gegner, die das Indi-
viduum bekiampfen muss, [...] ein Teil seiner selbst« sind. — Oder mit an-
deren Worten: »Kdmpfen heifdt, sich mit sich messen «#3.

Als Prototyp dieser neuen »Zornkultur«, die nicht mehr in blinder
Waut gegen dufSere Feinde gerichtet ist, sondern die sich regenden Ener-
gien dazu nutzt, um sich selbst zu kontrollieren und zu beherrschen (as-
kesis), gilt der von Platon gepriesene Sokrates. Im Symposion findet sich
die bekannte Lobrede des Alkibiades auf den Philosophen, der schein-
bar unerschiutterlich (ataraxia) gegen alle Bedrangnisse und Gefahren die
Welt um sich vergisst, um sich ganz dem Denken zu widmen.* Nicht nur
wird Sokrates als Held beschrieben, der im Krieg tapfer und mutig an der
Seite seiner Mitstreiter kimpft, sondern der es »wie kein anderer« ver-
steht, selbst im blutigsten Kampfgetiimmel mit souveriner Geste und Hal-
tung, sich der reinen Arbeit des Philosophen zuzuwenden.+ Doch nicht
jeder vermag die Schwierigkeiten der dufSeren Lebenslagen so unempfind-
lich und selbstkontrolliert zu meistern, wie der dem Irdischen bereits ent-
hobene philosophische Alleskonner. Fiir die weniger Weisen und Begab-
ten bleibt daher nur die Bewdhrung »im Kampfe mit zahlreichen Liisten
und Begierden, die zur Schamlosigkeit und zum Frevelmut verleiten«, um

43 Vgl. Foucault 1990, S. 9o und S. 9.

44 Vgl. Platon 1993 b, Gastmahl, 219 e—221 b.

45 »Tief in Nachdenken versunken, blieb er vom frithen Morgen ab an der-
selben Stelle stehen und, da es mit seiner Denkarbeit nicht vorwirts gehen
wollte, lief§ er nicht locker, sondern blieb nachsinnend stehen.« Ebda., Gast-
mabl, 220 a. Dies ist nur, wie es an gleicher Stelle heifit, eine »Probe seiner
Leistungsfahigkeit«. Bemerkenswert ist tibrigens, dass das »Ertragen von
Strapazen« als sublime Form der Zornverarbeitung bei diesem Helden als
korperliche Bewegungslosigkeit in Erscheinung tritt. Wahrend der Rasende,
wie zuvor angemerkt, »das Bewegungszentrum« aufler sich verspiirt, tritt
der Philosoph ebenso selbst- wie machtbewusst bereits als anschauliche Ver-
korperung des »unbewegten Bewegers« auf die Biihne.

41

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

den Sieg davonzutragen, »im Bunde mit der Vernunft, mit der Tatkraft
und einer sicheren Meisterschaft im Spiele wie im Ernst«#. Hierzu be-
darf es laut Platon vor allem eines wohlgeordneten Staatswesens (poli-
teia) mit entsprechenden Gesetzen (120m0i), um vorzubeugen der tugend-
losen »Schlaffheit dessen, der den Lustbegierden nachgibt und ihrer nicht
Herr werden kann«#. Zu dieser politischen Aufgabe zihlt nicht zuletzt
»die richtige Erziehung« (paideia) von frithster Jugend an, »die sich fihig
erweist Leib und Seele so schon und trefflich zu gestalten wie nur mog-
lich«#®. Und vor dem Hintergrund dieser umfassenden Umkehrungsab-
sicht® Giberrascht es nicht, dass das philosophische Erziehungsprogramm
nicht nur einseitig am Seelenheil sich ausrichtet, sondern ebenso daran
interessiert ist, den Leib durch eben jene gymnastische Bewegung zu bil-
den, »die ein Korper durch sich selbst in sich entstehen ldsst, denn sie ist
am meisten der Bewegung der Denkkraft und des Weltalls verwandt«se.
Homers blindwiitige und getriebene Helden, so konnte man die ein-
leitenden Uberlegungen fortfiihren, werden im idealen Staat des Platon
zu gezahmten und selbstbeherrschten Seelenwesen, die ihre »Luste und
Begierden« weitgehend im Griff und ihre »zur Krankheit ausartenden
Triebe«5* nahezu tiberwunden haben. Vom ungezugelten Stolz (¢hymos)
und Mannesmut (andreia) des Peleussohnes ist bei Platon jedenfalls nicht
mehr die Rede — und wenn uberhaupt der Philosoph auf den Dichter aus
klassischer Zeit zu sprechen kommt, dann nur mit Ablehnung oder Ver-
achtung. Allerdings bedarf es nicht viel Anstrengung um zu erkennen,
dass die von Platon geplanten Praventivmafinahmen gegen drohende Ge-
fahren des Kontrollverlustes — also etwa die »Uberwiltigung im Gelich-
ter«5> oder die »rasende Liebesleidenschaft«s3 — unvollkommen bleiben,
da »die drei michtigsten Gegenmittel«, namlich »Furcht, Gesetz und [...]
die tiberredende Kraft der Wahrheit«s4, nur eingeschrankt wirksam sind.

46 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 647 e.

47 Vgl. ebda., Gesetze, 836 b.

48 Vgl. ebda., Gesetze, 788 c.

49 In der Politeia spricht Platon ausdriicklich von der padagogischen »Kunst
der Umkehrung«. Vgl. Platon 1993 c, Staat, 518 d.

so Platon 1993 d, Timaios, 89 a. Konig weist in seiner Kritik der »padagogi-
schen Korperokonomie« Platons darauf hin: »Wie bereits Denkbewegung
und Triebbewegung nur in Form von Ruhe und Autonomie akzeptiert wur-
den, so erfihrt auch jetzt nicht korperliche Fortbewegung tiberhaupt, son-
dern nur eine ganz bestimmte Form von gymnastischer Bewegung des Kor-
pers Platons Zustimmung. « Konig 1989, S. 42.

51 Platon 1993 g, Gesetze, 782 e-783 a.

52 Vgl. Platon 1993 c, Staat, 388 e.

53 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 839 a.

54 Vgl. ebda., Gesetze, 783 a. An gleicher Stelle wird noch hinzugefiigt,
dass »man sich aber auch noch der Beihilfe der Musen und der iiber den

42

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Die Wut ldsst sich nicht aus der Welt schaffen, selbst wenn es gelingt, sie
gegen ihre Trager selbst zu richten. Auch der folgsam-ntichterne Biirger
des Idealstaates ist nie ganz Seelenwesen — und steht fortan sogar unter
der doppelten Spannung seiner spontanen Leidenschaften sowie den er-
ziehungspolitischen Programmen zu ihrer Eindimmung. Wahrend Achil-
leus nur die Gotter fiirchten muss, die er zudem hiufig genug auf seiner
Seite weif3, richtet der Polisbiirger seine Angste gleichermaflen gegen sich
wie gegen andere, da aufler wenigen philosophischen Alleskonnern kaum
jemand den hohen Anspriichen der gottlichen Vernunft gerecht zu wer-
den vermag. Wahrend also Vernichtungswille und Todestrieb in klassisch-
griechischer Zeit gegen dufere Feinde, Menschen ebenso wie Gotter, ge-
richtet waren, kimpft der gezihmte Held der Polisgemeinschaft bereits an
mehreren Fronten: gegen seine eigene, naturhafte Unvollkommenheit so-
wie gegen tatsichliche Gefahren von aufSen. Dass vor diesem Hintergrund
erst der Tod, also die radikale Trennung von Korper und Seele, von Pla-
ton als Losung angesehen wirdss, kann angesichts der ungleichen Macht-
verhiltnisse in diesem Zweifrontenkrieg nicht verwundern. Doch wih-
rend »der Philosoph bemtiht ist, seine Seele so viel wie moglich von der
Gemeinschaft mit dem Korper zu losen«, bleibt fiir »die anderen Men-
schen«s¢ nur die Erhohung der Anstrengungsbereitschaft. Da der philoso-
phisch abgewertete und gegentuber dem Seelenheil als minderwertig klas-
sifizierte Korper nicht einfach aufgelost werden kann, bleibt nur der Weg,
das Pensum seiner Bearbeitung zu steigern.

Den Programmen der Korperzivilisierung, die der Hoherentwick-
lung des nur gering Geachteten dienen, ist von Beginn an die Verach-
tung anzumerken, die als »Hassliebe gegen den Korper« — folgt man
darin Horkheimer und Adorno - bis heute nachwirkt: »Der ausgebeu-
tete Korper sollte den Unteren als das Schlechte und der Geist, zu dem
die anderen MufSe hatten, als das Hochste gelten«s7. Die »Selbsternied-
rigung des Menschen zum corpus«s® bleibt jedoch unvollstindig, da die
»durch Zivilisation verdridngten und entstellten menschlichen Instink-
te und Leidenschaften«s® fortexistieren und bestindig daran erinnern,
dass die von Platon »fiir die Menschen« beschworene und nur durch

gymnastischen Wettkdmpfen wachenden Gotter versichern muss, die dem
Anwachsen dieser Krankheiten und dem Zufluss fiir sie wehren«. Ebda.

55 Vgl. zur Deutung des Sterbens als Befreiungsvorgang der Seele vom Korper
Platon 1993 a, Phaidon, 67 d. Konig weist in diesem Zusammenhang da-
rauf hin, dass Platons Unsterblichkeitsbeweise der Seele »immer auch Be-
weise der Sterblichkeit und Minderwertigkeit des Korpers sind«. Vgl. Konig
1989, S. 124, Anm. 82.

56 Platon 1993 a, Phaidon, 64 b-65 a.

57 Horkheimer/Adorno 1972, S. 247.

58 Ebda.

59 Ebda.,S. 246.

43

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Maifigungsubungen anzustrebende »Harmonie von Korper und See-
le«® blofSer Schein ist. Welchen Charakter dieser Schein bei den »Her-
ren Griechenlands« besitzt, und welche Funktion das Ideal der geistigen
und korperlichen Vortrefflichkeit (kalos kagathos) im Rahmen der Polis-
gemeinschaft ibernimmt, ist jedoch genauer herauszuarbeiten. Denn ob-
gleich das Bild der Leib-Seele-Einheit bereits in der Antike sich als Liige
offenbart, gilt doch die gesamte korperliche Erscheinung einer Person
als sichtbarer Ausdruck ihrer Vortrefflichkeit (arete). Ohne korperliches
Training ist es kaum moglich, den eigenen Machtanspriichen in Form
kontrollierter Bewegungen und herrschaftlicher Haltungen einen ange-
messenen Ausdruck zu verleihen. Als legitimer Bestandteil der griechi-
schen Adelskultur sind Gymnastik und Athletik daher unverzichtbar fiir
das Verstandnis der »Herrschaft als Grausamkeit«%', die bis heute nach-
wirkt und keineswegs tiberwunden ist.

Die dritte und letzte Vorbemerkung betrifft das Verhaltnis von Po-
lis und Adelskultur. War zuvor bereits vom kalos kagathos die Rede, so
bleibt im Folgenden herauszuarbeiten, wie dieses Ideal des ehemals he-
roischen Einzelmenschen und spater der »berithmten Individuen«%* sich
entwickelt und verandert hat. Wahrend das frithe »Leben der Aristo-
kraten« insbesondere durch » Waffen, Leibesiibungen und Gelage «% ge-
kennzeichnet ist, treten in klassischer Zeit auch andere »Edeltreffliche«
auf die politische Bithne. Mit der allmihlichen Durchsetzung der atti-
schen Demokratie wird der »Pomp des Athletentums« und das »alte
Lebenspathos der Olympioniken«® zwar nicht bedeutungslos. Im Zeit-
raum zwischen den Perserkriegen und dem Peloponnesischen Krieg ver-
dndern sich jedoch mit den sozialen Konkurrenzen auch die Akteure, die
um offentliche Gunst und Anerkennung wetteifern:

»Die Philosophen, Sophisten, Dichter, Maler, Techniker, geschickten
Leute aller Art, welche jetzt statt der Agonalsieger in Griechenland Ze-
lebrititen werden, haben die Kunst und den Willen, sich ohne Riickhalt
geltend zu machen. «%s

Mit dem Auftreten der hier genannten Protagonisten erleidet der Glau-
be an das »edle Gebliit« und die »natiirliche Vornehmheit« eine erste
Erschiitterung, ohne freilich ganz zu verschwinden. Die neuen ethischen

60 Vgl. Platon 1993 d, Timaios, 88 b.

61 Horkheimer/Adorno 1972, S. 248.

62 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 210. Der Autor bezieht sich in diesem Zusam-
menhang auf das 5. vorchristliche Jahrhundert, in dem es zu einer »Erwei-
terung des Agonalen zu einem Wettstreit im ganzen Leben« kommt. Vgl.
ebda., Bd. VIIL, S. 208.

63 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 160.

64 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 201.

65 Ebda., Bd. VIII, S. 209.

44

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Ideale und Maximen des guten Lebens betreffen fortan »nicht mehr den
Edelfreien, sondern den Biirger tiberhaupt, ja bald den Menschen tber-
haupt«%. Die GrofSe eines Mannes, die durch den Olympischen Sieg im
Wettkampf unter Gleichen erst seine 6ffentliche Beglaubigung und Voll-
endung findet, bemisst sich mit dem Auftreten der neuen Beriihmtheiten
an veranderten und zunehmend abstrakteren MafSstaben. Wo bei Ho-
mer die Belagerer Trojas unmittelbar nach Bestattung eines ihrer Hel-
den noch ausgiebige Wettkampfe veranstalten und dabei sogar in Streit
uber die ausgelobten Preise geraten®’, versinkt nur wenige Jahrhunder-
te spiter der philosophische »Alleskonner« Sokrates, um das Beispiel
nochmals aufzugreifen, wihrend eines Feldzugs ganz in sein Denken und
macht damit fir alle Beteiligten deutlich sichtbar, dass er den irdischen
Dingen mit ihren Leiden und Miithen (ponos) bereits weit entriickt ist.
Seine abstrakte Tatigkeit entbindet ihn gleichsam von der Welt und do-
kumentiert damit zugleich seine Machtigkeit, ohne dass hierfur ein rea-
ler Gegner zu bezwingen ware. Der Wettkampf findet nur noch im logos
selbst statt, und der zu erringende Preis ist bei Platon ausdriicklich an
keine Sinnesqualititen mehr gebunden. Auch wenn die anderen nahezu
zeitgleich in Erscheinung tretenden »Zelebritaten« weniger abstrakten
Titigkeiten nachgehen, zeigt sich auch deren »Macht der Personlichkeit
[...] nicht mehr agonal, das heif$t im Siege iiber einen oder einige Ahn-
liche, sondern absolut«%. Populdre Praktiken und Disziplinen — man
denke in diesem Zusammenhang etwa an die sonderbaren Wettbewerbe
der »Vielfresser«, »Essparasiten« und »Schmeichelkiinstler«% — verlie-
ren an Bedeutung und an ihre Stelle treten zunehmend bewusst erlernte
und langjihrig ausgebildete Fertigkeiten, die demjenigen, der seine fech-
ne beherrscht, den Ehrentitel eines technetes einbringen konnten. Das
Kriegshandwerk gehort ebenso dazu wie die Redekunst, die bildenden
Kiinste, die Kunst der Regierung, die Wissenschaften, die Philosophie
etc. Letztere bietet tibrigens ein schones Beispiel dafiir, wie eine gewohn-
liche Praxis — hier die » Angelfischerei«7® — erst im Zuge der begriff-
lichen Zerlegung ihre angenommene Mehrdeutigkeit verliert und im

66 Vgl.ebda.,Bd. VIIL S. 206. »War die Kalokagathie ein Sein gewesen, so tritt
nun an ihre Stelle ein Wirken auf andere, nimlich das >die Menschen besser
machen««. Ebda.

67 Vgl. Homer 1963, Ilias, S. 396—413 (XXIIL. Gesang, 226-897).

68 So Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 204.

69 Vgl.ebda., Bd. VIIL, S. 379 und S. 384.

70 Zu diesem Beispiel vgl. Platon 1993 d, Sopbhistes, 218 b-221 a. Nach dem
philosophischen Verfahren der Begriffsklirung wird dort exemplarisch vor-
gefiihrt, wie durch Klassifikationen und Unterscheidungen zwischen »rich-
tigen« und »abzulehnenden Bestimmungen« der Begriff » Angelfischerei«
sukzessive zu klaren ist. Dabei wird ein allgemeiner Oberbegriff, wie etwa
»schwimmende Beute« versus »Beute zu Lande«, »Fischerei« versus »Jagd

45

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

philosophischen Sinne handhabbar und damit beherrschbar wird. Nur
wer sich auf die Kunst der begrifflichen Einteilung, Trennung und Un-
terscheidung (dibairesis) versteht, so Platon, verfiigt auch tiber das not-
wendige Instrumentarium zum wahren Verstindnis einer Tatigkeit — die
Tatigkeit selber erscheint demgegeniiber nebensichlich beziehungsweise
dient als blofSer Anwendungsfall begrifflichen Denkens. Die eingangs an-
gesprochene Verbindung von techne und logos zeigt sich auch hier, und
es ist bezeichnend, dass der Philosoph die ihm angemessene Ehre auf dem
Feld der grofSten Praxisferne erstrebt. Auch wenn die anderen zuvor ge-
nannten technai mit weit weniger Abstraktionsaufwand und Wirklich-
keitsferne verbunden sind, bedarf ihre Ausiibung ebenfalls einer linge-
ren Schulung und Ausbildung. In jedem Fall bleibt festzuhalten, dass im
Wettstreit der Kriegsherren, Bildhauer, Dichter, Bauherren, Singer, Red-
ner, Politiker etc. Anspriiche erhoben werden, die zwar an die Person des
Handelnden gebunden bleiben, aber tiber den engen Wirkungskreis sei-
nes Hervortretens bereits deutlich hinausweisen. Die »groffen Manner«
insbesondere des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts wollen sich nicht
nur »auf jedem Gebiete von andern unterscheiden«”*, sondern es verdn-
dern sich auch die in den agonalen Auseinandersetzungen jeweils auf dem
Spiel stehenden Macht- und Geltungsanspriiche. Je grofer Einsatz und
Aufwand zur Ausfithrung einer besonderen Tat, desto hoher auch die zu
erzielende Anerkennung im Falle eines Sieges iiber Mitkonkurrenten, die
nicht mehr nur in direkter Auseinandersetzung bezwungen werden miis-
sen. Zumal in den Demokratien sind die Distinktionsmoglichkeiten und
Ehrentitel bereits so vielfiltig und gelaufig, dass der offene »Kampf von
Mann gegen Mann«7%, der im homerischen Epos allein den Ruhm ge-
wahrt, nicht mehr notig ist. Spatestens jetzt tritt der moralisch-dsthetische
Akzent der kalokagathia’s gegentiber dem materiellen Anteil immer star-
ker hervor, nachdem in der aristokratischen Periode Ruhm und Reichtum
noch sehr viel enger miteinander verbunden waren.

Allerdings kennt auch die klassische Zeit wichtige Ausnahmen. Zu
diesen gehoren insbesondere die athletischen Ubungen und Wettkamp-
fe, die schon in den homerischen Epen besungen werden und in den

auf Wasservogel« etc. solange in Unterbegriffe unterschieden, bis man zur
gesuchten Definition gelangt.

71 So die Charakterisierung von Themistokles durch Plutarch. Vgl. dazu Burck-
hardt 1958, Bd. VIIL, S. 204.

72 Vgl.ebda., Bd. VIIL, S. 51. Der Autor weist in diesem Zusammenhang darauf
hin, dass in homerischer Zeit dem Gebrauch von Distanzwaffen, etwa beim
Bogenschieflen gegentiber dem Lanzenwurf, eine geringere Achtung entge-
gengebracht wird, da man dort dem Feind nicht »ins Auge blicken muss«.

73 Burckhardt charakterisiert »jenes eigentiimliche Ideal der Kalokagathie, der
Einheit von Adel, Reichtum und Trefflichkeit«, als entscheidendes »Distink-
tivum der Griechen«. Vgl. ebda., Bd. VIIL S. 82.

46

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

periodisch stattfindenden panhellenischen Kultfesten ihren feierlichen
Ausdruck finden. Auffallig im Hinblick auf das hier behandelte Thema
ist jedoch, dass sowohl zur troischen Zeit als auch in dem langen Zeit-
raum der Ausrichtung panhellenischer Wettkampfe+, Stadte beziehungs-
weise Stadtstaaten (poleis) als Austragungsorte keine Rolle spielen. Zwar
finden sich zahlreiche Hinweise darauf, dass dhnlich wie bei Totenfeiern
auch bei der Griindung von Stadten gymnische sowie musische Wett-
kampfe zu Ehren der Gotter ausgetragen wurden, jedoch befinden sich
die bedeutsamen Wettkampfstitten ausnahmslos in stadtfernen Regio-
nen. Als Kultstatten mit uiberregionaler Anziehungskraft verdanken sie
ihren Ursprung dem mythischen Glauben an die Gotter und Heroen,
die — wie in Olympia Zeus, Hera, Herakles und Pelops —, als Stifter der
Wettkampfe und Kultpraktiken angesehen werden. Im Unterschied zu
vergleichbaren, jedoch deutlich kleineren Kultstitten innerhalb stadti-
scher Bezirke erklirt sich ihre auffillig abseitige Lage wohl nicht zuletzt
dadurch, dass sie als Orte grofler Versammlungen besonders viel Platz
beanspruchen und die lange Anreise bereits als Teil der Festlichkeiten
anzusehen ist. Dies gilt zumindest fur die Ausrufung des antiken Olym-
pischen Friedens (ekecheiria), selbst wenn dieser nicht von allen beach-
tet und haufig verletzt wurde. Die bekanntesten athletischen Wettkampfe
der Antike, so scheint es zunichst, haben mit den Stadtstaaten jener Zeit
nur wenig gemein. Beim genaueren Hinsehen wird jedoch schnell deut-
lich, dass der panhellenische Charakter der Spiele insbesondere die Kon-
kurrenz der Stadtstaaten untereinander beférderte und dadurch den Zu-
sammenhalt innerhalb der Stadtgemeinschaften merklich heben konnte.
Dieser Gedanke wird im Folgenden noch niher ausgefiihrt.

Ein weiterer Zusammenhang im Verhiltnis zwischen Athletismus
und Adelskultur betrifft die Einrichtung des griechischen Gymnasions.
Seine Entwicklung lasst sich ungefahr bis zur ersten Halfte des sechs-
ten vorchristlichen Jahrhunderts zuriickverfolgen und ist eng an die
Etablierung politischer Strukturen im Zuge der Herausbildung stadti-
scher Biirgergemeinden in der archaischen Zeit gebunden. Auch wenn
die Verbindung zwischen Polis und Adelskultur im Falle des Gymnasi-
ons mit seinen typischen Ubungsanlagen und Wettkampfeinrichtungen¢

74 Zu den vier panhellenischen Festen, die fiir sich beanspruchen, ihren Ur-
sprung in heroischer Zeit zu haben, gehoren die olympischen, delphischen,
isthmischen und die nemeeischen Spiele. Daneben gab es eine grofse Anzahl
weiterer »Festgelegenheiten, welche dem Nicht-Stadtbiirger so gut als dem
Einheimischen offen standen und tatsichlich ebenfalls panhellenisch heifsen
konnten«. Vgl. ebda., Bd. VIIL, S. 95.

75 Vgl. Delorme 1960, S. §8-59 sowie kritisch dazu Mann 1998, S. 7-8.

76 Neben den obligatorischen Weihestitten gab es in der Regel eine Bahn fir
Wettlaufe (dromos), einen Platz fiir die Austibung von Kampfsportarten (pa-
laistra) sowie freie Flachen fur die Wurfdisziplinen. Die Kleidung wurde in

47

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

offensichtlich erscheint, bleibt genauer aufzuzeigen, welchen Funktions-
wandel diese iiberwiegend stadtbezogene Einrichtung im Rahmen der
Veranderungen der griechischen Adelsgesellschaft durchlduft. Denn so-
viel kann hier vorweggenommen werden: Wihrend das Konkurrenzver-
halten der griechischen Oberschicht in archaischer Zeit noch stark durch
die Anbindung an familidre Strukturen und Sippenzugehoérigkeiten (oi-
kos) bestimmt war, wandelt sich das Verstindnis von »Adel, Reichtum
und Trefflichkeit« (kalokagathia) mit der zunehmenden Einbindung der
griechischen Oberschicht in die politischen Angelegenheiten der Stadtge-
sellschaften. Im Zuge der Ubernahme 6ffentlicher Amter sowie der damit
verbundenen personellen Eingliederung der »groflen Manner« in ein all-
mihlich wachsendes Geflecht wechselseitiger Ubereinkiinfte und Rechts-
normen, andert sich auch das adlige Konfliktverhalten: An die Stelle von
blinder Wut und Rachsucht, die den homerischen Achilleus erst zum cha-
rismatischen Helden werden liefen, tritt spatestens in klassischer Zeit der
zunehmend zivilisierte Burger und Hellene, der seine Antriebsenergien
nicht mehr von den Gottern direkt empfingt, sondern aus sich selbst he-
raus schopfen muss. Vor diesem Hintergrund erscheinen der griechische
Athletismus sowie die Gymnastik fast schon wie Uberbleibsel aus geo-
metrischer und archaischer Vorzeit. Denn auch wenn die kritischen Ein-
winde gegen den Pomp der panhellenischen Wettkdmpfe sowie gegen das
Ubermaf$ der gymnastischen Erziehung bereits im fiinften vorchristlichen
Jahrhundert deutlich vernehmbar und im vierten Jahrhundert nicht mehr
zu iiberhéren sind77, erweisen sich die agonalen Ubungen und Kérper-
praktiken trotz aller Bewertungs- und Bedeutungsverinderungen insge-
samt als erstaunlich bestindig und widerstandsfihig.

1. Gotterglaube

Warum mit dem Gotterglauben der Griechen beginnen, in einer Zeit, die
nach Humanismus, Aufklirung und zwei Weltkriegen die Bindungen zur

dafiir vorgesehenen Raumen abgelegt, die nicht selten auch als Lehrsile fiir
Rhetoren und Philosophen sowie als Gelegenheitsorte zum »Lustwandeln«
genutzt wurden.

77 Prominent wird diese Kritik im fiinften Jahrhundert etwa in der Behaup-
tung zum Ausdruck gebracht, dass eine tibermafSige Beschiftigung mit gym-
nastischen und musischen Ubungen vom Volk abgelehnt werde, weil »das
ein Unfug sei«. Vgl. dazu Pseudo-Xenophon, Athenaion Politeia, 1, 13, S.
69.Im anschliefSenden vierten Jahrhundert kritisiert Aristoteles die einseiti-
ge Erziehungspraxis der Spartaner, die »auf Leibesiibung und kriegerische
Ausbildung ein ibermifSiges Gewicht legen, um sie im Notwendigen uner-
zogen zu lassen«. Vgl. Aristoteles, Politik, VIIL. Buch, 4. Kap., 1338 b.

48

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

Religion lingst aufgelost oder zumindest gelockert hat? Hinzu kommt,
dass der griechische Polytheismus ebenso vielgestaltig wie uniibersicht-
lich ist. Viel spricht also dafiir, dass eine Beschaftigung mit der mytholo-
gischen Vielgotterei sich im Unzeitgemifsen und Unbestimmten verliert,
ohne einen wahren »Blick in Griechenlands Bliite«”® zu gewinnen. Wenn
hier dennoch der Versuch gemacht wird, zumindest etwas iiber den an-
tiken Gotterglauben auszusagen, so deshalb, um einen Zugang zu jener
eben nicht auf nur Zufalliges reduzierbaren »Menschenlehre, die uns die
Mythologie erteilt«?, zu finden. Denn so viel kann vorweggenommen
werden: Das Schicksal der Gotter ist von dem der Halbgotter und der
Menschen nicht zu trennen. Bedenkt man zudem, dass eine allgemeine
Gotterlehre fiir die griechische Antike unvorstellbar ist, »denn alles war
voll von Gottern«*°, dann wird deutlich, dass eine allgemeine » Anthropo-
logie des Menschen« der archaischen oder klassischen Zeit auszuschlie-
Ben ist. Anstelle einer fixierenden Menschheitslehre kann es im Folgenden
nur darum gehen, einzelne Facetten herauszuarbeiten, die — wie Foucault
in seinen archiologischen Studien zur Subjektbildung anmerkt —, »die
langsame Formierung einer Selbsthermeneutik«** ermoglichen und dabei
das Bild des allmihlichen Ubergangs vom Theo- zum Anthropomorphis-
mus®* vervollstindigen. Damit ist bereits angedeutet, dass die zahlreichen
gottlichen Gestalten und Gebilde in der griechischen Antike immer schon
menschenformig in Erscheinung treten und — im Umkehrschluss — bereits
den Keim der Vergotterung des Menschen in sich tragen.

Einen moglichen Zugang zur Gotterwelt bietet insbesondere die Zeit
der Weimarer Klassik, da hier in relativer zeitlicher Nahe zur Gegenwart

78 Hier in Anlehnung an das von Karl Friedrich Schinkel 1825 fertig gestellte
gleichnamige Gemilde, das seit dem 2. Weltkrieg als verschollen gilt. Eine
Kopie von Wilhelm Ahlborn aus dem Jahr 1936 befindet sich heute in der
Berliner Alten Nationalgalerie.

79 So die Charakterisierung von Kerényi 1997 a, S. 20.

8o Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 25.

81 Foucault 1990, S. 13.

82 Die geliufige Ubersetzung von anthropos als »Mensch« iibersieht die bei-
den enthaltenen Wortstamme fir »Mann« (aner) und »Gesicht« (ops), also
»Mann-« oder »Menschengesicht«. Der Begriff Anthropomorphismus ver-
weist dementsprechend auf die erscheinende »Form« (morphe) des »Men-
schengesichtigen«. Klaus Heinrich weist darauf hin, dass in der griechischen
Antike die Bezeichnungen fiir »Mensch« und »Menschenkopf« in der Re-
gel gleichgesetzt werden. Davon zu unterscheiden sind so genannte »Un-
terbauworte«, die zwar auch zur Sphire des Menschlichen gehoren, jedoch
auf andere Korperregionen verweisen: »andrapodon, der Sklave, das ist ein-
fach nur derjenige, der -Menschenfuf3« ist, und so kann man ihn bei der Beu-
te unterscheiden von den tetrapoda, den >Vierfifslern¢, also dem mit herge-
schleppten Vieh«. Vgl. Heinrich 1986, S. 26.

49

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

der ernsthafte Versuch gemacht wird, den »Blick in Griechenlands Bli-
te« lebendig zu halten. In Schillers exemplarischem Gedicht Die Gétter
Griechenlandes heifdt es zu Beginn:

»Da ihr noch die schone Welt regieret,/ An der Freude leichtem Gin-
gelband/ Selige Geschlechter noch gefiihret,/ Schone Wesen aus dem
Fabelland!/ Ach, da euer Wonnedienst noch glinzte,/ Wie ganz anders
war es dal«®s

Und zum Schluss schlagt der Dichter einen Bogen zur gedankenlyrischen
Suche nach der verlorenen Zeit, indem er ausfiihrt:

»]Ja sie kehrten heim und alles Schone/ Alles Hohe nahmen sie mit fort,/
Alle Farben, alle Lebenstone,/ Und es blieb nur das entseelte Wort./ Aus
der Zeitflut weggerissen schweben/ Sie gerettet auf des Pindus Hohn,/
Was unsterblich im Gesang soll leben/ Muss im Leben untergehn. «®

Die zum Teil vehemente zeitgenossische Kritik an dem urspriinglich 25
Strophen umfassenden Text, fithrte den Dichter schliefSlich dazu, die Fas-
sung aus dem Jahr 1778 zu kiirzen und abzumildern. In der ersten Ver-
sion finden sich in der vorletzten Strophe noch die beiden Zeilen: »Da
die Gotter menschlicher noch waren,/ Waren Menschen gottlicher«®s,
die vor allem Hegel als »durchweg falsch«®¢ kritisiert, da sie sich nach
seiner Auffassung gegen die aufgeklirte christliche Glaubigkeit aus Ver-
nunftgrinden richtet, die »dem Menschen die hochste Entsagung aufer-
legt«, sofern » Gott unerkennbar sei«*. Fiir Hegel bedeutet diese »Entsa-
gung« freilich »nur das Moment der Vermittlung, der Durchgangspunkt,
in welchem das blofS Natiirliche, Sinnliche und Endliche tiberhaupt sei-
ne Unangemessenheit abtut, um den Geist zur hoheren Freiheit und Ver-
s6hnung mit sich selbst kommen zu lassen« — dies nach seiner Ansicht
ubrigens eine »Freiheit und Seligkeit, welche die Griechen nicht kann-
ten«*®. Als richtiger und wichtiger erscheint dem Philosophen des Geis-
tes demgegentiber der verdnderte Schluss des schillerschen Gedichts aus
dem Jahr 1800, der den griechischen Gottern »ihren Sitz nur in der Vor-
stellung und Phantasie« zuweist, ohne dass sie »in der Wirklichkeit des
Lebens ihren Platz behaupten noch dem endlichen Geist seine letzte Be-
friedigung«* vorspielen konnen. Hegel verfolgt damit sein Anliegen ei-
ner » Wissenschaft der Erfahrung des Bewusstseins« — so der urspriing-
liche Titel der Phdnomenologie des Geistes —, wonach das »sinnliche

83 Schiller 1800, S. 281.
84 Ebda.,S. 287.

85 Schiller 1788, S. 259.
86 Hegel 1976, S. 489.
87 Vgl. ebda., S. 488.

88 Vgl. ebda., S. 489.

89 Vgl. ebda.

5O

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

Bewusstsein« durch »einen langen Weg sich hindurch zu arbeiten« hat,
um »zum eigentlichen Wissen«?° zu werden. In diesem Sinne umfasst erst
»die Bewegung des Begriffs die vollstandige Weltlichkeit des Bewusst-
seins in ihrer Notwendigkeit«** — auch wenn derselbe Autor an anderer
Stelle die Aufgabe der kiinstlerischen im Unterschied zur begrifflichen
Tatigkeit vor allem darin sieht, »sich von jener inneren Verniinftigkeit
nicht in Form allgemeiner Sitze und Vorstellungen, sondern in konkre-
ter Gestalt und individueller Wirklichkeit ein Bewusstsein zu geben«?=.
Die kiinstlerische Tatigkeit riickt demzufolge das Besondere und nicht
etwa das begrifflich Allgemeine in das Zentrum ihrer Aufmerksambkeit.
Doch auch hierbei erweisen sich die Gotter Griechenlandes fiir Hegel als
ungeeignet, da sie ihre im Mythos angenommene Sichtbarkeit und Un-
sterblichkeit lingst eingebiifdt haben und nur noch in unserer verklirten
Vorstellung — »auf des Pindus Hohn« — fortexistieren.

Fiir Schiller, der auf die erst dreiffig Jahre nach seinem Tod erstmals
veroffentlichten Vorlesungen Hegels zur Philosophie der Kunst und As-
thetik nicht selbst reagieren konnte, ist jedoch anderes wichtig: So preist
er zunichst die griechische Anschauung, wonach die ganze Natur belebt
und von gottlichen Gestalten angefiillt dem Menschen erscheint. Nichts
ist in der Welt, was nicht sogleich als Gestalt sich offenbart. Vornehm-
lich die griechischen Landschaftsmythen beheimaten ein ganzes Arse-
nal gottergleicher Wesen — Nymphen, Kentauren, Satyrn, Silenen, Pa-
nen sowie unzihlige weitere Wasser-, Wald- und Gebirgsdimonen —, die
dazu geschaffen sind, die sich wiederholenden alltaglichen wie auch die
aufsergewohnlichen Erfahrungen der Menschen »als Wunder, Offenba-
rung und unmittelbare Beteiligung der Gotter zu sehen«?3. Die Welt der
Antike ist noch verzaubert, und Schiller beklagt den Verlust, der durch
die aufgeklirte Sicht auf uns gekommen ist. Im Gedicht lautet die ent-
sprechende Stelle:

»Wo jetzt nur, wie unsre Weisen sagen,/ Seelenlos ein Feuerball sich
dreht,/ Lenkte damals seinen goldnen Wagen/ Helios in stiller Majes-
tit./ Diese Hohen fullten Oreaden,/ Eine Dryas starb mit jenem Baum,/
Aus den Urnen lieblicher Najaden/ Sprang der Strome Silberschaum. «%+

90 Vgl. Hegel 1999, S. 24.

91 Ebda,,S. 29.

92 Vgl. Hegel 1976, S. 276.

93 Vgl. Preller 1861, S. 1. In diesem Sinne erklart der Autor beispielsweise
die halb tierische halb menschliche Rossegestalt der Kentauren damit, dass
durch sie »ein wildes Stiirmen der Luft angedeutet werden sollte, da auch
die Winde bisweilen in der Gestalt von Rossen auftreten, oder dass das ga-
loppierende Wogen der aufgehiuften Flut, wenn die Bache sich stiirmisch
ins Tal ergossen, ausgedriickt werden sollte.« Vgl. ebda., S. 16.

94 Schiller 1788, S. 259.

ST

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Wihrend die Philosophie des Geistes — trotz aller Zugestindnisse an
das »sinnliche Bewusstsein«®s — sich der illusionsfreien Suche nach der
vom Mythos verborgenen Wahrheit (aletheia) und Aufklarung verpflich-
tet sieht, erinnern Schillers Worte zumindest an die Formen einer my-
thisch-verzauberten Weltsicht, die den Gegensatz von Gott und Welt be-
ziehungsweise Natur noch nicht kennt. Es ist kein Zufall, dass Hegel
in seiner Kritik an Schiller sich auf das Christentum bezieht, wenn er
dem Dichter vorwirft, in seiner »Phantasie und Leidenschaft die leben-
dige Sehnsucht nach Kunst« iiber den Weg zu den griechischen Gottern
zu befriedigen, anstatt dem »Gott des Gedankens«* zu folgen. Denn
wihrend in der Tradition der religiosen Aufklirung und des begriffli-
chen Denkens »der Verstand Gott zu einem blofSen Gedankendinge ge-
macht« und ihn auf diese Weise schliefSlich »von allem wirklichen Da-
sein abgedrangt hat«?7, sind fur die griechische Weltanschauung Kosmos,
Welt und Natur immer schon etwas Gottliches und somit gemeinsame
Hauptquelle der Religion. Dieser Unterschied ist keineswegs trivial, da
der Mensch im Mythos als Teil des Gegebenen ebenso Anteil am Gott-
lichen hat, selbst wenn aufgrund seiner Machtunvollkommenheit und
Verganglichkeit eine Differenz bestehen bleibt, die den Gottern zahl-
reiche Moglichkeiten fur ihre Eingriffe und Rankespiele bietet. Doch
im Unterschied zur christlichen Tradition, in der Natur und Mensch als
Schopfungen aus dem Nichts gedeutet werden, wobei der Schopfergott
selbst verborgen bleibt und sich »nur im Naturwidrigen, im Wunder «**
offenbart, gibt es fiir das mythische Denken keinen schroffen Gegensatz
zwischen dem Gottlichen und dem Menschlichen beziehungsweise Na-
tirlichen. Zwischen Theogonie und Kosmogonie finden sich zahlreiche
Verbindungen und Abstufungen, die durch ebenso zahlreiche Ubergangs-
und Zwitterwesen verkorpert und dadurch zum Leben erweckt werden.
Erst dieses Zum-Vorschein-Kommen sichert den Dingen ihr Sein, sofern
nach frithgriechischer Auffassung alles Wichtige und Wesentliche zur
Erscheinung driangt. Dieser Vorgang ist weder einseitig noch passiv zu
deuten. Denn ebenso wie der Mensch die Welt anschaut und dabei die
Dinge zum Vorschein bringt, blickt auch die Welt auf den Menschen zu-
rick. Als hochste Formen dieser doppelten Sichtbarkeit gelten dem my-
thischen Denken einerseits die »Liebe zu den Sinneswahrnehmungen«,
und hier insbesondere »die Wahrnehmungen mittels der Augen«®, so-
wie andererseits die phantastischen Gestalten und bildhaften Wesen als

95 Vgl. Hegel 1999, S. 24.

96 Vgl. Hegel 1976, S. 488.

97 Vgl. ebda.

98 Vgl. dazu Nestle 1975, S. 11.

99 Vgl. zu dieser Charakterisierung des » Augenmenschen«, Aristoteles, Meta-
physik, 1. Buch, 1. Kap., 980 a.

52

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

gottliche Bestandteile des » Welt-Seins«, die auch den Menschen auf ihre
jeweilige Art anschauen und in ihren Bann ziehen.™°

In Schillers verzauberter Gotterwelt lebt diese Ergriffenheit poetisch
nach — und der Verfasser macht aus seinem Herzen keine Mérdergrube.
Zugleich wird der Preis fir diese verklarende Haltung deutlich und mit
aller Harte vom Dichter selbst ausgesprochen: » Was unsterblich im Ge-
sang soll leben/ Muss im Leben untergehn«**. Fiir den hier behandel-
ten Zusammenhang ist jedoch weder die Klage tiber den vermeintlichen
Verlust einer kunst- und gotterreichen Epoche noch Schillers polemi-
sche »Richtung gegen das Christentum«*°* entscheidend. Uns interes-
siert vielmehr das »klassische Bild« der von Schiller gezeichneten Got-
terwelt, das in seiner Verkldarung ebenso typisch wie unvollkommen und
verzerrt ist. Was vor allem fehlt, ist die dunkle und zerstorerische Seite
der Gottergestalten, die in den Beschworungsformeln des Dichters ginz-
lich ausgespart bleibt. Typisch und vertraut ist diese einseitige Sicht auf
den Mythos wohl auch deshalb, weil die antiken Uberlieferungen, etwa
die in Museen ausgestellten Biisten, Statuen und Bildwerke, ein schein-
bar unvergidngliches Idealbild der Gotter zeigen, das bis heute die kunst-
und kulturgeschichtliche Rezeption beeinflusst. Die Weimarer Klassik ist
hiervon nicht ausgenommen.™3 Und wie der Blick auf die von Schiller im
Jahr 1795 erstmals herausgegebene Monatsschrift Die Horen zeigt, in
der neben Goethe und Schiller als weitere Autoren unter anderem Fich-
te, Garve, Gleim, Herder, Humboldt, Jacobi sowie Schlegel genannt wer-
den, bleibt der Kreis der Bewunderer der Griechischen Gotter als ver-
meintliche Garanten fiir eine »werterhaltende Ordnung«*+ nicht auf
Weimar beschrankt. Vielmehr findet sich hier der Ausgangspunkt fiir den
Griechenkult des 19. Jahrhunderts, dessen Wurzeln in der Renaissance

100 Zu den Nachwirkungen dieser Anschauungen in der Seinsphilosophie vgl.
Heidegger 1994, S. 90-91.

1or1 Siehe weiter oben Anm. 84.

102 Hegel 1976, S. 488.

103 In diesem Zusammenhang erwihnt Heinrich etwa den kolossalen Gipsab-
druck der Biiste der Gottin Juno (Hera), den Goethe nach seinem Aufenthalt
in Rom als harmonisches Mobelstiick in seinem Wohnraum platziert. Das
Gotterbildnis im eigenen Haus erscheint dem Dichter nach eigenen Worten
»wie ein Gesang Homers«. Laut Heinrich handelt es sich bei dieser Kopie,
deren Original aus dem ersten Jahrhundert n. Chr. heute in der romischen
Villa Ludovisi zu besichtigen ist, um eine »Kunstfigur«. Vgl. Heinrich 1986,
S. 18. Altere Wiedergaben dieser Gottin zeigen demgegeniiber einen sehr viel
primitiveren und wilderen Ausdruck, der allerdings den Vorteil besitzt, »das
komplexe Wesen griechischer Gottheiten« besser zu verdeutlichen. Vgl. dazu
Simon 1998, S. 42. Zu den frithen Darstellungen der Géttin als Brettidol
und Pyleon siehe die entsprechenden Abbildungen ebda., S. 52.

104 Schiller 1795, S. VL.

53

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

grunden und dessen Auswirkungen tiber die Sturm-und-Drang-Phase des
deutschen Biirgertums bis zur nationalsozialistischen Gewaltherrschaft
weit tiber das Centennium hinausreichen.™s

Zwar kennt die antike Poesie ebenso wie der griechische Volksglauben
zahllose Ausdrucksformen der Begeisterung, Verehrung und Andacht ge-
geniiber den Gottheiten — allerdings bleiben die hiermit verbundenen Ge-
fithle und Kulthandlungen merkwiirdig ambivalent. Dies ldsst sich da-
rauf zurickfithren, dass die einzelnen Gotter selber kein einheitliches
Bild abgeben, sondern sich ihrerseits verindern und unterschiedlichen
Deutungen unterliegen. Dazu ein Beispiel: Der hochste Gott, Zeus, der
von im zweiten vorchristlichen Jahrtausend eingewanderten griechischen
Stimmen in die Agiis mitgebracht wurde und sich dort zunichst gegen
die dort verehrten lokalen Gottheiten behaupten musste, wird in Homers
Ilias bereits als »Gebieter der Welt«*°¢ beschrieben. Doch seine heraus-
ragende Stellung ist keineswegs unumstritten, wie beispielsweise aus der
im ersten Gesang der Ilias angedeuteten Verschworung gegen ihn deut-
lich wird, die von seiner Gemahlin (Hera), seinem Bruder (Poseidon) so-
wie seiner ihm eng verbundenen Tochter (Athene) initiiert wird.*”” Doch
geht Zeus aus den ihm bereiteten Schwierigkeiten eher gestirkt hervor,
da er in der Rolle des Gotter- und Menschenvaters seine zahlreichen Soh-
ne und Tochter an seiner statt handeln lasst und selber nur selten aktiv
in das Geschehen eingreifen muss. »Er wahrt die Wiirde einer letzten In-
stanz, einer tber alle Parteien stehenden Gerechtigkeit«*°%. Dies macht
ihn jedoch nicht bereits tauglich fiir den Glauben an einen allmachti-
gen Nationalgott, der mit der gesellschaftlichen Struktur der in zahl-
reiche miteinander konkurrierende Stadtstaaten (poleis) zersplitterten
griechischen Welt kaum vereinbar ist. Eher entspricht die patriarchale
Stellung des Zeus im Kreise der Olympier der weltlichen Ordnung von
Haus und Herd (oikos) sowie von Stadt- (polis) und Stammesgemein-
schaft (ethnos). Die Vorrangstellung der Olympischen Gotter gegeniiber
den Menschen mit Zeus an ihrer Spitze zeigt ebenso deutliche Paralle-
len zur gesellschaftlichen Stellung der griechischen Aristokratie und ihres
Heerkonigtums gegentiber den von ihr abhidngigen Staats- (demos) und
Abstammungsgemeinschaften (ethne). Da Streitereien und Kampfe un-
ter Konigen und Edelfreien zum Alltag gehoren, wundert es nicht, dass
auch die Gotter sich gegeneinander verschworen und Kriege fuhren. Die
Gotter des Mythos reprisentieren die sozialen Herrschaftsverhiltnisse

105 Dieser hier nur anzudeutende Gedanke wird an spiterer Stelle, in Teil III, am
Beispiel der Antikenrezeption im Nationalsozialismus eigens aufgenommen
und vertieft.

106 Homer 1963, Ilias, S. 127 (VIIL. Gesang, 23).

107 Vgl. ebda., S. 17 (I. Gesang, 400—406).

108 Simon 1998, S. 16.

54

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

der geometrischen und archaischen Zeit, mit dem Olympischen Zwolf-
gotterkreis als kommandierende, nicht jedoch konfliktfreie Oberschicht.
Diese Seite gilt es zu beriicksichtigen, wenn Schiller die griechischen Got-
ter idealisierend, als Garanten fiir eine »werterhaltende Ordnung«*®
preist.

Die andere Seite, die Schiller selbst im Sinn hat, bezieht sich auf die
den Goéttern zugeschriebenen Eigenschaften und Vorzige. Die Gotter-
welt erscheint leicht und ewig, da ihr Leben nicht durch Not oder Tod
zerstort werden kann. Thre groflere Lebensfiille sowie ihre Unsterblich-
keit erheben die Gotter tiber die Menschen und verleihen ihnen eine
Macht, die nur von den Schicksalsmichten'*® bedroht wird, iiber die
auch sie nichts auszurichten vermogen. Wahrend Zeus die Machte des
Schicksals zwar erkunden kann, jedoch streng befolgen muss, verfiigen
die Moiren ebenso unbeugsam wie unerbittlich tiber das Los der Got-
ter und der Menschen:

»Sie (die Nacht, EB.) brachte die Moiren zur welt und die gnadenlos
strafenden Keren:/ die Schicksalsgottinnen und die Riacherinnen die jed-
wedes vergehen/ der gotter wie menschen verfolgen — ihr fiirchterlicher
zorn/ stillt sich erst sobald sie rache an einem schuldigen nehmen. «**

Das Prinzip des Zorns, der Rache und der Vergeltung dominiert auch
hier, jedoch bleibt unklar, nach welchen Mafsstiben die Schicksalsmachte
den Géttern und Menschen ihr Wohl- beziehungsweise Ubelwollen zutei-
len. Wichtig ist, dass ohne Nachsicht gestraft und gerdcht wird, also ein
nicht niher legitimiertes Vergeltungsprinzip unmittelbare Anerkennung
findet, das freilich »nur an dieser Stelle zugeschrieben wird und dann im
Bewusstsein der Griechen wieder erloschen sein muss«**2, Als »Tochter
der Nacht« bleiben die Moiren den Gottern und Menschen insgesamt
fremd und undurchsichtig, obgleich sie deren Schicksal nachhaltig be-
stimmen. Auch wenn das jeweils zugeteilte Los vom einzelnen etwa als
gut und gerecht oder als bose und schandlich empfunden wird, handelt
es sich hierbei nicht um moralische Bewertungen, da das Schicksal als
notwendig und mithin unabanderlich aufgefasst wird. Die individuellen

109 Siehe weiter oben Anm. 104.

110 Siehe dazu weiter oben Anm. 3. Obwohl die Schicksalsgottinnen (moiren)
zu den Kindern des Zeus gerechnet werden, vermag auch der oberste Gott
nicht iiber sie zu bestimmen. Zwar werden in einzelnen Uberlieferungen die
Namen der Moiren (z.B. Klotho, Lachesis, Atropos) genannt, jedoch han-
delt es sich hierbei um vergleichsweise abstrakte, unpersonliche Wesen, die
»schon eine Ahnung der unverbriichlichen Natur« ankiindigen. Vgl. dazu
Nestle 1975, S. 23.

111 Hesiod, Theogonie, S. 16 (I, 219—222); die Schreibweise orientiert sich an
der deutschen Ubersetzung von Raoul Schrott.

112 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 121.

55

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Freiheiten beschrianken sich auf geringe Ereignisse und unbedeutende
Handlungen; das Schicksal selbst liegt aufSerhalb der eigenen Moglich-
keiten und Krifte.

Angesichts wiederkehrender menschlicher Note und stark einge-
schrankter Handlungsmoglichkeiten wire es leicht gewesen, zuerst die
unerreichbaren hoheren Michte fiir alles Ubel anzuklagen. Doch auch
wenn es Beispiele dafir gibt, dass sich der Zorn der Menschen nicht nur
gegen die Gotter, sondern auch gegen das Schicksal und dessen Rache-
gottinnen richtet*s3, fehlt dem frithen griechischen Denken eine tiber-
greifende Vorstellung vom Bosen — vergleichbar etwa der christlichen
Personifikation des Teufels —, die mit dem Schicksal identisch wire.
Dementsprechend werden selbst grundsatzliche Schicksals- und Willens-
fragen zu dieser Zeit nicht an moralischen Maf$staben und Prinzipien
bemessen, die historisch erst spater bedeutsam werden. Auch »die ho-
merischen Gotter, mindestens die der Iligs, sind sittlich indifferent«*4,

Was also fiihrt den intimen Antikenkenner Schiller zu seiner ideali-
sierenden Beschreibung der Gotter Griechenlandes? Um diese Frage be-
antworten zu konnen, sei daran erinnert, dass die Gotterwelt selber aus
mythischen Erzahlungen und poetischen Vorstellungen erwachsen ist:
»Schon die urspriingliche Gestalt der Gotter und ihrer Mythen war ja
im Volke das Ergebnis von beidem, und dann ist sie von den Sangern
weitergebildet worden bis zur grofSten Fiille und Schonheit. «*'s Frei-
lich dient die kunstvolle Sicht auf das Leben dem modernen Dichter
nicht als historische Vorlage, sondern insbesondere in den Formen ihrer
poetischen Ausgestaltung sieht er Ankniipfungspunkte fur sein eigenes
Werk. Fir Schiller wird die gliickliche Verbindung zwischen poetischer
Darstellungsform und mythischem Inhalt zum Vorbild im Streben nach
Humanitit und Vollkommenbheit. Allerdings erweist sich die griechische
Gotterwelt als denkbar ungeeignet, um im Kontrast zur entzauberten
Wirklichkeit, an das Ideal kiinstlerischer Harmonie zu appellieren. Die
Gotter Homers sind nicht nur »sittlich indifferent«, sondern sie verkor-
pern geradezu all jene Mingel und Unzuldnglichkeiten, die sie mit den
Menschen teilen. Diese »uralte Doppelseitigkeit der Gotter «**¢ gilt es zu
berticksichtigen, um ihr Bild ohne dsthetische Verklarungen und Riick-
sichtnahmen aufzeigen zu konnen.

Der hier aufgenommene Begriff der »Doppelseitigkeit« ist durchaus
wortlich zu nehmen, da die bereits in sich gespaltene Gotterwelt dhn-
lich widerspriichlich erscheint wie das von ihr abhingige Menschenge-
schlecht. Mussten die Gotter zuerst selbst noch gegen die Titanen und

113 Vgl. Homer 1963, Ilias, S. 335 (IX. Gesang, 87—91).
114 Nestle 1975, S. 24 (im Original nicht hervorgehoben).
115 Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 50.

116 Ebda., S. 47.

56

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

Giganten sich behaupten, so fiihren sie ihre Kimpfe untereinander fort
und benutzen dabei auch die Menschen, um ihre Konflikte auszutragen.
Schon in den frithen mythologischen Eroberungs- und Vernichtungskrie-
gen geht es um die Einnahme des himmlischen Olymps als Sitz und Ort
absoluter Herrschaft, und es ist bezeichnend, dass nach dem Sturz der
Titanen die siegreichen Gotter mit den Menschen um diese machtvol-
le Position wetteifern.'*” Auch wenn der Olymp fiir die Menschen uner-
reichbar bleibt, da die Gotter insgesamt méchtiger sind, dhneln sich die
Kontrahenten in ihren Auseinandersetzungen einander an. Freilich blei-
ben die Eigenarten und Handlungsweisen der Gotter ausgeprigter und
vortrefflicher als die der Menschen und gewihren dadurch einen Ein-
blick in vorherrschende Auffassungen und Strebensrichtungen des fri-
hen griechischen Lebens. Denn obgleich die Menschen bestandig mit den
Gottern ringen, iiberwiegt zu dieser Zeit doch die Anerkennung und Ver-
ehrung ihrer »Ubermenschlichkeit«.

Der Blick auf die Ambivalenzen der Gotterwelt kann hier freilich nur
kursorisch ausfallen und bleibt daher notwendigerweise unzureichend.
Wichtig in diesem Zusammenhang sind jedoch die Hinweise auf »das
ungeheure Bediirfnis, aus dem eine so leuchtende Gesellschaft olympi-
scher Wesen entsprang«**®. Folgt man der Deutung Nietzsches, so emp-
fanden die frithen Griechen eine tiefe Angst und Ohnmacht gegeniiber
den unbegriffenen Machten der Natur:

»Um leben zu koénnen, mussten die Griechen diese Gotter, aus tiefster
Notigung, schaffen, welchen Hergang wir uns wohl so vorzustellen ha-
ben, dass aus der urspriinglichen titanischen Gotterordnung des Schre-
ckens durch jenen apollinischen Schénheitstrieb in langsamen Ubergin-
gen die olympische Gotterordnung der Freude entwickelt wurde: wie
Rosen aus einem dornigen Gebiisch hervorbrechen. «*™

Nicht etwa haben, um im Bild zu bleiben, die »Rosen« ihren Stachel
schon dadurch eingebiifdt, dass sie der ubermichtigen Natur entnom-
men wurden, sondern ihre ausgestellte Schonheit ruft den Menschen
zugleich schmerzhaft in Erinnerung, dass ihr Dasein »vom hellen Son-
nenscheine solcher Gotter «'>° abgeschnitten ist. Trost bietet hier nur das

117 Vgl. Kerényi 1997 a, S. 32. Stellvertretend sei hier auf Prometheus verwie-
sen, der als Abkommling des Titanengeschlechts gegen Zeus aufbegehrt und
sich auf die Seite der Menschen stellt. Vgl. ebda., S. 153-168.

118 Vgl. Nietzsche 1983, S. 600.

119 Ebda., S. 602. Der Autor verfolgt in diesem fiir das Verstindnis der Antike
zentralen Text die »Doppelsichtigkeit der Gotter« entlang der Widersprii-
che zwischen dem Apollinischen und Dionysischen.

120 Vgl. ebda., S. 602. An gleicher Stelle heifit es entsprechend: »So rechtferti-
gen die Gotter das Menschenleben, indem sie es selbst leben — die allein ge-
niigende Theodicee!« Ebda.

57

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Bewusstsein, dass die Gotter nicht vollkommen entriickt, sondern den
Menschen dhnlich sind — auch wenn fiir die Sterblichen kaum Aussicht
besteht, die Abgriinde zwischen dem Géttlichen und dem Natiirlichen
zu Uiberwinden. Das »tragische Kunstwerk der Griechen«, und hier ins-
besondere der »Geist der Musik «™*, vermag vielleicht das Los der Men-
schen ertriglicher gestalten; die historisch eingeschlagene Richtung ori-
entiert sich jedoch daran, die unbegriffene, titanische Natur durch eine
sukzessive Angleichung an die Gotter zu iiberwinden. Letzteres erweist
sich umso leichter, je menschlicher die olympischen Gotter erscheinen
und je stirker sie in die menschlichen Angelegenheiten eingebunden sind.

Es gibt zahlreiche Beispiele dafiir, in denen Menschen mit den Got-
tern wetteifern, wobei beide Parteien viel von ihrem jeweiligen Charak-
ter preisgeben. Hierzu zdhlen etwa die Kiinstlermythen, in denen ein
Mensch einem Gott die Stirn bietet und fiir sich eine besondere Kunst-
fertigkeit beansprucht.®>* Andere korperliche Fertigkeiten, wie etwa die
Geschicklichkeit beim Jagen oder die Treffsicherheit beim Bogenschie-
fSen, bieten ebenso Anlass fiir Konflikte und rufen bei den Gottern nicht
selten todbringende Neidgefithle hervor.>* In der Odyssee beschwert
sich die Nymphe Kalypso, die von Homer als » Gottliche unter den Got-
tern« bezeichnet wird, bei ihren hoherstehenden Verwandten: »Grau-
sam seid ihr, Gotter, und eifersuichtig vor allem, dass ihr’s den Gottinnen
neidet, bei sterblichen Minnern zu schlafen«**4, Und die von der Natur-
gottin angefithrten Beispiele sexueller Verbindungen zwischen Gottin-
nen und Menschen zeigen deutlich, dass der Hass auf jene Unsterblichen,
die menschliche Wesen lieben und ihre Sohne unsterblich machen wol-
len, mindestens ebenso grof$ ist wie der Zorn verfeindeter Menschenge-
schlechter, die in gegenseitiger Abneigung und Vergeltungssucht einander
todlich verbunden sind. Der Kreis aus Neid, Rache und Hass wird auf

121 Vgl. ebda, S. 643. Nietzsche spricht in diesem Zusammenhang vom blofS
rekonstruierbaren Trost sowie von der » Ubermacht der musikalischen Wir-
kung«, die wir unmittelbar nur empfinden konnten, »wenn wir Griechen
wiren«. Vgl. ebda.

122 So etwa im Wettstreit zwischen Marsyas und Apollon, der von den Musen,
also den Gottinnen der Kiinste, zugunsten des olympischen Gottes entschie-
den wird und fiir das mensch-gottliche Zwitterwesen eine harte Bestrafung
zur Folge hat, bei der ihm die Haut vom Korper geschabt wird. Vgl. Ovid,
Metamorphosen, S. 217 (VL. Buch, 382-400).

123 Wie beispielsweise in dem Konflikt zwischen der Gottin Artemis und Aktai-
on, dessen Prahlerei, ein besserer Jager zu sein, fiir den Menschen todlich en-
det. Vgl. Euripides, Die Mdnaden (Bakchen), S. 767 (Zeile 337-340). Zum
Wettkampf im BogenschiefSen zwischen Apollon und dem Koénig Eurytos,
der seinen Hochmut ebenfalls mit dem Leben bezahlen muss, vgl. Homer
1962, Odyssee, S. 105 (VIIL. Gesang, 226—228).

124 Ebda., S. 69 (V. Gesang, 118-119).

58

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

diese Weise nicht gebrochen; doch ebenso wichtig ist, dass das Konkur-
renzverhaltnis zwischen den Gottern und Menschen fur die Sterblichen
niemals gut ausgeht. Neben dem Tod miissen sie mit den fiirchterlichs-
ten Demiitigungen und Bestrafungen rechnen und etwaige Siihneopfer,
die zum Ausgleich menschlicher Schuld von den Goéttern eingefordert
werden, sind fiir die Menschen entweder zu hoch oder an unerfiillbare
Bedingungen gebunden:

»Jedes Erdengliick, jede grofle Eigenschaft ist gleichsam ein Eingriff
in das Glicksprivilegium und in die Vollkommenheit der Gotter, wo-
bei dem betreffenden Menschen meist Schuld gegeben wird, er habe
den Gottern >Trotz« bieten wollen oder sich wenigstens unpassend ge-
rihmt. «s

Gleichwohl empfinden die Griechen der homerischen Welt kaum Angst
vor den Olympischen Michten. Weitgehend tiiberwunden sind bereits
die magischen Vorstellungen des Volksglaubens aus friherer Zeit, in der
zauberhafte Damonen und Gespenster die Menschen verwandeln oder
schrecken, und wo — wie von Schiller ausgedriickt —, mit jedem Baum
auch die dazugehorige »Dryas«™¢ vergeht. Die tief empfundene Ohn-
macht im Angesicht unerklirlicher Naturerscheinungen schwindet ange-
sichts der Schonheit der erschaffenen Gotterwelt, die nachzuahmen und
zu erstreben als vornehmste Aufgabe aller Griechen gilt. Das Streben
nach gottlicher Vollkommenheit griindet somit auf der Abwehr eigener
Ohnmachtsingste — fiir den Preis, dass die grofSere Lebensfiille allein den
Gottern zuerkannt wird. Gerade im hochsten Streben meldet sich damit
bereits das Opfer an, das im weiteren Verlauf einer zunehmend rationa-
len Weltbetrachtung auf alles Natiirliche und Unvollkommene sich er-
streckt: »Rational ist schon der Zug der Ordnung, die diese olympische
Aristokratie beherrscht und deren Aufrechterhaltung Zeus notigenfalls
mit Gewalt durchzusetzen weifs.«**” Das »resolute Leben«**® findet eben
dort seine Grenzen, wo die gottliche Ordnung bedroht wird: denjenigen
treffen Neid, Zorn und Vergeltung, der sich anschickt, »ohne die Gotter
grofs sein zu wollen«**,

Gleichwohl sind die Gotter nicht einfach abwesend beziehungswei-
se unerreichbar. Allein dass sie sich einlassen auf die irdischen Vorginge

125 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 98.

126 Siehe dazu weiter oben Anm. 94. Zu dieser animistischen Vorstellung, wo-
nach bestimmte Haine oder auch einzelne Biume von entsprechenden Nym-
phen, etwa Dryaden (Eichen) oder Meliai (Eschen), bewohnt wurden, vgl.
Nilsson 1992, S. 209-212.

127 Nestle 1975, S. 23.

128 Hier in Anlehnung an Nietzsche 1983, S. 649.

129 So die Ubersetzung einer Passage von Homer bei Burckhardt 1958, Bd. VI,
S. 99 (Anm. 315).

59

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

und menschlichen Angelegenheiten, macht sie den Sterblichen ahnlich.
Sie erndhren sich von Ambrosia, Nektar und den menschlichen Opfer-
gaben; sie wohnen in herrlichen Palidsten auf dem Olymp oder verwei-
len im Ather, voriibergehend halten sie sich auch in den fiir sie errichte-
ten Heiligtiimern auf; sie bewegen sich mit rasender Geschwindigkeit; sie
verfiigen tiber ein ausgezeichnetes Gehor, das alles Flehen der Menschen
auch aus grofSer Ferne klar vernimmt; ihr Gesichtssinn ist ebenso uniiber-
trefflich; sie sind allwissend und kennen die Zukunft, ohne sie jedoch be-
stimmen zu konnen; sie besitzen magische Krifte; sie sind wandelbar und
konnen ihre Gestalt beliebig verandern; sie sind, wie bereits gesehen, mo-
ralisch indifferent und gerade die Vornehmsten unter ihnen erscheinen als
»personifizierte Triebe«*3° — und doch: »Von einer Allmacht des einzelnen
kann im Polytheismus von vornherein keine Rede sein; dieselbe ist aufge-
hoben durch die Konkurrenz der Gotter«*3t. Die Gotter nehmen sich das
Recht, Einfluss zu nehmen, wenn es ihnen beliebt; eine unumschriankte
Herrschaft tiber die Menschen und die Natur tiben sie nicht aus. Neben
den Schicksalsmachten, tiber die sie nicht bestimmen konnen, wird ihre
Macht auch durch ihren dauernden Streit untereinander geschwicht. Zu-
dem wire es unter ihrer Wurde, mussten sie den Lauf der Dinge vollstan-
dig regeln. Stattdessen demonstrieren sie ihre Vorherrschaft gelegentlich,
vor allem um die Sterblichen an ihre jeweiligen Verpflichtungen zu erin-
nern. Dann allerdings handeln sie mit groffem Nachdruck — etwa wenn
sie den Gang der Gestirne verandern'>* oder Menschen verwandeln®s.
Zugleich suchen die Gotter die Nahe der Menschen und teilen mitun-
ter sogar ihre Macht. So preist etwa Pindar in seiner Ode an den Pan-
kratiasten Kleandros aus Aegina, anldsslich der Isthmischen Spiele aus
dem Jahr 478 v. Chr., »(d)en gottergroflen Aeakos, der Menschen Glor-
reichsten, selbst der Unsterblichen Schiedsrichter«*34, Es ist also durch-
aus moglich, dass einzelne Menschen, die in der Gunst der Gotter stehen,
als Richter in gottlichen Streitigkeiten auftreten. Und selbst Olympi-
sche Gotter wie Apollon oder die Erinnyen sind nicht davor gefeit, vor
dem obersten Rat der Stadt zu erscheinen, um sich dem Richterspruch

130 Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 86.

131 Ebda.

132 So veridndert beispielsweise Zeus die himmlische Ordnung, indem er die
Sonne im Westen aufgehen und im Osten untergehen ldsst, um den Erbfol-
gestreit des Konigs Pelops in seinem Sinne zu entscheiden. Vgl. dazu Kerényi
1997 b, S. 237-238.

133 Aus den zahlreichen Metamorphosen von Géttern, Menschen und Naturer-
scheinungen sei hier auf die Verwandlung des Sehers Teiresias verwiesen, der
einer Gotterlaune zufolge sowohl als Mann als auch als Frau leben musste,
um den Streit zwischen Zeus und Hera zu entscheiden, »ob das minnliche
oder das weibliche Geschlecht mehr von der Liebe hitte«. Vgl. ebda., S. 85.

134 Vgl. Pindar 1824, S. 123 (VIIL Siegeshymne, 39—40).

60

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

zu beugen — auch wenn, wie im hier erwiahnten Fall, die Stimme der vor-
sitzenden Gottin Pallas Athene doch den Ausschlag gibt, da der Areopag
in seiner Entscheidung unentschieden bleibt.™ss Die Gotter schweben also
nicht einfach tiber den Dingen, sondern sie verwickeln sich in die irdi-
schen Ablaufe und bedienen sich dabei der Menschen als niitzliche Mit-
streiter oder zu vernichtende Feinde.

Dariiber hinaus demonstrieren die Gotter den Abstand zu den Men-
schen unmissverstandlich dadurch, dass sie plotzlich in ein spottisches
Gelidchter verfallen. Dieses »archaische« beziehungsweise »homerische
Lachen«'3¢ ist noch ohne jede Beimischung moralischer Entriistung und
richtet sich etwa gegen denjenigen, der Partei ergreift und damit seine
souverane Haltung einbiifSt — sich also »gewohnlich macht«. Vor die-
sem Lachen sind selbst die Gotter nicht gefeit, wenn sie etwa, wie in der
Ilias beschrieben, sich auf die Seite der Archder oder der Trojaner stel-
len. Zeus, der die Gotter zuvor in die Menschenschlacht um Troja hi-
neingetrieben hatte, um Partei zu nehmen, »wie jedem der Sinn steht«*37,
schaut dem Treiben fernab vom Olymp aus zu und »lachte vor Freuden,
als er gesehen, wie die Gotter einander mit Streit anfielen«™3%, Wihrend
die rivalisierenden Gotter sich fur ihre Gunstlinge einsetzen, wie etwa
Athene fiir Diomedes, Achilleus und Odysseus oder, wie Aphrodite und
Thetis, ihre Sohne schiitzen, wahrt der oberste Gott Abstand und lisst
sogar zu, dass sein eigener Sohn, Sarpedon, im Kampf getotet wird.'s
Damit ruckt der oberste Olympier bereits in die Nihe des Schicksals, das
den Menschen wie den Gottern ihr Los zuteilt — und es passt ins Bild,
dass Zeus den verhangnisvollen Kampf zwischen Achilleus und Hektor
unter Zuhilfenahme seiner goldenen Waage, also unparteiisch, entschei-
det.™° Doch noch eindringlicher als die Distanzwahrung des » Gotterva-
ters« gegeniiber seinesgleichen ist der Spott der Olympier tiber die hilflo-
sen Menschen im Kampf um Troja. Noch wihrend die gottlichen Gegner
zornig und bewaffnet aufeinander losgehen, kommt der gegen Poseidon
opponierende Apollon plotzlich zu der Einsicht, dass es sich fiir die Got-
ter nicht zieme, um der Sterblichen willen zu streiten. Die Menschen, fiir
die es sich nicht lohne, kimpferisch Partei zu ergreifen, werden in diesem
Zusammenhang mit eindeutigen Worten charakterisiert:

135 In der griechischen Tragodie, wie sie Aischylos auf die Biithne bringt, er-
schlagt Orestes auf Befehl Apollons seine Mutter, um seinen Vater zu riachen,
der von seiner Frau umgebracht wurde. Von den Erinnyen umhergetrieben,
wird Orestes durch den Richterspruch schliefSlich gerettet und die gottliche
Ordnung bleibt bewahrt. Vgl. dazu Kerényi 1997 a, S. 44—45.

136 Vgl. dazu Kerényi 1995.

137 Homer 1963, Ilias, S. 345 (XX. Gesang, 27).

138 Ebda., S. 369 (XXIIL. Gesang, 389-390).

139 Vgl. ebda., S. 284 (XVI. Gesang, 490—491).

140 Vgl. ebda., S. 381 (XX. Gesang, 215-219).

61

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

»Elend Volk, gleich Liubern im Wald, und wachsen zur Stunde/ Lus-
tig empor und essen die Frucht der nihrenden Saatflur,/ Schwinden zur
Stunde dahin, Entseelte. Besser, so/ dunkt mich,/ Friede geschlossen und
gleich: da mogen sie selber sich zanken. <«

Den Irdischen gebuihrt allenfalls das schadenfrohe Lachen der Olympi-
er; die Gotter selbst hingegen kehren zurtick auf den Olymp, »die einen
das Herz voll Zorns, die anderen frohlich« ™+, Gewahrt wird damit die
Distanz zwischen den Sterblichen und den Seligen, wobei letztere vom
Irdischen zwar bertihrt, nicht jedoch eingeholt werden. Denn nicht nur
widerspricht es der gottlichen Souveranitat, an der Seite der Menschen
zu kampfen, sondern zudem kann es keinen wirklichen Sieger geben,
wenn die Unsterblichen gegeneinander zu Felde ziehen. Das hohnische
Gelachter der Gotter bringt eben dies zum Ausdruck und markiert deut-
lich vernehmbar die von Apollon wieder ins Bewusstsein gehobene Ab-
grenzung zum »elend Volk«. Fur das Schicksal der Menschen interes-
sieren sich die Gotter nicht wirklich, sondern fiir die Unseligen bleiben
im Konfliktfall nur Verachtung und Spott. Schon um den eigenen Ruhm
(kleos) zu wahren, miissen die Gotter sich davor hiiten, sich gemein zu
machen. Im »archaischen Grinsen« und »Gelachter«*# findet diese vor-
geblich noble Haltung ihren sinnfilligen Ausdruck — und den sterblichen
Menschen wird dadurch zugleich vor Augen gefiihrt, dass sie selbst kein
souverdnes Leben fithren konnen.

Wihrend offen bleibt, weshalb einzelne Gotter sich entweder auf die
Seite der Archder oder der Trojaner stellen'+, gehen die Sterblichen wie

141 Ebda., S. 371 (XXI. Gesang, 462—463).

142 Vgl. ebda., S. 372-373 (XXI. Gesang, 521-522).

143 Das berithmteste »homerische Gottergelachter« richtet sich auf die Gestalt
des hinkenden Hephaistos, den universalen Erfinder, Bildhauer, Architekten,
BronzegiefSer, Waffenschmied etc., der einen aufkeimenden Streit zwischen
Zeus und Hera zu besanftigen versucht, indem er seiner Mutter wohlwol-
lend zuspricht und den anwesenden Géttern reichlich ungeschickt kost-
lichen Nektar serviert: »Und ein unendliches Gelachter erscholl von den
Seligen allen, die den Hephaistos sahn durchs Haus her keuchen und hum-
peln«. Vgl. ebda., S. 22 (I. Gesang, §99-600). Das listige Verhalten des He-
phaistos enthilt bereits ein subversives Moment, das gegen die feine Got-
tergesellschaft gerichtet ist, die sich in unerschiitterlicher Herrschaft (¢ime)
selbst gefillt und den einstmals vom Olymp gestofSenen Erfindergott blofs
noch als Mundschenk anerkennt. Das Lachen der Gotter wendet sich hier
bereits gegen die Lachenden selbst. In einer spiteren Episode wird naher
ausgefiihrt, wie Hephaistos tiber das »unendlich Gelichter der seligen Got-
ter« triumphiert. Vgl. dazu Homer 1962, Odyssee, S. 106-108 (VIIL Ge-
sang, 286-359).

144 Burckhardt nennt in diesem Zusammenhang als Grund eine »kaum niher
motivierte Leidenschaft«. Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 88.

62

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

selbstverstandlich davon aus, dass ihnen ihre Anlagen und Antriebe von
den Gottern gegeben werden. Schon aufgrund ihrer Vornehmbheit besit-
zen die Gotter in den Augen der Menschen das natiirliche Recht, iiber
sie zu herrschen — selbst wenn, wie in Hesiods Werken und Tagen an-
gedeutet, beide gleichen Ursprungs sind.*#s Zwar lassen sich zahlreiche
Belege dafiir anfiihren, dass Titanen und Gotter bei der Erschaffung des
Menschen sowie der nachfolgenden Geschlechter beteiligt waren*+5; fiir
die Menschen ergeben sich hieraus jedoch keine weiteren Verpflichtun-
gen. Die Griechen glauben einfach nicht, »dass man von den Goéttern
das Dasein habe, und vollends nicht, dass man ihnen fir dies — vom
griechischen Pessimismus ziemlich gering taxierte — Dasein irgendwel-
chen Dank schuldig sei«*#7. Der Glickliche wird von den Gottern ge-
liebt, weil er gliicklich ist; sein Gliick verdankt er jedoch nicht den Seli-
gen, sondern seinem Schicksal, und fiir den Ungliicklichen gilt dasselbe.
Diese Haltung macht die Menschen in moralischer Hinsicht frei gegen-
uber den gottlichen Herrschern, die nichts von jener Heiligkeit besitzen,
die insbesondere fiir die Gottheiten monotheistischer Religionen cha-
rakteristisch ist. Die Opfergaben mogen dazu dienen, die Unsterblichen
gunstig zu stimmen; sittliche Obligationen oder Abhidngigkeiten ergeben
sich daraus nicht. Das weitgehende Fehlen einer moralischen Dimensi-
on im Verhiltnis der Menschen zu den Gottern sowie der Gotter unter-
einander verleiht dem griechischen Leben eine gewisse Leichtigkeit und
Unabhingigkeit, dessen bisweilen anarchische Ziige auch sehr viel spa-
tere Bewunderer noch immer in Erstaunen versetzen. Bezeichnend ist in
jedem Fall, dass das Interesse an der gottlichen Vortrefflichkeit — gleich
ob es am skulpturalen Ideal der »Korperschonheit«'+® ansetzt oder im
»tragischen Kunstwerk« das eigene Leiden zu ergreifen sucht —, eine
Kraft »metaphysischen Trostes«'# wachzurufen vermag, die auch nach
tausenden von Jahren noch immer wirksam ist. Auch wenn die Grie-
chen der Antike immer wieder schmerzlich daran erinnert werden, dass

145 Bei Voss findet sich die folgende Ubersetzung: »Als gleichartig erwuchsen
die Gotter und/ sterblichen Menschen;/ Erst ein goldnes Geschlecht der viel-
fach redenden/ Menschen/ Schufen die Gotter hervor, der olympischen/ Ho-
hen Bewohner.« Vgl. Voss 1806, S. 14 (108-110). Man konnte diese Stelle
so deuten, dass Gotter und Menschen urspriinglich gleich geschaffen wa-
ren, die Sprache jedoch — als Quelle des Verstehens wie Missverstehens —
den Menschen von den Géttern verliehen wurde.

146 So etwa der Menschenbildner Prometheus bei Ovid, Metamorphosen, S. 11
(I. Buch, 78-88) oder die von den Gottern eingesetzte kosmische Ordnung
der Weltzeitalter sowie der Menschengeschlechter in Hesiods Werke und
Tage, vgl. Voss 1806, S. 14—22 (L. Buch, 106—201).

147 So die Einschitzung von Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 9o.

148 Vgl. Winckelmann 1991.

149 Vgl. Nietzsche 1983, S. 649.

63

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sie nicht, wie die Gotter, leichtfuffig und selig (olbios), sondern verletz-
lich und sterblich sind und ein irdisches Dasein fristen, dessen Ende kei-
ne Aussicht auf Besserung bereithilt, besteht doch immerhin Aussicht,
dieses tragische Schicksal, frei von falschen Beschrinkungen, mit »Lust
und Kraft«'s° zu leben. In diesem Sinne gibt die gottliche Gegenwelt zu-
mindest eine Ahnung davon, was moglich ware.

Solange die Gotterwelt den Menschen Trost und Erleichterung bie-
tet, ist die »glinzende Traumgeburt der Olympischen«*s* nicht bedroht.
Nietzsche verweist sogar ausdriicklich auf die Entlastung der Menschen
in ihrem Verhiltnis zu den religiosen Phantasiegestalten: »Hier erinnert
nichts an Askese, Geistigkeit und Pflicht: hier redet nur ein tuppiges, ja
triumphierendes Dasein zu uns, in dem alles Vorhandene vergottlicht
ist, gleichviel, ob es gut oder bose ist.«*5* Als Religion der Diesseitig-
keit, ohne Theologie, Dogmen und Priestertum, jedoch verankert in der
» Massenhaftigkeit ihres Kultus«*s3, gibt es zunachst kaum Anlass, an der
Vorherrschaft der Olympier zu zweifeln. Nachdem in einer frithen Phase
des religiosen Lebens noch Damonen und Naturmaichte ihre Schrecken
verbreiteten, die durch heilige Praktiken an geweihten Stitten nur not-
diirftig gebannt wurden, kommt es mit dem Auftreten von Homer und
Hesiod zu einer »grofsen Veranderung in der Religion«, die Burckhardt
treffend als »Herrschaft der Poesie tiber alle Gotterauffassung«*s+ cha-
rakterisiert. Im epischen Gesang verdichtet sich die Gotterwelt, das heifSt
die gottlichen Gestalten erhalten Beinamen (eponymiai), um sie eindeu-
tig identifizieren zu konnen; sie erhalten Gesichter und Formen (eidea),
die ihnen einen wiedererkennbares Auftreten ermoglichen; ihnen werden
bestimmte Fertigkeiten (technai) zugesprochen, die mit besonderen Wiir-
den (timai) verbunden sind; sie vollbringen wundersame Werke (erga),
die das Volk an eigene Kimpfe und Néte erinnern und — nicht zuletzt —
vermitteln sie die Vorahnung eines » Weltganzen«, in dem »Olymp, Erde
und Unterwelt in machtigem Zusammenhang«*ss stehen. Die epischen
Gesidnge und Aufzeichnungen sorgen dafiir, dass die Gotterwelt allmih-

150 Vgl. ebda., S. 650.

151 Ebda., S. 601.

152 Ebda.

153 Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 125. Der Autor verweist in diesem Zusammen-
hang auf die Hauskulte sowie die zahlreichen religiosen Praktiken in den
unterschiedlichen Poleis als »fester Unterbau« des religiosen Lebens. Ge-
gentiber einer verfassten Religion war der griechische Polytheismus sogar
im Vorteil, denn er »war lauter Dienst, lehrte nichts und war deshalb auch
nicht zu widerlegen.« Vgl. ebda., S. 125-126.

154 Vgl. ebda., S. 33.

155 Vgl. ebda., S. 36. »Vorahnung« deshalb, weil der griechische Polytheismus
zu keiner Zeit eine geschlossene Religion hervorgebracht hat. Auch wenn
der antike Gotterglaube kosmogonische und theogonische Ziige aufweist,

64

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GOTTERGLAUBE

lich in einen geordneten Zusammenhang tiberfithrt wird. Leitend ist da-
bei freilich nicht der fromme Wunsch nach religioser Universalisierung,
sondern vor allem Hesiod ist daran gelegen, die Unterschiede und Beson-
derheiten der jeweiligen Gotter in einen vertraglichen Zusammenhang
zu bringen. Bedenkt man namlich, dass die den jeweiligen Kultgéttin-
nen zuerkannten Fertigkeiten und Wiirden unterschiedlichen Kontex-
ten und Zeiten entstammen — so gilt etwa Artemis als Herrin der Jagd,
Hera als Hauptgottin der Rinderzucht, Demeter als Gottin des Getrei-
deanbaus, Athene als Gottheit der Olbaumkultur etc.'s¢ —, dann wird
verstandlich, dass die gottlichen Werke auf die unterschiedlichen Tage
des Jahreskalenders verteilt werden mussten, um sie gebithrend wiirdi-
gen zu konnen und um Streit zwischen den Herrinnen zu vermeiden.
Auf diese Weise werden die zu unterschiedlichen Zeiten sowie an ver-
schiedenen Orten noch einzeln angerufenen GrofSgottinnen (desponia)
zu »Bereichsgottheiten«, die nur noch befugt sind, »in einem bestimmten
Bereich die Macht auszuiiben«'s7. So, wie den einzelnen Gottheiten be-
stimmte Fertigkeiten und Wiirden zugewiesen werden, so verteilen sich
schlieflich auch die hieran gekniipften Taten und Werke — der Jagd, der
Viehzucht, des Ackerbaus, der Ernte etc.'s® — bestindig und wiederkeh-
rend tiber das Jahr.

Diese Koordinierungsleistung Hesiods hat freilich zur Folge, dass die
Gotter mit den ihnen zugeschriebenen Wiirden und Machtbefugnissen
nicht mehr unumschrinkt herrschen, sondern aufgrund ihrer immer stir-
keren Einbeziehung in menschliche Belange und zeitliche Ablaufe (erga
kai hemerai) zunehmend anthropomorphe Ziige erhalten. Dadurch wer-
den sie zugleich angreifbar und verletzlich — und in der Kritik des Xeno-
phanes wird entsprechend eingefordert, dass die von Homer und Hesiod
beschriebenen Traumgestalten abzulehnen seien, weil die Gotter wie
Menschen aussihen, sich wie Menschen verhielten und schlieSlich von
Menschen gemacht seien. Dem setzt der vorsokratische Philosoph einen
»einzigen Gott« entgegen, der »weder an Gestalt den Sterblichen dhnlich
noch an Gedanken«*s? ist. Der Gott des Xenophanes verharrt »am sel-
bigen Ort«*% und ist »ganz Auge, ganz Geist, ganz Ohr«***, Es »geziemt

so sind doch »mehrere lokale Theogonien und Ansitze zu solchen iiberlie-
fert«. Ebda., S. 38.

156 Uber die Zusammenhinge zwischen unterschiedlichen Gétterkulten und
verschiedenartigen sozialen Zivilisationsstufen vgl. Simon 1998.

157 Vgl. Heinrich 1986, S. 131.

158 Siehe dazu die zahlreichen Vorschriften und Handlungsanweisungen im Ab-
schnitt tiber die so betitelten »Hauslehren« in Hesiods Werke und Tage bei
Voss 1806, S. 37-69 (II. Buch, 383-764).

159 Vgl. Diels 1906, S. 50 (Fragment 23).

160 Ebda., S. 50 (Fragment 26).

161 Ebda., S. 50 (Fragment 24).

65

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

ihm nicht bald hierhin bald dorthin zu wandern«*¢*, Die hier gedaufSerte
Kritik am Anthropomorphismus der griechischen Gotterwelt folgt einem
durchaus religiosen Impuls. Die menschendhnlichen Gotter sind laut Xe-
nophanes zu fehlerhaft und unvollkommen, um der Verehrung wiirdig
zu sein. Nicht nur verhalten sich die Gotter wie die Menschen, indem sie
rauben, liigen, ehebrechen etc., sondern als Verdoppelungen menschlicher
Eigenschaften*s erscheinen sie zugleich als blofS gemacht. Demgegentiber
wird der »einzige « beziehungsweise »eine Gott« (beis theos), der den kri-
tisierten Abbildern des Menschen als Ideal entgegengesetzt wird, als un-
bewegt vorgestellt, das heifst als jemand, der den irdischen Dingen und
menschlichen Angelegenheiten bereits vollstindig entriickt ist. Zur Aus-
uibung seiner Herrschaft verfuigt dieser Gott iiber Krifte — »ganz Auge,
ganz Geist, ganz Ohr« —, die schliefSlich sogar von ihren sinnlichen Bei-
mischungen befreit werden und im reinen Denken kulminieren. Die Be-
rufung auf »des Geistes Denkkraft«'¢+ hat zur Folge, dass der »einzige
Gott« alles kontrolliert und apperzipiert, ohne jeoch in kultische Hand-
lungen und Kontexte einbezogen zu sein. Der ferne Gott, der alles zu tun
vermag, ohne selbst aktiv zu sein — »sonder Mithe« (apaneuthe pononio)
lautet die entsprechende Formulierung'®s — lasst sich nicht mehr auf die
Bithne bringen oder besingen, da ihm alles Menschliche zutiefst fremd
ist. Er verfugt uber keine besonderen Fertigkeiten und Wiirden mehr, son-
dern er vereint samtliche technai und timai in sich selbst. An die Stelle
der menschlichen Kulthandlungen und Verehrungspraktiken tritt damit
die reine Schau (¢heoria) sowie das abstrakte Wissen (logos) des Einen
(ben), das mit dem weiteren Aufstieg der Philosophie in der transzenden-
ten »Idee des Guten« (agathon idea) als dem »unerreichbaren Ziel alles
Erkennbaren«'% dem spekulativen Denken aufgetragen bleibt.

Fiir das hier verfolgte Anliegen ist wichtig, dass die Entmenschlichung
der Gotter, die zugleich ihre Entwertung befordert, zwei Konsequenzen
nach sich zieht. Zum einen »hatten die Griechen, sobald sie ihren My-
thos durchbrachen und sich tiber kosmogonisches Stammeln hinweg-
setzten, volle Freiheit, sich nach Prinzipien der Dinge umzusehen«*¢7.

162 Ebda., S. 50 (Fragment 26).

163 »Doch wenn die Ochsen und Rosse und Lowen Hinde hitten oder malen
konnten mit ithren Hinden und Werke bilden wie die Menschen, so wiirden
die Rosse rossihnliche, die Ochsen ochsenidhnliche Gottergestalten malen
und solche Korper bilden, wie jede Art gerade selbst das Aussehen hitte.«
Ebda., S. 49 (Fragment 15).

164 Laut Fragment 25 versetzt allein »des Geistes Denkkraft« des einen Gottes
»das All« in Schwingung. Vgl. ebda., S. s5o.

165 Vgl. Diels 1906, S. 50 (Fragment 25).

166 Hier in Anlehnung an Platon 1993 ¢, Staat, 532 a.

167 So die etwas geringschitzige Einschitzung des mythischen Denkens bei
Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 295.

66

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Wihrend Burckhardt und andere Autoren in diesem Zusammenhang
vor allem die frithen naturphilosophischen Spekulationen des griechi-
schen Denkens im Blick haben, lisst sich eine dhnliche Entwicklung
auch fiir das religiose Verstindnis — vom mythischen Animismus bis
zur philosophischen Dialektik — festhalten. Spitestens bei Platon stellt
sich die Frage nach dem nun nicht mehr gottlich, sondern begrifflich
Allgemeinen®®® in seitdem nicht mehr zu unterbietender Form. Zum an-
deren — und dieser Aspekt soll im Folgenden vertieft werden — findet
das religiose Bewusstsein seine Ergdnzung und Fortsetzung im Hero-
enkult, den auch die Kritik des Xenophanes an den vermenschlichten
Gottheiten nicht beseitigen konnte. Selbst nach Aufwertung des be-
grifflichen Denkens hielten die Griechen an der Verehrung des Halb-
gottergeschlechts fest, da es ihnen anschaulich vor Augen fiihrte, zu
welchen Taten Sterbliche fahig sind. Als Konkurrenten der Gotter tre-
ten die Heroen bereits frith in Erscheinung, allerdings sind sie zu kei-
nem Zeitpunkt eine ernsthafte Bedrohung fiir die Unsterblichen. Ge-
rade der vermeintliche Makel ihrer Verganglichkeit ruckt die antiken
Helden jedoch in die Nahe der Menschen mit ihrem vielfach begrenz-
ten Dasein, das vom Olymp zu weit entfernt ist, um sich mit der Got-
terwelt ganz identifizieren zu konnen.

2. Heroismus

Die Kritik des Xenophanes an der Menschendhnlichkeit der Gotter fallt
in eine Epoche, in der das patriarchalisch organisierte Zusammenleben
bereits erste Risse aufweist. Wahrend in homerischer Zeit die Olympi-
schen Gotter noch das idealisierte Abbild der sozialen Rollen der al-
ten Gesellschaft verkorpern, in der das mannliche Familienoberhaupt
nicht nur tiber Frau und Kinder herrscht, sondern seine Vormachtstel-
lung auch durch geburtsstandisch verankerte Sippenzugehorigkeiten und
Freundesbande gesichert weifs, beruht das gesellschaftliche Herrscher-
recht im sechsten vorchristlichen Jahrhundert bereits nicht mehr allein
auf dem ererbten »bessern Blut« und »groflern Grundbesitz«, sondern
auf individuell ausgebildeten Fertigkeiten und Fahigkeiten, wie etwa
»der Geubtheit in den Waffen, der Opfer- und Rechtskunde«*%. Dem-
gegeniiber waren die mythischen Anschauungen in den langen Jahrhun-
derten zuvor noch gepragt von einer aristokratischen Oberschicht minoi-
scher und archaischer Herrscher, deren himmlisches Pendant dhnlich frei
und unabhingig auf dem Olymp thronte. Ahnlich weit, wie diese kom-
mandierende Oberschicht vom Alltagsleben der Menschen entfernt war,

168 Siehe dazu weiter oben Anm. 5.
169 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIIL S. 82.

67

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

zeigten auch die Gotter nur gelegentlich — »wie jedem der Sinn steht«'7°
—Interesse am Los der Sterblichen. Vor diesem Hintergrund erscheint das
gottliche Leben ohne Miihe (ponos) und Zwang (ananke) freilich nicht
nur als einfaches Spiegelbild aristokratischer Lebensverhiltnisse, son-
dern es wirft zugleich die weitergehende Frage auf, wie ein Leben aus-
sahe, in dem die Menschen, dhnlich wie die Gotter, unmittelbar und un-
eingeschrinkt sich ausleben konnten. Zwar bleiben die Menschen- und
die Gotterwelt durch den Tod uniiberwindbar voneinander getrennt. Fiir
das mythische Denken geben jedoch insbesondere die zahlreichen Be-
gegnungen und schicksalhaften Verflechtungen zwischen den Unsterbli-
chen und Sterblichen ein untrigliches Zeugnis dafiir, dass der Glanz des
Gottlichen bis weit auf die Erde ausstrahlt und ein besseres Leben zu-
mindest in Aussicht stellt. Bedenkt man zudem, dass nach verbreiteter
Auffassung Gotter und Menschen urspringlich desselben Geschlechts
waren'7*, dann stellt sich die Frage nach einer moglichen Versohnung
beider Welten umso mehr.

Diese »offene Wunde« im Verhiltnis zwischen Gottern und Menschen
wird durch den Heroenkult, der vor allem als Totenkult'7* ausgetibt wur-
de, zwar nicht geschlossen, jedoch beruhigt. Neben den Tempeln, in de-
nen einzelne Gotter verehrt wurden, gab es eine grofSe Anzahl von He-
roengrabern, die mehr oder weniger Uppig ausgestattet waren und eine
besondere Wertschatzung erfuhren. Thre herausgehobene Bedeutung
zeigt sich etwa daran, dass in ihrem Umkreis hdufig Orakel angesiedelt
waren und Verfolgten im markierten Umkreis der Grabmaler Asyl ge-
wiahrt wurde. Die eigentliche Heroenverehrung, die aus den gewohnli-
chen Grabdiensten hervorging, beinhaltete bestimmte rituelle Handlun-
gen, die Burckhardt folgendermafSen beschreibt:

»Der Dienst geschah in der Abendddmmerung, auch bei Nacht. Man
grub eine Grube an der Westseite des Grabmals und sprach die For-
meln gegen Westen gewandt; die Opfer, welche man in die Grube goss,
waren Wein, Milch, wohlriechende Salben und Tierblut, letzteres ohne
Zweifel, weil man den Verstorbenen durch dessen Genuss wiederbelebt
dachte (...)«'73,

Bestimmend fiir diese rituellen Handlungen war der vielfach geteilte
Glaube, dass die Seelen der Verstorbenen sich bei den Gribern aufhal-
ten.”7 Uber die Opfergaben und Totengebete traten die Lebenden in

170 Siehe weiter oben Anm. 137.

171 Siehe dazu weiter oben Anm. 145.

172 Vgl. dazu Kerényi 1997 b, S. 21.

173 Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 208.

174 »In der von keiner lehrenden Autoritit geleiteten griechischen Religion be-
hauptete sich neben der homerischen Schattenwelt und den davon abgelei-
teten Gedankenbildern eine dltere Anschauung, wonach der bestattete Tote

68

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Kontakt mit dem Verstorbenen, der noch mit allen Sinnen aufzunehmen
schien, was ihm dargeboten wurde. »Er konnte horen, was man ihm zu-
rief oder zufliisterte, und fiir die Getrinke, die man ihm in sein Grab
goss, fiir die Speisen, die man in dessen Nihe hinstellte oder begrub,
wurde ihm noch ein Genuss zugetraut, ja ein Bediirfnis.«’75 Da in den
griechischen Stadten sowie auf dem Land zahlreiche auffillige Grabma-
ler — »besonders Erdhtigel, eingefasst von steinernen Rundmauern«*7¢ —
hinterlassen waren, verwundert es nicht, dass die Nachgeborenen den
auf diese Weise Bestatteten eine besondere Wiirde zuerkannten.

Freilich ist mit dem Ehrendienst und Totenkult fiir einzelne Verstorbene
noch nicht der besondere Status der Heroen geklirt, den diese nach Mei-
nung des Volkes zu Recht beanspruchten. Im Unterschied zu den Gottern,
die — folgt man etwa Hesiod — anfangs noch gemeinschaftlich und sorg-
los mit den Menschen zusammenlebten'77, begann die Epoche der Hero-
en erst in sehr viel spaterer Zeit. Der Dichter charakterisiert die zeitlichen
Abladufe anhand unterschiedlicher Geschlechterfolgen als Verfallsgeschich-
te: vom »Goldenen«, »Silbernen« und »Bronzenen Geschlecht«, tiber das
hieran anschlieflende » Geschlecht der Heroen«, bis zum »Eisernen Ge-
schlecht«. Die Abkehr von den Gottern fuhrte die Menschen laut Hesiod
in immer grofleres Elend, so dass sie, auf sich allein gestellt, mit Miihsal
und Arbeit ihr Leben fristen mussten und mit Gewalt und Krieg einander
bekampften. Das Geschlecht der Heroen folgte dem bereits tief abgesun-
kenen Bronzenen Kriegergeschlecht und brachte durch seine Taten Edel-
mut und Tapferkeit zuriick in die Welt. Doch auch dieses »gottliche Ge-
schlecht«, uiber das vor allem Homer ausfiihrlich berichtet, wurde schon
bald Opfer seines eigenen Heldentums: »Jener Heroen Geschlecht, das
gottliche: welche/ die Vorwelt/ Einst Halbgotter genannt, in der Erd’/ un-
endlichen Raumen./ Sie auch hat das Verderben des Kriegs und die/ grass-
liche Zwietracht,/ (...) Ausgetilgt im Kampf«7%. Es folgte das »Eiserne
Geschlecht«, das zu Lebzeiten des Dichters existierte und von diesem als
ganzlich verroht und verdorben charakterisiert wird.'”® Bezeichnend fiir

— gleichviel ob seine Leiche begraben oder verbrannt worden — noch mit
irgendeinem Teil seines geistigen Wesens im Grabe weiter lebte.« Ebda., S.
210.

175 Ebda.

176 Vgl. ebda.

177 »Und sie lebten wie Gotter, mit stets unsorgsamer/ Seele/ Von Arbeiten ent-
fernt und Bekiimmernis. Selber/ des Alters/ Leiden war nicht; nein immer
sich gleich an/ Handen und FiifSen,/ Freuten sie sich der Gelage, von jegli-
chem Ubel/ entiuflert,/ Reich an Herden der Flur, und geliebt den seligen/
Gottern«. Voss 1806, S. 14 (112-116).

178 Vgl. ebda., S. 18 (159-163).

179 Exemplarisch hierfiir nur die folgende Aussage: »Faustrecht gilt: rings strebt
man, die Stadt zu/ verwiisten einander./ Nicht wer die Wahrheit schwort,

69

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

dieses, nach Auffassung Hesiods, wahrscheinlich letzte Zeitalter ist, dass
die Gétter sich »mit Scham« von den Menschen abwenden — »und zuriick
bleibt trauriges Elend «'#.

Nun spricht Hesiod, dhnlich wie schon sein Vorgianger Homer, nicht
als Historiker. Der Autor des Lehrgedichts Werke und Tage verfolgt mit
seinen literarischen Ausfithrungen vielmehr die Absicht, seine Zeitgenos-
sen zur moralischen Umkehr zu bewegen, indem er sie auffordert, einen
sittlichen und redlichen Lebenswandel zu fithren. Dabei betont er — im
Unterschied zu Homer, der die Vorzige einer archaischen Adelsethik he-
rausstellt —, den Wert des Selbsterworbenen gegentiber dem blof§ Ange-
borenen. So unterschiedlich die Absichten und Ausfithrungen der beiden
Autoren sind, stimmen sie doch in dem geteilten Bezug auf ein histo-
risch weit zuriickliegendes Ereignis iiberein. Beide beziehen sich auf den
Tojanischen Krieg, um den einsetzenden Niedergang des Heroenzeital-
ters literarisch zu verarbeiten. Dies ist kein Zufall, sondern bezeichnet
vielmehr ein entscheidendes Charakteristikum des antiken Heroenmy-
thos, wonach »das alte Tatsichliche, das aber nicht mehr als solches zu
uns hindurchdringen kann«***, im Epos wieder auflebt. Auch wenn bis
heute nicht abschlielend geklart ist, ob und wann genau der Trojani-
sche Krieg stattgefunden hat, spricht einiges dafiir, dass die besungenen
Ereignisse bereits vor dem zehnten vorchristlichen Jahrhundert, also in
der spaten Bronzezeit, stattgefunden haben.*** Die Frage nach dem Ur-
sprung (arche), die in den mythischen Gottervorstellungen nicht positiv
beantwortet wird, da hier verschiedene autochthone Ausgangsmachte
(archai) — wie etwa Chaos und Gaia in Hesiods Theogonie — miteinan-
der konkurrieren, erhilt erst durch die Heroengeschichten einen realen
Bezug. Nachdem namlich die aus den archai entsprungenen Gotter anfin-
gen, sich mit Menschenfrauen zu paaren, wurden die aus diesen Verbin-
dungen hervorgegangenen Halbgotter zu Begriindern der griechischen
Adels- und Konigsgeschlechter erkldrt und traten auf diese Weise in die
Realgeschichte ein. Die Verbindung zwischen Mythos und Geschichte
war damit hergestellt:

»Und so, wie die Helden die frithesten ruhmvollen Personlichkei-
ten tberhaupt sind, ist dann ihr Herold Homer die fritheste geistige

wird begiinstigt,/ noch wer gerecht ist,/ Oder wer gut; nein mehr den Ubel-
tater, den/ schnoden/ Frevler ehren sie hoch.« Ebda., S. 21 (189-192).

180 Vgl. ebda., S. 21 (200)

181 Vgl. Buckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 25 (Hervorhebungen im Original).

182 In der heutigen Historiographie wird allerdings auch die Auffassung vertre-
ten, dass in der Ilias nicht allein der Trojanische Krieg besungen wird, son-
dern generell kriegerische Kimpfe aus der Vorzeit thematisiert werden. Fiir
die hier verfolgte Absicht ist wichtig, dass Homer — und in dessen Nachfol-
ge auch Hesiod — erst circa 400 Jahre spiter hierauf Bezug nehmen.

70

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Zelebritit allgemein hellenischer Geltung, Homer aber wurde dann zu-
gestandenermafSsen das Hauptbildungsmittel von Jugend auf. Seit ihm
ist die Griechenwelt erst recht eins; es gibt Griechen, soweit es eine Er-
innerung an Heroen gibt«,

Im Unterschied zu den Gottern wurden die Heroen »mehr und mehr
zum Eigentum der Volkssage und der epischen Dichtung«*#4, weshalb es
auch nicht verwundert, dass sie als besonders eng mit den menschlichen
Angelegenheiten verbunden angesehen wurden. Auch wenn die Gren-
zen zwischen Glaube und Uberlieferung im Verlauf der Jahrhunderte
immer durchlissiger wurden und der historisch aussagekriftige Gehalt
der Heroengeschichten zunehmend verblasste, gab es doch immerhin ei-
nen tradierten Erinnerungsbezug, der fur die in vielfacher Hinsicht zer-
streute »Griechenwelt« von tubergreifender Bedeutung war. Die Hero-
en wurden zu »Helden ihrer Nation«™5, denen man alles zutraute, was
man aus den Uberlieferungen der Vorzeit weitergeben und entsprechend
ausschmiicken konnte. Aus diesem Grund sind es vor allem die dichten-
den und darstellenden Kiinste, die Zeugnis geben tiber die grofSartigen
Taten, Abenteuer und Siege ruhmreicher Helden und nicht die antiken
griechischen Geschichtsschreiber, die bereits frithzeitig begriindete Zwei-
fel an den Uberlieferungen anmeldeten. Doch wihrend bei Homer noch
lebhafte Ankliange an die Heroenzeit spiirbar sind, ist diese Epoche fiir
Hesiod bereits vergangen und gilt dem Dichter blof§ als Mahnung an
vermeintlich bessere Zeiten. Fuir den Autor der Werke und Tage tiber-
nehmen die Heroen keine tragende Rolle mehr; selbst raumlich befinden
sie sich, von Zeus weit entriickt, »an des Okeanos tiefen Gewog’, in der
Seligen Inseln«*#¢, Allerdings gilt dies nicht fir den Volksglauben in glei-
cher Weise, der »auch hier auf seinem Rechte bestand sich das Jenseiti-
ge zu vergegenwartigen und mitten unter seinen eigenen Gewohnheiten
und Wohnstitten anzusiedeln«*%7.

Deutlich wird damit, weshalb der Totenkult bei der Heroenverehrung
eine zentrale Stellung einnimmt. Zum einen halten die Opfergaben, die
rituellen Gesidnge, das Bekranzen der Griber, die im Umkreis ausge-
tragenen kriegerischen und musischen Kampfspiele etc. die idealisier-
te Erinnerung an vermeintlich bedeutsamere Zeiten wach und leben-
dig. Zum anderen beglaubigen die Kulthandlungen die angenommenen

183 Burckhardt 1958, Bd. V., S. 289.

184 Vgl. Preller 18671, S. 2.

185 Preller zdhlt hierzu die »Konige und Gesetzgeber, ihre Vorkdmpfer in der
Schlacht, die Anfiihrer bei jedem Abenteuer, die Bewaltiger jeder Unsitte, die
Begriinder aller koniglichen und edlen Geschlechter«. Vgl. ebda., S. 3 (im
Original teilweise hervorgehoben).

186 Vgl. Voss 1806, S. 19 (171).

187 Vgl. Preller 18671, S. 6.

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Verbindungen zu lingst vergangenen Geschlechtern, so dass mitunter
viel Aufwand darauf verwendet wurde, sich als wiirdige Nachfolger
ruhmreicher Vorfahren und Halbgotter in Szene zu setzen. Die Toten zu
ehren, bedeutete bereits eine Art Erhohung seiner selbst, die zudem ge-
kniipft war an die Hoffnung, das eigene Schicksal giinstig beeinflussen
zu konnen. Da die Heroen den Gottern naherstanden und mit diesen di-
rekt verwandt waren, bot der Verweis auf mitunter aufwendig rekon-
struierte Geschlechterfolgen Gelegenheit, die eigene Existenz zu adeln.
Bekannt ist etwa der Versuch des antiken Historikers Hekataeos von
Milet, die eigene Abstammungsgeschichte bis zu ihren gottlichen Ur-
sprungen zuriickzuverfolgen; und selbst noch in spéterer Zeit versuchten
einzelne Personlichkeiten, ihren Status durch die vermeintlich gottliche
beziehungsweise heroische Herkunft aufzuwerten.**® Der Heroenkult be-
stand auch dann noch fort, als das Zeitalter des Halbgottergeschlechts
lingst vergangen war.

War zuvor bereits von den »Helden der Nation«'* die Rede, die in
den Gesingen, Tragodien, Erzdhlungen, bildlichen Darstellungen, kulti-
schen Praktiken etc. verehrt wurden, so gab es neben diesen vertrauten
Gestalten noch eine uniibersehbare Vielfalt weiterer Halbgotterwesen,
deren Anzahl sich mit der Zeit sogar vermehrte:

»Man gewohnte sich zuletzt von allem Existierenden auf einen Heros
zuriickzuschlieflen und nicht allein die Liander und Stidte, sondern auch
die Innungen, die Dorfer pflegten ihre Heroen aufzustellen und als erste
Urheber ihres Dorfes und ihres Namens zu verehren«*°,

Ludwig Preller unterscheidet im Rahmen seiner Heroologie daher zwi-
schen unterschiedlichen Zugingen, um den Uberlieferungen aus verschie-
denen Anlissen, Zusammenhingen und Zeitaltern moglichst gerecht zu
werden: Die erste Gruppe bilden die ortlichen und landschaftlichen Tra-
dierungen, die vor allem lokal bedeutsam sind und haufig weit in die
Vergangenheit zuriickweisen. Zur zweiten Gruppe zihlen jene Uberlie-
ferungen, in denen einzelne, wiederkehrende Helden den Mittelpunkt
unterschiedlicher Geschichten bilden, die zu verschiedenen Zeiten und
Orten durchaus voneinander abweichen. Entscheidend ist, dass die hero-
ischen Figuren bereits besondere Merkmale aufweisen, die sie als vereh-
rungswiirdig auszeichnen und anhand derer sie eindeutig identifizierbar
sind. Zur dritten Gruppe zidhlen schliefSlich jene Anlisse der »eigentli-
chen epischen Heldendichtung«™', bei denen bestimmte Personen und

188 Laut Preller fiihrte beispielsweise Thukydides als bereits namhafter Vertre-
ter der attischen Demokratie den eigenen Stammbaum bis auf Zeus zuriick.
Vgl. ebda., S 5 (Anm. 1).

189 Siehe weiter oben Anm. 185.

190 Preller 18671, S. 6.

191 Vgl. ebda., S. 8 (im Original teilweise hervorgehoben).

72

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Ereignisse — Abenteuer, Kriege, Katastrophen — aus ihren lokalen Zu-
sammenhingen geldst und in einen nationalen Kontext versetzt wer-
den, wodurch sie zum Gegenstand ihrer dramatischen und kinstleri-
schen Ausgestaltung werden.™* Uberliefert sind zahlreiche Fragmente
aller hier genannten Gruppen, jedoch sind die episch verkldrten mythi-
schen Gestalten der Ilias und Odyssee am vertrautesten — zumal, wie
Burckhardt vermutet, »von der Troja-Sage ausgehend«, sich das »Bild
des Heroentums« in die vorhergehenden Zeiten und Generationen hi-
nein ausdehnte.'3 Als wichtig bleibt in jedem Fall festzuhalten, dass
bereits das antike Heroenbild — trotz historischer Verbindungen und
Riickbeziige — von einem insgesamt verklarten Dasein ausgeht, in dem
die Helden zwar wie Menschen auftreten, jedoch den Gottern sehr viel
niher stehen:

»Sie (die Heroen; E.B.) sind weit kriftiger, schoner, mutiger, in jeder Hin-
sicht vorzuiglicher als die Menschen wie sie jetzt sind und sie verkehren
mit den Gottern wie mit ihres Gleichen; ja sie sind auch mit ihnen nahe
verwandt und insofern wirklich ein anderes Geschlecht als der gemeine
Mann aus dem Volke, wie man sich diesen unmittelbar aus den Hianden
der Natur hervorgegangen dachte«™+,

Es ist also diese Zwischenstellung zwischen den Gottern und Menschen,
die den Heroen ihre besondere Wesensart verleiht. Dies gilt zumindest
fir die Protagonisten der epischen Mythen, die in der Bevolkerung gro-
Bes Ansehen genossen und deren zumeist tragische Schicksale geriihrt
nachempfunden wurden. Allerdings verdndert sich das Heroenbild im
weiteren Verlauf der Geschichte, so dass Burckhardt wohl zu Recht da-
rauf hinweist, dass niemand mit Bestimmtheit dariiber entscheiden kann,
»was ein Heros sei«'s. Auffillig ist, dass die geldufige Umschreibung:
»die Machtigeren, die Hoheren« ¢, die gleichermaflen fur die Gotter ver-
wendet wurde, immer grofSere Verbreitung fand und selbst lebende Per-
sonen mit einschloss. Hierunter fallen seit dem achten vorchristlichen
Jahrhundert insbesondere die Begriinder kolonialer Ansiedlungen in Si-
zilien und im benachbarten Mittelmeerraum. So kam es beispielsweise

192 Vgl. ebda., S. 7—9. Zu den vier heroischen Kreisen der »epischen Helden-
dichtung« zdhlt der Autor die Meleager-, die Argonauten-, die thebanische
und die trojanische Sage. »Die Krone des Ganzen und die der heroischen
Sagenbildung tiberhaupt ist die des trojanischen Sagenkreises, weil seine Er-
innerungen die frischesten und die ergreifendsten waren und weil dies den
beliebtesten Stoff des epischen Gesanges in seiner besten und blithendsten
Zeit bildeten.« Vgl. ebda., S. 8.

193 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 213.

194 Preller 18671, S. 4.

195 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 218 (im Original teilweise hervorgehoben).

196 Vgl. ebda., S. 219.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

in Syrakus zu einer Neugriindung der bereits bestehenden Stadt Katana,
nur um den lokalen Herrscher Hieron als Heros verehren zu kénnen.™”
Bekannt ist aufSerdem, dass Konige, Feldherren, olympische Sieger etc.
bereits zu Lebzeiten als Heroen anerkannt wurden. Und unter »sonst un-
erhorten Umstianden konnte selbst ein Sklave zum Heros erhoben wer-
den«, so der Anfiihrer eines Sklavenaufstandes in Chios um etwa 300 vor
Christus, dem seine Bewunderer und Mitkdmpfer ein Ehrenmal (heroon)
errichteten, um den »wohlgesinnten Heros« zu wiirdigen.*® Galten die
mythischen »Helden der Nation« noch als direkte Nachfahren der Un-
sterblichen und somit als »Halbgotter«, fiihrte die Ausweitung des He-
roenbegriffs auf lebende Personen sowie deren Nobilitierung qua Volks-
beschluss®? zu einer allmihlichen Entwertung des Titels.

Parallel zur Ausweitung des Heroentitels verdndern sich auch die Ein-
stellungen gegeniiber den mythisch-realen Zwitterwesen. Galten die He-
roen in homerischer Zeit noch als von den Unsterblichen auserwihl-
te und begiinstigte Wesen, so verlieren sie in der Folgezeit den Nimbus
des Ubermenschlichen, und neben der Seite des Menschlichen tritt nun
auch die Seite des Damonischen immer stirker hervor. Auch dies hangt
mit dem Totenkult und den daran gekniipften Vorstellungen vom Wei-
terleben der von den Kérpern geschiedenen Seelen zusammen. Ahnlich
wie nach den Lehren des Philosophen und Religionsstifters Pythagoras
die Gotter und Damonen den Ather bevolkern, verbreitete sich schlief3-
lich die Annahme, dass auch die Seelen der Heroen ebenso unsichtbar
weiterleben wiirden und an bestimmten Orten anzutreffen wiren.>°
Die Traumgestalten, die besonders in der Nacht Menschen ebenso wie
Tiere im Schlaf heimsuchen, galten als untriigliche Zeichen und veran-
lassten die Betroffenen, die Verbindungen zu den tibernatiirlichen We-
sen moglichst schon am niachsten Tag oder Abend aufzunehmen, indem
Opfergaben dargebracht, Grabdienste verrichtet und Reinigungszeremo-
nien ausgefithrt wurden. Der Heroenkult trat schlieSlich immer stirker
wie ein »mdchtiger Aberglaube«*** in Erscheinung. Neben das Gefiihl
der Hochachtung und Verehrung trat nunmehr auch die Angst vor dem

197 Vgl. ebda., S. 214.

198 Vgl. ebda., S. 230.

199 Vgl. dazu ebda., S. 215. Dies gilt freilich auch fiir die Gottervorstellungen,
nachdem einzelne Epigonenherrscher Alexanders des Groflen (diadochen)
schon zu Lebzeiten den Titel eines Gottes fiir sich beanspruchten. Vgl. Frie-
dell 20171, S. 174.

200 Fiir Pythagoras gilt die Stufenfolge: »die Gotter seien hoher zu ehren als die
Dimonen, und die Heroen hoher als die Menschen«. Vgl. hierzu den ent-
sprechenden Hinweis bei Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 218 sowie ndher dazu
Burkert 1962.

201 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 218.

74

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Nichtfassbaren sowie die Furcht vor auflermenschlichen Schatten und
Gestalten. Der Heros wurde immer mehr zu einem Gespensterwesen:

»Dass der ummauerte und geweihte Bezirk, in welchem manches He-
roengrab stand, oft fiir vollig unbetretbar galt, wird seinen Grund nicht
blofs in der Sorge vor der Verletzung des Grabes gehabt haben; man
wollte wahrscheinlich den Heros schon nicht im Schlummer stéren und
war Uberhaupt froh, wenn sich das Gespenst nicht regte «*°*

Totenbeschworungen, Gespenstererscheinungen, Spuk- und Schattenbil-
der, Exorzismen, Hysterien, aber auch Erlosungsprophetien — etwa seit
dem funften vorchristlichen Jahrhundert zeigt der volkstimliche Hero-
enkult bereits alle Merkmale eines dimonischen Aberglaubens. In Ab-
grenzung zu dieser populdren Seite des Heroenmythos lebt jedoch auch
jene dltere Tradition fort, die im Helden das Goéttliche hervorhebt, das
menschliche Gestalt annimmt und zugleich auf die Uberbietung des
Menschen abzielt. Die Anldsse fir die »eigentimliche Steigerung auf
der Seite des Menschlichen«*s sind zahlreich und immer wieder neu zu
bestehen. Die heroische Tat gilt als solche erst, wenn Grofles und Uber-
menschliches geleistet wird. Davon wird weiter unten noch zu sprechen
sein. An dieser Stelle gentigt der Hinweis, dass der Kampf auf Leben
und Tod das vornehmliche Feld ist, in dem die heroischen Anstrengun-
gen sich bewihren. In kriegerischen Schlachten kimpften die Heroen
gleich den Gottern — wie in der Ilias beschrieben — an der Seite der Krie-
ger; und auch bei athletischen Wettkampfen, die durchaus todlich en-
den konnten, wurde die Anwesenheit einzelner Helden der Vergangen-
heit wie selbstverstandlich angenommen. »Berihmte Wettkampfer, zur
Zeit der hochsten Begeisterung fur das agonale Treiben, galten freilich
ohnehin als von Gottern erzeugt und also schon als Heroen, auch wenn
man deren sterbliche Viter mit Namen kannte«2°4. Die Anwesenheit aus
ihren Gribern erhobener Helden lieferte zusitzlichen Beistand, der umso
willkommener war, je grofler die Herausforderung ausfiel. Dass in den
Kampfen und Auseinandersetzungen heutige moralische Maf3stabe, wie
der Schutz der personalen Integritit und Unversehrtheit, vorsatzlich ver-
letzt wurden, kann nicht verwundern, da die Uberbietung des Menschen
die Ausloschung seiner Schwichen beinhaltete und nicht als »inhuman«
verurteilt wurde. Die Heroen leisteten hierbei niitzliche Hilfe, da man
von ihrer »Gefahrlichkeit und Furchtbarkeit«*°s uberzeugt war. Nicht als

202 Ebda., S. 231.

203 Kerényi 1997 b, S. 20. An anderer Stelle charakterisiert der Autor diese Va-
riante des Heroenmythos prignant: »Das Gottliche ging in das Menschli-
che ein, das Menschliche wurde zum Gottlichen erhoben, und der Mythos
vom Heros war da«. Ebda., S. 19.

204 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 23 5.

205 Vgl. ebda.

75

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

edle Halbgotter, sondern als »bosartig« und sogar »prugelstichtig« tra-
ten die Ubermenschen in Erscheinung: sie waren »eher bereit zu scha-
den als zu niitzen «*°¢, Das Beispiel ihres ungebremsten und leidenschaft-
lichen Wesens forderte die Menschen auf, es ihnen gleich zu tun — und
zwar nicht im Hinblick auf ihre mogliche Erlosung, wohl aber im Sin-
ne des zu jener Zeit vorherrschenden Begriffs vom heroischen Leben.

Es liegt auf der Hand, dass dieses Verstandnis scheitern musste. Die
heroische Existenz findet schliefSlich damals wie heute ihre Grenzen am
Leben selbst, sofern »die Steigerung auf der Seite des Menschlichen« den
Menschen selbst nicht tiberwinden kann. Doch auch hierfiir findet das
mythische Denken eine eigene Ausdrucksform, die vom populdren Aber-
glauben deutlich sich unterscheidet:

»Eine Steigerung erfihrt das Menschliche in allen seinen Erscheinungs-
formen, nicht am wenigsten in der Schwere des Schicksals und des Lei-
dens, das die Heroen tragen. Mit dieser Art der Betonung des Mensch-
lichen schlidgt die Heroenmythologie von Anfang an einen Weg ein, der
charakteristischerweise in die Tragodie miindet. Die Heroengeschich-
ten fihren vom feierlich-selbstverstindlichen Heroenkult auf die tragi-
sche Buhne hiniiber, den Ort immer neuer Erschiitterungen durch den
alten Stoff«°7.

In kulturhistorischen Betrachtungen fehlt es nicht an tiefgriindigen und
weitreichenden Betrachtungen tiber den so genannten »griechischen Pes-
simismus«>°%, Dies mag verwundern bei einem Volk, das mit wirkenden
Gottern und tatkraftigen Heroen reichhaltig gesegnet ist, deren Zauber
bis heute nachzuwirken scheint — man denke in diesem Zusammenhang
nur an Schillers exemplarische Verklarung der Gétter Griechenlandes*.
Demgegenuber vermittelt das Leiden der Heroen sowie mitunter auch
das der Gotter, die nicht zuletzt wegen ihrer allzu menschlichen Eigen-
schaften »nicht immer glicklich«*™ sind, ein anderes, sehr viel duste-
res Bild. Trotz aller ruhmreichen, leidenschaftlichen und listigen Aufleh-
nungen gegen das Schicksal, bleibt auch den mythischen Helden nur der
Tod. Selbst wenn sie dem Unbheil, das vom Schicksal und von den Got-
tern verhdangt wird, machtvoll trotzen und ihm weitaus duldsamer als die
Menschen entgegentreten, ist auch ihr Untergang unausweichlich. Hier-
zu passt, dass die Helden Homers nicht einfach einzeln sterben, sondern
dass episch besungen wird, wie auch deren Geschlechter nach und nach

206 So die entsprechende Charakterisierung bei Burckhardt, vgl. ebda., S. 233.

207 Kerényi 1997 b, S. 21.

208 Ausgangspunkt hierfiir sind die Ausfithrungen Jacob Burckhardts zur » Ge-
samtbilanz des griechischen Lebens«. Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 319—
395 (dort insb. S. 349-360).

209 Siehe dazu weiter oben Anm. 83.

210 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 349.

76

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

untergehen. Selbst wenn der einzelne Heros bereits unverwechselbare
Zige tragt und der »Glanz des Gottlichen ... auf dem Unbeweglichen in
ihm«*™* ruht, so bleibt doch die ganze Generationenfolge dem gewalt-
samen Schicksal von Leid und Tod ausgeliefert, das sie, die Heroen, mit
den Menschen teilen. Die griechische Uberlieferung kennt mit Dionysos
und Herakles nur zwei Ausnahmen, in denen sterbliche Heroen zu den
unsterblichen Gottern aufsteigen. Doch es ist bezeichnend, dass dies je-
weils nur nach einer langen, von Verirrung und Wahnsinn geprigten Lei-
densgeschichte moglich ist, die erst durch den irdischen Tod der beiden
Helden ihr Ende findet. Auf die anderen Halbgotter wartet ausnahms-
los ein diisteres Schicksal, das sie selten alt werden ldsst, zumal vor dem
frithen Tod eine uniibersehbare Vielzahl ubermenschlicher Prifungen zu
bestehen und Opfer zu erbringen sind.

In diesen dramatischen Auseinandersetzungen offenbaren die heroi-
schen Protagonisten des Mythos ihre jeweiligen Eigenarten, die bereits
mehr zum Ausdruck bringen als zufillig aufscheinende Charakterziige
oder nur von aufSen zugeschriebene Merkmale. Die in den epischen Ge-
sangen beschworenen ruhmreichen Wesen verkorpern geradezu in ide-
altypischer Weise eben jene frithen » Formen der Subjektbildung«*2, die
den Heros nicht blofs als iibermenschlich und aufSerweltlich erscheinen
lassen, sondern in denen sich die Individuen gleichermafSen als Subjek-
te wiedererkennen beziehungsweise anerkennen konnen. Darin gleichen
die Gottmenschen den Gottern, welche ebenfalls aufgrund ihrer gestei-
gerten Personlichkeiten zu unverwechselbaren Vorbildern mythischen
Glaubens avancieren. Die Heroen stehen den Menschen jedoch um ein
Vielfaches naher, nicht zuletzt weil sie deren Ohnmachtserfahrungen tei-
len. Zu diesen Erfahrungen gehort insbesondere die Einsicht in die »Hin-
falligkeit des Irdischen vor dem Schicksal«*'3, die wie ein Schatten alle
menschlichen Anstrengungen begleitet und sich tiber simtliche Errun-
genschaften legt. Doch selbst wenn man mit Jacob Burckhardt fir die
Bliitezeit des fiinften vorchristlichen Jahrhunderts davon ausgeht, dass
die Vorstellung, »die Athener des perikleischen Zeitalters hitten Jahr
aus Jahr ein im Entziicken leben miissen«, eine »der allergrofSten Fal-
schungen des geschichtlichen Urteils«*'4 sei, so geben doch die Heroen-
geschichten immerhin bedeutsame Einblicke in die Vorstellungswelt der
Gotterverdhnlichung, die nicht nur in der griechischen Kunst als Maf3
und Ziel menschlichen Strebens aufleuchtet. Das geteilte Los der Ver-
geblichkeit aller Bemithungen lasst die Menschen ihr eigenes Schicksal
sowohl leichter als auch schwerer nehmen, da sie in ihrer ausweglosen

211 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 21.

212 Hier in Anlehnung an Foucault 1990, S. 10.
213 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 356.

214 Vgl. ebda., S. 348.

77

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Situation sich wenigstens nicht allein wissen. Die Heroen des Mythos
stehen exemplarisch fiir diesen Zwiespalt, der sie den Menschen an-
gleicht. Da der »Glanz des Gottlichen«*'s auf ihnen ruht, sind ihre We-
sensziige im Urteil der Menschen fiir die Selbsterhaltung aller Sterbli-
chen freilich ebenso unverzichtbar wie erstrebenswert. Auch wenn die
Sorge um das »Uberleben vorweg gleichsam vom Zugestindnis der eige-
nen Niederlage«*'¢ bestimmt ist, gelten die iibermenschlichen Taten der
mythischen Helden dennoch als Muster menschlicher Selbstbildung und
Selbstbehauptung. Schon fiir diesen frithen Zeitpunkt der historischen
Entwicklung ist somit anzunehmen, dass die Herausbildung des Sub-
jekts entscheidend durch die Angst vor dem »Zuriickfallen ins amorph
Unidentische«*'7 bestimmt ist, womit neben der tragischen Bedeutungs-
losigkeit der irdischen Existenz in letzter Konsequenz der alles auflosen-
de und gleichmachende Tod gemeint ist.

Vor diesem Hintergrund stellt sich nunmehr die Frage, welche Angst
abwehrenden und uberwindenden »Formen der Subjektbildung« im
uberlieferten Sinne durch die Helden des Mythos reprisentiert bezie-
hungsweise verkorpert werden? Warum erscheinen die Heroen als »die
frithesten ruhmvollen Personlichkeiten tiberhaupt«**#, die zugleich jene
»eigentiimliche Steigerung auf der Seite des Menschlichen«*™ hervor-
rufen und die noch uber Jahrhunderte hinaus die Bestrebungen nach
menschlicher Vervollkommnung beeinflussen? Da selbst die aufklireri-
sche Entmystifizierung der Heldentaten das herrschaftliche Prinzip der
Selbstbehauptung nicht ablésen konnte, wodurch die Freiheit des Sub-
jekts erst moglich gewesen wire, schreiben sich die mythischen » Formen
der Subjektbildung« weiter fort. So wie im Mythos die Zeit als ewig und
die Vergangenheit als nicht vergangen aufgefasst wird, bleibt der ural-
te Zusammenhang von Selbstbehauptung und Selbstverleugnung beste-
hen: »Vor den Gottern besteht nur, wer sich ohne Rest unterwirft. Das
Erwachen des Subjekts wird erkauft durch die Anerkennung der Macht
als des Prinzips aller Beziehungen.«*

Von den mythischen »Formen der Subjektbildung«, die im machtvol-
len Verhalten der Heroen ihren Ausdruck finden, seien hier drei Beispie-
le aufgefithrt, um die Ambivalenz von Auflehnung und Unterwerfung zu
verdeutlichen: Die Entsagung (a) und die List (b) sowie der Kampf (c),

215 Siehe weiter oben Anm. 211.

216 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 65.

217 So Horkheimer in einem frithen Kommentar zur Dialektik der Aufklirung.
Vgl. Horkheimer 1985, S. 456. Die Angst wird in diesem Zusammenhang
in deutlicher Abgrenzung zu Heideggers Existenzialontologie als geschichts-
philosophische Aufgabenstellung gefasst.

218 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 289.

219 Siehe dazu weiter oben Anm. 203.

220 Horkheimer/Adorno 1972, S. 15.

78

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

auf die im Folgenden niher eingegangen wird, stehen freilich nicht un-
verbunden nebeneinander, sondern erginzen sich wechselseitig in dem
heldenhaften Bemiihen, den Goéttern und Schicksalsmichten zu trotzen.

(a) In der Entsagung des Helden, die sich wie ein roter Faden durch
alle Heroengeschichten zieht, kiindigt sich bereits nachdriicklich das
Motiv des Ofers an. Paradigmatisch hierfiir ist der »gottliche Dulder
Odysseus«***, der nach zehnjihrigem Kampf im Krieg um Troja auf der
Seite der Belagerer sowie auf der ebenso langen Irrfahrt zuriick in die
Heimat zahlreiche Abenteuer bestehen muss. Diese Herausforderungen
sind nur zu bewiltigen, indem die eigene Identitit — zumindest vortiber-
gehend — verleugnet wird, um sie tiberhaupt retten zu konnen. Die wohl
bekannteste Episode hierfir findet sich im zwolften Gesang der Odys-
see. Nachdem die Zauberin Kirke Odysseus tiber die Gefahren der be-
vorstehenden Weiterfahrt informiert hat, passieren der Held und seine
Gefihrten am darauffolgenden Tag die Insel der Sirenen. Um den Ver-
lockungen und Versuchungen der weiblichen — halb menschlichen, halb
animalischen — Fabelwesen zu entgehen, halt sich Odysseus an der Rat
der Kirke, die dem Abenteurer zum Schutz vor dem lockenden Gesang
die Empfehlung gegeben hatte:

»Du aber fahre vorbei und mache die Ohren der Freunde/ Fest mit ge-
knetetem Honigwachs, dass keiner sie hore./ Wenn du’s aber begehrst, so
darfst du sie selber vernehmen./ Lass dich binden im flichtigen Schiff an
Hinden und Fufen,/ Aufrecht stehend im Schuh des Mastbaums, dass
du gefesselt/ Bleibst, solange du dich am Schall der Sirenen ergetzest,/
Bittest du aber die Deinen und flehst, sie mdchten dich 16sen,/ Sollen sie
dich noch enger in Banden und Stricke verwickeln. «**

Diese Passage des Heldenepos hat zu zahlreichen Interpretationen ge-
fithrt — von den so genannten Kirchenvitern bis zu zeitgendssischen Po-
sitionen des Feminismus**?, — wohl auch deshalb, weil hier der Zusam-
menhang zwischen Begehren und Tod ebenso anschaulich wie anregend
in Szene gesetzt wird. Die Beschreibungen Homers lassen viel Raum fiir
Phantasie. AufSer ihrer Zahl sowie dem Umfeld, in dem sie sich befin-
den, werden die Sirenen selber nicht niher charakterisiert. Wir erfahren
nur, dass diejenigen, die sich den beiden Mischwesen unwissend nahern,
von ihrem »schrillen Geton«*** angelockt werden und zugrunde gehen.
Ob die Bezauberten tatsichlich sterben mussen, wird nicht ausdriick-
lich gesagt, doch eine Riickkehr in den vertrauten Kreis der heimischen

221 Homer 1962, Odyssee, S. 187 (XIII. Gesang, 353).

222 Homer 1962, Odyssee, S. 166 (XII. Gesang , 47-54).

223 So etwa Clemens Alexandrinus im dritten nachchristlichen Jahrhundert be-
ziehungsweise Stuby fast 2000 Jahre spater. Vgl. Clemens 1972, S. 118 so-
wie Stuby 1992, S. 15-48.

224 Homer 1962, Odyssee, S. 166 (XII. Gesang, 44).

79

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Familie erscheint in jedem Fall verwehrt.>*s Aufschlussreich ist zudem
der Wortlaut des Lockgesangs, in dem Odysseus direkt angesprochen
wird, herzukommen, um auszuruhen und zu geniefSen:

»Keiner im dunklen Gefihrt ist hier voriibergeglitten,/ Eh er das Ho-
niggegirre der flotenden Kehlen vernommen,/ Sondern er stillt sein Wiin-
schen und kehrt mit mancherlei Weistum;/ Denn wir wissen dir alles,
was je in der Blache vor Troja/ Die Argeier (Archaier; EB.) und Troer
mit Hilfe der Gotter geduldet,/ Wissen, was immer geschieht auf der
Vielerndhrerin Erde.<«*2¢

Heute wiirden wir sagen, dass der Genuss des Sirenengesanges eine
Riickkehr ins biirgerliche Leben verwehrt hitte — sei es aufgrund der
physischen Vernichtung des Genieflenden oder wegen der »Umkehrung
aller Werte«, die vom unwiderstehlichen Reiz des »Honiggegirres« ih-
ren Ausgang nimmt. Doch gleich, welches Schicksal tatsichlich eintritt,
in jedem Fall handelt es sich bei dem Sirenengesang um mehr als nur ein
Abenteuer, da der Genuss nicht weniger als die Uberwindung der bisher
gelebten Existenz verspricht. Insofern das heroische Dasein, das in die-
sem Gesang der Odyssee so verfuhrerisch zur Disposition gestellt wird,
nicht unbeschwert-gottlich, sondern durch Leid und Entbehrungen ge-
pragt ist, erschliefst sich leicht, was auf dem Spiel steht: Der Held ris-
kiert aufSer seinem Leben auch die Riickkehr zu sich selbst, fiir die im
Epos das Bild der Heimat steht, das »Land meiner Viter«**7. Auflerdem
versprechen die Sirenen »mancherlei Weistum« tiber das Schicksal der
kiampfenden Mitstreiter in Troja, die entweder bereits getotet sind oder,
in alle Richtungen fliehend, ebenfalls auf der Riickkehr zu den heimat-
lichen Hofen sich befinden. Das Wissen um das Schicksal der Archaier
bedeutet fur Odysseus weit mehr als die blofle Befriedigung seiner Neu-
gier, da er sein eigenes Schicksal eng mit dem seiner Mitstreiter verbun-
den weifs. Es wire somit verkiirzt, wiirde man den Sirenengesang auf
die dimonischen Verlockungen weiblicher Fabelwesen verkiirzen, da die
von ihnen ausgehenden Versprechungen zugleich ein offenbarendes Mo-
ment enthalten: Erst wer sich selbst riskiert, kann sich ganz gewinnen.
Odysseus, von Kirke unterwiesen, findet einen Weg, sich dem Gesang
hinzugeben, ohne sich auszuliefern. Der Preis hierfur besteht darin, den
Lockungen der Selbstpreisgabe lauschen zu diirfen, ohne ihnen jedoch
nachgeben zu konnen, da an den Mastbaum gefesselt, kein Entrinnen

225 »Treten ihn nimmer die Frau und die unmiindigen Kindlein/ Griifend zu-
seit und freun sich des Tags, dass er wieder nach Hause kam«. Vgl. ebda., S.
166 (XII. Gesang, 42—43).

226 Ebda., S. 170 (XIL. Gesang, 186-191).

227 So Odysseus zu Telemachos, der seinen Vater nach dessen Riickkehr nicht
sogleich erkennt und ihn zunichst fiir einen Gott hilt. Vgl. ebda., S. 225
(XVI. Gesang, 206).

8o

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

aus dieser verzweifelten Lage moglich ist. Die Mitstreiter im Boot, denen
die Ohren verschlossen wurden, bleibt nichts weiter, als moglichst kraf-
tig zu rudern. Damit jedoch bleibt ihnen zugleich auch die archaische
Macht des Sirenengesangs verborgen, das heifdt schon ihre Sehnsiichte
haben kein Gehor und sie selbst bleiben auf ihre Arbeit eingeschrankt.
»Der Knecht bleibt unterjocht an Leib und Seele, der Herr regrediert«*25.
Fiir Horkheimer und Adorno gehért die Sirenenpassage zur »biirgerli-
chen Urgeschichte«, da sie am Beginn der langen Kette vom »Recht der
mythischen Figuren, als das des Stirkeren« steht, das freilich »blof§ von
der Unerfullbarkeit ihrer Satzung«** lebt. Die Entsagung ist allgemein
und betrifft den Herrn ebenso wie den Knecht auf ihre jeweilige Weise.
Odpysseus hat nur die »Liicke im Vertrag«*° aufgespiirt, der nicht vor-
sieht, dass der Vorbeifahrende sich selber Gewalt antut, um zu tiberle-
ben. Doch der Genuss bleibt dem sich selbst Rettenden ebenso verwehrt
und qualt ihn, sofern er weifs, dass seiner Sehnsucht jede Aussicht auf
Erfillung versagt ist. In dieser widerspriichlichen Konstellation gibt es
keinen Gewinner:

»Der gefesselt Horende will zu den Sirenen wie irgendein anderer. Nur
eben hat er die Veranstaltung getroffen, dass er als Verfallener ihnen
nicht verfillt. Er kann mit aller Gewalt seines Wunsches, die die Gewalt
der Halbgottinnen reflektiert, nicht zu ihnen, denn die rudernden Ge-
fihrten mit Wachs in den Ohren sind taub nicht blof§ gegen die Halb-
gottinnen, sondern auch gegen den verzweifelten Schrei des Befehlsha-
bers. «*3

(b) Insbesondere der zwolfte Gesang der Odyssee bietet weiteren Stoff
fiir das uralte Drama der Errettung qua Entsagung. Nachdem die Selbst-
qual des Helden dazu beitragt, dass die Sirenengefahr iberwunden wird,
ist auch die nichste Priifung nur mit Kalkil und List zu bestehen. In ei-
ner Meerenge warten bereits die beiden Ungeheuer Skylla und Charybdis
auf die Heimatsuchenden, und der Steuermann Odysseus blickt seiner
ndchsten Bewidhrung direkt ins Auge. Wihrend die »furchtbar bellen-
de«*3* Skylla, wie von Kirke vorhergesagt, sogleich »aus hohler Spalte«
hervorschiefSt und »sechs der Gesellen, an Hinden und Kraft die besten
von allen«?33, packt und bei lebendigem Leibe auffrisst, wartet Charyb-
dis, »die Gottliche«*34, schon auf der anderen Seite der Meerenge, um das
ganze Boot samt dem Rest der Mannschaft in ihren Schlund zu ziehen.

228 Horkheimer/Adorno 1972, S. 42.

229 Vgl. ebda., S. 67.

230 Ebda., S. 66.

231 Ebda., S. 66-67.

232 Homer 1962, Odyssee, S. 167 (XII. Gesang, 85).
233 Vgl. ebda., S. 171 (XII. Gesang, 245-246).

234 Ebda., S. 168 (XIL. Gesang, 104).

81

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Doch auch diese Gefahr wird gemeistert, da Odysseus den Rat der Kirke
befolgt, indem er sich nah am Felsen der Skylla halt, um Charybdis nicht
zu nahe zu kommen: »Denn besser ist es bei weitem,/ Sechs der Gesel-
len im Schiff als alle gesamt zu missen«3s. Bis in heutige Redewendun-
gen hinein verbindet sich mit dieser Episode die verbreitete Vorstellung,
dass zwischen zwei unausweichlichen Ubeln méglichst das geringere zu
wiahlen sei. Und wer wollte es ihm wohl veriibeln, dass angesichts der be-
schriebenen Problemlage, in der Odysseus sich befindet, sechs Mitglieder
seiner Mannschaft geopfert werden, damit wenigstens einige der Gesel-
len — inklusive des Bootsfiihrers selbst — gerettet werden. In der aktuel-
len Moraldiskussion gibt es zahlreiche Beispiele fur vergleichbare Kon-
flikt- und Entscheidungssituationen, die jedoch keineswegs zu der hier
gewihlten Entscheidung des Odysseus fithren miissen — etwa wenn jen-
seits kalkulatorischer Folgeabschitzungen die Rechte der Geopferten als
prinzipiell gleichberechtigt anerkannt werden.>¢ Eine derartige Form der
Urteilsbildung ist Odysseus jedoch fremd und widerspricht zudem dem
Ethos des antiken Helden. Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang,
wie Odysseus sein Kalkiil durchsetzt. Er informiert seine Gefahrten »mit
schmeichelnden Worten« tiber die Empfehlung der Zauberin Kirke, sich
dem Felsen der Skylla im »Schaum der tiefen Gewisser«*37 zu nihern,
um Charybdis zu entgehen. Zugleich wirbt er um das Vertrauen seiner
Mitstreiter, indem er darauf verweist, wie er sie bereits zuvor aus den
Hinden des Zyklopen »mit Listen und Wagemut«?3® befreit habe. Die
todbringende Gefahr der Skylla erwihnt er mit keinem Wort, »dass die
Gesellen mir nicht aus Furcht die Remen verliefSen«2°,

Man konnte dieses Verhalten als klug ansehen, da es das geringere
Ubel wihlt und wenigstens einen Teil der Mannschaft unversehrt lisst.
In diesem Sinne dhnelt Odysseus’ List etwa derjenigen des Generals, der
in einer kriegerischen Auseinandersetzung die Hohe der eigenen Verlus-
te aus strategischen Griinden moglichst klein zu halten versucht. Doch
so souveradn, wie sich der Held in diesem Beispiel tiber die Bediirfnisse
seiner Mitstreiter hinwegsetzt, so subaltern bleibt seine Haltung gegen-
iiber den tibermichtigen Kriften der gottlichen Natur. Odysseus’ List ist
die »Klugheit des Schwicheren«*+, der nur tiberleben kann, wenn er sich
den gegebenen Krifteverhiltnissen anpasst. Der Heros regiert mit harter

235 So Kirke in ihrem Rat an Odysseus. Vgl. ebda., S. 168 (XII. Gesang, 109~
I10).

236 Vgl. etwa zum so genannten »Captain’s dilemma« im ethischen Diskurs
iiber Gerechtigkeit Kohlberg 1983, S. 205-211 sowie ergianzend dazu Apel
1992, S. 338-340.

237 Vgl. Homer 1962, Odyssee, S. 170 (XII. Gesang, 207 und 214).

238 Vgl. ebda., S. 170 (XII. Gesang, 211).

239 Ebda., S. 171 (XIL Gesang, 225).

240 Horkheimer/Adorno 1972, S. 64.

82

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Hand gegenuber seinen Untergebenen, doch fillt diese Harte auch auf ihn
selbst zuriick, wenn er gezwungen ist, das eigene Uberleben zu sichern.
Der Vorteil des Odysseus liegt vor allem darin, dass er die gegebenen un-
gleichen Krifteverhiltnisse — mit Kirkes Unterstiitzung — recht niichtern
einzuschdtzen vermag, um Strategien zu entwickeln, die das eigene sowie
das Uberleben zumindest einiger seiner Mitstreiter erméglichen. Die Ge-
walt offenbart sich jedoch spitestens dann, als der Held den auferlegten
Zwingen selber nicht entgehen kann und andere an seiner statt opfern
muss. Auch wenn Odysseus aufrichtig unter dem Verlust leidet — »das
Erbarmlichste war’s, das je mein Auge gesehen«*#* — weif$ er sich je-
doch bereits einig mit der scheinbar unausweichlichen »Forderung nach
Niichternheit, Tatsachensinn, der rechten Einschitzung von Kraftever-
hiltnissen«, die laut Horkheimer und Adorno »vom naturbeherrschen-
den Geiste« ausgeht und zugleich die »Superioritat der Natur im Wettbe-
werb«*#* anerkennt. So wie der Patriarch durchaus mitfuhlend fur seine
Untergebenen sorgt, kimmert sich auch Odysseus um seine Mitstreiter,
indem er ihnen abdingt, was er auch selber sich versagt. Dartiber hinaus
beansprucht der Held fiir sich jedoch eine herausgehobene Stellung vor
den Gewalten der Natur, da seine Schlauheit ihn befahigt, den Gottern zu
widerstehen, anstatt kampflos unterzugehen: »List aber ist der rational
gewordene Trotz«*#, der den Gewaltzusammenhang nicht durchbricht,
sondern ihn sukzessive dem strategischen Handeln unterstellt.

(c) Ohne Kampf lassen sich weder die Gotter noch die schicksalhaf-
ten Michte bezwingen. Zwar steigt Odysseus »in den Raum und hol-
te die prichtige Riistung,/ Nahm zween wuchtige Speere zur Hand und
ging auf das Vorschiff«*#, um Skylla zu vernichten, doch hatte ihm Kir-
ke bereits zuvor abgeraten, »es tite nicht not«*+5. Gegen die gottlich-my-
thischen Krifte vermag auch der Held nichts auszurichten. Stattdessen
vertraut er seinem strategischen Geschick und lenkt das Boot mitsamt
den uberlebenden Gefihrten durch die Meerenge zwischen den beiden
Ungeheuern hindurch. In der Ilias wird Odysseus zwar auch als klug
und redegewandt beschrieben, jedoch zeigt er sich hier noch mehr als
unnachgiebiger Kampfer, der voller Hass tiber die Ermordung eines Ge-
fahrten seinem Gegner den Speer brachial in die Schlife stofSt.>+¢ Eine

241 Homer 1962, Odyssee, S. 172 (XII. Gesang, 258).

242 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 64. An anderer Stelle heifSt es entspre-
chend: »Es ist die Formel fiir die List des Odysseus, dass der abgeloste, in-
strumentale Geist, indem er der Natur resigniert sich anschmiegt, dieser das
Thre gibt und sie eben dadurch betriigt«. Ebda., S. 65.

243 Vgl. ebda., S. 66.

244 Homer 1962, Odyssee, S. 171 (XIL. Gesang, 229-230).

245 Vgl. ebda., S. 171 (XX. Gesang, 228).

246 Zur Ermordung von Demokoos, den Sohn des Priamos, heifSt es: » Aber
Odpysseus stach ihn, im Zorn um den guten Getreuen,/ Grad in den Schlaf;

83

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Verianderung der Kampfhaltung zeigt sich bereits in der Odyssee, so-
fern dort der kiihl kalkulierende Verstand zunehmend Oberhand ge-
winnt und tber die wilden Affekte des Heroen triumphiert. Im Streit
mit dem Bettler Iros, der den verkleideten Odysseus 6ffentlich belei-
digt hatte, besinnt sich der Geschmihte, seinen Gegner im Faustkampf
nicht — wie zuvor angedroht — zu tdten, sondern nur »lind zu schla-
gen«>#_so dass er nicht sogleich von den iibrigen Feinden erkannt wer-
de. Angedeutet wird damit bereits eine verinderte Haltung gegeniiber
korperlichen Graueltaten: Wurden diese von den anderen mythischen
Heroen noch ganzlich unverhohlen mit Mannesmut (andreia) und vol-
ler Stolz (¢hymos) begangen®+®, hilt sich Odysseus merklich zurtick, um
seine Rachegeliiste zu einem glinstigeren Zeitpunkt umso nachdriick-
licher zu befriedigen. Er erduldet die Beleidigungen und verzichtet zu-
nachst darauf, seine Ehre wiederherzustellen, um den Feinden spiter
die ganze Gewalt seiner Uberlegenheit demonstrieren zu kénnen. Bei
der Ermordung der Heiratsanwirter seiner Frau, »von den Lumpen
entblofSt, der bewanderte, kluge Odysseus«>#, zeigt der Held schlief3-
lich keine Gnade »und traf mit jeglichem Schuss der Freienden einen,/
Drinnen im Haus und fillte sie, einem beim andern«*s°, Selbst die ab-
trinnigen Migde des Hofes, die wahrend der Abwesenheit des Odys-
seus bei »den Freienden heimlich im Bette« lagen, werden nicht ver-
schont. Der Heimgekehrte fallt auch uber sie das Urteil, sie seien »mit
der Schirfe des Schwerts«*5* zu erschlagen und ihrer Seele zu berau-
ben. AufSerdem versiumt es der Hofherr nicht, die zum Tode Bestimm-
ten vor ihrer Hinrichtung noch anzuhalten, den Ort des Gemetzels an
den Freiern zu sdubern und wiederherzurichten. Nicht also verzichtet
der »gottliche Dulder« auf Rache und Vergeltung, sondern er hat ge-
lernt, sich zu ziigeln, um den eigenen Triumph zu vervollkommnen. Am
Schluss des Epos werden all jene vernichtet, die gerade greifbar sind
und Odysseus Ubles angetan haben.

durchs Haupt, hervor zur anderen Schlife,/ Drohnend sank er zu Boden,
und tber ihm klirrten die Waffen«. Homer 1963, Ilias, S. 72 (IV. Gesang,
508-511). An spiterer Stelle werden die ebenfalls von Odysseus erschla-
genen weiteren Kampfer einzeln aufgefiihrt. Vgl. ebda., S. 92 (V. Gesang,
677-678).

247 Vgl. Homer 1962, Odyssee, S. 252 (XVIIL Gesang, 94). Die listige Zuriick-
haltung im korperlichen Kampf hindert Odysseus freilich nicht daran, sei-
ne Feinde mit Worten bis aufs AufSerste zu reizen. Vgl. dazu ebda., S. 260
(XVIII. Gesang, 366—386).

248 Siehe dazu weiter oben die Ausfithrungen zum homerischen Zorn- und Ge-
waltverstiandnis in den einleitenden Ausfithrungen zu Teil L.

249 Homer 1962, Odyssee, S. 302 (XXII. Gesang, 1).

250 Vgl. ebda., S. 305 (XXIIL. Gesang, r17-118).

251 Vgl. ebda., S. 313-314 (XXII. Gesang, 443 und 445).

84

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

Der Preis fiir diesen Sieg ist freilich hoch und wird von Horkhei-
mer und Adorno allgemein als »Geschichte der Introversion des Op-
fers« beziehungsweise »der Entsagung« gefasst: » Jeder Entsagende gibt
mehr von seinem Leben als ihm zuriickgegeben wird, mehr als das Le-
ben, das er verteidigt. Das entfaltet sich im Zusammenhang der falschen
Gesellschaft«*s>. Odysseus, der zuletzt doch noch Genugtuung erfihrt
und dessen Rachegeliiste befriedigt werden, findet zwar Rettung und
Heimat, doch blickt er zuriick auf ein Leben der Versiumnisse, Leiden
und Verluste, die ihm nicht nur widerfahren sind, sondern an denen er
selbst seinen Anteil hatte. Der Sieg uber die dufSeren Michte wird er-
rungen durch die Bezwingung des Selbst. Indem Odysseus an Starke ge-
winnt, macht er sich zugleich zum Opfer, dessen Verschlagenheit und
List allein das Uberleben sichert. Selbsterhaltung und Selbstzerstérung
erscheinen auf tragische Weise miteinander verkettet.>s? Fiir den hier ver-
folgten Zusammenhang ist vor allem wichtig, dass der listige Kampfer,
der die Ubermacht der mythischen Krifte erkennt und anerkennt, nicht
mehr blind vor Wut seinem thymotischen Verlangen nachgibt, sondern
bereits ein verandertes Selbsterhaltungskonzept reprisentiert. Wahrend
die trojanischen Krieger ihrer Korperkrifte einzusetzen wissen, um den
Feind zu vernichten, sind »die athletischen Fahigkeiten des Odysseus«
bereits »die des gentlemen, der, praktischer Sorgen bar, herrschaftlich-
beherrscht trainieren kann«2s+. Die zahlreichen Berichte uber Odysseus’
Heldentaten stimmen in auffilliger Weise darin uberein, dass der »gott-
liche Dulder« den Uberlebenskampf nur besteht, weil er die physischen
Krifte der mythischen Gewalten realistisch einzuschitzen vermag und
immer wieder Strategien erfindet, sie zu bezwingen. Die wenigen Beispie-
le, in denen die »nackte Korperstirke des Abenteurers«*ss gefeiert wird,

252 Vgl. Horkheimer/Adorno 1972, S. 62.

253 Fir die Autoren der Dialektik der Aufklirung gibt es hierzu freilich kei-
ne einfache Alternative: Odysseus ist vielmehr »zugleich Opfer fiir die Ab-
schaffung des Opfers. Seine herrschaftliche Entsagung, als Kampf mit dem
Mythos, ist stellvertretend fiir eine Gesellschaft, die der Entsagung und der
Herrschaft nicht mehr bedarf: die ihrer selbst machtig wird, nicht um sich
selbst und andern Gewalt anzutun, sondern zur Versohnung«. Horkheimer/
Adorno 1972, S. 63. Diese Stelle sei hier wiedergegeben, da in ihr das Ver-
sohnungsmotiv der Aufklarungskritik im Sinne der ilteren »Frankfurter
Schule« tiberraschend offen ausgesprochen wird, ohne jedoch positiv be-
stimmt zu sein. Da fir Horkheimer und Adorno sowohl der Verstandesge-
brauch im Dienste der Selbsterhaltung als auch die Repression der Trieb-
natur derselben Herrschaftslogik zugehoren, bleibt die Aufgabe der Kritik
darauf beschrinkt, »bis ins Denken selbst hinein Herrschaft als unverséhn-
te Natur zu erkennen«. Vgl. dazu Habermas 1988, S. 514.

254 Horkheimer/Adorno 1972, S. 63-64.

255 Vgl. ebda., S. 63.

85

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sind demgegenuber rar und stehen kaum zufillig im Kontext herrschaft-
licher Praktiken sowie ritueller Handlungen. So tritt Odysseus etwa bei
den zum Bestattungsritus gehorenden Wettkimpfen zu Ehren des vor
Troja gefallenen Patroklos als Athlet auf. Im Ringkampf sowie im Wett-
lauf misst er sich mit ebenfalls edelmiitigen Kontrahenten, um die ausge-
lobten Preise zu erringen. Dabei erweist er sich als tiberaus mutig sowie
im Kampfe kriftig und geschickt, da er den Wettbewerb mit den Besten
keineswegs scheut.>s¢ Doch selbst bei diesem Anlass, bei dem es nicht um
Leben und Tod geht, »vergafd der List mitnichten Odysseus«*s7. Zwar
fehlt dem Helden beim Ringkampf noch die Kraft, um seinen Gegner zu
bezwingen, weshalb schlieflich beiden Kontrahenten der Sieg zugespro-
chen wird. Doch schon beim anschlieflenden Wettlauf gelingt es Odys-
seus, den korperlichen Nachteil gegentiber seinem Mitstreiter dadurch
aufzuheben, dass er sich direkt an die hoheren Machte wendet, um Sieg
und Ehre davonzutragen:

»Da sie dem Ende des Feldes genaht, sprach rennend Odysseus/ Hurtig
im Geist ein Gebet und rief zur Pallas Athene:/ >Gottin, Gute, vernimm
und komm meinen Fiiflen zu Hilfe< -/ Sprach’s im Gebet, und ihn hor-
te das Strahlaug Pallas Athene,/ Schuf ihm gelenkig Fuf§ und Knie und
oben die Arme«*s®,

Erst der gottliche Beistand verhilft Odysseus zum Sieg tiber seinen Kon-
kurrenten Aias, der, »gefallt durch Pallas Athene«*, iberdies noch den
Spott auf sich zieht, indem er niedergestreckt und dreckverschmiert sich
offen dariiber beklagt, dass er von der Gottin tibervorteilt wurde. Auf-
schlussreich ist diese Passage deshalb, weil sie ein Prinzip des antiken
Wettkampfes zum Ausdruck bringt, das etwa bei den panhellenischen
Agonen wie selbstverstandlich vorausgesetzt wurde: Ohne gottlichen Bei-
stand oder wenigstens ohne das Wohlwollen der Gotter war es nicht mog-
lich, den Sieg zu erringen. Mochte auch — wie es zuvor bereits hiefs —,
»dem Mann kein grofleres Lob sein,/ Als was er selber vollbringt mit ei-
genen Handen und FufSen«*%, so waren Anerkennung und Auszeichnung
doch nicht allein abhingig von der eigenen Korperkraft und Geschick-
lichkeit. Der Nimbus des antiken Helden, der bezeichnenderweise als

256 An spiterer Stelle, schon wiahrend seiner Irrfahrt nach Ithaka, rithmt sich
Odysseus selbst gegentiber dem Volk der Phaieken: »Kein Neuling bin ich
im Wettkampf«. AufSerdem fordert er seine Gastgeber heraus: » Faustkampf,
Ringen und Lauf, ich weigere keinem die Probe«. Vgl. Homer 1962, Odys-
see, S. 104 (VIIL. Gesang, 179 und 206).

257 Homer 1963, Ilias, S. 409 (XXIII. Gesang, 749).

258 Ebda., S. 410 (XXIIL Gesang, 793-797).

259 Vgl. ebda. (XXIII. Gesang, 799).

260 Siehe zum entsprechenden Eingangsmotto zum vorliegenden Abschnitt aus
Homers Odyssee weiter oben Anm. 12.

86

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HEROISMUS

»Ubermenschlich« gedeutet wurde, betraf in erster Linie den gottlichen
Anteil als unerlassliche Voraussetzung des Erfolgs. Der Held selber blieb
so gesehen nur ausfihrendes Organ des gottlichen Willens, wobei jedoch
dieser Anteil wiederum gebunden war — und dies bezeichnet die ebenso
wichtige Kehrseite aller Ruhmesgeschichten — an die unterschiedlichen
Interessen der gottlichen Mitstreiter einerseits sowie die entsprechenden
Einflussversuche der Menschen andererseits. Die Hierarchie zwischen
den Gottern, Helden und Menschen war auf diese Weise zwar relativ sta-
bil; dies schloss jedoch wechselseitige Begiinstigungen sowie wechseln-
de Parteinahmen unter- und gegeneinander keineswegs aus. Angesichts
dieser Konstellation konnte sich niemand wirklich sicher sein, das heif$t
die Konkurrenz war universell.

Der listige und duldsame Odysseus verkorpert in diesem Zusammen-
hang schon den neuen Typus des antiken und — folgt man darin den Au-
toren der Dialektik der Aufklirung — auch des modernen Ubermenschen,
der sich gegen die Gotter erhebt, ohne freilich der Gewalt zu entgehen,
die er fortan vor allem sich selber antun muss:

»Er windet sich durch, das ist sein Uberleben, und aller Ruhm, den er
selbst und die anderen dabei gewihren, bestatigt blofS, dass die Heroen-
wirde nur gewonnen wird, indem der Drang zum ganzen, allgemeinen,
ungeteilten Glick sich demiitigt«.>¢T

Der Weg zu den Gottern bleibt dem antiken Helden versagt; ihm bleibt
nur die Unterwerfung seiner eigenen sowie der dufleren Natur, der er
»das Thre gibt und sie eben dadurch betriigt«*6*, Gerade darin zeigt sich
bereits die Haltung des antiken Athleten, der nicht nur um seiner nackten
Selbsterhaltung willen kimpfen muss, sondern der sich anschickt, seine
korperlichen Fahigkeiten herauszustellen. Auch wenn der »Drang zum
ganzen, allgemeinen, ungeteilten Gliick« dabei aufgegeben wird, bietet
der Wettkampf immerhin Gelegenheit, sich gegentiber physisch Schwi-
cheren auszuzeichnen, deren Totung billigend in Kauf genommen wird.
Doch was der antike Athlet seinen Gegnern antut, das verlangt er auch
sich selber ab. Im agonalen Wechselspiel zwischen korperlicher Stiarke
und Ohnmacht zeigt sich nicht etwa nur, wer tiberleben kann, sondern
vor allem, wer tiberleben soll, um zu herrschen. Das ist der erweiterte so-
ziale Sinn des Heroismus, der in der allmahlichen Etablierung des Athle-
tismus neue Ausdrucksformen findet.

261 Horkheimer/Adorno 1972, S. 65.
262 Ebda.

87

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

3. Opfermythen

Deutlich diirfte bisher geworden sein, dass der Heroismus mit der Vor-
stellung eines idealen Menschentums nicht vereinbar ist. Zwar legen die
kulturellen Errungenschaften der griechischen Antike — etwa der skulp-
turalen Kunst und Malerei, der Poesie und Lyrik, der Architektur und Po-
litik, der Rhetorik, der Wissenschaften sowie Philosophie — den Schluss
nahe, es handele sich hierbei um je spezifische Ausdrucksformen mensch-
licher Vollkommenbheit. Jedoch bleiben alle diese Bemithungen nach grie-
chischem Verstandnis mit dem untiberwindbaren Makel der Unvollkom-
menheit im Verhiltnis zum Géttlichen behaftet. Vom anzustrebenden
Menschheitsideal der romischen humanitas ist das griechische Denken
und Handeln weit entfernt. Die Bosartigkeiten und Missetaten der Hero-
en erleichtern es, in den iibermenschlichen Anstrengungen der Halbgot-
ter das menschliche Maf§ zu erkennen, das ihr Bestreben wie ein Schat-
ten begleitet. Allerdings wire es falsch, wiirde man die Abwesenheit eines
Menschheitsideals im griechischen Philanthropismus an moralischen
Kriterien — noch dazu heutigen — bemessen. Gerade der Heroismus zeigt
unmissverstindlich, dass jede Form der sittlichen Bewertung personaler
Eigenschaften, Absichten oder Zielsetzungen fehlschligt, wenn es darum
geht, das »Heroisch-Ubermenschliche« zu begreifen. Wir mégen dem ho-
merischen Achilleus Arglist, Bosheit und Grausamkeit unterstellen, wenn
wir seine Taten verurteilen und uns vielleicht sogar daran erfreuen, dass
sie durch den Fluch der Gotter gesithnt werden. Und vielleicht empfinden
wir sogar Genugtuung dariiber, dass Herakles, nachdem er sein irdisches
Schicksal tapfer ertrug, auf dem brennenden Scheiterhaufen »in einer
Wolke unter Donnergetose in den Himmel stieg«>¢3. Doch jeder Anklang
an moralische Haltungen und Empfindungen, gleich ob wohlgesonnen
oder iibelwollend, trifft nicht den Kern heroischer Leidenschaft. Weder
Edelmut noch moralische Wiirde, sondern einzig die selbststichtige Stei-
gerung des irdischen Daseins steht im Zentrum des heroischen Begeh-
rens. Das Leben der Halbgotter ist viel zu kurz, um es mit moralischen
Anspriichen zu beschweren. Erstrebenswert ist allein seine Uberbietung,
die ihren sichtbaren Ausdruck in einer den Gottern dhnlichen, »schonen
und frischen Erscheinung«**+ findet. Die so aufgefasste Grofse und Herr-
lichkeit der Ubermenschen zeigt sich noch ginzlich unverstellt und un-
gebrochen durch mafligende Konventionen und moralische Zurtickhal-
tung. Mit geradezu naiver Ruhm- und Selbstsucht treten die Heroen auf
die Biihne. Unersittlich, leidenschaftlich und wild streben sie danach,
ihre von den Gottern verliehene Erhabenheit zu steigern, um den eige-
nen Nachruhm zu mehren. Denn neben dem unerschiitterlichen Glauben

263 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 163.
264 So Burckhardt 1958, Bd. VIIL. S. 31.

88

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

an die eigene Auserwahltheit und rassische Vortrefflichkeit*$s zeigt sich
das Streben der Helden nach dem Ubermenschlichen bestindig beglei-
tet von der Sorge um das mithsam erkampfte Erbe. Da das Leben der
Helden in der Regel nur kurz wihrt, verleiht erst das Andenken der
Nachwelt dauerhafte Anerkennung und Ehre. Gemessen am MafSstab
dieser in Aussicht gestellten Uberzeitlichkeit verbietet sich jede Gene-
rositdt im Diesseits. Der Lohn der Nachwelt wird noch nicht verrech-
net mit dem allgemeinen Wohlgefallen der Ubermenschen, sofern sie
nur »Grofles« hervorbringen und siegreich sind. Gelingt ihnen das, so
mogen sie selbst nur allzu menschlich erscheinen, das heifst sich gehen
lassen, zweifeln, schimpfen und weinen, mit ihrem Schicksal hadern
oder gar die Gotter verfluchen. Was zahlt, ist einzig der im heroischen
Kampf zu erringende Ruhm, vor dem sogar das eigene Leben verblasst.

In den Heroenkulten wird die Ehre des Ubermenschen zugleich be-
glaubigt und sein Nachruhm verewigt. Die tuiberlieferten Kulthandlun-
gen, die in frither Zeit vor allem rituell dargebrachte Opfergaben be-
inhalteten*¢, dienten nicht nur der Erinnerung und Besanftigung der
Verstorbenen, sondern gewiahrten ebenso rituelle Teilhabe an ihrer » Gro-
Be«. Aufschlussreich sind in diesem Zusammenhang die zeitliche Abfol-
ge und inhaltliche Nihe zwischen den uber Jahrhunderte praktizierten
Heroenkulten einerseits sowie dem Entstehen der attischen Tragodie im
sechsten vorchristlichen Jahrhundert andererseits. Folgt man den Kennt-
nissen der griechischen Heroologie, dann fihrten die Heroengeschichten
»vom feierlich-selbstverstandlichen Heroenkult auf die tragische Bithne
hintiber, den Ort immer neuer Erschiitterungen durch den alten Stoff«*¢7,
Dargestellt wird dort vor allem das Scheitern und die schicksalhafte so-
wie ausweglose Verstrickung der Protagonisten, die trotz iibermenschli-
cher Anstrengungen die herannahenden Katastrophen nicht verhindern
konnen. Allein dadurch, dass dieses Scheitern offentlich aufgefithrt und
mit kathartischen Versprechungen verbunden wird**%, finden die Zu-
schauer Trost. Das Scheitern selber bleibt freilich ebenso grausam und
trostlos, wie es demjenigen vorgekommen sein musste, der von ihm er-
fasst wurde — mahnt es doch Mensch wie Ubermensch gleichermafSen,
allem Ruhm und aller Ehre zum Trotz, an ihre eigene Sterblichkeit be-
ziehungsweise Gottesferne.

265 Zum »Rassenglaube« in Bezug auf den »heroischen Menschen« vgl. ebda.,
S.33.

266 Vgl. Kerényi 1997 b, S. 14.

267 Ebda., S. 21.

268 Laut Aristoteles liegt die Zielsetzung der Tragodie darin, bei den Zuschau-
ern einen Sinneswandel sowie eine Lauterung der Seele durch die Reinigung
von bestimmten Gefiihlen herbeizufiihren. Vgl. Aristoteles, Poetik, 6. Kap.,

1449 b.

89

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Neben der attischen Tragodie verweist nach hier vertretenem Ver-
standnis auch der griechische Athletismus sehr viel stiarker als bisher
dargestellt auf die Epiphanien und Heroenkulte der vorklassischen Zeit.
Als gemeinsames Erbe sind hier vor allem die dionysischen Kultfeste
zu nennen, deren dunkel bleibende Urspriinge im zweiten vorchristli-
chen Jahrtausend liegen, deren Auswirkungen jedoch umso deutlicher
vor uns stehen.>® Selbst wenn nicht klar ist, auf welchen Wegen Dio-
nysos in den griechischen Kulturkreis gelangte, so gilt doch als unstrit-
tig, dass er im Unterschied zu den anderen Olympiern »zu dem Ty-
pus der vorgriechischen Vegetationsgotter gehort, die geboren werden
und sterben«>7°. Kultisch wurde dieser Umstand mit tiberschwinglichen
Trauerfesten sowie rauschhaften Auferstehungszeremonien zum Aus-
druck gebracht. Der regelmifSige, an den Jahreskreis gekniipfte Kul-
tus der Wiederkehr von Geburt und Tod, prigte nicht nur die zyklische
Zeitauffassung vom ewigen Gleichmaf$ alles Geschehenden, sondern
der zeitliche Ablauf wurde durch die rhythmische Gliederung in sei-
ner Unabgeschlossenheit und Unsicherheit zugleich besser handhab-
bar.?”* Indem Geburt und Tod in festgelegter Regelmafligkeit des Ze-
remoniells einander ablosen, wird der zeitliche Verlauf des Jahres im
wortlichen Sinne »festgestellt« beziehungsweise entzeitlicht. »Die ewi-
ge Wiederkehr verhindert, dass die Zeit >davonlauft, sie bedeutet eine
>Statisierung des Werdens««*72, Ein weiterer Ordnungszusammenhang
verbindet sich mit der religiosen Art des Kultfestes selber. Der »rasen-
de Dionysos«*73, wie Homer ihn nennt, wird begleitet von einer Schar
wilder Frauen, die durch den Gott in Enthusiasmus und Ekstase ver-
setzt werden, so dass zwischen ihm und seinen Anhingerinnen die Un-
terschiede zu verschwimmen scheinen.?”# Der »Rasende« wird verehrt,
da er seine Gefihrtinnen zu begliicken weif$, und er kann sie in rasende
Zustinde versetzen, sofern sie ihm folgen. Auch hier sind Kultus und

269 Zur widerspriichlichen Herkunftsgeschichte der Dionysosfeiern siehe die
zusammenfassende Darstellung bei Simon 1998, S. 231-253.

270 Vgl. ebda., S. 234.

271 Zum Ordnungszusammenhang zwischen zyklischer Zeitauffassung und
rhythmischer Gliederung in Dichtung, Musik und Tanz in der griechischen
Antike vgl. Wendorff 1985, S. 53-68.

272 Ebda., S. 61.

273 Homer 1963, Ilias, S. 102 (V1. Gesang, 130).

274 »Bei der Verehrung des Dionysos blieben unsere Frauen unter sich. Es durf-
te kein Mann dabei sein, wiahrend sie selbst die Gottinnen vertraten, die mit
dem Gott verbunden waren. Wer sie von der Ferne beobachtete, konnte sie
in den wenig unterscheidbaren Formen einer >Wut« sehen: so konnte unser
Wort mania wiedergegeben werden. >Wut« freilich so verstanden, dass sie
alle Arten davon — Liebeswut wie Zorneswut — umfasste.« Kerényi 1997 a,
S. 189 (Hervorhebung im Original).

90

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

Ritus aneinandergebunden. Das Moment der Bewegung in den feierli-
chen Prozessionen und wilden Schwiarmen der Gottesdienerinnen fin-
det sich in unterschiedlichen Darstellungen.

»Hier lernen wir die Miande kennen, leicht schreitend auf den Vor-
derballen, als wiren sie beim Gehen in die Luft gehoben; dann freudig
tanzend, auch erschopft hinsinkend; andere Male ist es die sich in eks-
tatischem Taumel erschopft zuriickwerfende, eine der heftigsten Bewe-
gungen innerhalb des Schonen«.>7s

Das Auflersichsein der »Kultgemeinschaft«, ihre Raserei und Wut, las-
sen sich nicht zuletzt auf den Wein zuriickfithren, der bei den Umziigen
und Festen wohl in Mengen getrunken wurde. Hierfuir finden sich zahl-
reiche Zeugnisse und Abbildungen, und ganz in diesem Sinne verweist
auch der Name des Dionysos auf das vorgriechische Wort fur Wein (woi-
nos)*¢. Doch geht es hier nicht um den Nachweis friher Rauschzustan-
de. Wichtiger ist vielmehr, dass Rausch, Taumel und Ekstase die Betei-
ligten in einen anderen, psychotropischen Zustand versetzten, bei dem
die Kontrollfunktionen des Bewusstseins durch die Ausiibung bestimm-
ter Praktiken — vor allem des Tanzens, Tobens und Schwirmens®77 — zeit-
weilig ausgesetzt wurden, um den Gottern nah zu sein. Die Geschichte
kennt durchaus dhnliche Praktiken aus anderer Zeit, wie beispielswei-
se die Prozessionen der Flagellanten des dreizehnten oder die Totentin-
ze (danses macabres) des vierzehnten und fiinfzehnten Jahrhunderts, in
denen Glaubenseiferer sowie Pestkranke ihre BufSfertigkeit angesichts
ihres nahenden Endes zelebrierten. Fiir das regelmafiig wiederkehren-
de epidemische Rasen der Anhdngerinnen bei den dionysischen Wei-
hen, die schon wegen des zeitlichen Abstandes zu heute ein »Raitsel auf
alle Zeiten«*7® bleiben, lasst sich immerhin festhalten, dass in den rituel-
len Praktiken die Person des Gottes selbst gegenwirtig wurde und sich
mit den Glaubigen vereinte. Der Mythos macht hier keinen Unterschied
zwischen der rituellen Hinwendung zum Gottlichen und dem Sakralen
selbst. Wahnsinn und Rausch sind noch ganz in die Sphire der heiligen
Vollkommenheit einbezogen.>”* Darin liegt wohl der Hauptunterschied
zu den religiosen Ekstasepraktiken und Rauscherfahrungen des Mittelal-
ters, die eine menschliche Teilhabe an der Gegenwart Gottes (parousia) —
wenn Uiberhaupt — ins Innere oder in die Zukunft verlegten. In den Diony-
sos-Mysterien wirkt hingegen »ein unheimlicher Geist, welcher nicht nur
im Mythus seine verblendeten Minaden zu allen Greueln treibt, sondern

275 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 163.

276 Vgl. Simon 1998, S. 233.

277 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 162.

278 Vgl. ebda., S. 160.

279 Zur Identitit von »Dingmoment« und »Bedeutungsmoment« des mythi-
schen Denkens vgl. Cassirer 1994, S. 32.

91

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

auch in historischer Zeit hie und da Menschenopfer verlangt«>*. Fiir die-
se schwer verstindlichen Praktiken trifft vielleicht am ehesten zu, was zu-
vor bereits mit Blick auf die homerische Charakterisierung des Kampfers
Achilleus durch den Begriff menis aufgehellt wurde, der nicht blof§ » Wut«
oder »Zorn« meint, sondern ein » Getriebenwerden « bezeichnet, das sein
Bewegungszentrum im Gottlichen selbst, anstatt im »Subjekt des Rasen-
den hat«*$. Erst vor diesem Hintergrund erschliefSt sich die anziehende
Kraft und Wildheit dieses Kultus, der grofite Verehrung genoss und nur
selten Abscheu oder gar Widerstand hervorrief.>$>

Reichen die kultischen Dionysosfeste bis weit in das zweite vor-
christliche Jahrtausend zuriick, so findet die Verehrung dieses Gottes
seit dem sechsten Jahrhundert im Rahmen des Theaterspiels neue Aus-
drucksformen. In der attischen Tragodie wird der Tote durch den Chor-
gesang aus der Unterwelt heraufbeschworen. Verehrt wird Dionysos
jetzt als »Maskengott« und als »Erreger der Ekstase«*%3, Ahnlich den
in mythischer Vorzeit auftretenden Minaden, finden auch die Schau-
spieler ihre Nihe zum Gott des Theaters, indem sie ihr Selbst hinter ei-
ner Maske verbergen, »um einen anderen aus sich sprechen zu lassen,
einen Heros oder einen Gott«*%. Dabei erinnern die Manadenchore
des attischen Dramas lebhaft an die verziickten Begleiterinnen des my-
thischen Gottes, der selbst dlteren Dichtern wie Homer oder Herodot
stets fremd blieb.>*s Diese Fremdartigkeit, die untrennbar mit den ent-
ruckten mythischen Frauengestalten verbunden ist, erklart sich mogli-
cherweise durch die aufrittelnden Erfahrungen des Gebarens und Ster-
bens, die in ihrer Unkontrollierbarkeit und Wildheit die Menschen seit
jeher erschreckt haben und damit auf das »Wesen des dionysischen
Wahnsinns«*%¢ verweisen. Fuir den hier verfolgten Zusammenhang ist
jedoch vor allem wichtig, dass die in den zunichst kultischen und spater
theatralischen Auffithrungen zum Ausdruck gebrachten Verstorungen
rauschartig in Erscheinung treten beziehungsweise maskenhaft in Szene

280 Burckhardt 1958, Bd. VI, S. 95.

281 Zu dieser begrifflichen Schirfung siehe weiter oben Anm. 33.

282 In der Uberlieferung dominieren Zeugnisse, die »diese wilden Feiern nicht
als eine Entartung, sondern als eine noch ungebandigte Urgestalt des religi-
osen Empfindens« wiedergeben. Vgl. dazu Burckhardt 1958, Bd. VL, S. 163.
Bekannt sind nur vereinzelte Versuche, das Treiben der » Midchen und Wei-
ber« etwa durch einen »Gegenschwarm von Jinglingen« zu unterbinden,
um Exzesse wie etwa das Verzehren der eigenen Kinder zu verhindern. Vgl.
dazu ebda., S. 96 und S. 162. Zur Interpretation physischer Gewaltdarstel-
lungen in antiken Uberlieferungen siehe Zimmermann 2009.

283 Vgl. Simon 1998, S. 239.

284 Vgl. ebda.

285 Vgl. Homer 1963, Ilias, S. 102 (VL. Gesang, 140-145).

286 So die Deutung von Otto 1989, S. 133.

92

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

gesetzt werden, wodurch die Nihe zu diesem Gott erst hergestellt wer-
den kann. So wie die ekstatischen Anhidngerinnen im mythischen Kult
selbstvergessen aus sich heraustreten, um von ihrem Gott erfiillt zu wer-
den, verbergen die Schauspieler der attischen Tragodie ihr Gesicht (ops)
— als Ausdruck ihres Menschseins**” — hinter einer Maske, um dem je-
weils Dargestellten sich anzudhneln. Die griechische (prosopon) und vor
allem die lateinische (persona) Bezeichnung fiir Maske verweisen auf
diesen Zusammenhang, der in der heutigen Schauspielkunst keine Rol-
le mehr zu spielen scheint, sofern vom Akteur erwartet wird, auch seine
eigene Personlichkeit aufzufiihren. Demgegentuber erinnert der Aufstieg
des Dionysos zum »Gott der attischen Tragodie«** noch an die beiden
Extreme der ungebindigten Kraft menschlicher SelbstentiufSerung ei-
nerseits sowie der bereits verfeinerten Darstellungskunst im hofischen
Theaterspiel andererseits.

Auch wenn die Tragodiendichter die Leiden und Opfer ihrer Helden
in den Vordergrund riicken und damit dem Publikum die Vergeblich-
keit aller menschlichen Bemiihungen drastisch vor Augen fithren, gibt
es in den Uberlieferungen zum griechischen Theater keinerlei Hinweise
auf tatsdchliche Morde, Verstimmelungen, Umnachtungen oder andere
Schrecknisse. Die Schauspielerei unterscheidet sich bereits erheblich von
den rauschhaften Prozessionen der Mdnaden im Rahmen der Dionysos-
kulte, die frei von jeder Fiktion den im Alltag riskanten Kontrollverlust
als Selbstgewinn in der Verbindung mit dem gottlichen Erreger zelebrier-
ten. Das Theater mochte durch das emphatische Nacherleben der Zu-
schauer eine Liuterung der Seelen bewirken; die tiberschwingliche In-
tensitit der Trauerriten und Auferstehungsfeste, die in den dionysischen
Kulten eine praktische Vereinigung mit den mythischen Gottern erlebbar
machten, wurde auf der Bithne nicht mehr erreicht. Dies war gleichsam
der Preis fiir die niichterne Einsicht in die eigene Gottesferne, die durch
keine der darstellenden Kiinste aufzuheben war. Die bedingungslose Aus-
lieferung des Selbst an eine hohere Macht erwies sich bereits als triige-
risch, weshalb die rauschhaften Identitatserfahrungen zunehmend ver-
blassten.>® Das Theater gewihrte allenfalls Trost und Erinnerung. Die
Erfahrung der Teilhabe am Geglaubten, das im Mythos nicht als ideelle
Kategorie zu verstehen ist, sondern im Tun der Menschen lebendig wird

287 Siehe dazu weiter oben Anm. 82.

288 Simon 1998, S. 253.

289 »Es ist kein blofles Schaustiick und Schauspiel, das der Tédnzer, der in einem
mythischen Drama mitwirkt, auffithrt; sondern der Ténzer ist der Gott, wird
zum Gott.« Cassirer 1994, S. 52. Der Autor bezieht sich hier auf die » Vege-
tationsriten, in denen das Sterben und Wiederauferstehen des Gottes gefei-
ert wird«, bei denen »immer wieder dieses Grundgefiihl der Identitat, der
realen Identifizierung«, sich Ausdruck verschafft. Vgl. ebda. (Hervorhebung
im Original).

93

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

beziehungsweise korperliche Substanz gewinnt, verlor auf der Biihne an
Kraft und Bedeutung. Der kiinstlerischen Darstellung fehlte die Kraft
der rituellen Handlung, in der Affekt und Wille nahezu ungebiandigt zum
Ausdruck kamen. Damit war das Bild der Gotter von den Gottern selbst
geschieden, so dass Dionysos auf der Bithne schlieSlich wie aus der Ferne
erschien, ohne seine zugleich anziehende wie zerstorerische Macht voll
entfalten zu kénnen.>°

Man mag, wie hier vorgeschlagen, die dionysischen Kultfeste als ge-
meinsames Erbe der attischen Tragodie wie auch des griechischen Ath-
letismus ansehen. Allerdings ist fiir die agonale Korperkultur eine weite-
re Quelle zu ergidnzen, die Nietzsche der entgrenzenden Selbstauflosung
zur Seite stellt und als »apollinischen Schonheitstrieb«** charakterisiert.
Gemeint ist damit die mafSvolle und kontrollierte Art dsthetischer Form-
bildungen, die anfanglich in ihrem Gegensatz zu den frithen dionysischen
Schwirmereien sich bilden. Der Autor gibt eine durchaus entschiedene
und zeitlich bestimmende Umschreibung der apollinischen Vorherrschaft
gegenuber einer »Kunst, die in ihrem Rausche die Wahrheit sprach«>,
indem er ausfihrt:

»Ich vermag niamlich den dorischen Staat und die dorische Kunst mir
nur als ein fortgesetztes Kriegslager des Apollinischen zu erklaren: nur
in einem unausgesetzten Widerstreben gegen das titanisch-barbarische
Wesen des Dionysischen konnte eine so trotzig-sprode, mit Bollwerken
umschlossene Kunst, eine so kriegsmifiige und herbe Erziehung, ein so
grausames und riicksichtsloses Staatswesen von langerer Dauer sein. «293

Hier ist zu vernachldssigen, dass der apollinische Trieb fiir Nietzsche in
mythischer Vorzeit noch nicht die hier beschriebenen Verhartungen auf-
weist, sondern dem Traum entspringt, der schon bald die glinzenden
Gottergestalten im »Misstrauen gegen die titanischen Miachte der Na-
tur«*+ hervorbringt. Ebenso soll nicht weiter vertieft werden, wie laut
Nietzsche das Dionysische und Apollinische in der griechischen Trago-
die in einmaliger Weise zusammenfinden, ehe schliefSlich die »ethische
Gottheit«*s triumphiert und in der »theoretischen Weltbetrachtung«>¢

290 Fiir Otto gehort das Kommen aus der Ferne sogar zum Wesen des Gottes
Dionysos. Vgl. dazu Otto 1989, S. 70-80.

291 Nietzsche 1983, S. 602. Die Duplizitit des Dionysischen und Apollinischen
bilden fiir diesen Autor die gemeinsame Grundlage fiir die attische Trago-
die.

292 Ebda., S. 603.

293 Ebda., S. 604.

294 Ebda., S. 6o1.

295 Ebda., S. 603.

296 Ebda., S. 644. Gemeint ist hiermit der philosophisch angeregte »Geist der
Wissenschaft«, der laut Nietzsche das Wesen der Tragodie zerstort. Zur

94

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

ihren Gipfel erreicht, wodurch der »Tod der Tragodie «*7 besiegelt wird.
Anstelle der nietzscheanischen Kritik am frithen Ubergang von der tra-
gischen zur theoretischen Weltsicht ist es fiir das hier verfolgte Anlie-
gen von Interesse, wie Dionysisches und Apollinisches in der agonalen
Adelskultur aufeinander bezogen sind. Vor dem Hintergrund der asthe-
tischen Wertung, dass die Gotter und Heroen des homerischen Epos als
Protagonisten des Apollinischen anzusehen sind, die in der Tragddie ih-
ren vollendeten Ort gefunden haben, sind nachfolgend die tragischen
und epischen Momente des Athletismus als iberdauernde Erbschaften
des Mythos herauszuarbeiten. Anstatt also zwischen Mythos und Logos
einen deutlichen Trennstrich zu ziehen, bietet Nietzsches Unterscheidung
zwischen dem Apollinischen und Dionysischen den Vorteil, ausgehend
vom Mythos selbst, den »ewigen Kampf zwischen der theoretischen und
der tragischen Weltbetrachtung«**® aufzuspiiren. Als mit Sokrates der
»Typus des theoretischen Menschen«* und eigentliche Uberwinder des
Mythos die Biihne betritt, bedeutet dies laut Nietzsche, dass die durch
Moral und »logischem Schematismus«3°° beherrschte Haltung tiber die
kuinstlerischen Antriebe zu triumphieren beginnt. Bis zu diesem folgen-
schweren Einschnitt waren jedoch zahlreiche Kampfe und Konflikte aus-
zutragen.

Materielle Zeugnisse dieser Auseinandersetzungen sind vor allem die
zahlreichen Opferstatten, an denen man sich einer Gottheit nahe wahn-
te. Diese konnten ephemer und in natiirlicher Umgebung — an Flissen,
auf Bergen, in Grotten, unter machtigen Baumen — sich befinden oder an
eigens dafiir hergerichteten Orten, in Orakelstitten oder Tempelanlagen,
gelegen sein. Kennzeichnend fiir die Opferrituale, die an diesen Stitten
ausgelibt wurden, ist der Altar. Auf ihm wurden die Opfergaben darge-
bracht und, wenn es sich um Tier- oder Menschenopfer handelte, wurde
hiufig auch der Totungsvorgang selbst auf ihm vollzogen. Der Altar er-
scheint damit als gleichsam magischer Ort, an dem sich das Profane und
das Heilige durchdringen, die Opfergabe also in den Kreis des Geweihten
eintritt. Fur den hier verfolgten Zusammenhang ist wichtig, dass dieser
Vorgang an die urspriinglich angenommene Verbindung des Menschen
mit den Gottern erinnert. Auch wenn sich die griechischen Ursprungsmy-
then voneinander unterscheiden und verschiedenartige Abstammungsli-
nien annehmen, stimmen sie doch darin iberein, dass ein reales Band der
Blutsgemeinschaft zwischen Gottern, Heroen und Menschen existiert.

frithen Kritik aus altphilologischer Sicht an den Ausfithrungen Uber die
Geburt der Tragidie aus dem Geiste der Musik vgl. Wilamowitz-Mollen-
dorff 1872.

297 Nietzsche 1983, S. 636.

298 Ebda., S. 644 (Hervorhebungen im Original).

299 Ebda., S. 638 (im Original teilweise hervorgehoben).

300 Vgl. ebda., S. 635.

95

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Vielleicht spielt Nietzsche darauf an, wenn er vom »Zauber des Diony-
sischen spricht«, bei dem der Mensch sich »als Mitglied einer hoheren
Gemeinsamkeit« empfindet, »als ob der Schleier der Maja zerrissen wire
und nur noch in Fetzen vor dem geheimnisvollen Ur-Einen herumflatter-
te«3°', Fiir eine unpathetische Lesart ist vor allem wichtig, dass die ange-
nommene Blutsverbindung durch das Opfer immer wieder von neuem
beglaubigt und bekriftigt werden soll.

Das Opfer selbst — unabhingig davon, ob es wie bei Reinigungsri-
ten auf die Person des Opfernden gerichtet ist oder wie bei Stihne- und
Bittopfern an anderen Lebewesen oder Gegenstinden vollzogen wird
—, enthdlt immer schon ein negatives Moment: »es bedeutet eine Ein-
schrinkung des sinnlichen Begehrens, einen Verzicht, den das Ich sich
auferlegt«3°*. Mit der Aktualisierung der angenommenen Blutsgemein-
schaft verbindet der Opfernde eine Ausweitung seiner »physisch-ma-
gischen Gewalt und Wirksamkeit«3°. Dies gilt sowohl im Falle selbst
auferlegter Entsagungen als auch im Falle der stellvertretenden Ubertra-
gung der Opferrolle. Selbst wenn die Hoffnungen auf Erhorung der Bit-
ten nicht erfiillt wurden, so hoffte man wenigstens, die Gotter wohl zu
stimmen und ihrem Unwillen zu entgehen. Wichtiger als dieser »durch-
aus egozentrische Sinn«3*¢ war jedoch die feste Uberzeugung, im peinlich
einzuhaltenden Ritus »das positive Gefiihl des Teilhabens, der Teilnahme
an jenem Absoluten und die Einheit mit demselben«3°s erlebbar machen
zu konnen. Dieses Erleben war gleichbedeutend mit einer — bildlich ge-
sprochen — Vergrofserung der menschlichen Existenz:

»Die elementarste Form, in der der Gegensatz zwischen Gott und
Mensch und die Uberwindung dieses Gegensatzes gefasst werden kann,
besteht darin, dass beides, die Trennung wie die Wiederherstellung der
Gemeinschaft, nach der Analogie bestimmter physischer Grundverhilt-
nisse genommen wird. Und es gentigt nicht, hier von blofSer Analogie
zu sprechen, sondern diese schlagt, gemifS einem Grundzug des mythi-
schen Denkens, tiberall in wirkliche Identitiat um.«3°¢

301 Vgl. ebda., S. 596. Siehe auch Anm. 145 weiter oben.

302 Cassirer 1994, S. 265.

303 Vgl.ebda., S. 266. Burckhardt stellt freilich infrage, dass dem Opfer im grie-
chischen Mythos irgendeine » Zwangsmacht« auf die Gotter zugetraut wor-
den sei. Auch wenn wir aufgrund fehlender Uberlieferungen nicht mehr ge-
nau nachvollziehen kénnen, welche Worte im Ritus verwendet wurden, »so
waren es Reihen von Anrufungen, teils von adjektivischer Art, teils Erinne-
rungen an den betreffenden Mythus, welche an die Gottheit gerichtet wur-
den; an dies schloss sich dann die besondere Bitte an«. Burckhardt 1958,
Bd. VLS. 136.

304 Cassirer 1994, S. 266.

305 Vgl. dazu Hegel 1983, S. 98.

306 Cassirer 1994, S. 271 (Hervorhebung im Original).

96

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

Das Opfer und die Gebete sind nicht nur Medium, um die Kluft zu den
Gottern zu iiberwinden, sondern sie sind zugleich physisch-anschauli-
cher Ausdruck dieser Kluft sowie des menschlichen Unvermogens, sie
zu Uiberwinden. Folglich spricht einiges dafiir, von einer gewissen Hass-
liebe der Opfergemeinschaft gegentiiber dem Opfer auszugehen. Durch
den gemeinsamen Verzehr eines Opfertiers bekriftigt die Opfergemein-
schaft nicht nur ihre Verbindung zu den Goéttern, sondern auch ihre Be-
ziehung untereinander. Beglaubigt wird somit nicht nur das Verhaltnis
zu hoheren Michten, sondern der gemeinsame Genuss von Fleisch und
Blut, von denen auch den Goéttern ihr Teil gegeben wird, verstarkt glei-
chermafen die Einheit des Clans. Zu dieser »Kommunion« (koinoia) ge-
horen mitunter auch sexuelle Praktiken, die vor allem bei den dionysi-
schen Festen als »Preisgabe im Dienste des Gottes«3°7 angesehen wurden.
Die Preisgabe des Korpers ist hier gleichbedeutend mit der Teilhabe an
einem sakralen Geschehen, begleitet von einer rauschhaften Steigerung
des Erlebnisses, sofern die »Sich-Opfernden« einer »hoheren Gemein-
schaft« zugefiihrt wurden. Ahnlich wie in der viel spiteren christlichen
Transsubstantiationslehre die Umwandlung von Brot und Wein in Leib
und Blut Jesu Christi als substantiell im dogmatischen Sinne3°® angenom-
men wird, ermoglichte die sexuelle Opfergabe im Rahmen ritueller Prak-
tiken eine korperliche Wesensverwandlung (metousiosis) der Gottesdie-
nerinnen durch Aufnahme in den Kreis der Geweihten. Uberzeugung
gewann diese rauschhaft inszenierte und bis zur Besessenheit gesteiger-
te Selbstverwandlung der Opfergemeinde durch ergianzende Praktiken,
wie »die volle, alle Glieder rhythmisch bewegende Tanzgebirde «3*, die
Schmiickung der Kérper mit Efeu und Tierfellen, das Schwingen von
Fackeln und die musikalische Unterstiitzung durch Pauken, Floten und
Tamburinen.

Die Dionysoskulte mégen hier als besonders ausgeprigtes und ex-
tremes Beispiel gesehen werden. Sie stimmen jedoch mit anderen Op-
ferpraktiken darin tiberein, dass dem Inhalt nach grundsitzlich jeder
gewohnliche Gegenstand oder jede alltiagliche Gebarde in den Opfer-
stand erhoben werden konnte, sobald ihnen eine mythisch-sakrale Be-
deutung zuerkannt wurde. Und wie gesehen, wird hierdurch auch der
Status des Opfernden selbst aufgewertet, der sich im Opfergang sowohl
seiner Verbindung zu den hoheren Michten als auch zu den Mitgliedern

307 Vgl. zu dieser Formulierung ebda., S. 272.

308 So heifst es in einem Dekret anlisslich des Konzils von Trient aus dem 16.
Jahrhundert tiber das heilige Sakrament der Eucharistie: »Durch die Konse-
kration des Brotes und Weines geschieht eine Verwandlung der ganzen Sub-
stanz des Brotes in die Substanz des Leibes Christi, unseres Herrn, und der
ganzen Substanz des Weines in die Substanz seines Blutes.« Denzinger 2014,
S. 1642.

309 Nietzsche 1983, S. 600.

97

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

seines eigenen Clans versichert. Unterschiede zwischen den Opferprak-
tiken zeigen sich vor allem in der jeweiligen Art der Einschrankungen
beziehungsweise des Verzichtes. Wihrend in den dionysischen Kulten
eingespielte Verhiltnisse und Ordnungen zumindest voriibergehend sus-
pendiert wurden3®, gilt dies fiir andere Opferhandlungen nicht in glei-
cher Weise. Ein kennzeichnendes Muster der Gottergaben im Allgemei-
nen ist vielmehr, dass durch sie bestehende Ordnungen stabilisiert und
verstarkt werden sollen. Selbst wenn den Gottern etwa beim Schlacht-
opfer hauptsichlich nur die nicht essbaren Teile, wie Knochen oder Gal-
lenblase, tiberlassen wurden, wurde damit nicht Geringschitzung ih-
nen gegeniiber zum Ausdruck gebracht, sondern diese Praxis orientierte
sich eher an den tiblichen Zuteilungsformen einer erjagten Beute, die je
nach Wertschitzung der Teilnehmer an einem Festmahl unterschiedlich
portioniert und aufgeteilt wurde. »Was einem >zugeteilt« ist, damit hat
man sich schliefSlich und endlich abzufinden, Fleischportion, soziale Stel-
lung und Rolle, im Gesamtrahmen einer Ordnung und >Verteilung« der
Welt«3'*. Die Gotter wurden vor allem deshalb einbezogen, um den pre-
karen Umgang mit Leben und Tod beim Schlachten und Essen des Flei-
sches zu normalisieren und um die Autoritatsverhaltnisse zwischen den
Versammelten nach oben wie unten abzusichern. Um eine Gabe im klas-
sischen Sinne, die sich am Wert des Gegebenen orientiert, handelte es sich
hierbei also nicht; daher fiithlten sich die Gotter auch nicht iibervorteilt,
wenn man sie mit den ungeniefSbaren Resten »abspeiste«.
Demgegeniiber fielen andere Opfergaben haufig sehr viel aufwendiger
aus. Dies gilt insbesondere fir jene bleibenden Gegenstinde und Monu-
mente, die als Gunsterweise fir gottliche Gaben — wie Orakelspriiche,
Segnungen oder Reinigungen — geopfert wurden und im Besitz der Gott-
heit verblieben (anathema). Hierzu zihlen beispielsweise eindrucksvol-
le Dreiftifse oder andere Votivgaben aus Metall, das zu dieser Zeit noch
wenig verbreitet war und deshalb einen hohen Wert besafs. Die mit der-
artigen Opfergaben verbundene Absicht bestand darin, dem Stifter einen
uiberdauernden positiven Einfluss auf die beschenkten Gotter zu sichern.
Zugleich bot sich die Gelegenheit, die GrofSziigigkeit, Frommigkeit und

310 »Die Bande ehelicher Pflicht und hauslicher Sitte zu zersprengen, um der
Fackel des Gottes iiber Berggipfel zu folgen und die Wilder mit wildem
Jauchzen zu erfiillen, das ist es, wozu Dionysos die Frauen aufruft. Sie sol-
len den weiblichen Geistern der menschenfernen Natur dhnlich werden, den
Nymphen, die ihn (Dionysos; EB.) gendhrt haben und mit ihm schwirmen
und rasen.« Otto 1989, S. 163. Zur entfesselnden Kraft dionysischer Wei-
hen siehe Burkert 2009, S. 144-145.

311 Burkert 2009, S. 182. Der Autor weist an gleicher Stelle auf die etymologi-
sche Bedeutung des griechischen Wortes fiir Schicksal (moira) hin, das »von
Haus aus einfach >Teil«« bedeutet und sich auf die Zeremonie der Fleisch-
verteilung zuriickbeziehen lasst. Vgl. ebda.

98

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

OPFERMYTHEN

Macht des Gebenden wie auch des Beguinstigten zu demonstrieren, wes-
halb grof$ziigige Opfergaben und Weihgeschenke besonderer Gruppen
und Ethnien sowie reicher Stidte keine Seltenheit waren:

»Wirtschaftliche Uberschiisse verwandelten sich auf diese Weise in dau-
erhafte Zeichen von Prestige und Ehre; dies in einer Gesellschaft, die
sehr stark von den Werten der Ehre, der Suche nach Ehre bestimmt war.
Doch war im religiosen Horizont zugleich die Unterordnung unter eine
hohere Autoritat ausgedriickt: Die Gotter sind es, die >sich freuen, wenn
sie von den Menschen geehrt werden<.«3™

Mit Ausnahme der dionysischen Feste und Opfergaben, die eine vor-
uibergehende Aussetzung eingeiibter Routinen und etablierter Formen
des Zusammenlebens zwischen den Geschlechtern und Sippenangeho-
rigen bewirkten, zeichneten sich die anderen Opferriten dadurch aus,
dass durch sie individuelle Regungen insbesondere der Angst und Ag-
gression abgemildert werden konnten, wodurch die jeweiligen sozialen
Verhiltnisse stabilisiert wurden. Die Rangordnung zwischen den Got-
tern, Heroen und Menschen bedurfte nach mythischem Verstandnis der
fortdauernden Beglaubigung durch Opferzeremonien, zumal schon die
Gotter heillos zerstritten waren. Vor dem Hintergrund, dass insbesonde-
re Apollon bestindig den Abstand zwischen den Menschen und Gottern
herausstellt und auf der Einhaltung der Grenze zwischen den Unsterbli-
chen und Sterblichen beharrt, lassen sich die kulturellen Ausdrucksfor-
men der Gotter- und Heroenwelt selber als apollinisches Merkmal der
griechischen Mythologie begreifen. Freilich bleibt damit das — aus heu-
tiger Sicht — unlosbare »Ratsel auf alle Zeiten«3*3 des Dionysischen aus-
geklammert, das nicht nur in der griechischen Tragodie triumphiert, son-
dern zuvor bereits das vitale Lebensgefiihl der vorgeschichtlichen Epoche
entscheidend geprigt hat:

»Dionysos selbst, der das Leben zur Verziickung steigert, ist der leiden-
de Gott. Die Entziickungen, die er bringt, entspringen der innersten Be-
wegtheit des Lebendigen. Wo aber diese Tiefen aufgeriihrt werden, da
steigen mit den Wonnen und den Geburten auch die Schrecknisse und
Zerstorungen empor. «34

Uberliefert sind vor allem die Schrecken und Grausamkeiten der diony-
sischen Raserei. Dies erklart sich zunachst aus dem tragischen Schicksal
des Gottes selber sowie »den vielfaltigen Formen des Leides, das tiber
alle Dionysosangehorigen ohne Ausnahme kommt«3's. Dariiber hinaus
ist die Verfinsterung der Strahlkraft dieses Gottes jedoch vor allem im

312 Ebda., S. 181.

313 Siehe weiter oben Anm. 278.
314 Otto 1989, S. 164.

315 Ebda., S. 163.

929

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Gegensatz des Dionysischen zum Apollinischen selbst begrundet. Die
dionysischen Gebriduche und Opferzeremonien, in denen »Tod und Le-
ben sich in wahnsinniger Lust beriihren«3'¢, bilden geradezu das Gegen-
bild einer geordneten Welt, die in den apollinischen Kulten ihren Aus-
druck findet. Dionysos und seine Anhidngerinnen bedrohen die mithsam
errungenen und duflerst instabilen Grundsitze des sozialen Lebens. Der
wahnsinnige Gott existiert, weil »es eine wahnsinnige Welt gibt, die sich
durch ihn offenbart«3*7. Seine widerspriichliche Wildheit und Entriickt-
heit tritt bereits im Mythos als Provokation gegen das Unbebagen in der
Kultur in Erscheinung. Der unlosbare Zusammenhang von Leben und
Tod wird nicht etwa verdringt, sondern iiberschwinglich zelebriert. An-
ders als bei den Pest- und Cholerahysterien des Mittelalters, feiern die
Minaden das Leben im Angesicht des Todes — jedoch nicht weil sie tod-
geweiht, sondern weil sie lebendig sind:

»Er (Dionysos; EB.) ist der Taumel, der tiberall kreist, wo gezeugt und
geboren wird, und dessen Wildheit immer bereit ist, in Zerstorung und
Tod fortzuschreiten. Er ist das Leben, das im Uberstromen rasend wird,
und in seiner tiefsten Lust dem Tode verschwistert ist.«3™

Mit Dionysos ist auch dann zu rechnen, wenn Apollon den Anspruch er-
hebt, uneingeschrinkt zu regieren. Der »ewige Kampf«3* zwischen der
»mannlichen« und »weiblichen Welt«3*° findet insbesondere dort statt,
wo Lebensfiille und Todesgewalt sich beriithren. Auch wenn der griechi-
sche Athletismus hiervon nur noch ein tritbes Bild wiedergibt, vermit-
teln die schicksalhaften Heroengeschichten immerhin einen Einblick in
die Unausweichlichkeit und Tragik dionysischer Prasenz.

4. Athletismus

Von Apollon selbst sowie auch von anderen Gottern weifs man, dass
sie nach griechischem Verstindnis im Kampf anwesend waren. In der
Ilias steht Apollon als Hauptfeind der Achaier auf Seite der Trojaner.
Die Spannung zwischen dem Sonnengott und Achilleus, dem griechi-
schen Held und Halbgott, zieht sich wie ein roter Faden durch das gan-
ze Epos. Da der Halbgott nicht durch Menschenhinde getotet werden
kann, lenkt Apollon schlieSlich den entscheidenden, todbringenden Pfeil.
Zuvor jedoch, im zweiundzwanzigsten Gesang der Ilias, kommt es zu

316 Ebda., S. 1235.
317 Ebda., S. 124.
318 Ebda., S. 128.
319 Siehe weiter oben Anm. 298.
320 Vgl. dazu Otto 1989, S. 130.

I00

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

einer denkwiirdigen Szene, in der Apollon den ihm nachstellenden Achil-
leus direkt anspricht: »Was verfolgst du mich, Sohn Peleus’, hurtiger
Sohlen,/ Du, der sterbliche Mann, und ich unsterblich? (...) Mich aber to-
test du nimmer: ich leb und kenne den Tod nicht«3**. Daraufhin schlieft
der so Angesprochene seine stolze Erwiderung mit den Worten: » Ah, ich
strafte dich schon, wofern ich’s irgend vermochte«322. Apollon beharrt
auch hier auf seinen Abstand zu den Sterblichen. Gegeniiber Achilleus
erscheint dies besonders herrisch, da der griechische Held selber Sohn ei-
ner Gottin ist. Doch auch die Antwort des Achaiers lisst erkennen, dass
die Grenze zwischen den Gottern und Heroen anzuerkennen ist, selbst
wenn Achilleus die gottgewollte Rangordnung ohne Zogern umstiirzen
wirde — »wofern ich’s irgend vermochte«. Auch wenn Gotter, Halbgot-
ter und Menschen gegeneinander kampfen, bleibt die apollinische Ord-
nung gewahrt. Mag der Krieg unermessliches Leid und Chaos mit sich
bringen: das himmlische Gefiige bleibt hiervon unbertihrt.

Mit dieser Passage des mythischen Epos wird zugleich ein wichtiger
Grundsatz fir das griechisch-agonale Verstiandnis beriihrt, wonach ein
Wettstreit nur »unter Gleichen«3* zu fuhren ist. Dies gilt fur kriegerische
Auseinandersetzungen ebenso wie fir die Fithrung der Staatsgeschifte,
die Austragung von Wettkampfen oder auch die edle MufSe im Anschluss
an diese Herausforderungen. So zeichnet sich beispielsweise die »vorneh-
me Kriegsfithrung«3*+ um die Mitte des siebten vorchristlichen Jahrhun-
derts dadurch aus, dass zunachst Jagdhunde auf die Gegner losgelassen
wurden, um deren Schlachtordnung durcheinander zu bringen; anschlie-
B8end attackierten sich die Sklaven mit ihren Wurfspiefsen, bevor zuletzt
die »edlen Kimpfer« direkt aufeinander trafen. Ebenso sind genaue Ab-
sprachen iiber kriegerische Kampfhandlungen tiberliefert, wonach etwa
nur Schwerter sowie kurze Stof§lanzen zugelassen waren und »unehren-
hafte« Fernwaffen, wie Speere, Schleudern oder Pfeile, ausgeschlossen
blieben.3*s Hieraus wird zweierlei deutlich: Selbst bei erwarteten kriege-
rischen Konflikten, die in aller Regel ohne Erbarmen und mit hochster
Grausamkeit ausgetragen wurden, blieben die Standesunterschiede ge-
wahrt und es wurden entsprechende Absprachen zu ihrer Einhaltung ge-
troffen — obgleich im tatsichlichen Kampfgeschehen die »edlen Grund-
satze« haufig aufgegeben wurden. Die darin zum Ausdruck kommende
»Gesinnung«, die freilich nicht als moralische Haltung misszuverstehen
ist, beruhte insbesondere auf der sozialen Macht und dem daran gebun-
denen Status des griechischen Adels. Galten schon materieller Reichtum

321 Homer 1963, Ilias, S. 376 (XXII. Gesang, 8—14).
322 Ebda., (XXIIL. Gesang, 21).

323 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 1671.

324 Vgl. ebda.

325 Vgl. zu diesem Beispiel ebda., S. 162.

I0I

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sowie eine stattliche Erscheinung als untrigliche Zeichen fur die eige-
ne Vortrefflichkeit, so war es freilich notig, diese immer wieder durch
»edle Taten« zu beglaubigen. Mochte auch der aristokratische Stamm-
baum bis zu den Gottern zuriickgefithrt werden, so war die dadurch he-
rausgestellte Auserlesenheit im vornehmen Wettstreit »unter Gleichen«
dennoch fortwihrend zu bestitigen. In der Uberzeugung, einem hohe-
ren Stand anzugehoren, war sich der griechische Adel trotz aller Kon-
flikte seit jeher einig gewesen. Doch handelte es sich hierbei um mehr
als nur um eine Geisteshaltung. Das »Ideal der Kalokagathie« als »Ein-
heit von Adel, Reichtum und Trefflichkeit«32¢ war vielmehr Ausdruck ei-
ner materiell entlasteten und sozial begunstigten Art, das Leben fuhren
zu konnen. Der Glaube an die eigene Auserwahltheit war insbesonde-
re gepragt von als vornehm geltenden Praktiken und Lebensformen, die
schon aufgrund ihrer regelmafSigen Ausiibung in angemessen erscheinen-
de Vereinbarungen, Gebrauche, Regeln und Institutionen iibersetzt wer-
den konnten. Gestutzt wurde dieser Glaube nicht selten durch wunder-
same Ruckgriffe auf angenommene Blutsverwandtschaften mit Gottern
und Heroen, so dass sich tiber Jahrhunderte ein relativ stabiles Selbst-
bild der herrschenden Klasse in Abgrenzung zum »Banausentum« ehrlo-
ser Stande und Ethnien ausbilden konnte. Die hier markierte praktische
Fundierung des aristokratischen Glaubens an das Ideal der Kalokagathie
ist in ihrem Kern somit geschichtlich bedingt und keineswegs eine fest-
stehende ethische Norm, wenngleich auffallig ist, dass die Nachwirkun-
gen auch dann noch gegenwirtig waren, »als von dem Adelsstaat kein
Stein mehr auf dem anderen stand «3*7.

Auf8er der Ubernahme von privilegierten Aufgaben in der Staatsfiih-
rung, Rechtsprechung oder bei Gottesdiensten, trachteten die Edelfreien
danach, ein moglichst heroendhnliches Leben zu fiithren. » Waffen, Lei-
besiibungen und Gelage«3** boten standesgemifSe Anlisse, um die ver-
meintlichen Vorziige des eigenen Gebliits auch fiir andere sichtbar he-
rauszustellen. Von den Helden der Odyssee und der Ilias wurde bereits
deutlich, wie sie sich anschickten, »allen voran der Beste zu sein und
der Erste«3*. Doch gehoren die geschilderten Wettkdmpfe zu jener Zeit
noch nicht zum regelmifligen Repertoire. Zwar werden schon im Epos
die bekannten Kampfgattungen benannt und entsprechende Wettkampfe

326 Siehe dazu weiter oben Anm. 73.

327 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 160. Anders als der Autor, der an gleicher Stel-
le den »moralisch-dsthetischen Akzent« aristokratischer Lebensformen be-
tont, wird im Sinne des hier verfolgten Anliegens ihre praktische Herstellung
und Bedeutung hervorgehoben. Vgl. zur »Ubereinstimmung von Glauben
und Verhalten« aus historischer Sicht expressis verbis Borst 2010, S. 9-27.

328 Siehe dazu weiter oben Anm. 63.

329 Siehe dazu weiter oben Anm. 13 sowie die entsprechenden Passagen zum
Agonalen bei Homer beziiglich Anm. 256 bis Anm. 260.

I02

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

ausgetragen, doch haben die Kimpfer vor Troja wie die heimkehrenden
Abenteurer nach Beendigung des Krieges anderes zu tun, als sich die Zeit
vornehmlich mit kiinstlichem Wetteifer zu vertreiben. In mythischer Zeit
wurden gymnische und musische Agone vor allem anlisslich des Todes
nambhafter Personlichkeiten oder bei Griindung einer Polis ausgetragen:

»So ist alles einstweilen nur gelegentlich, nicht periodisch; erst das ago-
nale Zeitalter sollte das ganze Leben auf diese Sache orientieren; erst
nun wurden die Agonalsieger die grofSten Zelebrititen. «33°

Das hier angesprochene »agonale Zeitalter« ist laut Jacob Burckhardt
eng gekniipft an die einschneidenden Eroberungen und Wanderungs-
bewegungen der Dorer sowie die Kolonisation des Mittelmeerraumes
seit dem elften »bis fast zum Ende des VI. Jahrhunderts, also die Zeit,
die man gewissermaflen ein griechisches Mittelalter nennen konnte«33:.
In diesen Zeitraum fillt nicht nur die Entwicklung der Stadtstaaten,
sondern auch die Aufwertung des Hellenentums, das vor allem in den
Kerngebieten des griechischen Hauptlandes an Bedeutung gewann. Die
Vertreibung der in Mittelgriechenland ansissigen Bevolkerung hatte zur
Folge, dass sich das Zentrum der griechischen Kultur zunichst nach Os-
ten, auf die Inseln des Agdischen Meeres sowie an die Kiiste Kleinasi-
ens, verlagerte, so dass die in mythischer Zeit bedeutsamen Gebiete auf
dem Peloponnes, wie etwa Arkadien, Atolien oder Messenien, den Abge-
drangten zunehmend fremd wurden. Diesem Entfremdungsprozess konn-
te durch die Etablierung des Agonalen im Rahmen regelmafSig ausgetra-
gener friedlicher Wettkampfe (periodos) an kultisch bedeutsamen Orten
zumindest entgegengewirkt werden. Die so genannten panhellenischen
Spiele3s* zeichneten sich vor allem dadurch aus, dass »das Mutterland
im engsten Sinne sich die vier grofSen Festorte dauernd sicherte, wo man

330 Burckhardt 1958, Bd. VIII, S. 88.

331 Ebda., S. 59. Auch wenn nach heutigem Forschungsstand fiir die wohl unko-
ordinierte Zuwanderung dorischer Bevolkerungsgruppen eine langere Zeit-
periode anzunehmen ist, ist fiir den hier verfolgten Zusammenhang wich-
tig, dass die Verbreitung der agonalen Kultur — speziell in Olympia — bis ins
elfte vorchristliche Jahrhundert zuriickreicht. Obwohl in dieser Zeit noch
keine regelmifSigen Agone ausgetragen wurden, gehorten athletische und
musische Wettbewerbe sowie ausgelobte Siegespreise zu den Ublichkeiten
friher griechischer Kultfeste. Vgl. dazu Osborne 1996.

332 Zu den wichtigsten gesamtgriechischen Wettkdmpfen, die zu Ehren unter-
schiedlicher Gottheiten an verschiedenen Orten ausgetragen wurden, zih-
len die Olympischen (Elis), Pythischen (Delphi), Isthmischen (Korinth) und
Nemeischen (Nemea) Spiele. Dariiber hinaus gab es jedoch eine groflere An-
zahl tiberregional bedeutsamer Kultfeste mit athletischen Konkurrenzen,
wie etwa die Naaischen (Dodona), Panathenischen (Athen) oder die Askle-
pischen Spiele (Epidauros).

103

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sich nun aus der ganzen Hellenenwelt zusammenfand; wer hier nicht
vOllig mithielt, erschien dann als Barbar«333. In der » Olympischen Rede«
des Lysias, die im vorchristlichen Jahr 388 gehalten wurde, behauptete
der Redner gar, dass Herakles als Begriinder der Festspiele die Griechen
ausdriicklich »zum Anfang wechselseitiger Freundschaft«334 zusammen-
gerufen habe. Dass diese Absicht — trotz voriibergehend begrenzter Waf-
fenruhen — nicht mehr als ein frommer Wunsch geblieben ist, zeigen
nicht zuletzt die zahlreichen kdampferisch ausgetragenen Aggressionen
und Kriegshandlungen als das entscheidende politische Kontinuum in
jener Zeit. Die tatsichlich praktizierte Politik blieb von Freundschafts-
appellen dieser Art weitgehend unbeeinflusst:

»Der Athletismus vereinte die Griechen auf kultureller Ebene, nicht auf
politischer. Aus den Festversammlungen der grofSen Spiele ging nie eine
einheitliche Front gegen Perser oder andere Barbaren hervor. Und wenn
das panhellenische Bezugsfeld mit dem Polisinteresse kollidierte, behielt
letzteres die Oberhand«33s.

Zudem ist die Rede von »den Griechen« im Zusammenhang mit den
panhellenischen Spielen schon deshalb irrefithrend, weil Nichtgriechen,
Sklaven und Frauen33¢ von der Teilnahme ausgeschlossen blieben. Die
panhellenischen Spiele trugen durchaus dazu bei, die sozialen und kul-
turellen Verbindungen zwischen den verstreuten Volksgruppen zu erhal-
ten und zu stirken; als geeignetes Mittel zur politischen Einigung und
Konfliktlosung taugten sie sich hingegen nicht. Selbst der auch heute
vielfach in Erinnerung gerufene »Olympische Friede« (ekecheiria) war
nicht etwa gleichbedeutend mit der Einstellung aller kriegerischen Aus-
einandersetzungen, sondern eine durch die Neutralitdat der Region Elis
ermoglichte zeitlich begrenzte Waffenruhe, um wenigstens den Festteil-
nehmern und Gesandtschaften eine sichere Anreise zu ermoglichen. Waf-
fenginge wihrend der Spiele waren trotzdem keine Seltenheit, weshalb
auch die ekecheiria »kein einigendes Band aller Griechen«337 bildete. Die
panhellenische Bedeutung der spiter so genannten Spiele ist somit von
der politischen Idee des Panhellenismus zu unterscheiden. Wahrend erst
im vierten vorchristlichen Jahrhundert nach den Erfahrungen der gro-
3en Kriege im Jahrhundert zuvor die Forderung von Politikern und Phi-

333 So Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 60.

334 Lysias, Olympische Rede, S. 348 (XXXIIL Rede, 2).

335 Mann 2001, S. 25.

336 Eine Ausnahme bildeten die so genannten Heraren in Olympia zu Ehren der
Gottin Hera. Ausgetragen wurde dort als einzige Disziplin der Stadionlauf
iiber eine Distanz von fiinfhundert Fuf}, an dem nur unverheiratete Mad-
chen teilnehmen durften. Unklar ist bis heute, wann die Heréren jeweils
stattfanden und welche Verbindungen zu den Olympien bestanden.

337 Vgl. Mann 2001, S. 26.

104

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

losophen ernsthaft erhoben wurde, den dauerhaften Kriegszustand zwi-
schen den Poleis zu beenden und der Idee eines » Allgemeinen Friedens«
(koine eirene)’s® zu folgen, wurden in den panhellenischen Wettkamp-
fen vor allem mythische Traditionen in Erinnerung gerufen und kultu-
relle Gemeinsamkeiten zur Auffiihrung gebracht. Der Wettstreit (agon)
verband vorrangig den Mythos mit den Lebensformen der Adelskultur
— die ihm unterstellte panhellenische Bedeutung im »griechischen Mit-
telalter«33* war demgegentiber noch nicht vollstindig ausgeprigt, son-
dern bedurfte erst noch des Durchgangs durch die politischen Erfahrun-
gen der »klassischen Zeit«34+.

Um den Ubergang vom Mythos bis zu seiner allmihlichen Uberwin-
dung durch den Auftritt des »theoretischen Menschentyps«34 besser zu
verstehen, erscheint es somit ratsam, an die Traditionen der »dunklen
Jahrhunderte« des »griechischen Mittelalters« anzukniipfen. Als »dun-
kel« erscheinen diese Jahrhunderte nicht zuletzt deshalb, weil die »geo-
metrische Zeit« gemeinhin als Epoche des Niedergangs der »heroischen
Kultur«34* — respektive der frithen Adelskultur — angesehen wird, aus
der nur wenige Zeugnisse uberliefert sind. Wahrend die historischen An-
finge der panhellenischen Spiele in Delphi (Pythien), Nemea (Nemeen)
und Korinth (Isthmien) am Beginn des sechsten vorchristlichen Jahr-
hunderts liegen3#, reicht die Geschichte der Olympischen Spiele weiter
zurtck. Doch auch hier ist es wichtig, zwischen mythischen und histo-
rischen Uberlieferungen zu unterscheiden. Fiir alle panhellenischen Fes-
te gilt, dass als ihre Begriinder bestimmte Gotter und Heroen gepriesen
werden, weshalb die mythischen Urspriinge sehr weit zuriickgehen und
dementsprechend unklar bleiben. Fiir die Olympischen Spiele ist jedoch
uberliefert, dass die Aufnahme der athletischen Agonen bereits im achten
Jahrhundert erfolgte und damit deutlich frither stattfand als bei den an-
deren panhellenischen Kultfesten. Der dadurch erméglichte Riickbezug
auf die »geometrische Zeit« mag helfen, den hier verfolgten Zusammen-
hang von Athletismus und Adelskultur im Ubergang zur »arachischen
Epoche« etwa genauer in den Blick zu nehmen.

Bis heute gibt es eine Kontroverse tiber die Frage, seit wann athletische
Disziplinen im Rahmen der Olympischen Spiele ausgetragen wurden.3+
Das fiir gewohnlich angenommene Jahr 776 war bereits in der Antike

338 Zur antiken Vorstellung vom » Allgemeinen Frieden« vgl. Ryder 1965.

339 Siehe dazu weiter oben Anm. 331.

340 Zu dieser Klassifizierung siehe die entsprechende Epocheneinteilung weiter
oben in Anm. 6.

341 Vgl. zu dieser Formulierung Nietzsches Anm. 299 weiter oben.

342 Zu der Auffassung, dass dieser Niedergang bereits mit dem Trojanischen
Krieg eingeleitet wurde, siehe weiter oben Anm. 181.

343 Vgl. dazu Krause 1975.

344 Siehe dazu die zusammenfassende Ubersicht bei Mann 2001, S. 26-28.

105

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

umstritten und beruht auf einer verloren gegangenen Olympionikenliste
des Sophisten Hippias von Elis, die um das Jahr 400 v. Ch. erstellt wor-
den war. Diese Liste mit den Namen der bisherigen Olympiasieger ging
durch viele Hinde und wurde von unterschiedlichen Personen erginzt.
Uberliefert ist eine antike Chronik des christlichen Theologen und Ge-
schichtsschreibers Eusebios, aus der allerdings nicht ersichtlich wird, auf
welche Quellen sich der Autor bezieht. In der aktuellen Debatte beruft
man sich in der Regel auf eine mehrfach iiberarbeitete Ubersicht iiber
die antiken Olympiasieger des italienischen Althistorikers Luigi Moret-
ti.>+s In dieser Liste wird Koroibos von Elis als Sieger des Stadionlaufes
im Jahr 776 aufgefiihrt. Da jedoch nicht sicher zu kldren ist, ob schon
die antiken Aufzeichnungen auf verbindlichen Informationen beruhten
oder aber tendenzios verfasst beziehungsweise frei erfunden waren —
ein fur die damalige Geschichtsschreibung nicht ungewohnlicher Vor-
gang —, bleiben die Angaben tiber die Aufnahme athletischer Wettkdmpfe
in Olympia umstritten. Gegen diese Bedenken spricht jedoch, dass be-
stimmte Auffalligkeiten, wie etwa das vermehrte Auftreten spartanischer
Olympiasieger zu Beginn der Olympischen Spiele, mit anderen histori-
schen Befunden ubereinstimmen. Es spricht daher einiges daftr, dass —
obgleich nicht jede einzelne Angabe zutreffen mag — Hippias vermutlich
auf »iltere Aufzeichnungen der olympischen Priesterschaft«34¢ zuriick-
greifen konnte, um die historischen Anfinge der Olympischen Spiele zu
rekonstruieren. Dass die Nutzung des so genannten heiligen Bezirks (al-
tis) in Olympia als Kultstatte sehr viel dlter war und bis weit in die geo-
metrische und moglicherweise sogar bis in die mykenische Zeit?+7 zu-
ruckreichte, steht aufSer Frage.

Uber die kultischen Urspriinge geben insbesondere archiologische
Funde Auskunft, die Jacob Burckhardt als »Unmasse von Antiqitdten «34
qualifiziert, mit denen er sich in Bezug auf Olympia nicht weiter ausei-
nandersetzt. Fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist freilich wich-
tig, dass seit den Ausfithrungen des Autors zur Kulturgeschichte Grie-
chenlandes weitere wichtige Fundstiicke entdeckt wurden, die das Bild
Olympias als mythische Kultstitte vervollstindigen. Wichtig sind die-
se archidologischen Hinweise deshalb, weil nach hier vertretener Auf-
fassung die mythische Vorgeschichte der Olympischen Spiele durchaus
Ahnlichkeiten zu anderen kulturellen Erscheinungsformen — vor allem
des Lyrischen und des Ludischen — aufweist, die das »dunkle Zeitalter«

345 Vgl. dazu ausfihrlich Christesen 2007.

346 Mann 2001, S. 61.

347 Gemeint ist damit der Zeitraum von ca. 1600-1100 v. Chr. Zur Kontrover-
se um das vermeintlich bronzezeitliche Pelopsheiligtum in Olympia siehe
Herrmann 1972.

348 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 105.

106

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

wenigstens etwas aufhellen. Doch bevor diese Entwicklungsparallelen im
sechsten Kapitel noch genauer in den Blick genommen werden, ist auf
die Eigenart Olympias als mythisches Heiligtum vor Aufnahme der ath-
letischen Wettkdmpfe einzugehen, dessen Zweckbestimmung die symbo-
lische Bedeutung dieses Ortes mafsgeblich bestimmt.

Lang bevor Olympia zum bekanntesten Heiligtum im Mittelmeer-
raum avancierte, war seine Bedeutung tiber Jahrhunderte lokal begrenzt.
Zu den frithesten Zeugnissen praktizierter Kulthandlungen gehoren eini-
ge Gefifse der mykenischen Kultur aus dem elften vorchristlichen Jahr-
hundert. Aus den nachfolgenden Jahrhunderten sind vor allem kleine
Nachbildungen von Tieren tiberliefert, die als Votivgaben dargebracht
wurden. Geopfert wurde neben Zeus, dem Herrn des Heiligtums, auch
Demeter, Artemis, Aphrodite und der Erdmutter Gaia, die einen Altar am
Fufse des Kronoshiigels besafs. Neben dem Altar des Zeus, der sich unter-
halb des Huigels in einem baumbestandenen Areal befand, verehrte man
auch das Grab des Heros Pelops, dessen Name der griechischen Halbin-
sel zugesprochen wurde. Unklar ist bis heute, ob in der Frithphase Zeus
oder Gaia als Herr beziehungsweise Herrin des Heiligtums anerkannt
wurde. Diese Frage ist nicht trivial, da Gaia in der griechischen Mytho-
logie als eine der ersten Gottheiten aus dem Chaos entstanden sein soll
und anders als Zeus durch Strategien der Unterwerfung geehrt wurde.
Zwar ist nicht im Einzelnen bekannt, welche Rituale und Praktiken hier-
bei zur Anwendung kamen, jedoch zeichnen sich Unterwerfungsgesten
vor allem dadurch aus, dass die Opfernden sich demiitig zum Boden nei-
gen, den Blick senken und der zu ehrenden Gottheit die gedffneten Hian-
de entgegenstrecken.?* Von den Zeuskulten ist hingegen bekannt, dass
bei ihnen eher Strategien des Lobpreisens gewahlt wurden, indem dem
Gott eine — auch raumlich — hohere Position als sichtbares Zeichen sei-
ner Erhabenheit zuerkannt wurde. Begleitet wurde diese Strategie hiufig
von Musik und Lobliedern, die eine heitere, festliche Stimmung hervor-
riefen, um den machtvollen Gott moglichst milde zu stimmen. Von der
segnenden Erdgottin Gaia erhoffte man demgegentiber vor allem Schutz
und Hilfe, weshalb die Strategie der Unterwerfung zwar auch der Stabi-
lisierung hierarchisch geordneter Beziehungen diente, insgesamt jedoch
eher zurtickhaltend ausgestaltet wurde.

Die jeweils erzeugte Feststimmung wird dementsprechend unter-
schiedlich ausgefallen sein, je nachdem, ob die Lobpreisungen des Zeus
oder die Demut gegeniiber Gaia am mythisch-historischen Anfang der
olympischen Kultfeste standen. Sicher ist, dass Zeus im weiteren Verlauf

349 Vgl. dazu Scheer 2001 sowie die erginzenden Hinweise bei Burkert 2009,
S. 107-113. Dort findet sich auch der Hinweis, dass »das lateinische Wort
humilis, das die christliche Demut bezeichnet (...) eigentlich >dem Erdboden
zugehorig«« meint. Vgl. ebda., S. 108 (Hervorhebung im Original).

107

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

der Geschichte Olympias an Bedeutung gewann, wovon nicht zuletzt die
grofSe Zeus-Statue aus dem fiinften vorchristlichen Jahrhundert einen
Eindruck gab.35° Wahrend Demutsgesten eher defensiv ausgerichtet sind
und in drastischer Auspriagung »von der Selbsterniedrigung zur Selbst-
aggression« bis hin zur »Selbstverwundung«3s* reichen kénnen, bewir-
ken Strategien des Lobpreisens und der Erhohung in aller Regel auch
eine Aufwertung des Verehrenden selbst. Indem dieser dem gepriesenen
Gott seine Ehrerbietung erweist, versichert er sich zugleich seiner eige-
nen Position im Verhiltnis zu den Gottern sowie zu den Mitglaubigen.
»Das Lob stabilisiert das System von Rang und Macht«35*, Gepaart mit
festlicher Musik, Gesangen, Prozessionen und friedlichen Agonen konn-
te leicht der Eindruck einer feierlich empfundenen Aufwirtsbewegung
aller Beteiligten erzeugt werden, die umso nachdriicklicher wirkte, je
weniger der eigene Nacken gebeugt werden musste. Die kultischen Ver-
tikalinszenierungen des Lobpreisens passten in jedem Fall sehr gut zu
den hierarchischen Aufschwiingen und Selbsterhohungen innerhalb der
griechischen Adelsgesellschaft, zumal sie Gelegenheit boten, »in Gegen-
wart von Hohergestellten laut zu sein«353. Wihrend Unterwerfungsstra-
tegien Zurtickhaltung und Selbstbescheidung fordern, orientieren sich
Erhohungsstrategien an den tbergeordneten Gottern, deren Aufmerk-
samkeit gewinnt, wer sich dhnlich machtvoll wie diese selbst in Szene zu
setzen vermag. Dies schloss, wie eingangs an den Umgangsweisen der
Gotter gesehen, »allzumenschliche « Verhaltensweisen’s+ keineswegs aus.
Um von der Fille des Lebens, die nur die Gotter unbeschwert geniefSen
konnten, wenigstens einen Teil zu bekommen, war neben dem Lobpreis
ebenso ihre Leichtigkeit zu ehren, indem man ihr schrankenloses Verhal-
ten — so gut es eben ging — nachzuahmen versuchte.

Angriffslustig und ohne Riicksichtnahme aufzutreten, war somit Teil
der Ehrerbietung, die von den Gottern beantwortet werden konnte, in-
dem sie etwa den furchtlosen Aulftritt eines Mannes im Kampf belohnten.
Nicht die Verleugnung des Selbst, sondern seine mimetische Angleichung

350 Die kolossale Zeus-Statue selber befand sich bis Ende des vierten nachchrist-
lichen Jahrhunderts im olympischen Zeus-Tempel und wurde anschlieSend
nach Konstantinopel gebracht, wo sie einem Brand zum Opfer fiel. Uber das
Aussehen der Statue informieren einige Miinzdarstellungen sowie detaillier-
te Beschreibungen des antiken Reiseschriftstellers Pausanias. Demnach soll
die Gesamthohe des aus Holz, Elfenbein und Gold gefertigten Kultbildes
etwa zwolfeinhalb Meter betragen haben. Diese beachtliche Grofle passt
sehr gut ins Bild der Erhohungsstrategien bei der Verehrung dieses Gottes,
der ansonsten auf dem schneebedeckten Olymp thronte.

351 Vgl. dazu Burkert 2009, S. 112.

352 Ebda., S 116.

353 Ebda., S. 115.

354 Zur »uralten Doppelseitigkeit der Gotter« siehe weiter oben Anm.116.

108

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

an die Gotter kennzeichnete diese Erhohungsstrategie, von der beide,
Mensch und Gott, profitierten. Der Mensch bedurfte der Gunst des Got-
tes, wahrend der gottliche Souveran frei wahlen konnte. Vor diesem Hin-
tergrund waren die athletischen Wettkdmpfe in besonderer Weise geeig-
net, die Gotter zu ehren und sich selbst zu nobilitieren. Vom Lobpreis,
der die Macht eines Gottes bezeugte, bezog auch der siegreiche Athlet
einen Vorteil, sofern das eigene Ansehen erh6ht und fiir alle sichtbar be-
glaubigt wurde. Der Zwiespalt zwischen den Menschen und Géttern
wurde auf diese Weise zwar nicht iiberwunden, jedoch konnten sich die
im Wettkampf aufs Spiel setzenden Athleten immerhin dazu ermachti-
gen, am Glanz der Unsterblichen teilzuhaben. Selbst wenn nach griechi-
scher Vorstellung die Grenze der Selbstermachtigung von den Gottern
gesetzt war, traten die Athleten in Erscheinung, sie zu tiberschreiten.

In historischer Riickschau klingt es zumindest nachvollziehbar, dass
in Olympia spitestens seit dem achten vorchristlichen Jahrhundert re-
gelmiflig athletische Wettkampfe ausgetragen wurden. Welche bestimm-
te kultische Bedeutung die in fritherer Zeit vermutlich nur sporadisch
ausgetragenen Agone hatten, muss hier unbeantwortet bleiben. Aus der
Logik des Lobpreisens und der Erhohung, die vor allem auf Zeus3ss ge-
richtet war, lasst sich gewiss kein generelles Urteil fiir alle den »gottli-
chen Ubervater« betreffenden Kultpraktiken ableiten. Auflerdem bleibt
ratselhaft, weshalb ausgerechnet in Olympia sowie spater auch an an-
deren Orten in regelmifSigen Zyklen athletische Wettkampfe ausgetra-
gen wurden.

»Eine starke Konkurrenz firr Olympia hitte in Delphi erwachsen kon-
nen, insofern man dort von dem anfinglich fast blof§ musischen Agon
und den gymnastischen Spielen der Knaben allmihlich zu aller mogli-
chen Athletik und zum Wagenrennen iiberging. Doch kommt es uns vor,
wahre spitere Konkurrenz sei viel eher Athen gewesen. >Die ibrigen
Festversammlungen kommen nach langen Zwischenrdumen zusammen
und enden bald wieder; unsere Stadt aber ist die ganze Zeit hindurch
fiir die Ankommenden eine Festversammlung, sagt Isokrates jedenfalls
mit einer gewissen Berechtigung. «35¢

Der zitierte Rhetor Isokrates spricht ebenfalls riickschauend schon als
Vertreter der klassischen Epoche. In der Bliitezeit der griechischen Po-
lis war es vermutlich noch unverstindlicher als heute, weshalb das im
landlichen Abseits gelegene Olympia eine so grofse kultische Bedeu-
tung erlangen konnte. Im Sinne des hier verfolgten Zusammenhangs
zwischen Athletismus und Adelskultur ist jedoch anzunehmen, dass im

355 Innerhalb dieser Logik finden sich durchaus widersinnige Ubertreibungen,
wie die des Aischylos: »Zeus ist alles — und was noch hoher ist als dies<«;
vgl. Burkert 2009, S. 115.

356 Burckhardt 1958, Bd. VIII, S. 108.

109

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

»griechischen Mittelalter« die korperlich ausgetragenen Kampfe und
Agone dem mythischen Herrschaftsverstindnis angesichts der hierar-
chischen Lebensbedingungen in der bauerlich-griechischen Oberschicht
wie selbstverstandlich erscheinen mussten. Erste Zweifel an ihrer Bedeu-
tung und Angemessenheit entstanden erst spater, in der archaischen Zeit
der Polisgriindungen?s7, in der sich auch das Leben des Adels — langsam,
aber nachhaltig — zu verdndern begann. In der geometrischen Zeit war
davon noch nichts zu spiiren, und die Edelfreien nutzten nahezu jede
Gelegenheit, die Vortrefflichkeit der Gotter zu ehren und sich dadurch
selbst hervorzuheben.

Der Hymnus als herrschaftssicherndes Instrument ist stark apollinisch
gepragt. » Apollon hat in seinem Orakelheiligtum zu Klaros immer wie-
der geboten, dass Gruppen von Singern, hymnodoi, zu seinem Heiligtum
kommen und dort ihre Lieder vortragen sollten: Er organisiert die eige-
nen Festspiele«35%. Daher ist es auch nicht verwunderlich, dass die Son-
ne gemafS Walter Burkert als »sichtbares Zeichen der Erhabenbheit (...)
eine Lieblingsmetapher des Lobpreisens und auch selbst ein zu preisen-
der Gott«>s ist. Freilich ist die Grofse und Erhabenheit bestandig beglei-
tet von der Drohung, Schrecken und Leid zu verbreiten: »Das Hohere
kann toten oder aber durch Schonung das Leben schenken «3¢°, Im unauf-
horlichen Kampf um die Gunst der Gotter, der selbstredend als Kampf
zwischen den Menschen ausgetragen wurde, spielt der Tod eine zentra-
le Rolle. Wer das Gefallen der Gotter auf dem Schlachtfeld verspielte —
wie Hektor, den Apollon nach dem Schicksalsspruch des Zeus im Zwei-
kampf mit Achilleus verlief$3¢* —, dem war ein baldiges Ende gewiss.

357 Zu den ersten Kritikern der Olympischen Wettkimpfe gehort im sechsten
vorchristlichen Jahrhundert der Vorsokratiker Xenophanes, indem er aus-
fithrt: »Denn wenn auch ein tiichtiger Faustkimpfer im Volke wire oder
wer im Flinfkampf oder der Ringkunst hervorragte, oder in der Schnelligkeit
der Fiifle, was ja doch den Vorrang hat unter allen Kraftstiicken, die sich im
Wettkampfe zeigen, so wire doch um dessentwillen die Stadt nicht in be-
ster Ordnung, und die Stadt hitte geringen Genuss davon, wenn einer an
Pisas Ufern den Wettsieg gewdnne; denn das macht die Kammern der Stadt
nicht voll.« Vgl. dazu Diels 1906, S. 51 (Fragment 2). Zwar erlebte der ge-
ordnete Wettbewerb innerhalb der griechischen Aristokratie zu dieser Zeit
eine neue Bliite, jedoch wuchsen zugleich Spott und Kritik an den geistlo-
sen Uberbietungsbemiihungen: »Denn besser als Manner- und Rossekraft
ist doch unsere Weisheit.« Ebda.

358 Burkert 2009, S. 116.

359 Ebda., S. 115. Neben Helios gilt Apollon den Griechen als Gott des Lichts:
»Apollon teilte mit dem himmlischen Licht die Reinheit. Sein Name Phoibos
wurde als >rein< und >heilig< aufgefasst.« Simon 1998, S. 118.

360 Burkert 2009, S. 115.

361 Homer 1963, Ilias, S. 381 (XXIIL. Gesang, 209-219).

IIO

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

Zum Apollinischen gehort auch das Opfer, das im Lobpreis kaum zur
Geltung kommt, da der »Schonheitstrieb«3¢* einseitig nach oben gerich-
tet ist, das jedoch auf dem Schlachtfeld umso sichtbarer wird, sofern der
Sterbende als von den Gottern Verlassener erscheint. In der Niederla-
ge wird die erstrebte Angleichung an die Gotter mit ihrem krassen Ge-
gensatz konfrontiert, und der sterbende Held wird erzwungenermafSen
von seinen himmlischen Vorbildern geschieden. Gleichwohl gewiahrt der
Tod im Kampf auch eine besondere Ehre, wenn die Auseinandersetzung
machtvoll und furchtlos ausgetragen wird. Zwar wird Hektor von Achil-
leus niedergestreckt und sein Leichnam wird vom Sieger geschindet, je-
doch findet auch der Morder schon bald sein gewaltsam herbeigefiihr-
tes Ende und der Ermordete schliefSlich noch sein wiirdiges Begrabnis.3¢
Tod und Leben gehoren nach griechischem Verstindnis ebenso zusam-
men wie Ehre und Verdammnis. Nicht einmal die Gétter sind hiervon
ausgenommen, wenngleich ihre Unsterblichkeit sie von den Menschen
unterscheidet, so dass ihnen trotz aller Bosheiten und Gefahren wenigs-
tens das ewige Leben bleibt.

Etwas anders fallt die Rolle der Athleten im Wettkampf aus. Der Tod
ist zwar auch hier ein stindiger Begleiter, aber die Wettstreitenden mes-
sen sich vornehmlich in friedlicher Absicht. Aus heutiger Sicht waren
die Kampfspiele von Olympia (agones olympikoi) durch ein hohes Maf$
an Gewalt und Brutalitidt gepragt. Wagenlenker und vor allem Faust-
sowie Allkdmpfer riskierten nicht nur schwere Verletzungen und dau-
erhafte Versehrtheit, sondern vor allem ihr Leben.’¢ Jedoch zihlte der
Tod eher zu den moglichen Begleitumstanden und nicht zum Zweck der
gymnischen sowie hippischen Disziplinen.3% Im Vordergrund stand vor

362 Siehe dazu weiter oben Anm. 291.

363 Homer 1963, Ilias, S. 434 (XXIV. Gesang, 781-804).

364 Siehe dazu etwa die zahlreichen Beispiele bei Poliakoff 2004.

365 Die gymnischen Disziplinen umfassten die Kampfsportarten Boxen (pyg-
me), Allkampf (pankration; eine Verbindung von Faust- und Ringkampf)
sowie Ringen (pale). Die verschiedenartigen Laufwettbewerbe (stadion, di-
aulos, dolichos) erstreckten sich tiber unterschiedliche Distanzen, erginzt
durch einen so genannten Waffenlauf (hoplitodromos), bei dem Teile der
Ristung getragen wurden. Der Funfkampf (pentathlon) setzte sich zusam-
men aus Stadionlauf (dromos), Speer- (akontion) und Diskuswurf (diskos),
Weitsprung (halma) sowie Ringen (pale). Dariiber hinaus gab es zahlreiche
verschiedene Pferde- und Wagenrennen, die zur Gruppe der prestigetrach-
tigen hippischen Disziplinen gehorten. Bei diesen Wettkampfen errang an-
stelle der Reiter und Wagenlenker der Besitzer der Pferde und Gespanne den
Siegespreis. Vervollstindigt wurde das Programm durch musische Agone,
die ebenfalls ausgezeichnet wurden und den kultischen Charakter der Spie-
le unterstreichen. Zur genaueren Beschreibung der einzelnen Wettbewerbe
sieche etwa die Ubersicht bei Decker 2012.

ITII

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

allem der Wunsch nach grofStmoglicher Anerkennung in Gestalt von
Ruhm und Ehre (philotimia). Hierfiir wurden nicht selten erhebliche Op-
fer schon vor dem eigentlichen Wettkampf in Kauf genommen, die von
speziellen korperlichen Ubungen und Diiten bis hin zur Beachtung be-
sonderer Vorschriften einer enthaltsamen Lebensfithrung reichten. Die
Strenge, die darin zum Ausdruck kommt, und zuvor bereits im Zusam-
menhang mit dem Opfermythos als »Einschrankung des sinnlichen Be-
gehrens«3% charakterisiert wurde, hat freilich mit der erst in spathelle-
nistischer und romischer Zeit allmihlich sich ausbildenden christlichen
Morallehre nichts zu tun. Sie entspringt vielmehr dem aristokratischen
Freiheitsverstindnis, wonach allein die mannlichen Mitglieder dieser
Klasse das Recht haben, von ihrer Autoritit Gebrauch zu machen und
eigene, an heroischen Vorbildern orientierte Praktiken der Lebensfiih-
rung auszubilden. Es wire also verkiirzt, wirde man diese Praktiken auf
den »Verzicht, den das Ich sich auferlegt«3¢7, reduzieren. Verstindlich
wird diese Art des Verzichts erst, wenn auch das machtvolle Selbstver-
standnis, das darin zum Ausdruck kommt, bertucksichtigt wird. Im Zen-
trum des mannlich-aristokratischen Selbstbildes steht der Anspruch, als
Herr seiner Lebensweise aufzutreten. Nicht die Miihsal der erzwunge-
nen oder niitzlichen Arbeit (ponos), sondern die Souveranitit, Verzicht
zu uben und eigene Anstrengungen auf sich zu nehmen, wird zur trei-
benden Kraft. Demonstriert wird damit eine Haltung, die — ein fur diese
Zeit nicht zu unterschatzendes Merkmal — gebunden ist an eine stattliche
korperliche Erscheinung. Die blofSe Zunahme an Kraft, Schnelligkeit und
Geschicklichkeit eines Athleten macht diese Haltung sichtbar und ver-
korpert sie gewissermafSen nach aufSen. Dartiber hinaus werden Haltung
und Erscheinung durch mythisch-heroische Vorbilder aufgewertet, die —
wie etwa Herakles — als Muster der Selbstiiberwindung galten und de-
ren Heldentaten am Kultplatz Olympia besonders gewiirdigt wurden.3

Der Begriff der Tugend (arete) ist hierfir beispielhaft, sofern er ei-
nerseits auf die Tuchtigkeit und Tauglichkeit sowie andererseits auf die
Vortrefflichkeit und das Gefallen (areskein) eines Kriegers oder Kamp-
fers abhebt. Da im Sinne dieser Bedeutung etwa auch ein Pferd auf-
grund seiner Schnelligkeit oder ein Auge aufgrund seiner Sehschirfe
tauglich sein und dafir bewundert werden kann, ist dieses Verstind-
nis nicht zu verwechseln mit christlich-moralischen Tugendauffassungen

366 Siehe dazu weiter oben Anm. 302.

367 Ebda.

368 Die — nach unterschiedlichen Legenden — Griindungsheroen der Olympi-
schen Spiele, Herakles und Pelops, wurden an prominenter Stelle geehrt. So
befanden sich Reliefs mit den zwolf Arbeiten des Herakles (dodekathlos)
im Zeus-Tempel, und Pelops’ Sieg im Wagenrennen itber Oinomaos, dem
Konig von Elis, war als Grof3plastik im Ostgiebeldreieck des Zeus-Tempels
verewigt.

I12

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

etwa zur Sittsamkeit, Unschuld oder Demut. Nach griechisch-aristokra-
tischer Auffassung beruhte die Tugend des Athleten auf seiner korperli-
chen Vortrefflichkeit (kalokagathia), die in der kimpferischen Auseinan-
dersetzung zum Vorschein kam. Der Wettkampf selber diente vor allem
der Bewdhrung und Zurschaustellung dieses herrschaftlichen Selbst-
verstandnisses, das neben den fur alle sichtbaren korperlichen Vorzii-
gen auch die damit verbundene Haltung des Athleten betraf. Der Athle-
tenhabitus griindete auf dem Selbstopfer, das heifst den Aufwendungen
und Entbehrungen, die fiir eine siegbringende Teilnahme an den Wett-
kdampfen notwendig waren und als Ausdruck einer standesgemiflen Le-
bensfithrung angesehen wurden. Die Agone dienten somit nicht allein
dem korperlichen Leistungsvergleich, sondern sie waren gleichermafien
Schauplatz zur Vorfiithrung herrschaftlicher Uberlegenheit.

Whurden die Uberlegenheitsanspriiche des Adels in den Jahrhunderten
zuvor genealogisch hergeleitet und scheinbar naturlich vererbt, so hatte
die Bewahrung im friedlichen Wettkampf zur Folge, dass die selbstbe-
herrschte Praxis der Athleten als Ausdruck einer vortrefflichen Haltung
an Bedeutung gewann. Gemeint ist damit jedoch nicht die blofSe Anpas-
sung an vorgegebene Moralvorstellungen oder Leistungsnormen’®, son-
dern die machtvolle Demonstration eines souveranen Lebensstils. Die
Tugend der Selbstbeherrschung37°, die nach aristokratischem Verstand-
nis die Einnahme eines Verhiltnisses zu sich selbst beinhaltete, wurde
im Wettkampf ebenso praktisch wie anschaulich in Szene gesetzt. Ne-
ben den obligatorischen Ubungen und Diiten wihrend der gemeinsa-
men Vorbereitungen auf das Kultfest, bei denen die Aktiven mit den Re-
geln und Grundsitzen des agonalen Wettstreits (eu agonisesthai) sowie
dem Ehrgefiihl als Voraussetzung gegenseitiger Achtung (aidos) ver-
traut gemacht wurden, richtete sich die Aufmerksamkeit der Athleten
auch jenseits der Wettkdmpfe auf das Verhaltnis zum eigenen Korper,
zur eigenen Sippe sowie zur eigenen Klasse. Da der Korper als reales
und symbolisches Herrschaftsmittel in Kimpfen und Wettkampfen aufs
Spiel gesetzt wurde, beschiftigten sich Krieger wie Athleten gleicher-
mafSen mit den hierfiir unerldsslichen Praktiken einer »mannhaften«
Lebensfithrung. Hierbei ging es weniger um eine ausgewogene Lebens-
weise (diaita) als vielmehr um die Ausbildung und Steigerung korper-
licher Fertigkeiten. Die bestandig auf die Probe und zur Schau gestellte

369 Dies zeigt sich schon daran, dass bei den Wettkampfen keine Leistungsmes-
sungen durchgefithrt wurden. »Pythagoras, Archimedes, Euklid und ande-
re haben viel zur Mathematik, besonders zur Geometrie beigetragen, aber
die Griechen waren nicht von dem Bediirfnis besessen, jedes Phinomen zu
quantifizieren. Der Mensch war bei ihnen das Maf§ aller Dinge, nicht das
Objekt des Messens.« Guttmann 1979, S. 56.

370 Zwar war es moglich, es galt jedoch galt es als schiandlich und unehrenhaft,
in einem Wettkampf aufzugeben.

113

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Vitalitdt und Virilitit bezog sich dabei auch auf das Verhiltnis zur ei-
genen Sippe, in der die Frauen als » Objekte oder bestenfalls als Part-
ner vorkommen, die es zu formen, zu erziehen und zu tiberwachen gilt,
wenn man sie in seiner Macht hat, und deren man sich zu enthalten hat,
wenn sie in der Macht eines anderen (Vater, Gatte, Vormund) sind «37*,
Gegeniiber den Angehorigen der eigenen Klasse gab es ein solches — ver-
meintlich natiirlich gegebenes — Vorrecht nicht, sondern hier boten die
Wettkdmpfe eine kultisch verfasste Gelegenheit, die eigene Vorrangstel-
lung jenseits kriegerischer Auseinandersetzungen zu behaupten und fiir
alle sichtbar abzusichern. Der unerschitterliche Glaube der Wettkdmp-
fer an die eigene Auserwihltheit und Vortrefflichkeit37* wurde auf die-
se Weise praktisch gefestigt und mit dem Segen der Gotter versehen, so
dass das Opfer hier bereits als Feier des Selbst hervorscheint.

Freilich steht die Selbsterhebung immer noch ganz im Zeichen des My-
thos. Das olympische Kultfest blieb in erster Linie dem Gott Zeus, sei-
ner Gattin Hera sowie den Stiftern Pelops und Herakles gewidmet, und
die Agone fanden hier wie auch andernorts zu ihrem Lobpreis statt. Da
die Entscheidung tiber Sieg und Niederlage im Wettkampf wie im Krieg
nach griechischem Verstiandnis in den Handen der Gotter lag, dienten die
Opferhandlungen und Weihegeschenke3?s in der Hauptsache ihrer posi-
tiven Beeinflussung und Betorung. Neben der sakralen Bedeutung und
dem kultischen Charakter der Spiele ist freilich nicht zu vergessen, dass
es sich hierbei auch um ein »riesiges, funftigiges Fest«37+ handelte, das
insbesondere von den in den westlichen Mittelmeerraum ausgewander-
ten Griechen besucht wurde, die mit den in ihrer Heimat verbliebenen
Stammesgenossen feierten. » Festliche Versammlung des ganzen Volkes«
(panegyris), so nannte man das Fest unter Beteiligung der » Auslands-
griechen« aus den grofSgriechischen Koloniestidten.3”s Und wie bei ei-
nem Volksfest, so muss man sich die olympische panegyris auch als ein

371 Foucault 1990, S. 33. Der Autor verweist darauf, dass dieses Verhalten nicht
etwa durch Gebriuche, Vorschriften oder Verbote geleitet wurde, sondern
in erster Linie durch die praktisch ausgeiibte Macht, Autoritit und Freiheit
der Stammesfiihrer bestimmt war.

372 Siehe dazu weiter oben Anm. 265.

373 In Olympia fand man auffillig viel Kriegsgerit, und es wird vermutet, dass
die olympischen Seher schon in geometrischer Zeit auf den Rat in Kriegs-
angelegenheiten spezialisiert waren. Vgl. zum Orakel des Zeus in Olympia
Sinn 1996, S. 22-29.

374 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 106. Die Zahl der Fest- und Wettkampftage
erhohte sich von zunichst einem Tag (bis 684 v. Chr.) bis auf finf Tage (seit
476 v. Chr.), da die Anzahl der ausgetragenen Disziplinen zugenommen hat-
te. In romischer Zeit wurde schliefSlich noch ein sechster Festtag hinzuge-
figt.

375 Vgl. dazu Sinn 1996, S. 31.

114

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

geselliges Beisammensein vorstellen, bei dem gegessen, getrunken, ge-
plaudert, getanzt, geopfert, geschaut, gestaunt, gesungen, gehort, geliebt,
gestritten, geldstert, gelitten usw. wurde. Das alles fand unter grofSen Ent-
behrungen, Enge und Hitze statt, so dass es aus heutiger Sicht erstaun-
lich ist, weshalb dennoch tausende Menschen zusammenkamen. Zwar
geben die archiologischen Funde und schriftlichen Zeugnisse einen Ein-
druck iiber den besonderen Charakter des Kultfestes, doch bleibt der
lebhafte Zusammenhang der Ereignisse verschlossen. Da die vorliegen-
den Quellen sehr haufig idealisierend ausfallen3”¢ beziehungsweise von
bestimmten Interessen geleitet hervorgebracht wurden377, soll hier nur
eine vergleichsweise niichterne Ablaufdarstellung gegeben werden, um
wenigstens den dufSeren Rahmen des Festes zu skizzieren.

Mit Beginn des olympischen Gottesfriedens (ekecheiria) brachen die
Athleten nach Elis und die Zuschauer sowie Pilger nach Olympia auf.
Neben einzelnen Personen schlossen sich die Mitglieder offizieller Ge-
sandtschaften der Stidte (theories) zusammen, die durch Zurschaustel-
lung von Reichtum und Macht, Eindruck zu erwecken versuchten, in-
dem sie aufwendige Weihgeschenke, prachtvolle Opfer und wertvolle
Geritschaften fur das Heiligtum sowie fiir die Ausrichtung grofSer Gela-
ge mit sich fihrten. Nach einem einmonatigen Pflichtaufenthalt der Ath-
leten im nahe gelegenen Elis konnte das eigentliche Kultfest beginnen.
Eingeleitet wurde es mit einer prachtvollen Prozession der Kampfrich-
ter, Athleten sowie ihrer Begleiter. Der Festzug musste von Elis aus eine
Strecke von anndhernd sechzig Kilometern tiberwinden und zog nach
einer Ubernachtung unter dem Jubel der Zuschauer am nichsten Tag
in den heiligen Bezirk von Olympia (altis) ein. An der Spitze des Zuges
schritten die Trompeter, begleitet von den in purpurfarbenen Umhin-
gen gewandeten Kampfrichtern. Thnen folgten die Priester des Heilig-
tums und ihre Helfer, welche die Opfertiere fithrten. Hieran schlossen
sich die Vertreter der offiziellen Gesandtschaften an, die ihre Weihege-
schenke mit Stolz zur Schau stellten. Den Abschluss bildeten die Athle-
ten sowie die an den Rennen teilnehmenden Pferde. Ebenfalls am ers-
ten Tag des Festes wurde vor der Statue des Zeus Horkios (» Wachter
des Eides«) das Gelobnis der Kampfrichter und Athleten abgelegt. An-
schliefend wurden die Namen der Wettkampfer aufgenommen und die
Kampfpaare beziehungsweise die Startreihenfolge ausgelost, die nach
mythischer Auffassung ebenfalls durch gottliches Eingreifen bestimmt

376 Dies gilt beispielsweise fiir die agonistischen Siegerstatuen, die als plastische
Darstellungen athletischer Vorbilder in den jeweiligen Heimatstadten aufge-
stellt wurden. Vgl. Herrmann 1980.

377 Man denke nur an die Siegeslieder (epinikien), die von erfolgreichen Athle-
ten bei Dichtern in Auftrag gegeben wurden, welche dadurch ihren Lebens-
unterhalt bestritten. Vgl. dazu Kurke 2013.

115§

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

wurden. Am Nachmittag fanden die Wettbewerbe der Trompeter und
der Herolde statt, die die Wettkampfe ankiindigten und die Namen der
Sieger sowie ihrer Heimatstadte ausriefen. Ebenfalls am Nachmittag
des ersten Tages wurden Opfergaben auf den Altiren der Gotter darge-
bracht. Der zweite Tag war fiir die Wettkdmpfe der Knaben im Laufen,
Ringen und Faustkampf reserviert. Am dritten Tag wurden die hippi-
schen Disziplinen sowie der Fiinfkampf ausgetragen, bevor am Abend
im Schein des vollen Sommermondes die Opfergaben fir Pelops dar-
gebracht wurden. Der Hohepunkt des Festes war der vierte Tag; dieser
begann mit dem grofsen Opfer von einhundert Rindern (hekatombe)
auf dem Hauptaltar des Zeus. Ahnlich wie bei der christlichen Kom-
munion, erhielten die Pilger ein Stiick vom Opferfleisch; hierdurch soll-
te nicht nur der Gemeinsinn der Versammelten gestirkt, sondern auch
die Verbindung mit dem obersten Gott hergestellt werden. Danach be-
gaben sich die Teilnehmer des Opfermahls zum Stadion, um die Wett-
kampfe der Ringer, Faust- und Allkimpfer sowie der Wettldufer zu ver-
folgen. Der funfte und letzte Tag war den Dankopfern fur die Gotter
und den Ehrungen der Sieger vorbehalten, die dafiir zunachst in einer
gemeinsamen Prozession zum Zeustempel zogen und anschlieffend zu
einem Festmahl geladen wurden. Am Abend, vor ihrer Abreise, feierten
die Sieger mit ihren Begleitern, Freunden und Familien.

Waren die athletischen Wettkampfe in den ersten Jahrhunderten des
Heiligtums wahrscheinlich noch eine Randerscheinung, so dnderte sich
dies mit Beginn der archaischen Epoche um das Jahr 700 v. Chr. Olym-
pia wurde in dieser Zeit nicht nur zum bevorzugten Wettkampfplatz,
sondern es bildete sich eine »feste Gruppe von Spezialisten, die sich vom
Alltagsleben ihrer Heimatgemeinden abgesondert hatten«37%, um bei den
zahlreichen Wettkampfen der grofsen Kultfeste anzutreten. Es ist zwar
nicht geklirt, warum es zu dieser Form der Spezialisierung kam, jedoch
spricht einiges dafiir, dass der allgemeine Bedeutungsgewinn der Wett-
kdmpfe als wahrscheinlicher Grund hierfiir anzunehmen ist. Der Sieg
im Wettkampf ehrte nicht mehr nur die Gotter, sondern der Sieger selbst
sowie seine jeweilige Heimatstadt riickten mehr und mehr in den Fokus
der Aufmerksamkeit. Wer vor wachsender Kulisse in Olympia erfolg-
reich war, dessen Name wurde rasch in vielen griechischen Stadten und
in den tiberseeischen Kolonien bekannt. Dieser Geltungsgewinn aufsei-
ten der Athleten und der siegreichen Poleis ging noch nicht zu Lasten der
Gotter, da diese nach wie vor als mafigeblich fiir den Ausgang der Wett-
kdmpfe angesehen wurden. Thr himmlischer Glanz strahlte ungebrochen,

378 Sinn 1996, S. 34. Ebenfalls in dieser Zeit entstanden die ersten bedeuten-
den Bauten innerhalb des »heiligen Bezirks«, wie das Heraion, das Buleu-
terion, das Prytaneion und die Schatzhauser der Stidte zur Aufbewahrung
ihrer Weihegeschenke.

116

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

allerdings vertrauten die Wettkampfer immer starker ihren eigenen Fer-
tigkeiten, die auszubilden und zu steigern sie als ihre Pflichtaufgabe an-
sahen.

Ein exemplarischer Blick auf zwei prestigetrachtige Disziplinen mag
die wachsende Bedeutung des Agonalsiegs fiir die Athleten und Ange-
horigen der Adelsschicht verdeutlichen. Im Faustkampf (pygme) war es
das Ziel, den Gegner durch gezielte Schliage vor allem ins Gesicht und
gegen den Oberkorper kampfunfihig zu machen oder zur Aufgabe zu
zwingen. Durch das Heben des Zeigefingers konnte ein Kampf sofort
beendet werden, allerdings galt dies als unehrenhaft. Die Kampfrich-
ter achteten vor allem darauf, dass Tritte, Schlage auf die Genitalien
und Ringergriffe unterblieben. Sonst bestanden keine Verbote, und es
wurde solange gekampft, bis ein Sieger ermittelt werden konnte. Es gab
keinen Sieg nach Punkten, keine Einteilung der Athleten in Gewichts-
klassen und keine zeitliche Begrenzung der Kampfdauer. Die Hande der
Faustkimpfer waren mit rindsledernen Riemen (himantes) umwickelt,
die die Wirkung der Schlige verstirkten. Ab dem vierten vorchristlichen
Jahrhundert wurde noch harteres Leder verwendet, das spater, wahrend
der romischen Kaiserzeit, mit Metallelementen verstarkt wurde, um ge-
zielt todliche Schlage herbeizufiihren. Die Faustkampfer genossen, ahn-
lich wie die Ringer und Pankratiasten, ein vergleichsweise hohes Anse-
hen, da der Zweikampf um den Sieg besonders heftig und direkt gefiihrt
wurde, so dass schwere Verletzungen zu erwarten und Todesfille unaus-
weichlich waren. Das Gottesurteil tiber Sieg und Niederlage erwies sich
im Falle der Kampfdisziplinen nicht nur als spektakuldr, sondern auch
als unmissverstindlich, da etwaige Zweifel am Ausgang einer Entschei-
dung mit Blick auf den korperlichen Zustand der Athleten gar nicht erst
aufkamen. Die Sieger genossen hochsten Ruhm und grofStes Ansehen, da
sie sich den Schldgen ihrer Gegner und den Gefahren des Kampfes erfolg-
reich widersetzten und das Opfer ihrer selbst in den Triumph des Selbst
umwandeln konnten. Die Verwandlung (metamorphosis) des Kimpfers
zum Sieger war zugleich Ausdruck gottlicher Macht, besonders wenn
man bedenkt, dass der Gestaltwechsel im Mythos als typisches Vorrecht
der Gotter gesehen wurde.?”? Heute fehlen die mythischen Beziige und
Zusammenhinge, um die Metamorphose eines Athleten vom Kampfer
zum Sieger nachvollziehen zu konnen; so muss hier der einfache Hin-
weis gentigen, dass einzelne Schwerathleten, wie etwa Theagenes von
Thasos?®*, nach ihrem Tod als Heros verehrt wurden.

Die hippischen Wettkampfe spiegelten das Leben der Aristokraten
in besonderer Weise wider. Schon der Besitz von Pferden und Wagen
war voraussetzungsreich und kostspielig, so dass nur die beguterten

379 Siehe dazu weiter oben Anm. 133.
380 Vgl. dazu Miller 2004, S. 163-165.

117

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Edelfreien gentigend Mittel besaflen, um an den Pferdewettkampfen teil-
zunehmen. Das Pferd galt als »der geliebteste Besitz« beziehungsweise
als »das eigentliche Kennzeichnen adligen Daseins, und wer es vollends
vermochte und Rennwagen fiir die Feste hielt, >dessen Streben war das
schonste und stolzeste von allen<«3#*. Vorbild fiir alle bertihmten Pferde
der Antike waren Xanthos und Balios, die den Wagen des Achilleus im
Krieg gegen Troja zogen und den Tod des Freundes, Patroklos, »weinend
betrauerten«.3%* Als Begleiter im Kampf, auf der Jagd und als Gespann
im Alltag galt das Pferd mehr als ein Sklave, der als blofSe »Sache«3%:
behandelt wurde, wihrend zwischen Ross und Reiter ein durchaus ver-
trautes, das Uberleben sicherndes Verhiltnis entstehen konnte. Die Pfer-
dezucht stand dementsprechend in hohem Ansehen, das sich nicht nur
auf den materiellen Wert der Tiere sowie die Aufwendungen fiir ihre Ver-
edelung bezog.

Vor diesem Hintergrund waren auch die Pferdewettkimpfe mit und
ohne Wagen bei den Besitzern und Zuschauern gleichermafSen beliebt
und wurden allgemein hochgeschatzt. Die hippischen Wettbewerbe wur-
den freilich erst relativ spdt in den Kanon des Kultfestes aufgenommen.
Im siebten vorchristlichen Jahrhundert wurde ein Wagenrennen mit Vier-
gespann eingefiihrt und anschlieffend kamen nach und nach weitere Pfer-
dewettkampfe hinzu, die sich dadurch voneinander unterschieden, dass
Pferde verschiedenen Alters sowie verschiedenartige Gespanne und Wa-
gentypen eingesetzt wurden. Bei den Wagenrennen stand der Lenker in
einem einachsigen Fuhrwerk, in einer Hand die Ziigel und in der anderen
einen langen Stab, mit dem die Tiere angetrieben wurden. Erwihnens-
wert ist, dass nicht die Wagenlenker und Reiter im Erfolgsfall zum Sie-
ger gekiirt wurden, sondern stattdessen die Besitzer der Pferde, die nicht
selten mehrere Gespanne ins Rennen schickten, um die eigenen Chan-
cen zu erhohen. Um nicht das Risiko einer Niederlage eingehen zu miis-
sen, die in jedem Fall als unehrenhaft galt, selbst wenn man nur knapp
unterlegen war, wurden Reiter und Lenker angeheuert, die gegebenen-
falls den Hohn der Zuschauer auf sich zogen. Dabei war die Schmach
der Niederlage sogar eher die Regel, wenn man bedenkt, dass in Olym-
pia bis zu funfzig Pferde und Gespanne an den zur Bliitezeit im dritten
vorchristlichen Jahrhundert insgesamt acht hippischen Disziplinen teil-
nahmen. Da die Besitzer der Pferde und Gespanne ausnahmslos der ad-
ligen Oberschicht angehorten, wollte man ihnen aufSerdem ersparen,
sich selber den Gefahren eines Rennens3*+ aussetzen zu miissen. Anders

381 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 1671.

382 Vgl. Homer 1963, lias, S. 343 (XIX. Gesang, 400-424).

383 Burckhardt 1958,Bd. V, S. 156.

384 »Die antiken Schilderungen lassen erkennen, dass das Publikum wihrend
des Rennens nicht allein darauf achtete, wer in Fithrung lag. Mit grofSter

118

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

als die uibrigen Athleten, die nicht immer gut begiitert waren und neben
dem zu erringenden Ruhm auch soziale Absicherungen fur sich erstreb-
ten?*s, waren die Pferdebesitzer hiervon weitgehend unabhingig und vor
allem auf ihr grofSes Ansehen bedacht: »Ein Viergespannsieger wurde in
jenen Zeiten von der ganzen Nation angestaunt und durfte sich jedes
Pathos erlauben«3%¢,

Der kursorische Blick auf die hier ausgewihlten gymnischen und
hippischen Wettkampfe ldsst bereits einen Gestaltwandel im agonalen
Ehrverstindnis erkennen. Wihrend die Spezialisierung der Athleten so-
wie die Ausdifferenzierung der Disziplinen es moglich machten, dass be-
guterte Bewerber sich im Pferdewettkampf vertreten lassen konnten, war
dies in den alteren leicht- und schwerathletischen Disziplinen nicht mog-
lich. Hier kimpfte noch »Mann gegen Mann«, wihrend dort bereits Be-
sitzer gegen Besitzer miteinander konkurrierten. Ruhm und Ansehen war
den Siegern aller Wettbewerbe gewiss, wie etwa der Fall des besagten
Faustkampfers Theagenes zeigt, dessen Siegerstatue auf der Insel Tha-
sos heilende Krifte zugesprochen wurde und die als Kultstitte3®” verehrt
wurde. Und auch die Sieger bei den olympischen Pferdewettbewerben

Spannung verfolgte man vor allem die stindig zwischen einzelnen Renn-
teilnehmern ausgetragenen Uberholmanéver, die in aller Regel hochst ris-
kant angelegt waren. Aufmerksamkeit zogen auch die nicht minder dramati-
schen Aktionen an den beiden Wendemarken auf sich.« Sinn 1996, S. 62-63.

385 Wer in Olympia gewann, der erwarb nicht nur das Recht, sich durch eine
im Heiligtum ausgestellte Skulptur zu verewigen, sondern er konnte dariiber
hinaus auf reiche Belohnung, wie etwa die lebenslange Versorgung durch
seine Heimatstadt, rechnen.

386 Burckhardt 1958, S. 161. Uberliefert ist dieses Pathos, das bis zur Ver-
schwendungssucht sich ausweiten konnte, durch den aus den platonischen
Dialogen bekannten Alkibiades: »Vor allem bei den Olympien des Jahres
416 entfaltete er einen Pomp, der allen Hellenen deutlich zeigen konnte, dass
er in Athen auf der Mittagshohe seiner Macht stehe. Sieben Wagen sandte
Alkibiades in die Rennbahn, was noch nie zuvor ein Privatmann getan, was
kaum ein Konig, ein Gemeinwesen gewagt hatte. Und wihrend schon ein
Sieg der Heimat des Wettfahrenden hohen Ruhm einbrachte, trug Aklibia-
des diesmal sogar drei Preise davon, den ersten, zweiten und vierten! Stolz
auf solchen Triumph bewirtete er dann, nachdem er auch in allen iibrigen
Dingen, zumal bei den Opfern des Zeus, die anwesenden Hellenen, Privat-
leute so gut wie die Reprisentanten der Staaten, an Pracht tiberboten hat-
te, zum Schlusse alle Festgenossen auf das Reichlichste.« Hertzberg 1853,
S. 147.

387 »Insgesamt haben wir Nachrichten tiber mindestens sieben solcher Heilkulte
an den Statuen fritherer Olympiasieger. Die Erinnerung an ihre sportlichen
(sic) Erfolge wurde tiberhoht durch Erzihlungen tiber aufSerordentliche Lei-
stungen. Diese Kultlegenden griffen regelmifSige Motive aus der populidren
Heraklesmythologie auf. In Analogie zu dessen Wirken pries man Athleten

119

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

genossen hochste Wertschatzung und Verehrung. Doch wie das Beispiel
des Alkibiades zeigt, nutzten die Angehorigen der griechischen Ober-
schicht ihre in Olympia aufgewertete Popularitit auch fiir politische
Zwecke. Nachdem der Besitzer der sieben von ihm ins Rennen geschick-
ten Viergespanne den Sieg mit im Grunde erlaubten Mitteln erzwungen
hatte, ohne selbst als Wettkdmpfer praktisch auftreten zu miissen, konn-
te er seiner Forderung politischen Nachdruck verleihen, wihrend des Pe-
loponnesischen Krieges die erstrebte Befehlsgewalt tiber eine militarische
Expedition nach Sizilien zu iibernehmen.3* Wihrend also der mythische
Volksglaube in angestammter Absicht den siegreichen Athleten magische
Krifte zuerkannte, nutzen die Vertreter der reichen Oberschicht ihr in
Olympia aufgebessertes Renommee bereits, um ihre politischen Ambiti-
onen durchzusetzen. Diese neu einsetzende und sich langsam durchset-
zende Herrschaftslogik gegen Ende des funften vorchristlichen Jahrhun-
derts wendete sich noch nicht gegen die kultische Verehrung der Athleten
insgesamt, die erst um die Zeitenwende ihren Hohepunkt erreichte. Frei-
lich bot diese Logik Anlass fir die seither anwachsende Kritik an der —
im Wortsinn — asozialen Lebensweise der Athleten. Dabei wendeten sich
die Kritiker tibrigens nicht gegen die — aus heutiger Sicht — Brutalitit der
Wettkampfe, sondern gegen die Mafslosigkeit einer einseitig auf Prestige-
gewinn abzielenden Lebensweise, die gegen die Zwecke und den Zusam-
menhalt der Poleis gerichtet sei.® Auch wenn Alkibiades hiergegen ein-
wenden wiirde, ihm sei es nicht um sein eigenes, sondern vor allem um
das Wohl Athens gegangen, so riickten doch die Gotter, denen er nach
mythischem Verstindnis den Sieg verdankte, immer mehr in den Hinter-
grund. Damit war der weitere Weg zur »Feier des Individuums«3*° und
zur Verehrung der »Polis als Religion«39* bereits vorgezeichnet.

Das Kultfest in Olympia durchlief bis zu seinem offiziellen Verbot
durch den rémischen Kaiser Theodosius im Jahr 393 n. Chr. zahlrei-
che Verdanderungen, die allesamt in Richtung einer zunehmenden Siku-
larisierung und Profanierung zielten. Doch es ist bezeichnend, dass der
Bann, der zunichst ohne nachhaltige Wirkung blieb und schon bald er-
neut durchgesetzt werden musste, sich vor allem gegen den religiosen

als Menschenretter, als Ordnungsstifter, als Nothelfer in allen Lebenslagen. «
Sinn 1996, S. 39.

388 »Dort konnte Alkibiades einen gefeierten Namen als Kriegsheld erringen,
dort reiche Beute zusammenhiufen, wohl geeignet, sein Vermogen wieder-
herzustellen, das durch den Aufwand der letzten Jahre bedeutend zusam-
mengeschmolzen war. Dort endlich konnte er einen Posten erwerben, von
dem aus man zu noch kithneren, noch weiter greifenden Unternehmungen
schreiten mochte.« Hertzberg 1853, S. 144-145.

389 Siehe ausfiihrlich dazu Miiller 1995.

390 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 208.

391 Vgl. ebda., Bd. V, S. 77.

I20

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS

Charakter und die zahlreichen Kultstatten des Zeusheiligtums richtete.
Kein Anlass zum Verbot stellten hingegen die immer stirker verweltlich-
ten gymnischen und hippischen Disziplinen dar, die schon langst nicht
mehr als » Wettstreit unter Gleichen«3°* ausgetragen wurden, da nahezu
alle sich bietenden Kunstgriffe und Winkelziige3* genutzt wurden, um
den Sieg davonzutragen. Aus heutiger Sicht erscheinen die » Olympi-
schen Spiele« der Antike daher falschlicherweise wie ein »Sportfest«394;
entscheidend ist jedoch ihre Bedeutung als Kultfest, an dem sich gravie-
rende Verdanderungen der griechischen Adelskultur im historischen Kon-
text nachvollziehen lassen.

Jacob Burckhardt erldutert den von ihm so gedeuteten langsamen
»Verfall« des Kultfestes dementsprechend anders, indem er ihn vor dem
Hintergrund des langsam einsetzenden Niedergangs der griechischen
Polis ab dem vierten vorchristlichen Jahrhundert interpretiert und der
herrschenden Klasse in diesem Zusammenhang Disziplinlosigkeit sowie
Macht- und Habgier attestiert:

»(J)iingere Zweige der Familien wurden ein gleich bedenkliches Element
im Staate, ob sie besitzlos blieben, oder ob das Erbgut sich in sehr vie-
le Teile zersplitterte; unter heftigem Hader ist innerhalb der Kaste eine
gefdhrliche Zahl von besitzlosen Aristokraten entstanden, welche zwar
noch das Bewusstsein ihres edlen Gebliits, aber nicht mehr die Mittel
zum edlen Leben haben; dass aber dieses letzte moglichst vielen gegonnt
sei, war die erste Lebensbedingung der Kaste gewesen, denn ein Vorrecht
gedeiht nur bei sehr zahlreichen Verteidigern. «395

Auch wenn diese Deutung nicht in den einfachen Fehler verfillt, ein mo-
dernes Phinomen — wie den Sport — in die Vergangenheit zu projizieren,
um daraus historische Schlusse zu ziehen, spricht die Bewertung des Kul-
turhistorikers dennoch eine vergleichbare Sprache. Fiir Burckhardt bil-
den die bekannten Krisenszenarien am Ende des 19. Jahrhunderts unse-
rer Zeitrechnung den Interpretationsrahmen fir seine Einschitzungen zu
dem von ihm beklagten Niedergang der griechischen Adelskultur. Will
man jedoch die besonderen Eigenarten dieser Kultur in ihrer historischen

392 Vgl. ebda., S. 1671.

393 Hierzu zdhlen neben mit Strafen belegten Betrugs- und Korruptionshand-
lungen auch erlaubte Mafinahmen wie spezielle Erndhrungsweisen — Zie-
genfleisch galt als vorteilhaft fiir Liufer und Springer, Stierfleisch fiir Faust-
kampfer und Werfer, fettes Schweinefleisch fiir Ringer — beziehungsweise
ausgefeilte Ubungszyklen, in denen Belastungs- und Erholungsphasen sinn-
voll aufeinander abgestimmt waren.

394 So bezeichnen selbst Fachhistoriker, ungeachtet verschiedenartiger Kultur-
entwicklungen und Gesellschaftsformen, die Panhellenischen Spiele undif-
ferenziert als »Sportfeste«, wie beispielsweise Behringer 2012, S. 39.

395 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 162-163.

I2T

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Entwicklung begreifen, sind Projektionen und Riickprojektionen mog-
lichst zu vermeiden. Dass sich der Charakter der Wettkampfe im Zusam-
menhang mit der Adelskultur dnderte, bedarf der historischen Rekon-
struktion und Deutung; die Ubertragung zeitgenossischer Mafistibe und
Bewertungen verstellt hierbei jedoch den Blick.39¢

5. Poliswelten

Die vorangehenden Ausfithrungen zur Entwicklung des Athletismus am
Beispiel des Kultfestes in Olympia verdeutlichen, dass apollinische Ord-
nungsvorstellungen iiber die Jahrhunderte an Bedeutung gewannen. So
ist auffallig, dass etwa viele der griechischen Stadtstaaten ihre Verfassun-
gen und Gesetze von Apollon herleiteten.?” Vor diesem Hintergrund ver-
wundert es nicht, dass auch in Olympia ein anschauliches Modell dieses

396 Hilfreich ist es, den historischen Untersuchungsgegenstand zu kontextuali-
sieren, indem man ihn nicht als ein vermeintlich isoliertes Faktum begreift,
sondern in einer » Langzeitperspektive « deutet und etwa danach fragt, »wie
und warum er entstand«. Vgl. dazu Elias 2003 a, S. 272. Der Rekurs auf
den Gotterglauben und Heroismus versucht eben diesen Anspruch einzu-
holen und ist daher nicht nur als »schmiickendes Beiwerk« fiir die hier
untersuchten Zusammenhinge zwischen Athletismus und Adelskultur zu
verstehen. Anstatt also im Sinne Jacob Burckhardts die zunehmende Ver-
weltlichung der antiken Fest- und Adelskultur am zeitgenossischen Mafs-
stab des vermeintlich gefihrdeten Elitismus zur Zeit des Fin de Siecle zu
bewerten, erscheint es sinnvoller, den diagnostizierten Verinderungspro-
zess im Kontext homologer historischer Entwicklungen nachzuvollziehen.
Die Gefahr historisierender sowie ahistorischer Projektionen wird dadurch
zwar nicht gebannt, jedoch gemildert — zumal wenn man davon ausgeht,
dass es einen geschichtlichen Deutungsfixpunkt nicht gibt. Denn dhnlich
wie die »Jagd nach dem Allerersten« in der Metaphysik vergeblich bleiben
muss, da Geltung von Genesis nicht zu trennen ist, gilt auch fiir die histo-
rische Betrachtung, dass beide Momente aufeinander bezogen bleiben und
in ihrer jeweiligen Dynamik erst freigelegt werden miissen, ohne dass ein
fester Begriff »am Anfang vorausgesetzt werden kann« beziehungsweise
»am Ende zu erwarten ist«. Vgl. ausfithrlicher dazu Bockrath 2014, S. 29
und S. 37. Die historiographische Kontextualisierung beansprucht freilich
nicht etwa die Losung der hier nur angedeuteten hermeneutischen Schwie-
rigkeit, sondern kennzeichnet eine geeignet erscheinende Form ihrer Bear-
beitung.

397 »So berief sich Lykurg, der Gesetzgeber Spartas, auf den delphischen Apol-
lon. Derselbe Gott bestimmte die Namen der zehn attischen Phylen in der
Neuordnung des Kleisthenes. Auch wurde sein Orakel immer wieder bei den
zahlreichen Koloniegriindungen befragt.« Simon 1998, S. 120.

I22

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

Gottes als Bewahrer der Ordnung gegen die Gefahren der Hybris und
Selbstvergessenheit sich am weithin sichtbaren Westgiebel des Zeustem-
pels befand. Das im Jahr 456 v. Chr. vollendete Giebelfries zeigt Apollon
in zentraler Position als gebieterischen Vollstrecker des Willens seines Va-
ters Zeus. Umgeben wird der Beherrscher der dargestellten Szenerie von
wilden Kentauren, die sich auf die Frauen und Junglinge einer Hochzeits-
gesellschaft stiirzen, um sich an ihnen zu vergehen. Apollon steht unge-
rithrt und aufrecht im Zentrum; er ist sich seiner Uberlegenheit bewusst
und iiberblickt nahezu abwesend beziehungsweise in sich versunken das
schreckliche Treiben um ihn herum. Sein Blick bleibt gefasst und sein
ausgestreckter Arm weist die wild kimpfenden, lirmenden, beifSenden
und bis zum Auflersten entschlossenen Tiermenschen unmissverstand-
lich und streng in ihre Schranken. Wihrend die Kentauren lustvoll und
trunken sich an den gepeinigten und dennoch um Haltung bemiihten
Frauen vergehen, tiberragt Apollon still und mit gottlicher Gelassenheit
das grauenvolle Geschehen. In diesem versteinerten Moment sind alle
Elemente vereint: die gottliche Uberlegenheit und Ordnung, die Rohheit
und Unbeherrschtheit der Chimaren sowie die angestrengte Gefasstheit
und das Leiden der gequilten Edelmenschen.>#

Die Darstellung der Kentauromachie hat zahlreiche Nachbildungen und
Deutungen hervorgebracht, in denen vor allem der Kampf zwischen dem
Intellekt und der Triebhaftigkeit des Menschen hervorgehoben wird.39®
Der historische Entstehungskontext nach den gewonnenen Perserkriegen
sowie der Festigung der Demokratie in Athen legt ebenso den Schluss
nahe, dass die Kampfdarstellung den Sieg der zivilisierten griechischen
Poleis tiber die barbarischen Gewalttaten der persischen Angreifer kiinst-
lerisch zum Ausdruck bringt. Doch unabhingig davon, welcher Deutung
zuzustimmen ist, bleibt fiir den hier behandelten Kontext festzuhalten,
dass Apollon als Verkorperung der gottlichen Ordnung und Vollstrecker
des gottlichen Willens schon im fiinften vorchristlichen Jahrhundert mit
Bedacht an prominenter Stelle in Olympia platziert wurde, um den Fest-
teilnehmern zu veranschaulichen, dass die Gesetze der Gastfreundschaft
ebenso einzuhalten waren wie die agonalen Regeln und die festlichen Ge-
brauche. Zu dieser Zeit waren die Freuden der kultischen Festlichkeiten
von der Strenge ihrer Organisation schon nicht mehr zu trennen — auch
dies tibrigens ein Charaktermerkmal des Apollon selbst, der bei Homer im
ersten Gesang der Ilias gleich zu Anfang als rachender Gott und am Ende

398 Die erhaltenen Skulpturen des Kampfes zwischen den Kentauren und Lapi-
then befinden sich heute im zentralen Saal des Archiologischen Museums
von Olympia. Die Hohe der Zentralfigur des Apollon betrigt stattliche 3,10
Meter.

399 Vgl. zur Bildsprache von vergleichbaren Gewaltdarstellungen in der antiken
Vasenmalerei Muth 2008, S. 413—518.

123

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

als Anfiithrer der Musen vorgestellt wird.>° Als »Herr tiber Leben und Tod
der Menschen«#" stand Apollon auch in Olympia fiir festliche Ausgelas-
senheit — allerdings nur im Rahmen einer gottlich garantierten Ordnung.

In Riickbesinnung auf die dionysischen Kulte und Opfermythen4*
ist davon auszugehen, dass von dem »Urweltsturm ewiger Wandlung
und Neuwerdung todumschlungenen und todberauschten Lebens«4°3
im Olympia der klassischen Zeit kaum etwas zu spiiren war. Ob dies
in geometrischer und archaischer Zeit anders gewesen ist, entzieht sich
der Kenntnis — allerdings ist davon auszugehen, dass die kultisch her-
gestellte »Erregung und Wildheit«, die »immer bereit ist, in Zerstorung
und Tod fortzuschreiten«#°4, in fritherer Zeit deutlich ausgepragter war
als zur Bliitezeit der griechischen Poleis. Am Beispiel der von Homer an
den Anfang der Ilias gestellten Wut (menis), die ihr » Bewegungszentrum
nicht im Subjekt des Rasenden hat«#°s, wurde bereits deutlich, dass Zer-
storung und Gewalt nicht als einfache Lust eines einzelnen, sondern viel-
mehr als gottliche Eingebung begriffen wurden. Indem die ungebandigte
Wut durch den Rasenden als dem Werkzeug des gottlichen Willens eks-
tatisch zum Ausdruck gebracht wurde, wurde sie gleichsam allumfas-
send (katholikos) nobilitiert beziehungsweise — nach heutiger Diktion —
entindividualisiert. Reste davon findet man im Wettkampf, sofern auch
hier der Athlet dem Willen der Gotter unterworfen war, die ihn zum Sieg
fithren konnten, ohne es zu miissen. Und auch die blutigen Auseinander-
setzungen vor allem in den Kampfdisziplinen lassen zumindest erahnen,
dass uralte Jagdinstinkte aufflammten und sich entluden, die bereits fiir
Dionysos und seine Begleiterinnen typisch waren.*¢ Doch selbst wenn
die »Jubelschreie« der Festteilnehmer dem dionysischen Taumel darin
dhnlich waren, dass sie »das harmlose Bild der wohlgeordneten Ge-
wohnheitswelt« zumindest fiir kurze Zeit zerstorten, so sprach aus ihnen
keine » Wahrheit, die wahnsinnig macht«+°7, sondern eher die von vielen
geteilte Begeisterung, einem auflergewohnlichen Ereignis beizuwohnen,

400 Homer 1963, Ilias, S. 7 (1. Gesang, 21-28) sowie S. 22 (I. Gesang, 601-604).
In bildlichen Darstellungen wird Apollon dementsprechend hiufig mit Pfeil
und Bogen oder mit einer Kithara in der Hand dargestellt.

401 Vgl. Simon 1998, S. 116.

402 Siehe dazu weiter oben die entsprechenden Ausfiithrungen in Kap. 3.

403 Otto 1989, S. 128.

404 Ebda.

405 Siehe dazu weiter oben Anm. 33.

406 »Aber welch eine Jagd ist das! Die Totung ist ein Zerreiflen und darauf folgt,
als Gipfel der Lust, das Verschlingen des rohen Fleisches. (...) Und wie der
Herr, so stiirzen sich auch Minaden auf ihre Beute, um das rohe Fleisch
zu verschlingen. Das ist nicht mehr das Bild des Jagers, das ist das Bild des
Raubtiers.« Otto 1989, S. 100.

407 Vgl. ebda., S. 88.

124

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

dem die Kraft innewohnte, zu locken und zu erregen. Etwaige Beziige
zum frithen Kultcharakter dionysischer Opfermythen waren im Olym-
pia des finften vorchristlichen Jahrhunderts — falls sie iiberhaupt jemals
bestanden — lingst verblichen beziehungsweise rein duflerlich; eher fin-
den sich apollinische Merkmale, die sich auf die Stabilisierung der himm-
lischen Ordnung und die Nachahmung der »lichten Reinheit«#* dieses
Gottes bezogen.

Wut und Triumph als Ausdrucksformen thymotischen Verlangens sind
in der klassischen Epoche lingst nicht mehr an die unmittelbare Anwe-
senheit der Gotter gebunden. Wihrend die himmlischen Méchte bei Ho-
mer im Kampf noch an der Seite der Helden standen, deren Tod zwar
als tragisch, jedoch auch als Uberhohung individuellen Leidens*? emp-
funden wurde, triumphieren die Athleten im Wettkampf iiber Tod und
Gegner, indem sie das Opfer des Leidens stellvertretend fiir andere an
sich selber noch einmal vollziehen. Im Kitsch der Loblieder auf die Ago-
nalsieger zeigt sich der Versuch, das Opfer umzukehren und als indivi-
duelle GrofSe des Athleten, seines Geschlechtes und seiner Polis darzu-
stellen. Als Beispiel fiir diesen Bedeutungswandel mag hier das bekannte
Siegeslied (epinikion) dienen, das Alkibiades nach seinem Triumph im
olympischen Wagenrennen+*° beim Tragodiendichter Euripides in Auf-
trag gegeben hatte:

»Dich bewundere ich, Sohn des Kleinas./ Der Sieg ist etwas Schones, das
Schonste aber, was kein/ anderer Grieche erreichte, hast du erlangt,/ im
Wagenrennen als Erster dahinzueilen und als Zweiter und als Dritter
und ohne/ Miihe einherzuschreiten und, bekrinzt mit dem Olzweig des
Zeus,/ dem Herold Stoff fiir die Ausrufung zu liefern. «+'

Von der Absicht des Alkibiades, mit seinem Olympiasieg im presti-
getrachtigen Wagenrennen ein politisches Amt zu erringen, war zu-
vor bereits die Rede.+* Doch geht es hier nicht um die Person und ihr

408 Simon 1989, S. 118.

409 Vgl. zur so genannten »Freude an der Vernichtung des Individuums« Nietz-
sche 1983, S. 642.

410 Zur so genannten hippotrophia des Alkibiades, der sieben Wagen ins Ren-
nen geschickt hatte, um sich die grofStmoglichen Chancen auf den Sieg zu
sichern, siehe weiter oben Anm. 388.

411 Bowra 1960, S. 74. Andere antike Quellen stimmen darin tiberein, dass die
Gespanne des Alkibiades den ersten, zweiten und vierten Platz belegt hit-
ten. Vgl. dazu Mann 2001, S. 104 (Anm. 292).

412 »Er (Alkibiades; F.B.) scheute keine Risiken und erregte deswegen in vielen
Dingen Anstof8. Alkibiades nahm dies in Kauf, weil er eine andere Strate-
gie verfolgte als die anderen Adligen. Er strebte nach einer exzessiven Dar-
stellung seines Reichtuns, seines Gliicks und seiner Energie und spekulier-
te darauf, dass solcher Glanz ihn in der Gunst des Volkes so weit steigen

125

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

tyrannenahnliches Verhalten. Von Interesse ist hier vielmehr die Art der
Darstellung des Sieges, der als »miihelos« hervorgehoben wird. Dies ist
keine Anspielung darauf, dass die Sieger in den hippischen Disziplinen
nicht selbst als Wettkdmpfer auftreten mussten, denn das war selbstver-
standlich. Herausgestellt wird die Leichtigkeit des Triumphators, dem es
gelungen sei, seine glinzenden Erfolge ohne besondere Anstrengungen
(ponoi) erringen zu konnen. Das Motiv des Lobgesangs unterstreicht
damit in typischer Weise das aufSergewohnliche Charisma des gefei-
erten Protagonisten, das scheinbar problemlos zu seinem glanzvollen
und verschwenderischen Auftreten passte. Wahrend andere Adelsvertre-
ter — wie etwa der ebenfalls im Viergespannrennen 486 v. Chr. in Del-
phi erfolgreiche athenische Politiker Megakles —, aufgrund ihres exzes-
siven Lebensstils aus ihren Poleis verbannt wurden, hofften die Athener,
vom fragwiirdigen Glanz des Alkibiades profitieren zu konnen. Weder
der monetdare Handstreich, der den Agonalsieg in Olympia erst ermog-
lichte+'3, noch seine politischen Ambitionen und Versprechungen zeich-
neten Alkibiades bereits fiir eine fuhrende Rolle als Feldherr aus. Erst
die Achtung vor dem Sieger, die Alkibiades als Zeichen der Macht fiir
sich und fur Athen in Olympia erringen konnte, ermoglichte es ihm, ei-
nen Anspruch auf die wichtigste Position im bevorstehenden Krieg zu
erheben. Das Epinikienmotiv richtet sich naturgemaf$ nicht auf die Lis-
ten, Intrigen und Entbehrungen, die notig waren, um den Sieg zu errin-
gen. Stattdessen wird nur »das Schonste« beschworen, »was kein ande-
rer Grieche erreichte«, um die fragwiirdige Aura des Agonalsiegers++
moglichst glanzvoll erscheinen zu lassen. Was aus heutiger Sicht unecht,
schwiilstig und tibertrieben wirkt, diente schon in klassischer Zeit durch-
aus machtpolitischen Zwecken. Es wire also verkiirzt, wiirde man die
epinikien nur hinsichtlich ihrer pathetischen Ausdrucksformen und Stil-
elemente untersuchen. So wenig der Sieg in Olympia allein gottlich be-
stimmt war, so wenig war das Loblied auf den Sieger blof§ kiinstlerisch
bedeutsam. Im Mythos bereits sind die machtigen und rationalen Mo-
mente kunstvoll miteinander verwoben, und es wire fatal, sich davon
blenden zu lassen.

Dass auch die Poleis von der Ehre und dem Ruhm eines Agonalsiegers
profitierten, erklirt sich aus der mythischen Herkunft der politischen

lassen wiirde, dass er seine politischen Absichten wiirde durchsetzen kon-
nen.« Mann 2001, S. 110.

413 Bei Mann findet sich der erginzende Hinweis zur hippotrophia: » Alkibia-
des hatte im Auftrag eines Mitbiirgers den Argivern ein Gespann abgekauft,
dieses dann aber unter seinem eigenen Namen in Olympia starten lassen.«
Ebda., S. 104.

414 Zu den provokanten Verhaltensweisen sowie zwielichtigen politischen Vor-
stellungen des Alkibiades, die eher denen eines archaischen Tyrannen als de-
nen eines attischen Biirgers entsprachen, vgl. Seager 1967.

126

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

Gemeinwesen. Nachdem anfinglich, im Zuge der dorischen Eroberun-
gen+'s, vereinzelte Dorf- und Stammesgemeinden sich zu Poleis zusam-
mengeschlossen hatten, um sich gegen Landrauber und Piraten zur Wehr
setzen zu konnen, waren auch die nachfolgenden Stidtegriindungen in
der Regel an starke Empfindungen der Zusammengehorigkeit und Ver-
bundenheit gekoppelt:

»Die Bildung einer Polis war das grofSe, das entscheidende Erlebnis im
ganzen Dasein einer Bevolkerung. Die Lebensweise, auch wo man fort-
fuhr, die Fluren zu bebauen, wurde aus der lindlichen doch eine vor-
wiegend stadtische; bisher waren es >Landwirte« gewesen, nun, als alles
beisammen wohnte, wurden es >Politiker<. «4%

Die eigentlichen Griindungsakte waren bestimmt durch mythische An-
nahmen und gottliche Zeichen, aus denen die Berechtigung abgeleitet
wurde, sich niederzulassen. So bot etwa die notwendige Versorgung ei-
ner Stadtbevolkerung mit Trinkwasser Stoff fur die Legende, dass die
hierfur geeignete Quelle zuvor einer dunklen Macht abgetrotzt werden
musste. Ein Grabmal konnte in dhnlicher Weise zum Griindungsmy-
thos einer Stadt werden, indem es Anlass fiir eine phantastische Erzih-
lung bot#'7; einem imaginidren Ungeheuer wurde jihrlich eine bestimm-
te Anzahl junger Minner und Frauen geopfert, um Gefahren von der
Stadt abzuwehren usw. Man mag tiber derartige Geschichten heute die
Nase riimpfen, jedoch ist fiir das Verstandnis der griechischen Stadt-
gesellschaften wichtig, dass die Griitndungsmythen im Bewusstsein der
Bevolkerung den Grund dafiir legten, die eigene Polis als ein »hoheres,
gottlich machtiges Wesen «4'® anzuerkennen. Weder die vorhandenen Ge-
baude, Plitze oder Anlagen noch die zeitgenossischen Bewohner einer
Stadt, sondern die Stadt als Ganzes, die bereits vor ihrer erlebten Gegen-
wart existierte, formte die Haltung und Hingabe ihrer Bewohner. Fiir sei-
ne Polis im Kampf zu sterben, galt als ehrenvoll, da die Stidte dauerhaft
existierten, wogegen den Menschen ein nur vergleichsweise kurzes Le-
ben beschieden war. Der griechische Stadtstaat war somit mehr als eine
blofSe Heimat fiir seine Bewohner. Auch wenn sentimentale Gefuhle die

415 Ahnlich wie die panhellenischen Kultfeste in verharmlosender Weise regel-
miflig als »Spiele« gekennzeichnet werden, gilt auch fiir die so genannten
»dorischen Wanderungen«, dass es sich hierbei um Eroberungsbewegungen
beziehungsweise Verdringungsfeldziige handelte. Zur Epoche der dorischen
Eroberungen siehe weiter oben Anm. 331.

416 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 67.

417 »Herakles, als er seine Rinder durch Italien trieb, hatte den Kroton, welcher
ihm Hilfe bringen wollte, nidchtlicher Weile fiir einen Feind gehalten und ge-
totet, darauf aber seinen Irrtum erkannt und gelobt, um dessen Denkmal
herum eine gleichnamige Stadt zu bauen.« Ebda.

418 Vgl. ebda., S. 75.

127

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Haltung eines Einzelnen bestimmen mochten, so war die Verbindung
des Biirgers zu seiner Polis umfassender. Der Stadtstaat erhohte nicht
nur die Uberlebenschancen der Bewohner, sondern seine politische Ord-
nung war dariiber hinaus gleichbedeutend mit dem — das Private weitge-
hend ausschliefSenden — 6ffentlichen Leben. Nur so ist zu verstehen, dass
die Opferbereitschaft sogar in eine »Opferpflicht des Biirgers gegen die
Muttererde« tibersetzt werden konnte: » Von dem Individuum wird nicht
blof§ im Felde und auf Augenblicke, sondern jederzeit die Hingebung der
ganzen Existenz verlangt, denn es verdankt dem Ganzen alles«#v.

In einem weiteren Fragment des Lobgesanges von Euripides wird der
enge Bezug zur Polis deutlich herausgestellt: »Damit ein Mensch gliick-
lich ist, ist es vor allem notig, dass seine Stadt bertihmt ist.«#*° Zu be-
rucksichtigen ist, dass eine Stadt Aufmerksamkeit und Achtung gewann,
wenn ihre Bewohner Ruhm erlangten — frither vor allem auf den Fel-
dern der Kriegsfithrung und der Agone, spater auch auf den Gebieten
der Kinste, der Philosophie und der Wissenschaft. Der Agonalsieg nutz-
te allen, mit denen der erfolgreiche Athlet — ethnisch wie auch politisch
- verbunden war. Der unterstellte Zusammenhang zwischen dem Glick
des Einzelnen und der Berithmtheit des Staatswesens folgt der gleichen
Logik, die bereits den Wettkampfsieger als machtvoll und prachtig er-
scheinen liefS: Je eindrucksvoller die Vorrangstellung ausfiel, desto im-
posanter waren schliefSlich auch die zugeschriebenen Vorziige. Der er-
rungene Ruhm und Glanz erstreckte sich gleichermaflen auf den Sieger
wie auf seine Polis, da die Glickseligkeit (eudaimonia) des Einzelnen von
der Trefflichkeit (kalos) des Staatswesens nicht zu trennen war. Neben
der Auserwihlung durch einen Gott, bedurfte es also auch eines wiirdi-
gen Staatswesens, um bei den Wettkdmpfen triumphieren zu koénnen —
wobei im Falle eines Sieges nicht nach Ursache und Wirkung des hierbei
unterstellten Zusammenhanges gefragt wurde. So wie die Polis als ein
»hoheres Naturprodukt« verstanden wurde, die entstand, »damit rich-
tig, glucklich, edel, moglichst nach der Trefflichkeit gelebt werde«#*1,
so galt der Wettkampfsieger lange Zeit als verkorperter Ausdruck und
hochste Emanation der politischen »Staatsallmacht«+22. Beriicksichtigt
man zudem, dass die Stadtstaaten ihre jeweiligen Politiken wie Religio-

419 Ebda. S. 74 und S. 75.

420 So die Ubersetzung von Bowra 1960, S. 77-78.

421 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 74.

422 Vgl. ebda., S. 77. Dass diese Allmacht der Polis mit dem Mangel an indivi-
dueller Freiheit einhergeht, liegt nahe: »Im Innern wird sie (die Polis; EB.)
dem Einzelnen hochst furchtbar, sobald er nicht vollig in ihr aufgeht. Thre
Zwangsmittel sind Tod, Atimie und Exil. (...) Kultus, Festkalender, Mythen —
Alles dies ist einheimisch; so ist der Staat zugleich eine mit dem Rechte Ase-
bieklagen anzustrengen ausgestattete Kirche, und dieser vereinigten Macht
erliegt der Einzelne vollstdndig.« Ebda.

128

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

nen auffassten, verbunden mit einer »volligen Unterordnung des Einzel-
nen unter das Allgemeine«#*3, dann wird verstandlich, welche Bedeutung
ein Agonalsieg fiir das Ganze eines Stadtstaates besaf. Die Zuneigung
der Gotter, im Sieger fiir alle sichtbar geworden, richtete sich nach die-
sem Verstindnis in vergleichbarer Weise auch auf die Herkunftspolis,
die als »das Hochste«4*+ dem einzelnen Protagonisten stets vorgeordnet
blieb. Der Agonalsieger galt somit nicht blof$ als Einzelkimpfer, son-
dern er trat vor allem als Exponent und Vertreter seiner Polisgemein-
schaft in Erscheinung.

Diese Gemeinschaft erinnert zumindest schwach an den »dionysischen
Zauber «#5  sofern Leidenschaft (¢hymos) und Lust (eros) im Wettkampf
mit der eigenen Herkunft verbunden wurden. Der Polisbezug schien den
einzelnen Athleten zu »vergrofsern«, da Wille und Kraft nicht nur als in-
dividuell, sondern als gottlich und politisch aufgefasst wurden. Mit »po-
litisch« werden nicht etwa nur die bindenden Regungen gegeniiber der
Heimat angesprochen, sondern gemeint ist hier die mythisch begriindete
»Polisgemeinschaft«, die dem Einzelnen gegentiber vorgeordnet und un-
sterblich war und als »die eigentliche Religion der Hellenen «#¢ galt. Die
Polis war Erzahlung (mythos), Kraftquelle (thymos), Begehren (eros) und
Glaube (doxa) zugleich, die im Agonalsieger ein wiedererkennbares Ant-
litz erhielt beziehungsweise einen tiberlegenen Korper bekam.

Als weiteres Charakteristikum der sich etablierenden Stadtstaaten gilt
die Sprache (logos), sofern sie sich immer starker von den Einzelphino-
menen loste und in philosophischer Absicht auf allgemeine Bedeutun-
gen und Erkldrungen zielte:

»Es scheint, als ob das Griechische die kinftige Philosophie schon vir-
tuell in sich enthielte; so unendlich ist seine Schmiegsamkeit an den
Gedanken, dessen undurchsichtigste Hiille es ist, vollends aber an den
philosophischen Gedanken. (...) Hier ist keine Knechtschaft unter eine
bestimmte Terminologie; wo ein Philosoph, eine Schule auf der Schul-
sprache beharrt, da tritt ein anderer mit Neuem daneben; auch hier wal-
tet lauter Agon. «#7

Auch wenn Philosophie und Wissenschaft den Bruch mit dem Mythos
in Griechenland niemals vollstindig vollziehen konnten, der vor allem
in den Kiinsten und Kultfesten fortbestand und gepflegt wurde, bilde-
ten sich ab dem sechsten vorchristlichen Jahrhundert die ersten wirksa-
men Lehren tiber die Ordnung des Weltganzen (kosmos). Zwar wurde

423 Vgl. ebda., S. 8o. Dies galt wenigstens bis zum einsetzenden Bedeutungs-
wandel der Poleis zur Zeit des Hellenismus.

424 Vgl. ebda., S. 81.

425 Vgl. Nietzsche 1983, S. 650.

426 Burckhardt 1958, Bd. V, S. 81.

427 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 277 und S. 279.

129

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

die metaphysische Frage nach dem Ursprung aller Dinge (arche) von den
frithen ionischen Naturphilosophen recht unterschiedlich beantwortet,
doch waren sich die wichtigsten Vertreter+*® zumindest in ihrer Ableh-
nung gegeniiber Homer und seiner Gotterwelt einig. Nach und nach er-
weiterten die » Vorsokratiker« das Spektrum ihrer Gedanken und prig-
ten schliefSlich in nachhaltiger Weise die neubegriindeten Disziplinen der
Physik, der Ethik und der Dialektik. Doch bevor sich die Stddte im aus-
gehenden fiunften und vor allem vierten vorchristlichen Jahrhundert an-
schickten, sich auch mit den geistigen Zelebrititen ihrer Zeit zu schmii-
cken, kiimmerten sie sich friher bereits um eine moglichst planmafige
und vernunftgemafle korperliche Erziehung der Jugend.

So fallt die Griindung der ersten griechischen Gymnasien parallel zum
Aufstieg philosophisch-systematischen Denkens in die erste Hilfte des
sechsten vorchristlichen Jahrhunderts. Thre seither anwachsende Bedeu-
tung gehort zum »unverzichtbaren Bestandteil einer polis«+**. Das Gym-
nasion wurde schon bald zur wichtigsten Einrichtung, die sich aufSerhalb
der Kultfeste mit Fragen der gymnastischen Ausbildung und »Staatser-
ziehung«#3° befasste. Uber die Entstehungsgriinde gibt es unterschiedli-
che Ansichten. Wihrend zunidchst militdarische Veranderungen angefuhrt
wurden, die eine entsprechende Ausbildung der Krieger erforderten+s,
spricht inzwischen einiges dafiir, dass eher die allgemeine Verbreitung
des Athletismus sowie der Aufschwung der panhellenischen Agone zu Be-
ginn des sechsten vorchristlichen Jahrhunderts die Anlage von Ubungs-
statten in zahlreichen Stadtstaaten begiinstigte.+3* Zwar waren die ausge-
iibten Disziplinen auch geeignet, die Kriegstauglichkeit der Ubenden zu
erhohen, jedoch zihlten die ausgebildeten athletischen Fihigkeiten ins-
besondere zu jenen bevorzugten Eigenschaften (aretai) des griechischen

428 Vgl. dazu Diels 1906.

429 So Mann 1998, S. 7 (Hervorhebung im Original).

430 So Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 92. »Daneben bestanden als einfache, be-
scheidenere Anlagen die Palidstren, wihrend die Gymnasien immer dem
Staat gehorten, der sich an dieser Stelle in die Erziehung einmischte, weil
ihm an der gleichmifSigen Eintibung der Epheben aufSerordentlich viel lag. «
Ebda., S. 91.

431 Zur Ablosung des homerischen Einzelkampfers durch die Phalanx der Ho-
pliten, die die Herausbildung eines neuen — gymnastisch disziplinierten und
austrainierten — Soldatentypus erforderlich machte, vgl. Delorme 1960, S.
26.

432 »Die chronologische Entwicklung verlief also genau umgekehrt wie von der
communis opinio der Forschung postuliert. Der Aspekt des »Wehrsports«
(sic) wurde nicht im Laufe der Zeit zuriickgedrangt, sondern gewann erst
im bereits entwickelten Gymnasion an Bedeutung. In der Archaik spielte er
jedenfalls keine Rolle: das griechische Gymnasion wurde nicht als Kaserne
konzipiert!« Vgl. Mann 1998, S. 13.

130

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

Adels, die ihn vom gemeinen Volk (demos) unterschied. Neben Reichtum
und Schonheit zeichneten sich die Vertreter des hoheren Standes vor al-
lem dadurch aus, dass sie die besten korperlichen und geistigen Eigen-
schaften (kalokagathia) besafSen und diese in athletischen wie in rheto-
rischen Wettkdmpfen gleichermaflen behaupten konnten. Beriicksichtigt
man, dass es keine geburtsrechtlich gesicherten Standesschranken gab,
so wird deutlich, dass systematische Ubungen erforderlich waren, um
entscheidende Distinktionsmerkmale — wie ein iberzeugendes Auftre-
ten, eine verstindliche Ausdrucksweise, proportionierte Korperformen,
anmutige Bewegungen, aufwendige Haartrachten etc. —, ausbilden und
kultivieren zu konnen. Die frithen Gymnasien, die zunachst noch nicht
aus festen baulichen Anordnungen, sondern aus lose zusammengestell-
ten Ubungsanlagen+ss bestanden, dienten zu Beginn vor allem der Aus-
bildung und Demonstration korperlicher Fertigkeiten. Hiervon zeugen
zahlreiche archiologische Funde, wie die freien rechteckigen Plitze als
Austragungsorte fur Kampfdisziplinen (palaistra), Bahnen fiir Wettldufe
(dromos), Umkleidebaracken, Brunnen, Altire sowie in klassischer Zeit
auch tiberdachte Wandelhallen, Unterrichts- und Warteraume, Kammern
zur Aufbewahrung von Geritschaften, Wasserbecken, Abwasserkanile
und dhnliches. Je reicher die Zuwendungen vonseiten eines stadtischen
Staatswesens oder von grofsziigigen Gonnern ausfielen, desto aufwen-
diger konnten die Gymnasien ausgestattet werden. Im Zuge der Demo-
kratisierungsprozesse im funften vorchristlichen Jahrhundert wurde der
exklusive Charakter der Gymnasien zunehmend aufgelost, so dass auch
der demos die Einrichtungen nutzte, weshalb einzelne Aristokraten sich
veranlasst sahen, ihre Privilegien durch Griindung privater Gymnasien
zu schiitzen. Dass diese Ubungsstitten zu keiner Zeit ausschlieflich ath-
letische Ubungsstitten waren, sondern ebenso Orte der Mufle (schole),
der Bildung (paideia), des Begehrens sowie der Lust (aphrodisia), erklart
ihre allgemeine Anziehungskraft.

Vor allem fiir die klassische Zeit ist festzuhalten, dass die Gymnasien zu
einem »Hauptmittelpunkt des griechischen Lebens«#+ wurden. In Athen
gehorte dazu die Akademie des Platon sowie das dem Gott Apollon ge-
weihte Lykeion. Eine dritte Einrichtung, das Kynosarges, war den »unech-
ten« athenischen Biirgern vorbehalten, die aus so genannten Mischehen mit
Fremden hervorgegangen waren. In den Einrichtungen wurden aufSer den
Knaben und Jinglingen auch die erwachsenen Athleten der Stadt in den be-
kannten Disziplinen geschult. Doch stand es grundsatzlich jedem Athener
frei, sich im Ringen, Wettlauf, Sprung, Speer- und Diskuswurf (pentathlon)
zu uiben oder sich im Faust- und Allkampf ausbilden zu lassen.

433 Gymnasien als Steinbauten sind erst ab dem vierten vorchristlichen Jahr-
hundert nachweisbar.
434 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 91.

I31

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

»Das Erziehungssystem war von Wettkimpfen durchsetzt. Frei gebore-
ne griechische Kinder gingen zur Schule und lernten dort lesen, schrei-
ben, singen, Homer auslegen; im Gymnasium horten sie Rhetorik- und
manchmal Philosophievorlesungen, die die Pausen zwischen ihren Ath-
letikstunden fiillten. «435

Uberliefert und bekannt geworden sind diese Einrichtungen vor allem
als Bildungsorte. Die Akademie ging als Philosophenschule Platons in
die Geschichte ein; die Schule des Aristoteles wurde nach der Wandel-
halle (peripatos) auf dem Gelande des Lykeion benannt und Antisthe-
nes, Schiiler des Sokrates und Begriinder der kynischen Philosophie, steht
stilbildend fiir das Kynosarges. Es ist jedoch daran zu erinnern, dass
die gymnastische Ausbildung der eigentliche Anlass fiir die Griindung
dieser offentlichen Einrichtungen gewesen war. So oblag es etwa noch
zur Zeit des Peloponnesischen Krieges den vom Staat als Leiter einge-
setzten Gymnasiarchen, unliebsame Philosophen, Sophisten und Rheto-
ren aus den Gymnasien zu entfernen, wenn sie der Auffassung waren,
dass der intellektuelle Einfluss sich nachteilig auf die Jugend auswirkte.
Doch abgesehen von wechselnden Einflussnahmen und Machtverhilt-
nissen innerhalb einzelner Poleis gilt, dass die Gymnastik im Sinne des
aristokratischen Ideals der kalokagathia ein hohes 6ffentliches Gut dar-
stellte und von der Arbeit des Volkes zu unterscheiden war. Die gymnas-
tische Ausbildung war Angelegenheit »aller Burger«, das heifit ein 6f-
fentliches Anliegen, wovon etwa jene Stidte zeugen, in denen keiner in
die Biirgerschaft aufgenommen werden durfte, »bevor er die betreffen-
den Ubungen durchgemacht«#¢ hatte. Stadtstaat und Gesellschaft waren
noch nicht getrennt, so dass in den Gymnasien nicht einfach 6ffentliche
Erziehungsaufgaben erfiillt wurden, sondern umgekehrt wurde 6ffent-
liches Leben hier praktiziert beziehungsweise hergestellt. Der Preis da-
fiir bestand darin, dass der Einzelne sich den Einflissen der politischen
Gemeinschaft nicht entziehen konnte, so dass der aristokratisch-agona-
le Lebensstil schliefSlich auch fir den demos immer verbindlicher wur-
de. Zwar konnten die Vollbiirger in der attischen Demokratie tiber ihre
Geschicke weitgehend selbst entscheiden; dies beinhaltete jedoch auch
das »Recht der Kontrolle aller uiber alle«#37.

Die Polis im funften vorchristlichen Jahrhundert war weit mehr als ein
blofler Ort auf der Landkarte; sie war fur ihre Bewohner der Ort, »an
dem die Menschen zu einer Einheit verschmolzen«#3%. Neben den Tem-
peln als Orten religioser Kulte und Feste, den Marktpldtzen als Orten
des Austausches und der Zerstreuungen gehorten die Gymnasien zu den

435 Veyne 1996, S. 49.

436 Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 92.

437 Veyne 1996, S. 51.

438 So Sennett 1997, S. 49 in seinen Ausfithrungen tber Perikles’ Athen.

132

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

offentlichen Orten der Stadt, die der Ausbildung und Weitergabe edler
Eigenschaften gewidmet waren. Doch handelte es sich hierbei nicht um
eine akademische Aufgabenstellung etwa im Sinne der aristotelischen
»Tugendlehre«, die zwischen den zu unterscheidenden Seelenkriften der
Vernunft und des Begehrens zu vermitteln trachtete#*; sondern im Gym-
nasion wurden die erstrebenswerten Haltungen und Einstellungen prak-
tisch eingetibt. Die heranwachsenden Knaben und Epheben waren bei
der Ausiibung ihrer Ubungen nackt (gymmnoi), wie zahlreiche Quellen
bezeugen.+° Hervorgehoben wurde dadurch der wesentliche Aspekt der
Erziehungsarbeit, die den Korper der Heranwachsenden als Teil und
Besitz der Polisgemeinschaft begriff. Der nackte Korper war nicht nur
sichtbares Zeichen ausgebildeter Kraft und Schonheit, sondern zugleich
den priifenden Blicken der Knabenerzieher (paidotribes) sowie der Zu-
schauer ausgeliefert. »Im Gymnasion lernte ein Junge, wie er seinen Kor-
per zu gebrauchen hatte, damit er auf ehrenvolle Weise selbst begehren
und begehrt werden konnte. «44!

Die Blicke der Offentlichkeit waren durch unterschiedliche Interessen
bestimmt. Von einzelnen Philosophen und Sophisten ist bekannt, dass
sie die Gymnasien und Paldstren besuchten, um Schiiler fiir ihre Aka-
demien zu gewinnen.** Als Orte des Begehrens und der Lust waren die
Gymnasien zugleich Schulen der Erotik, die allerdings nicht im raschen
Ausleben sexueller Freiheiten sich erschopften, sondern Formen des Ma-
Bes und der Enthaltsamkeit auspragten, die der Sorge um die »Mann-
lichkeit des Heranwachsenden und seiner kiinftigen Stellung als freier
Mann«#4 entsprachen. Zu dieser Sorge gehorte, dass der altere Liebha-
ber (erastes) den Jiingeren (eromenos) umwarb, indem er ihn bei seinen
Ubungen beobachtete, umschmeichelte, beschenkte und ihm dadurch die
Wertschdtzung eines freien Mannes entgegenbrachte. Der auf diese Wei-
se Umworbene wurde sich dadurch seiner besonderen Stellung bewusst

439 Vgl. Aristoteles 1983, Nikomachisches Ethik, 1. Buch, 3. Kap., 1095 b-1096 a.

440 Sennett verweist in diesem Zusammenhang auf eine moderne Ubersetzung
von Aristophanes’ Wolken, in der das idyllische Leben »schongliedriger
Knaben« in den Gymnasien »dem klugen Palaver der bleichen, schmich-
tigen, gebildeten habitués der Agora« entgegengesetzt wird. Vgl. Sennett
1997, S. 57 (Hervorhebung im Original).

441 Ebda., S. 59.

442 Vgl. Juthner 1965, S. 158.

443 Foucault 1990, S. 317. Der Autor erinnert daran, dass das antike Sexualver-
halten weder durch gottliche Vorschriften noch durch religiose Institutionen
oder Gesetzeskodizes geregelt war. Die Ausbildung einer »Sexualethik« er-
folgte demgemafs »im Feld der anerkannten Praktiken« — wie der »des Wer-
bens um die Jiinglinge« —, die nicht zuletzt an den 6ffentlichen Orten der
Nacktheit ausgebildet wurde. Zu den erotischen Verbindungen und sittlich
tolerierten Sexualpraktiken im Gymnasion siehe Sennett 1997, S. 59-63.

133

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

und zugleich korperlich in die Lage versetzt, die kiinftigen Privilegien
der »als Machtspiel wahrgenommenen Freiheit«## an sich selbst zu er-
fahren. Nicht das unmittelbare Ausleben der Lust, sondern die selbst-
beherrschte Haltung des erastes gegeniiber dem im »Machtspiel« noch
unfreien eromenos kennzeichnet das erotische Verhiltnis. Zwar wurde
nicht vollige Enthaltsamkeit verlangt#s, jedoch lehrte der Verzicht, dass
die Begrenzung der eigenen Freiheit im Akt der Selbstbeherrschung dem
ilteren Liebhaber das Recht gab, auch tiber andere zu herrschen. Die
Jiingeren wurden auf diese Weise praktisch in die vorherrschende Sexu-
almoral und Herrschaftsethik eingefiihrt, deren Privilegien sie auch fiir
sich selbst erstrebten.

Die praktischen Liebeslektionen mogen nicht immer konfliktfrei und
befriedigend fiir die Beteiligten ausgefallen sein. Von den gymnastischen
Ubungen unterschieden sie sich insbesondere darin, dass die 6ffentli-
chen Blicke hier vor allem der Kontrolle und Disziplinierung dienten.
Die Knabenerzieher beobachteten die Jungen und Epheben mit »uner-
bittlicher Strenge, wenn die Regeln nicht entsprechend ausgefithrt wur-
den, und es setzte schmerzhafte Hiebe mit der Gerte oder Peitsche «#4¢,
Die paidotribes kiimmerten sich vornehmlich um die » Wohlgestaltung
und richtige Ordnung« der Korper, wozu neben dem gymnastischen Un-
terricht auch die Uberwachung des » Gesundheitszustandes der attischen
Jugend« gehorte.++” Auch hier gilt, dass die Praktiken der Eintibung dien-
ten, das Leben in geregelter Weise (diaita) zu fithren. Nicht also sollten
die Epheben nur auf die athletischen Agone oder den Kriegsdienst vor-
bereitet werden, sondern zuvorderst ging es darum, tiber »die Zucht der
Leibordnung auch eine moralische Festigkeit«#4® zu erlangen. Die hierauf
bezogenen MafSnahmen richteten sich dementsprechend auf die korper-
lichen Ubungen (ponoi), die Speisen (sitia) und Getrinke (pota), die Hy-
giene (hygieia) den Schlaf (hypnoi) sowie auf die sexuellen Beziehungen
(aphrodisia). Die Sorge galt den verdnderlichen Zustanden des Korpers,
der moglichst so abzurichten war, dass er seine Krifte bewahrte und stei-
gerte, so dass die Ubenden ein herrschaftliches Verhiltnis zu sich selbst
entwickeln konnten.

»(I)n dieser téchne geht es um die Moglichkeit, sich selber als Herr-Sub-
jekt seines Verhaltens zu konstituieren, das heifdt, sich — wie der Arzt

444 Foucault 1990, S. 318.

445 »Der offentliche Raum des Gymnasions war nicht Schauplatz fir Sex. Hier
wurden Kontakte gekniipft; wenn zwei Mianner sich fiireinander interessier-
ten, zogen sie sich in den Schutz der das Gymnasion umgebenden Girten
zuriick oder trafen sich spater am Abend in der Stadt.« Sennett 1997, S. 60.

446 Juthner 1965, S. 169.

447 Vgl. ebda., S. 161-197.

448 Vgl. Foucault 1990, S. 13 4.

134

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

gegeniiber der Krankheit, der Steuermann zwischen den Klippen oder
der Politiker im Verhiltnis zur Polis — zum geschickten und klugen Fiih-
rer seiner selbst zu machen, der das MafS und den Augenblick abschit-
zen kann. «#4

Selbst als die Athleten aufgrund ihres Spezialistentums und ihrer gan-
zen »Spartanerei«#° schon in Misskredit geraten waren, hielt man an
der gymnastischen Ausbildung fest. Sie wurde sogar intensiviert und galt
in vielen Poleis als Garant fiir die Tradierung aristokratischer Tugenden
und Lebensformen. Allerdings gab es auch hier kritische Stimmen, die
vor Ubertreibungen warnten. Bei Aristoteles etwa findet sich der Hin-
weis, dass die »Lakonen« die jungen Leute durch tiberharte Anstrengun-
gen und Entbehrungen »fast zu Tieren«+5* ausgebildet hatten, womit das
Ideal der kalokagathia gerade verfehlt wiirde:

»So falle denn dem Schénen, nicht dem tierisch Wilden die erste Rolle
zu! Nicht der Wolf oder sonst ein wildes Tier mag einen schonen Kampf
bestehen, sondern vielmehr der brave Mann. Die aber in der Erziehung
ihrer Sohne auf Leibestibung und kriegerische Ausbildung ein tiberma-
Biges Gewicht legen, um sie im Notwendigen unerzogen zu lassen, ma-
chen sie in Wahrheit zu Banausen, zu handwerksmafSigen Menschen. «#5*

Das Banausentum steht fiir Aristoteles vollends im Gegensatz zur pai-
deia. Erstrebt wurde eine moglichst harmonische Ausbildung individu-
eller Anlagen und Krifte, sofern sie frei genossen werden konnten und
nicht zum Bereich des Notwendigen und Niitzlichen gehorten. Wahrend
diese Form der Bildung den Aristokraten kennzeichnete, dessen Reich-
tum und Vornehmbheit ihn von der Welt der Miihsal und Arbeit (ponos)
abhob, zihlten fiir Aristoteles das Spezialistentum der Athleten eben-
so wie die einseitige Ausbildung der Epheben zum kunftigen Kriegs-
oder Handwerksdienst zum Banausentum. Die Erziehung zu Brauch-
barkeit und Nutzlichkeit widersprach dem aristokratischen Ideal der
Vollkommenbheit; ihr haftete etwas Demokratisches an und sie gehorte
dementsprechend zum Bereich niederer Abkunft. Das aristokratische Bil-
dungsideal wirkte dagegen auch dann noch nach, als bedeutende demo-
kratische Staatswesen langst verwirklicht waren und die panhellenischen
Agone ihre iiberragende Bedeutung als heroische Schaukiampfe einge-
bufst hatten, da andere Zelebrititen auf die Biihne strebten.

Ganz im Sinne der in den Gymnasien zu vermittelnden »edlen Kul-
tur« war also darauf zu achten, dass jede Form der Ubertreibung und
Einseitigkeit vermieden wurde, und es finden sich dementsprechend
zahlreiche Quellen mit genauen Anweisungen, wie die Erziehung der

449 Ebda., S. 178.

450 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIIL, S. 370.

451 Vgl. Aristoteles Politik, VIIL. Buch, 4. Kap., 1338 b.
452 Vgl. ebda. sowie weiter oben Anm. 77.

135

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Epheben auszugestalten sei.#s? Fiir den hier verfolgten Zusammenhang
ist entscheidend, dass die kiinftigen »Herr-Subjekte«#5+ ihre keines-
wegs natiirliche, sondern erst auszubildende Uberlegenheit in aufwen-
digen Ubungen und langwierigen Prozeduren verfeinern mussten, wo-
bei der Einsatz von offensichtlichen Zwangsmitteln, wie »Peitsche«,
»Stock« und »Rute«#5s, zur Einiibung und Aufrechterhaltung der Dis-
ziplin nur Ausschnitte wiedergibt. Auch die unterschiedlichen Blickre-
gime der Paidotriben, Zuschauer und Liebhaber, die darauf abzielten,
die Korper und Bewegungen der Zoglinge in eine gewiinschte Ord-
nung und Haltung zu bringen, dienten ebenfalls der Ausbildung ei-
nes adligen Selbst- und Herrschaftsverstindnisses.*¢ Das Aufkommen
des Berufsstandes der gymmnastes ab dem fiinften vorchristlichen Jahr-
hundert bedeutet einen weiteren Entwicklungsschritt in diese Rich-
tung. Uber die genaue Abgrenzung der paidotribes von den gymnastes
besteht keine Einigkeit, da es widerspruichliche Angaben tber deren
Tatigkeiten gibt. Zustimmung findet jedoch die Auffassung, dass die
Paidotriben vor allem fur die praktische Ausbildung der Epheben zu-
stindig waren, wihrend die Gymnasten dariiber hinaus hygienische,
didtetische und heilkundliche Kenntnisse in den Ubungskanon einflie-
fen lieflen. Sie waren weder Arzt noch Lehrer, sondern die Anwen-
dung und Umsetzung arztlicher Kenntnisse im Rahmen padagogisch-
praktischer Ubungen kennzeichnet die Titigkeit des Gymnasten. »Sie
(die Gymnastik; E.B.) schlieft die Paidotribik, das ist die praktische
Kenntnis der Leibesiibungen, ein, iiberragt sie aber durch ihren Anteil
an der Heilkunst, der in der Beherrschung und Anwendung aller hygi-
enischen Mittel besteht«#s7.

Auch wenn didtetische Kenntnisse und hygienische Mittel anfanglich
noch unsystematisch und sporadisch in die Erziehungsarbeit eingeflos-
sen sein mogen, wurde dadurch gleichwohl der Weg fiir eine zunehmend

453 Aristoteles etwa fithrt dazu aus: »Dass man also Gymnastik iiben soll und
wie, dartber sind wir jetzt einverstanden. Bis zur Mannbarkeit sind nur
leichtere Ubungen vorzunehmen und Zwangsdiit und Zwangsanstrengun-
gen fernzuhalten, damit dem Wachstum kein Hindernis bereitet werde. (...)
Wenn die jungen Leute aber von der Mannbarkeit ab drei Jahre lang mit
den anderen Fichern beschiftigt worden sind, dann mag man das folgende
Alter fuiglich auch zu grofleren Anstrengungen und Zwangsdiit heranzie-
hen.« Aristoteles Politik, VIIL. Buch, 4. Kap., 1338 b-1339 a.

454 Siehe dazu weiter oben Anm. 449.

455 Vgl. Juthner 1965, S. 176-179. Siehe dazu auch weiter oben Anm. 446.

456 Siehe dazu weiter oben Anm. 444.

457 Juthner 1965, S. 17. Auf die weitere Gruppe der so genannten »Einsalber «
(aleiptes) und Heilkiinstler (iatraleiptes) wird hier nicht niher eingegangen.
Zu den Auseinandersetzungen zwischen Aleipten, Iatraleipten und Gymna-
sten mit den Arzten ihrer Zeit, vgl. Krause 1841, S. 629.

136

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLISWELTEN

fester gekniipfte Verbindung zwischen dem einerseits praktischen Konnen
(techne) und andererseits heilkundlichem Wissen (logos) bereitet. Wih-
rend der Begriff »Gymnastik « heute vor allem die praktischen Ubungen
des Korpers meint und vielleicht noch ihre gesundheitlichen Wirkungen
einbezieht, zielte die antike Verwendung bereits allgemeiner auf »etwas
Abstraktes«, das »ein Konnen und Wissen«#5® einbezog. Vor dem Hin-
tergrund, dass genaue Abgrenzungen zwischen Paidotriben, Gymnasten,
Alpeiten und anderen mit der Korpererziehung an Gymnasien befassten
Personen aufgrund unterschiedlicher Kompetenzzuschreibungen in den
antiken Quellen*® kaum moglich sind, kann zumindest festgehalten wer-
den, dass die Gymnastik als praktisch relevantes Wissen iiber Geset-
ze und Funktionen des Korpers nicht nur fur die Wettkampfvorberei-
tung der Athleten, sondern auch von Laien zur Verbesserung ihrer Natur
und Lebensfithrung in Anspruch genommen wurde. Ahnlich wie man
die Epheben praktisch anleitete, ein herrschaftliches Verhaltnis zu sich
selbst auszubilden, das neben der Ordnung des Korpers auch die poli-
tische Machtstruktur betraf, in der die kuinftigen Herrscher ihren Platz
einnehmen sollten, bewirkte die Ausbreitung und Offnung der Gymna-
sien in den Poleis, dass der aristokratische Kampf gegen die niederen
Maichte allgemeine Bedeutung erlangte. Um sich im Sinne des Ideals der
kalokagathia als »tugendhaftes und mafligendes Subjekt zu konstituie-
ren«, musste »das Individuum ein Verhiltnis zu sich herstellen, das zum
Typ >Herrschaft/Gehorsamg, >Befehl/Unterwerfungs, sMeisterung/Geleh-
rigkeit««4® gehorte. Und da es hierbei nicht nur um die Ausbildung eines
souverdnen Umgangs mit personalen Begierden und Liisten ging**', son-
dern gleichermafsen um die Durchsetzung annehmbarer Praktiken und
Wissensformen im politischen Kontext der Stadtstaaten, erweist sich der
erzieherische Umgang mit dem Kérper im griechischen Gymnasion riick-
blickend als Herrschaftstechnologie, die darauf angelegt war, den » Bruch
mit dem Mythos«#¢* zu vollenden.

458 Vgl. Juthner 1965, S. 17. Der Autor erklart das heutige Begriffsverstindnis
folgendermaflen: »Als aber der »Grof3- und Erzvater der deutschen Turn-
kunst< Guts Muths 1793 den durch den Humanismus bekannt gewordenen
griechischen Ausdruck beniitzend, eine >Gymnastik fir die Jugend« heraus-
gab, bezeichnete er damit sein System von Korperiibungen, d. h. des prakti-
schen Turnens, und seitdem bedeutet >Gymnastik< im archiologischen und
sportlichen Schrifttum stets eine korperliche Betdtigung, also das, was die
Griechen Gymnasion nannten.« Ebda., S. 17-18.

459 Einen Uberblick zur komplexen Quellenlage gibt Jiithner 1965, S. 15 (Anm. 20).

460 Vgl. Foucault 1990, S. 94.

461 Foucault spricht in diesem Zusammenhang von der »heautokratischen«
Struktur des Subjekts in der moralischen Praktik der Liiste«. Vgl. ebda.

462 Siehe dazu weiter oben Anm. 5.

137

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

6. Mysterienspiele

In Platons Symposion berichtet Sokrates in seinem Lobgesang auf den
mythischen Gott Eros, wie er von der weisen Priesterin Diotima in die
Geheimnisse der Liebe eingeweiht eingeweiht worden sei: »Ich, fuhr sie
fort, werde dir Kunde geben und an gutem Willen soll es dabei nicht feh-
len. Versuche du nur zu folgen, sofern du es vermagst. «#¢3 Der Philosoph,
der nicht in eigenem Namen sprechen mochte, tritt hier mit vorgeblicher
Bescheidenheit hinter die Priesterin zuriick, die Sokrates so zu liberzeu-
gen weifS, dass er nichts weiter zu erganzen braucht. Auf diese Weise ge-
lingt es ihm, sich gleichsam hinter ihren Worten vor den korperlichen
Begehrlichkeiten seiner Verehrer zu schiitzen. Doch nicht darum soll es
hier gehen. Wichtiger ist stattdessen der Hinweis auf die » Geheimnisse«
(mysteria), die dem Philosophen ausgerechnet von einer Priesterin geof-
fenbart werden. Bei kultischen Feiern und religiosen Opferhandlungen
war es durchaus ublich, ein mysterion zu verehren, tiber das nicht ge-
sprochen werden durfte, um den Vorrang des Gottlichen und die damit
verbundene Furcht vor dem Ritselhaften (phrike) zu bewahren.+54 Dass
nun der Philosoph ebenfalls auf ein solches Geheimnis sich bezieht und
dieses mit priesterlich ermachtigter Stimme aufdeckt, verbindet in ge-
schickter Weise die hohe Anerkennung des Aufzukliarenden mit der ei-
genen Aufkliarungsabsicht. Das Ritselhafte wird entzaubert, ohne seine
angenommene Grofse einzubiiffen. Indem er sich der Worte der Prieste-
rin bedient, »wird bei Sokrates der Instinkt zum Kritiker, das Bewusst-
sein zum Schopfer«4¢s.

Doch schon vor dem philosophischen »Bruch mit dem Mythos«#¢¢,
der sich vor allem dann auf die gottlichen Geheimnisse berief, wenn
die eigene Abkehr vom Numinosen méglichst strahlend erscheinen soll-
te, spielten die mysteria im Leben der Griechen eine nicht zu unter-
schdtzende Rolle. Auch jenseits Ehrfurcht gebietender Opferhandlungen,
durch welche die GrofSe der Gotter befestigt wurde, war das Alltagsleben
durchzogen von unhinterfragten Konventionen und Traditionen, die das
Zusammenleben stillschweigend regelten. Thre stabilisierende Wirkung
grundete dabei weniger auf Angst und Ehrfurcht, sondern darauf, dass
die ihnen entsprechenden Praktiken schliissig und mit den jeweiligen so-
zialen Erfordernissen vereinbar waren. Um »Mysterienspiele« handelte

463 Platon 1993 b, Gastmahbl, 210 a.

464 Bei Rudolf Otto wird diese Furcht als Grunderlebnis der Religion gefasst
und mit dem lateinischen Begriff mysterium tremendum treffend bezeich-
net. Vgl. dazu Otto 1920, S. 13-27.

465 So Nietzsche im Blick auf den »Dimonion des Sokrates«. Vgl. Nietzsche
1983, S. 632-633.

466 Siehe dazu weiter oben Anm. 5 sowie Anm. 462.

138

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

es sich deshalb, weil die meisten Abliufe und Routinen der stillschwei-
genden Zustimmung und nicht der philosophisch-diskursiven Verstin-
digung bedurften. Die sozialen Abstimmungen zwischen den Beteiligten
wurden durch ein »geheimes Einverstindnis« ermoglicht, das durch ein-
gelibte Korperhaltungen und aufeinander abgestimmte Praktiken herge-
stellt wurde, »die aufgrund der in ihnen gespeicherten Erfahrungsspuren
Gedanken, Gefiihle, Vorstellungen in Bewegung versetzen konnen«+7.
Das auf diese Weise erzeugte Einverstindnis war um so fester und bes-
ser gegen mogliche Einwinde geschuitzt, je grofser der Glaube#®® an die
Krifte seiner praktischen Hervorbringung ausfiel.

Am Beispiel (a) der festlichen Dichtung einerseits sowie (b) des spie-
lerischen Zeitvertreibs andererseits ldsst sich zeigen, wie im Zuge der
allmahlichen Etablierung der Polisgemeinschaften vergleichbare For-
mationen ausgebildet wurden, die die Praktiken der griechischen Ober-
schicht mafigeblich bestimmten. Ahnlich wie die Ausbildung an grie-
chischen Gymnasien seit der ersten Hilfte des sechsten vorchristlichen
Jahrhunderts eine allmdhliche Bandigung des adligen Konfliktverhal-
tens bewirkte, zeigt der Blick auf die Entwicklung der Dichtkunst so-
wie populdrer Spielpraktiken, dass auch hier mifligende Formen, Re-
geln und Symbole langsam die Oberhand gewannen. Als Grund hierfiir
ist anzunehmen, dass parallel zur Etablierung staatlicher Strukturen —
wie der Schaffung von Amtern, Institutionen und Rechtsnormen — die
Biirgergemeinschaft als erweiterter Handlungsrahmen auf der Ebene
der Poleis neben die traditionelle Hofgemeinschaft (oikos) trat. Auch
wenn innerhalb dieses Rahmens langst nicht alle Konflikte mithilfe von
Schiedsspriichen und Rechtsnormen beigelegt werden konnten, sondern
nach wie vor gewaltsam ausgetragen wurden, hatte die immer starkere
Einbindung des Adels in die Polisgemeinschaft dennoch Auswirkungen
auf das Konkurrenzverhalten innerhalb der griechischen Oberschicht.
Die Ausweitung gegenseitiger Abhdngigkeiten und Verbindlichkeiten
erforderte geradezu die Begrenzung individueller Machtpotenziale zu-
gunsten der in Rucksicht auf die Biirgerschaft gepragten Rechtsnor-
men, die »den zentralen Aspekt der Herausbildung von Staatlichkeit
in Griechenland «#% darstellten. Doch bevor es dazu kam, waren einige
Veranderungen zu durchlaufen, die hier exemplarisch aufgezeigt wer-
den sollen.

(a) Dichtende Sianger und Beschworer (aoidoi) gab es schon in vor-
homerischer Zeit. Sie zogen als Wandersinger umher oder standen im
Dienst bedeutender Herrscher, wie etwa Phemios, der am Hofe des

467 Vgl. Bourdieu 2001, S. 127 und S. 185.

468 Zur »illusio« als Form der »stillschweigenden Unterwerfung« vgl. ebda., S.
128.

469 Vgl. Mann 1998, S. 18.

139

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Odpysseus beschaftigt war, »den Gottern dahier und den Sterblichen «47°
zu singen. Sie galten nicht selten als gottbegnadet, und vor allem blinde
Sanger standen in dem Ruf, ihre Kunst fiir den Preis ihres Augenlichts
von den hoheren Michten geschenkt bekommen zu haben. Mit der all-
mihlichen Ausbildung einer alphabetischen Schriftkultur ab der zweiten
Hiilfte des achten vorchristlichen Jahrhunderts traten zunehmend so ge-
nannte Rhapsoden (rhapsoidoi) in Erscheinung, die 6ffentlich auftraten
und vornehmlich aus den Werken des Homer und Hesiod ausgewihlte
Passagen rezitierten. Auch wenn die Rhapsoden im Unterschied zu den
Aoden keine eigenen Werke verfassten, wurden durch sie die epischen
Gesinge der grofSen Dichter tradiert und dadurch zum kulturellen Ge-
meingut. Folgt man Jacob Burckhardt, so waren es die Sanger und Rhap-
soden, »welche Glauben und Mythos, wenn nicht geschaffen, so doch
erst in die grofSe harmonische Form gebracht und ausgeglichen und so
eine grofartige und freie Herrschaft uber die ganze Phantasie der Na-
tion ausgetbt haben«+7*. Da es offentliche Bibliotheken noch nicht gab
und Biicher ein seltenes und zudem teures Gut waren, folgte man den
Rezitationen der Rhapsoden, die an 6ffentlichen Orten ihre Kunst dar-
boten und etwa bei Festen und Gelagen auftraten oder bei den panhel-
lenischen Kultfeiern vor grofSem Publikum miteinander wetteiferten. Be-
reits das klassische Versmaf§ der epischen Dichtung (hexametron) ldsst
darauf schlieflen, dass die Rhapsoden in ihrem Vortrag musikalisch von
Saiteninstrumenten oder Floten begleitet wurden, wodurch insbesonde-
re Laien und Kindern der Zugang erleichtert wurde. In jedem Fall wur-
de der mythische Stoff durch die Rhapsoden tiber Jahrhunderte bewahrt
—und zwar auch dann noch, als mit dem lyrischen Chorgesang und der
spater daraus hervorgegangenen Tragodiendichtung »das Drama iiber
die Welt gekommen ist«#7>. Die epischen Gesidnge der Ilias und Odys-
see waren iiber Jahrhunderte »das Hauptbildungsmittel der Nation von
Jugend an«#73, und viel spricht dafiir, dass einzelne Verse von den Kin-
dern und Jugendlichen frith aufgegriffen und bei passender Gelegenheit

470 Homer 1962, Odyssee, S. 311 (XXIIL. Gesang, 346).

471 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 66.

472 Vgl. ebda., S. 103. An anderer Stelle wird die Wirkung der epischen Dich-
tung Homers folgendermaflen beschrieben: »Und nun ist Homer fiir die
Griechen die Urkunde der gottlichen und menschlichen Dinge im weitesten
Umfange, ihr Religionskodex, ihr Kriegslehrer, ihre alte Geschichte, an wel-
che noch spit alle Geschichte ankntipft, wie auch alle Geographie an ihn
zu appellieren pflegt; er ist fiir sie weit mehr, als vorgeschriebener, paten-
tierter Tempelgesang je hitte sein konnen. Bis zu den spdten Literaten der
Kaiserzeit, ja bis tief in die byzantinische Zeit herab reicht eine bestdndige
kritische, dsthetische, antiquarische, linguistische Beschiftigung mit ihm.«
Ebda., S. 91.

473 Ebda., S. 9o.

140

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

verwendet wurden, um das jeweils Gesagte oder Gewollte mit traditio-
nellen Beztgen zu veredeln. Hierfiir bot der Stoff der Mythen, die allge-
mein bekannt und anerkannt waren, zahlreiche Ankntpfungspunkte, so
dass eine Kontextualisierung der jeweiligen Sprechabsichten im Rekurs
auf passende Passagen der grofSen Epen leicht moglich war. Doch neben
den sporadischen Beziigen auf bestimmte Abenteuer, Gotter und Hero-
en, dienten namentlich die kriegerischen Verse auch der Einstimmung
der griechischen Jugend auf kiinftige Kriege und gewalttitige Auseinan-
dersetzungen, die in den Epen mit grofSem Pathos besungen werden. In
diesem Zusammenhang diente die Rhapsodie der Vorbereitung auf be-
vorstehende Konflikte, die von den Protagonisten der Mythen grofSten-
teils mit Mut und Tatkraft angenommen wurden und dadurch zum Vor-
bild der nachwachsenden Helden avancierten. Wer zu rezitieren wusste,
wie Achaier und Trojaner thymotisch beseelt ihre Kimpfe bis zum Au-
Bersten fiithrten und sich edelmiitig ihrem Schicksal beugten, oder wie
Odysseus seine Abenteuer bewiltigte, um sich schliefSlich an den Frei-
ern zu rachen, dem fiel es offensichtlich leichter, die dauernden Kampfe
zum Wobhle der Polis sowie ihrer Gotter zu bestehen. Zwar ist nicht be-
kannt, ob auch im Rahmen der militarischen Ausbildung++ tatsachlich
ausgewahlte Passagen der Ilias oder der Odyssee vorgetragen wurden;
doch angesichts der grofSen Bedeutung und Verbreitung der homerischen
Dichtung erscheint dies zumindest wahrscheinlich.

Neben den hoheren Formen der Lyrik, die durch A6den und Rhapso-
den verbreitet wurde, findet man seit dem siebten vorchristlichen Jahr-
hundert vielgestaltige populdre Poesien, die in Verbindung mit Musik
und Tanz bei 6ffentlichen und privaten Gelegenheiten aufgefithrt wur-
den. In Strophen ausgearbeitet und mit eingidngigen Melodien unter-
legt, knlipfte diese Tradition an den alten Volksgesang an und miinde-
te schlieSlich in die »zwei Hauptrichtungen« der »dorischen Lyrik des
Chorgesanges« und der »dolischen individuellen Lyrik «#75. Fir das hier
verfolgte Anliegen ist vor allem der Chorgesang bedeutsam, da dieser
eine grofse offentliche Wirkung erzeugte und die Entwicklung des grie-
chischen Theaters mafSgeblich beeinflusste. Es gab vielfaltige Anlasse, bei
denen Chore auftraten, so dass viele Poleis die Chorregie als »eine wich-
tige Pflicht der Burger«+7¢ ansahen. Feste zu Ehren bestimmter Gotter
und Heroen, Feiern zur Ehren verdienstvoller Biirger und Agonalsieger,

474 Vgl. zu den Kriegsiibungen im Rahmen einer zweijahrigen Ausbildung, die
von den jungen Minnern (epheboi) in Athen vor Aufnahme in die Biirger-
schaft zu durchlaufen war, Mann 2013, S. 12.

475 Vgl. Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 171 (im Original teilweise hervorgeho-
ben).

476 Ebda., S. 175. »Uberhaupt hatte jede bedeutendere Stadt, besonders im do-
rischen Peloponnes, ihre Chorlehrer, welche sich die Aufstellung und Ein-
ibung von Choren zur Aufgabe des Lebens machten, und so entstanden von

141

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Stadtgriindungskulte, Siegesfeiern, Hochzeiten, Begrabnisse — tiberall
traten Chore zum offentlichen Lobpreis in Erscheinung. Da die jeweilige
Dichtung dem Anlass entsprechend variierte, wurde der jeweils zugrunde
gelegte mythische Inhalt mitunter frei interpretiert und regelmifiig mit
zeitgenossischen Ereignissen sowie biographischen Besonderheiten ver-
flochten. Dies gilt insbesondere fiir die Siegeslieder (epinikia), tiber die
noch zu sprechen ist. An dieser Stelle ist zunachst auf die Wirkungen des
Chorgesanges einzugehen, bei dem Dichtung, Musik und Tanz+77 so mit-
einander verbunden waren, dass die zuh6rende sowie zuschauende Of-
fentlichkeit das Dargebotene leidenschaftlich miterleben konnte. Da ein
Grofsteil der Chorlyrik zu Ehren des Gottes Dionysos als Wechselgesang
zwischen Chor und Vorsanger (dithyrambos) vorgetragen wurde, ist da-
von auszugehen, dass die tanzende Schar (choros) ihrem Gesang durch
rhythmische Bewegungen einen besonderen Ausdruck verlieh. Selbst ein
umfassender kunstlicher Strophenaufbau konnte dadurch eingangig ver-
anschaulicht werden, dass der Chor »wiahrend der Strophe vorwirts
geht, wihrend der Antistrophe diese Bewegung zuriickmacht und wih-
rend der Epode stillsteht«#78, Ahnlich wie durch die Abstimmung zwi-
schen hexametrischem VersmafS, unterstitzender Musikbegleitung und
rhythmischem Vortrag selbst anspruchsvolle epische Inhalte in allgemein
verstandlicher Weise durch Aoden und Rhapsoden zur Auffithrung ge-
bracht wurden, gilt auch fiir den Chorgesang, dass die Offentlichkeit
durch die besondere Art der Auffuhrung vermutlich nicht nur innerlich
in Bewegung versetzt wurde. Dieser Eindruck dringt sich zumindest auf,
wenn man den dithyrambos als Vorlaufer des Chorgesanges begreift,
dessen »Charakter von jeher jauchzende Lust und wilde Trauer gewe-
sen war «#%, Die ergreifende Darbietung von Dichtung, Musik und Tanz
wird von der Offentlichkeit kaum regungslos wahrgenommen worden
sein, sondern es spricht einiges dafiir, dass auch das Publikum bei den
entsprechenden kultischen Anlissen erst durch die korperlichen Bewe-
gungen gleichermaflen innerlich in Bewegung versetzt wurde.

Es ist wichtig daran zu erinnern, dass die frithen Formen der chori-
schen Lyrik »etwas Narkotisches« an sich hatten und nicht selten eine
»wahre Herberge aller Trivialitat«#% darstellten. Neben ausgewiesenen

all den genannten Gattungen neben den alten, einfachen und populiren For-
men, die sich auch noch erhielten, reiche Kunstformen.« Ebda.

477 Burckhardt erinnert in diesem Zusammenhang mit Recht daran, dass wir
von Dichtung, Musik und Tanz »nur die Dichtung, nur das Drittelphdno-
men tibrig« haben, und »oft scheint es uns, das Wort habe sich unbillig fi-
gen miissen und wir hitten nicht das beste Drittel«. Vgl. ebda. (Hervorhe-
bung im Original).

478 Ebda., S. 171.

479 So Burckhardt im Verweis auf Miiller; vgl. ebda., S. 177.

480 Ebda., S. 186 und S. 187.

142

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Kiinstlern, denen es gelang, Sprache, Gesang und Tanz in anspruchsvol-
ler Weise miteinander zu verbinden, gab es auch eine grofSe Zahl von
Scharlatanen — Burckhardt nennt sie »ein Geziicht von Dilettanten «#87 —,
die mit ubertriebenem Pathos zu verdecken suchten, dass sie ihr Metier
nicht beherrschten. Hierzu zihlen vor allem Gelegenheitsdichter, die ba-
nale Anlasse mit feierlichem Pomp umwirkten, um Eindruck zu machen
und reich entlohnt zu werden. Und selbst der Dichter Pindar, dem allge-
mein grofle Anerkennung und Wertschitzung entgegengebracht wurde,
dient in Aristophanes’ Komdédie Die Végel gleichwohl als Zerrbild fur
den dort auftretenden Poeten. Dieser wird als »honigsiifSengesangsaus-
stromender eifriger Diener der Musen «#3 persifliert, den man moglichst
schnell wieder loswerden mochte. Der Grund hierfiir ist darin zu sehen,
dass Pindar, dem fraglos Bedeutsames gelungen ist und der fiir alle Gat-
tungen seiner Schopfung bertihmt war, eben auch als Dichter von Sie-
gesliedern und Lobgesangen (epinikia) in Erscheinung trat, die mit Geld
und anderen Gaben vergitet wurden, sofern sie im Sinne ihres Auftrag-
gebers ausfielen. Das bedeutet, dass anstelle der bloflen Liebe zum Ge-
sang das Bediirfnis des Geldverdienens immer stirker in den Vorder-
grund ruckte, wofiir Pindar ein gutes Beispiel gibt.+*s Auch in Bezug auf
die Lobgesiange dieses Poeten ist nicht bekannt, wie genau ihre orches-
trale Einbettung ausfiel; verburgt ist jedoch, dass sie groffen Eindruck
hervorzurufen vermochten.

Blickt man genauer auf die Triumphlieder zu Ehren der siegreichen
Athleten, deren Anfinge bis in das sechste Jahrhundert zuriickreichen
und deren Bliitezeit etwa bis zur Mitte des fiinften vorchristlichen Jahr-
hunderts andauerte, dann fillt die Parallelitdt zum Aufschwung der grie-
chischen Agonistik sogleich ins Auge. Uberliefert sind einzelne Fragmen-
te aus der Feder des Ibykos sowie umfangreichere Textpassagen der drei
grofSen Epinikiendichter Simonides, Bakchylides und Pindar, wobei letz-
terer als der Bedeutsamste gilt, da er »im Altertume fiir alle Gattungen
seiner Schopfungen berithmt war«#34,

481 Vgl. ebda., S. 188.

482 Aristophanes, Die Vigel, S. 320 (2. Szene, 905-906).

483 »Der Dichter gehorte aber auch in der Tat zum standesgemifSen Luxus rei-
cher Sieger, er war die grofse Festperson des damaligen Griechenlands, und
seine Gesinge sind die letzte miachtige Exhibition einer Kaste, die damals
schon in den meisten Stidten die eigentliche Macht der Demokratie tiberlas-
sen musste.« Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 180. Nebenbei ist es erstaunlich,
dass Gumbrecht in seinem Kommentar zum »Lob der Athleten in Pindars
Oden« ginzlich aufler Acht lasst, dass es sich bei diesen »hochgestimm-
ten Gedichten« nicht zuletzt um entlohnte Auftragsarbeiten handelte. Vgl.
Gumbrecht 2005, S. 18.

484 Burckhardt 1958, Bd. VIL, S. 180 (im Original teilweise hervorgehoben). Das
Siegeslied des Euripides fiir den Olympiasieg des Alkibiades im Jahr 416

143

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Da nur die Worte uberliefert sind, soll hier auf drei Textfragmente
exemplarisch eingegangen werden, um zu zeigen, welche inhaltlichen
Akzente in den Epinikien gesetzt wurden. Das erste Beispiel stammt aus
dem fiinften vorchristlichen Jahrhundert. In dem Epinikion des Bakchy-
lides wird der Fiinfkampf-Sieg des Automedes von Phleius mit folgen-
den Worten besungen:

»Denn unter den Funfkdampfern glinzte er, so wie/ die Lichter der Ster-
ne tiberstrahlt/ die leuchtende Mondsichel in der Vollmondnacht:/ sol-
chermafSen zeigte er in der Griechen weitem Rund/ seine staunenswerte
Gestalt,/ als er den kreisrunden Diskos warf,/ und wie seine Hand des
schwarzbelaubten Holunders Schaft/ in den steilen Ather hinaufschleu-
derte,/ begeisterte er zu Jubelrufen die Zuschauer,/ oder als er den blitz-
schnellen Ringkampf bestanden hatte,/ kehrte er heim zum purpurn wir-
belnden Asopos, von dem die Kunde in jedes Land/ dringt, sogar zu den
fernen Ufern des Nils./ Sie, die an stark stromender Flut/ des Thermodon
wohnen, die lanzenkundigen/ Tochter des rossetreibenden Ares (...)«4%s

Anders als bei Pindar, finden sich in den Siegesgesiangen des Bakchyli-
des auch Hinweise auf besondere Merkmale einzelner Wettkampfe. So
erfahren wir, wie Phleius »den kreisrunden Diskos warf«, wobei ein be-
sonderes Augenmerk auf seine Hand gelegt wird, die ihn erst zu seiner
Leistung befahigt. Dies erscheint typisch, da die Hand des Siegers nach
griechischer Auffassung von den Gottern direkt geleitet war und nicht
etwa — biomechanisch — durch die Drehung des Korpers und den da-
durch erzeugten Schwung des Wurfarms unterstiitzt wurde. Die Got-
ter selbst waren beteiligt, so dass es nicht notwendig war, auf weitere
Einzelheiten der Wurftechnik einzugehen. Stattdessen wird die Gestalt
des Siegers als Ausdruck natiirlicher Schonheit sowie gottlicher Erha-
benheit gepriesen, die unter den »Jubelrufen der Zuschauer« umso hel-
ler erstrahlt. Der beschriebene Jubel als Teil der Inszenierung ehrt so-
mit nicht nur den siegreichen Wettkampfer, sondern zugleich die ihn
begiinstigenden hoheren Michte. Dadurch entsteht gleichsam eine Al-
lianz zwischen den im agon anwesenden Gottern, Athleten und Zu-
schauern, die die Szenerie nicht blof§ passiv ergdnzen, sondern den gott-
lichen Eingriff kraft ihrer Stimmen deutlich horbar bekriftigen. Trotz
dieser Eingriffe bleibt der Wettkampf selbst aufSerst anspruchsvoll und
gefahrlich (»blitzschneller Ringkampf«), so dass es nicht verwundert,
wenn der Siegesruhm bis »zu den fernen Ufern des Nils« hervordringt.
Die Anstrengungen und Gefahren bleiben unentbehrlich fiir den zu

wird nach heutigem Forschungsstand bereits als » Nachziigler«« sowie als
Abschluss der Epinikiendichtung charakterisiert. Vgl. dazu den Uberblick
bei Mann 2001, S. 42. Zum Loblied selber siehe weiter oben Anm. 411.

485 Bakchylides 1982, Die Siegeslieder, S. 95 (9, 27—44); Entstehungszeit ver-
mutlich 464 v. Chr.

144

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

erringenden Ruhm; dadurch markieren sie zugleich den uniiberwind-
baren Abstand zu den Gottern.

Vor dem Hintergrund ihrer regelmifligen Wiederholungen pragen
die agonalen Auseinandersetzungen das kollektive »kulturelle Gedicht-
nis«#¢ das praktisch hergestellt und aufrechterhalten wird, indem die
Jungen die Kimpfe der Alteren fortfithren. Im Epinikion wird die kollek-
tive Erinnerung dadurch hervorgehoben, dass die Heimkehr des Athleten
»zum purpurnen wirbelnden Asopos« erwihnt wird. Hierbei handelt es
sich um einen Fluss westlich von Korinth, der nach dem Flussgott Aso-
pos bezeichnet wurde, dessen Eltern in der Genealogie der Gotter eine
prominente Stelle einnehmen.+7 Angespielt wird damit auf den Griin-
dungsmythos der Nemeischen Spiele, die in der Nihe des Flusses aus-
getragen wurden, nachdem die Nachkommen des gleichnamigen Gottes
sich zuvor im Kampf mit den Amazonen (»die lanzenkundigen Tochter
des Ares«) auseinandergesetzt hatten. Indem an diese gemeinsame Vor-
geschichte erinnert wird, wird der Agonalsieg des Phleius in die traditi-
onelle Reihe grofser Kampfe aufgenommen, die kiinftigen Athleten zu-
gleich als Mahnung und Anreiz dient.

Das zweite Textbeispiel bezieht sich auf Pindars Lobgesang auf den
Sieger im Pankration der Knaben bei den Nemeischen Spielen des Jah-
res 483 v. Chr. In der zweiten Strophe heifSt es:

»Doch gilt es Wohlstand oder gilt’s/ Armes Kraft zu preisen oder/ Ei-
serner Kimpfe Gewiihl, dann fern von hier/ Grabe Einer die Spriinge;/
Regen die Knie sich doch zu raschem Schwunge/ Adler tragt auch tiber
Meer ihr Flug dahin. (...)«#¢

Diese kurze Passage sei hier wiedergegeben, da sie Aufschluss tiber das
Selbstverstandnis des Dichters gibt. Nachdem Pindar in den Strophen
zuvor den Sieg des noch bartlosen Helden Pytheas aus Aigina gepriesen
hatte und in diesem Zusammenhang den Hinweis gab, dass die Familie
wegen eines Frevels aus ihrer Heimat vertrieben worden sei, charakte-
risiert er in den hier genannten Zeilen seine eigene poetische Zugangs-
weise zum Lobpreis des Siegers. In festliche Stimmung gerat der Dichter,
wenn er iber den Reichtum eines Aristokraten, die Kraft eines Agonal-
siegers oder den Triumph in einem eisernen Waffengang singen kann.
Dabei wird er selbst zum Triumphator, der von den Musen getragen und
entziickt, die irdische Schwerkraft iiberwindet. Pindar verwendet hierfiir
das Bild des Weitspringers, dem sich die Knie »zu raschem Schwunge«
regen, und der wie von des Adlers Fliigeln unterstiitzt, leicht und weit
davongetragen wird. Es scheint so, als handele nicht mehr der in eine
gehobene Stimmung versetzte Dichter, sondern als dichteten die Gotter

486 Vgl. ausfiihrlich dazu Assmann 1988.
487 Vgl. dazu Kerényi 1997 b, S. 36 und S. 67.
488 Pindar 1860, Siegesgesinge, S. 237 (5, 32-37).

145

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

selber — darin etwa vergleichbar dem vom gottlichen Zorn Getriebe-
nen, »der das Bewegungszentrum nicht im Subjekt des Rasenden hat«4%.
Doch anders als beim »Zorn des Peleussohnes «, der Rache und Vernich-
tung bringt, dient das Geschift des Sangers dazu, das Bose und das Leid
der Welt zu vergessen. Deshalb triagt der Enthusiasmus die in Bewegung
versetzten Gedanken, fir die Pindar das Bild des Weitspringers wihlt,
bis »iiber Meer ihren Flug dahin«. Doch Pindar wire wohl kein erfolg-
reicher Dichter geworden, wenn er nicht auch darauf hingewiesen hit-
te, dass wenigstens »Einer« ihm hierfiir eine Sprungbahn graben miisse.
Wichtig fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist jedoch, dass sich der
Lobpreis nicht deshalb eines Bildes aus dem Bereich der Agonistik be-
dient, weil ein Athlet zu preisen ist, sondern dass die Athletik selber auf-
grund ihres hohen kulturellen Stellenwerts verwendet wird, die Arbeit
des Sangers zu loben.

Das dritte Beispiel richtet sich auf Pindars achten Olympischen Gesang,
mit dem der Dichter im Jahr 460 v. Chr. den Knaben Alkimedon aus Agina
fur dessen Sieg im Ringkampf ehrt. Das gesamte Siegeslied ist vergleichs-
weise komplex aufgebaut und umfasst vier Themenbereiche: Nachdem
Pindar zunichst einleitend auf die Bedeutung Olympias und den dort zu
erringenden groflen Ruhm eingeht, wendet er sich dem zuriickliegenden
Sieg eines Bruders von Alkimedon bei den Nemeischen Spielen zu, um den
starken Zusammenhalt des Geschlechterverbandes zu betonen.#° Ein wei-
terer Schwerpunkt beschaftigt sich mit dem Lobpreis der Herkunftspo-
lis sowie der Insel Agina, die fiir ihre Fremdenfreundlichkeit und Rechts-
sicherheit gerithmt wird.#" In einem dritten Schritt wird an den Mythos
von Aiakos Hilfe beim Bau der trojanischen Mauer und die Weissagung
des Apollon erinnert.4> Der Ubergang zwischen den einzelnen Elementen
—von den Verwandtschaftsbeziigen des Athleten tiber die Heimatpolis bis
zu den Helden der Mythenerzihlung — wird durch den Verweis auf die
gemeinsame »dorische Stammestradition « hergestellt.#>3 Der Lobpreis des
Siegers, als vierter Schwerpunkt des Epinikions, fallt vergleichsweise kurz
aus. Uber Alkimedon selbst wird nur berichtet, er sei »Schoén von Gestalt
und die Schonheit/ Nicht durch Thaten entehrend «#94; weitere Hinweise
werden nicht gegeben. Auch wenn die politische oder militarische Bedeu-
tung eines Sechszehnjihrigen noch nicht ausgepragt gewesen sein diirfte,

489 Siehe dazu weiter oben Anm. 33.

490 Vgl. Pindar 1860, Siegesgesinge, S. 43 (8, 17—27). Die Aufzihlung von Sie-
gen der Mitglieder und Vorfahren eines Geschlechts verstirkt das hier ge-
priesene »Selbstverstindnis als Ruhmgemeinschaft«. Vgl. Mann 2001, S.
201.

491 Pindar 1860, Siegesgesinge, S. 43 (8, 25-33).

492 Ebda., S. 44 (8, 36-63).

493 Vgl. ebda., S. 44 (8, 36).

494 Ebda., S. 43 (8, 22-23).

146

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

bevorzugt Pindar bei seiner Darstellung auch anderer dginetischer Sieger
stilistische Wendungen, die »kein eigenstandiges Profil«+5 erkennen las-
sen. Der Grund hierfiir ist darin zu sehen, dass die individuelle Leistung
des Athleten angesichts der Bedeutung seines Geschlechts, der Herkunfts-
polis und ihrer mythischen Einbettung verblasst. Die Person des Siegers
fungiert blofs stellvertretend fiir den Kollektivverband; diesem gebiihren
Ehre und Ruhm, die der Athlet feierlich auf sich vereint. In der vierten
Strophe des Gesangs bringt Pindar dies deutlich zum Ausdruck:

»Der, gekront durch Gottergeschick und mit Mannesmuth bewehrt/
Hier andere Knaben niedergeworfen und heimkehrt/ Ohne Schmach,
nicht ehrlos verstummend und scheu/ Hinschleichend verborgene Pfa-
de,/ Aber dem Geiste des Ahns einhaucht die Kraft,/ Welche das Alter
besiegt./ Es vergifSt des Todes selbst,/ Wem des Gliickes Wonne bliiht. «#9¢

Der fiir die Herkunftsgemeinschaft errungene Agonalsieg scheint selbst
die Ahnen zu beleben, die lingst verstorben sind. Fur den Moment des
Sieges fithlt man sich den eigenen Vorfahren und sogar den unsterblichen
Gottern nahe. »Wem des Gliickes Wonne bliiht«, fiir den scheint das ir-
dische Schicksal wenigstens voriibergehend ausgesetzt zu sein. Allerdings
gilt auch fur den umgekehrten Fall einer Niederlage, dass der Misserfolg
nicht nur auf den einzelnen Athleten, sondern ebenso auf sein Ahnen-
geschlecht sowie seine Heimatpolis zurtickfillt. Da in der griechischen
Agonistik bereits ein zweiter Platz ausnahmslos als Niederlage galt, lasst
sich leicht erahnen, welche »Schmach« ein Athlet in diesem Fall ertra-
gen musste. » Ehrlos verstummend und scheu hinschleichend verborgene
Pfade« — diese Beschreibung Pindars kennzeichnet anschaulich die Ent-
wiirdigung, die ein besiegter Athlet stellvertretend fiir die von ihm Ver-
tretenen ertragen musste. Wer nicht siegreich war, der verspielte das Ver-
trauen seiner Stammes- beziehungsweise Polisgemeinschaft, deren Ehre
bei den groflen Agonen regelmifSig aufs Spiel gesetzt wurde. Ehre und
Erniedrigung lagen also recht nah beieinander, wobei die Zahl der Sie-
ger unumganglich immer deutlich kleiner ausfiel als die der Besiegten.
In diesen Beispielen tritt das zumindest politisch allmihlich verblas-
sende Ideal der kalokagathia noch einmal deutlich hervor. Nachdem die
lange Zeit der aristokratischen Vorherrschaft auf dem Hoherpunkt kri-
senhafter Entwicklungen seit Beginn des sechsten vorchristlichen Jahr-
hunderts erste »Risse« bekam+7, boten die panhellenischen Agone eine

495 Mann 2001, S. 199.

496 Pindar 1860, S. 45 (8, 82-89).

497 Zu dieser Zeit gerieten immer mehr freie Bauern in Schuldknechtschaft,
woraufhin in Athen zunichst Solon (594 v. Chr.) und nahezu einhundert
Jahre spiter Kleisthenes (508 v. Chr.) demokratische Reformen einleiteten.
Wihrend Solon die Vorherrschaft des Adelsrates (areopag) noch nicht an-
tastete, fithrten die durch Kleisthenes eingeleiteten Verinderungen zu einer

147

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

gute Gelegenheit, die »Einheit von Adel, Reichtum und Trefflichkeit« als
das »entscheidende Distinktivum der Griechen«#* nachdriicklich in Er-
innerung zu rufen. Die Siegesgesinge erfullten insbesondere diese Auf-
gabe, sofern sie an die von Homer, Hesiod und anderen beschworenen
aristokratischen Traditionen und Tugenden ankniipften. Hierzu zahlt die
bestindige Einbindung der Mythenerzihlungen in den Zusammenhang
der Loblieder ebenso wie die wiederkehrende Wiirdigung der Allian-
zen zwischen den machtigen Gottern, siegreichen Athleten und hochge-
stimmten Zuschauern. Reichtum, Kraft und Ehre wurden bei den Wett-
kampfen nicht einfach ausgestellt, sondern die Athleten mussten sich als
Vertreter ihres Gemeinschaftsverbandes im Wettkampf tatkriftig bewah-
ren, um sich als wiirdig zu erweisen. Dabei lasteten auf ihnen nicht nur
die grofsen Erwartungen ihrer jeweiligen Herkunftsgemeinschaft, son-
dern sie wetteiferten zudem um die Ehre ihrer Vorfahren. War ein Athlet
erfolgreich, so wurde er, wie gesehen, in den hochsten Tonen gepriesen.
Neben Siegeskranz, Lobliedern, Heldenstatuen sowie Verpflegungsga-
rantien oder auch Leibrenten, die viele Heimatstadte gewahrten, war
es vor allem der 6ffentliche Ruhm, der den hohen Einsatz rechtfertigte.
Die Epinikien, in denen negative oder unangenehme Episoden der Her-
kunfts- und Mythengeschichten weitgehend ausgeblendet beziehungs-
weise allenfalls angedeutet wurden, bringen diese hochsten Formen of-
fentlicher Anerkennung — mehr oder weniger — kunstvoll zum Ausdruck.

Fiir uns sind die Siegesgesinge heute Teil eines verblassten kulturel-
len Erbes. Die Verbindung zum Mythos diente jedoch nicht allein der
kiinstlerischen Aufwertung des Lobgesanges, sondern betonte vielmehr
den rituellen Charakter der gesamten Auffithrung. Indem die Epinikien-
dichter sich auf mythische Inhalte und Erzahlungen bezogen und die-
se je nach Bedarf und Anlass variierten, hoben sie die fiir das Selbstver-
stindnis der Griechen iiber Jahrhunderte bedeutsamen Uberlieferungen
dauerhaft ins Bewusstsein. Hierbei war nicht entscheidend, dass die my-
thischen Geschichten wortgetreu wiedergegeben wurden. Wichtiger war
vielmehr, ihre Vieldeutigkeit aufzunehmen und in Worte zu fassen, um sie
an die Gegenwart anschliefSen zu konnen. Auf diese Weise blieben die ge-
meinsamen Traditionen lebendig und mit den Wettkimpfen verbunden.

deutlichen Machtverschiebung zugunsten der drmeren Bevolkerung. Hier-
zu gehorte vor allem die Anerkennung der politischen Gleichheit aller Voll-
biirger (isonomia) sowie das Recht der freien politischen Rede (isegoria).

498 Siehe dazu weiter oben Anm. 73. Kurke vertritt demgegeniiber die Ansicht,
dass die Epinikien vor allem der Wiedereingliederung der Agonalsieger
in die Biirgerschaft ihrer Heimatpolis dienten. Vgl. Kurke 2013. Dagegen
spricht, dass zahlreiche Auftraggeber — wie etwa Hieron oder Alkibiades —
ihre Erfolge und Siegeslieder gezielt zur eigenen Machtdemonstration und
Herrschaftsausweitung verwendeten. Zu Alkibiades sieche dazu weiter oben
Anm. 386.

148

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Damit wurden sie Teil einer »kulturellen Strategie«+°, fur die nicht ent-
scheidend war, dass diejenigen, die sie verwendeten, auch wussten, was
sie taten. Ahnlich wie Rituale fiir die sie Praktizierenden hiufig vieldeu-
tig und undurchsichtig bleibense, gilt auch fiir die in den Siegesliedern
verarbeiteten Mythen, dass ihre Wirkung auf die Zuhorer wichtiger war
als ihr Verstdndnis. In Verbindung mit Musik und Tanz gehorten die Epi-
nikien trotz ihrer spiten Entstehungszeit daher durchaus zu den Myste-
rienspielen des Altertums.

Es ist wichtig daran zu erinnern, dass die Zeitspanne zwischen Wett-
kampf und Auffiihrung in der Regel nur kurz war. Daher ist es wahr-
scheinlich, dass entsprechende Auftriage bereits vor Austragung der Wett-
kampfe vergeben wurden. Anders hatten Siegeslieder von zum Teil hoher
Komplexitit und Differenziertheit kaum rechtzeitig vollendet werden
konnen. Hinzu kam die Inszenierung vor Ort, die ebenfalls einstudiert
werden musste, wobei Einzel- und Chorgesang sowie Tanz und Musik
aufeinander abzustimmen waren. AufSerdem ist fiir die meisten Siegeslie-
der anzunehmen, dass der jeweilige Auftraggeber fiir den Inhalt bestim-
mend war, so dass die Auffithrungen durchaus gewisse Ahnlichkeiten zu
dem zur selben Zeit beachtlich sich entwickelnden griechischen Theater
aufweisen. Doch im Unterschied zum Theaterspiel, das im funften vor-
christlichen Jahrhundert seinen Hohepunkt erreichte, waren die Auf-
fithrungen der Siegeslieder gebunden an die panhellenischen Wettkamp-
fe. Auch wenn es sich hierbei ebenfalls um originire Kultfeste handelte
und beispielsweise fiir Olympia nachgewiesen ist, dass die Darbringung
von Opfergaben sowie die Feier der Sieger in einem theatrons°® stattfan-
den, hatten diese Auffihrungspraktiken nur wenig gemein mit den frii-
hen Chorliedern (dithyramben), die aus den Dionysosfeiern erwachsen
sind.s°* Wahrend bei den Kultfeiern des Dionysos Erlosung vom Leid da-
durch gesucht wurde, dass man sich der schwirmenden Raserei hingab,
dominierten bei den panhellenischen Festen die Tugenden der Selbstbe-
hauptung und Selbstbewihrung. Zwar blieben, wie gesehen, auch die
siegreichen Athleten den schicksalhaften Miachten ausgeliefert und in
ihre Herkunftsbeziehungen eingebunden, allerdings setzten sie sich dabei

499 Vgl. dazu Burkert 2009, S. 96.

500 Vgl. ebda., S. 95 und S. 96.

sor Anders als in Delphi, wo zu Ehren des Gottes Apollon die musischen Dar-
bietungen im Mittelpunkt standen, fir die ein entsprechender Auffiihrungs-
ort angelegt worden war, dominierten in Olympia seit dem achten vor-
christlichen Jahrhundert die athletischen Wettbewerbe. Ein theatron konnte
dennoch nachgewiesen werden. Das olympische Theater befand sich auf
dem zentralen Altarplatz, nordostlich des Zeustempels, begrenzt durch die
Schatzhausterrasse im Norden sowie die spéter angelegten tribiinenartigen
Aufschiittungen im Osten. Vgl. dazu Sinn 1996, S. 54-57.

502 Siehe dazu weiter oben Anm. 273 bis Anm. 288.

149

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

stets selbst aufs Spiel, um einen gunstigen Platz innerhalb dieses Ord-
nungsgefiiges zu gewinnen. Der Zusammenhang von »Adel, Reichtum
und Trefflichkeit« wurde auf diese Weise gestarkt, und die Unterordnung
unter die hoheren Michte blieb gewahrt: »Die Gotter sind es, die sich
freuen, wenn sie von den Menschen geehrt werden«s5°3. Doch war der
Weg bereits gebahnt, hochste Anerkennung und Ehre vor allem fiir sich
selber zu erringen, das heift die Erlosung vom Leid nicht mehr durch di-
onysische Verzauberung und Selbstaufgabe, sondern durch apollinische
»Individuation«s°* und Vervollkommnung zu erstreben.

Ubrigens beschrieb die Theaterkunst einen dhnlichen Weg. Die tragi-
schen und komodiantischen Inhalte, die seit dem fiinften vorchristlichen
Jahrhundert auf die Bithne gebracht wurden, dienten immer weniger
kultischen Zwecken als vielmehr der Selbstvergewisserung, Reprasen-
tation und Machtdemonstration der Polisbiirger. Noch standen in den
Tragodien des Aischylos, Sophokles oder Euripides die Protagonisten
einem Chor gegeniiber; aber vermutlich war dieser bereits weitgehend
verstummt und antwortete dem Schauspieler nur noch gelegentlich.
Der Chorgesang, der einstmals wichtiger war »als die eigentliche >Ak-
tion««5°s, trat zunehmend in den Hintergrund. Folgt man Nietzsche, so
war die Szene des dionysischen Theaters »nur als Vision gedacht«, die
der Chor aus sich heraus »mit der ganzen Symbolik des Tanzes, des To-
nes und des Wortes«5°¢ erzeugte. Und die im Gefolge des Dionysos auf-
tretende Figur des Satyrs, als der »tumbe Mensch« im Gegensatz zum
Gotte«, der zugleich » Abbild der Natur und ihrer stirksten Triebe«5°7
war, wurde im athenischen Theater der klassischen Zeit bereits zum hei-
teren Held, der vorwiegend absonderliche Aufgaben erfiillen musste, um
die Zuschauer zu unterhalten. Aus der » Vision« des dionysischen Chor-
gesangs und der Figur des phantastischen Satyrs entstand im griechi-
schen Theater der klassischen Zeit schlieSlich das Satyrspiel als behag-
liche Erginzung zu den kathartisch wirkenden Tragédiens®®, die vom
Publikum zwar als trostlich aufgenommen wurden, jedoch bereits als
schwer verdaulich galten. In jedem Fall war das Drama auf seinem Ho-
hepunkt im fiinften vorchristlichen Jahrhundert zwar noch darum be-
miiht, die mythischen Stoffe kunstvoll zu verarbeiten; als »apollinische
Versinnlichung dionysischer Erkenntnisse und Wirkungen« war es je-
doch, folgt man darin Nietzsche, »wie durch eine ungeheure Kluft vom

503 Burkert 2009, S. 181.

504 Hier in Anlehnung an Nietzsche 1983, S. 621.

sos Ebda., S. 614.

506 Ebda.

507 Vgl. ebda. Nietzsche sieht die Figur des Satyrs als »Symbol« der Natur
»und zugleich Verkiinder ihrer Weisheit und Kunst: Musiker, Dichter, Tdn-
zer, Geisterseher in einer Person«. Ebda.

508 Siehe dazu weiter oben Anm. 268.

150

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Epos abgeschnitten«5*, Dies gilt in ahnlicher Weise auch fur die Epini-
kien, die gerade nicht wegen ihrer vorgeblichen Nihe zum Mythos, son-
dern wegen ihren mythologischen Anleihen und opaken Reminiszenzen
als Mysterienspiele aufzufassen sind.

(b) Neben den festlichen Liedern gehoren auch die scheinbar neben-
siachlichen ludischen Elemente der Alltagswelt zu den Mysterienspielen.
Dies gilt sogar in zweifacher Hinsicht, sofern spielerische Tatigkeiten
entweder mythische Beziige direkt aufnehmen oder aber — und hierin
zeigt sich ihr praktischer Realititseffekt — Ordnungsmuster der Alltags-
welt wiederholen und variieren, die tiblicherweise unausgesprochen blei-
ben. »Spiele enthalten Ordnungsprinzipien aus der Erfahrungswelt, aus
der ersten Welt, auf die sie, als eine zweite Welt, Bezug nehmen. In ihnen
zeigt sich die Art und Weise, wie sich die jeweilige Kultur organisiert. «5*°
Spiele mogen trivial und nebensachlich erscheinen, weshalb ihnen insbe-
sondere in kulturhistorischen Studien bisher vergleichsweise wenig Auf-
merksamkeit geschenkt wurde. Allerdings liegt ein wichtiger Grund fuir
dieses Defizit vor allem darin, dass die Spiele der Antike heute nicht in
ihrer praktischen Ausfuhrung beobachtet werden konnen, sondern sich
nur indirekt tiber iiberlieferte Quellen erschliefSen lassen. Doch dhnlich
wie schlieSlich auch die Geschichtsschreibung nach ihrer sozialwissen-
schaftlichen Erweiterung den menschlichen Korper fur sich entdeckt hat-
tes', ist bereits erkennbar, dass die Spiele der Menschen’'* auch in der
kulturhistorischen Forschung zunehmend Beachtung finden.

Ein anspruchsvoller Ansatz in dieser Hinsicht findet sich bei Leslie Kur-
ke, die die Spiele der griechischen Antike weder »fur sich«, als vonein-
ander isolierte Phinomene, noch »an sich«, als Reflexe objektiver Exis-
tenzbedingungen, analysiert. Unter Bezugnahme auf die Soziologie der
symbolischen Formen’'s geht Kurke stattdessen davon aus, dass die Spie-
le des Altertums vielmehr als symbolischer Ausdruck fiir soziale Verhilt-
nisse und ihren jeweiligen Verkorperungen zu verstehen sind.s* In diesem

509 Nietzsche 1983, S. 613.

s10 Gebauer/Wulf 1998, S. 188 (Hervorhebungen im Original).

s11 Bereits 1837, also etwa einhundert Jahre vor der sozialwissenschaftlichen
Erweiterung der Historiographie durch Marc Bloch, Lucien Febvre, Marcel
Mauss, Norbert Elias und anderen, bezog sich Jules Michelet explizit auf
den Menschen als »Wesen von Fleisch und Blut«, dessen Arbeiten und Lei-
den er darzustellen beabsichtigte. Vgl. Michelet 1846, S. 52.

512 Hier in Anlehnung an den unter diesem Titel ausgefithrten Versuch von Ro-
ger Caillois, eine »vom Spiel ausgehende Soziologie« zu entwickeln. Vgl.
dazu Caillois 1960, S. 66.

513 Vgl. Bourdieu 1994.

514 So bewirken die Spiele der Griechen laut Kurke »a way of thinking con-
cretely about self and other, embodiment and disembodiment, and the rela-
tion of the body to symbolic order«. Kurke 1999, S. 248.

I51

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Sinne werden die zu untersuchenden Spielpraktiken nicht einfach als ar-
bitrar angenommen und vorausgesetzt, sondern als aufeinander verwei-
sende Elemente homologer Erscheinungsformen gefasst, deren Bedeutung
sich erst in ihrem wechselseitigen Zusammenhang erschlieft.s”s Um also
zu verstehen, wie einzelne Spielpraktiken und ihre sozialen Entstehungs-
bedingungen aufeinander bezogen sind, bleibt aufzuzeigen, wie die grie-
chischen Pro- und Antagonisten ihre Welt machten und dabei zugleich
von ihr gemacht wurden. Denn wenn es stimmt, dass Spiele nicht nur fiir
sich selbst stehen und Spieler niemals nur fiir sich selbst agieren, sondern
trotz relativer Autonomie »zugleich Bezug auf eine (oder mehrere) Welt
(oder Welten) aufSerhalb des Spiels nehmen«s*$, dann gewihren Spiel-
praktiken ebenso Einsicht in soziale Alltagsgewohnheiten und Organisa-
tionsstrukturen. Diese Art des Zugangs weist somit tiber das blofse Inter-
esse an einer historiographischen Rekonstruktion besonderer Spiel- und
Praxisformen hinaus.

Folgt man der Analyse von Kurke, so lassen sich drei typische Spielfor-
men voneinander unterscheiden, die als »games of embodiment«, »games
of chance« sowie »games of order«5'7 charakterisiert werden und de-
ren Auftreten und Entwicklung einhergeht mit den politischen, sozialen
und okonomischen Veranderungen insbesondere seit dem siebten und
sechsten vorchristlichen Jahrhundert. Die »games of embodiment« be-
sitzen eine lange Tradition, die im heroischen Zeitalter und den hieran

515 Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang von einem »Bezugssystem drit-
ter Ordnung, von dem aus sich die Einheit sowohl der Praxis und der Vor-
stellungen, die deren Richtung bestimmen oder mit ihr einhergehen, wie
auch der objektiven Struktur des Relationssystems, innerhalb dessen diese
Praxis sich vollzieht, zu erkennen gibt«. Bourdieu 1994, S. 38. Auch wenn
diese relationale Betrachtungsweise es ermoglicht, »die Erfahrung dieser Be-
ziehungen besser zu begreifen als diese Erfahrungen sich selbst« — vgl. ebda.
— bleibt fur Bourdieu der Versuch dennoch aussichtslos, »jedes symbolische
Element auf das komplette System der Erscheinungen zu beziehen, dem
es erst seinen wahren Sinn verdankt«. Vgl. ebda., S. 13. Dementsprechend
kommt auch Kurke zu dem Schluss, dass Spiele als kulturelle Praxisformen
zwar wertvolle Riickschliisse auf ihre Entstehungsbedingungen zulassen, die
jedoch unvollstindig bleiben fiir die Beantwortung der Frage, wie »cultural
formations produce the practical apparatus through which they perpetuate
themselves«. Vgl. Kurke 1999, S. 298. Doch wihrend Bourdieu aus soziolo-
gischer Perspektive, wie angedeutet, diese Unvollstindigkeit als notwendig
begreift, da auf unser Beispiel tibertragen Spielpraktiken und Strukturbedin-
gungen nicht ineinander aufgehen, spricht Kurke historiologisch skeptisch
von »a kind of social alchemy impossible to reconstruct in retrospect«. Vgl
ebda.

516 Vgl. Gebauer/Wulf 1998, S. 195.

517 Kurke 1999, S. 298.

I52

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

anschliefenden Gesangen des Homer wurzeln. Am Beispiel des Boxkamp-
fes zwischen dem Bettler Iros und dem verkleideten Odysseus, bei dessen
Riickkehr an den eigenen Hof, wurde bereits deutlich, wie der Held un-
ter Einsatz seines Korpers Mannesmut (andreia) und Stolz (thymos) be-
weist.5*® Die scheinbar natiirliche Uberlegenheit, List und Stirke, die im
ungleichen Kampf demonstriert wird, entspricht der Vorstellung, wonach
die Vortrefflichkeit des Adels an den Korper selbst gebunden ist und in
kriegerischen sowie athletischen Praktikens™ offentlich beglaubigt wird.
Herausgehoben wird die herrschaftliche Korperlichkeit und noble Hal-
tung des Helden im Epos zudem dadurch, dass die Belagerer und Freier
Penelopes sich ihre Zeit mit »disembodied or symbolic games«5*° vertrei-
ben. Bei Wieland findet sich hierfir die folgende Beschreibung:

»Es waren namlich hundert und acht edle Herren, teils aus Ithaka teils
aus den nachst gelegenen Inseln, welche auf die Gemahlin und die Guter
des Ulysses Anspruch machten; und eben so viele Pessi, d. i. lingliche,
unten viereckige, und oben zugerundete Steine, brauchten sie zu diesem
Spiele. Die Freier stellten sich in zwei Reihen gegen einander iiber, vier-
undzwanzig gegen vierundzwanzig, und eben so wurden auch ihre Stei-
ne gesetzt, so dass zwischen den beiden Schlachtordnungen ein leerer
Platz blieb, in dessen Mitte ein besonderer Stein gesetzt wurde, der den
Namen Penelope bekam. Diese Penelope war nun das Ziel, wonach die
Herren in einer bestimmten Entfernung werfen mussten (...).5*!

Fiir dieses Spiel der Freier benotigte man keine korperliche Kraft, son-
dern nur Geschicklichkeit und etwas Gliick. Zwar ging es bei diesem
symbolischen Wettbewerb um nicht weniger als um die Aussicht auf die
Hand Penelopes und damit auch das Hab und Gut des Odysseus, doch
war der hierfiir zu erbringende Einsatz eines Aristokraten nicht wiirdig.
Und so verwundert es nicht, dass der von Penelope schlieSlich selbst
ausgelobte Kampfpreis, der darin bestand, den Bogen des Odysseus zu
spannen und »den Pfeil durch simtliche Axte zu schieffen«5*2, von kei-
nem der Freier errungen wurde, da es ihnen an Ubung und Stirke man-
gelte. Odysseus, dem dies sogleich gelang, verhohnt daraufhin die Be-
lagerer, die ihn zuvor verspottet hatten, indem er seinem Sohn den nun
folgenden Freiermord mit folgenden Worten ankiindigt: »Nun ist’s Zeit,
ein Nachtmahl hier den Freiern zu riisten,/ Mitten bei Tag, und tiber-
drein viel andere Kurzweil,/ Leier und sufsen Gesang; denn die sind Wiirze

518 Siehe dazu weiter oben Anm. 247 und Anm. 248.

519 Zum Ringkampf des Odysseus beim Bestattungsfest des vor Troja gefalle-
nen Patroklos sowie zu den athletischen Wettkampfen des Helden bei den
Phaieken siehe weiter oben Anm. 256.

520 Kurke 1999, S. 256.

521 Wieland 1840, S. 80.

522 Homer 1962, Odyssee, S. 292 (XXI. Gesang, 76).

153

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

des Mahles««523, Mit brutaler Ironie spielt der Held damit auf das Verhal-
ten der Freier an, die wiahrend der Belagerung »zehrend mit Schimpf und
Schanden herum durchs schone Gehofte,/ Und erschopfen den Wein und
fressen die samtliche Nahrung«s*+. Indem Odysseus ankiindigt, den Frei-
ern ein »Nachtmahl« am hellen Tag zu bereiten, bringt er zum Ausdruck,
dass er ihnen zuriickzahlen wird, was ihm selbst angetan wurde. Hierfiir
sollen die Freier geschlachtet werden, so dass der Held den Genuss emp-
finden kann, den die Belagerer zuvor bei den kurzweiligen Banketten und
Belustigungen auf seine Kosten fiir sich beansprucht haben. Der Held tritt
hier als vitaler Richer auf, der seine Ehre kraft seiner kérperlichen Uberle-
genheit wiederherstellt, wohingegen die Freier zuvor beim Gliicksspiel ihre
Mannlichkeit unter Beweis zu stellen versuchten. Der Gegensatz zwischen
dem korperlich gebundenen Ideal der griechischen Elite und der symbo-
lischen Bedeutung des Gliick-spiels beim Wettbewerb um die Gunst Pe-
nelopes wird unmittelbar deutlich: Wahrend Odysseus fur seine helden-
haften Taten noch sich selber riskieren und aufopfern muss, konkurrieren
die Freier miteinander, indem sie an ihrer statt kegelartige Figuren (pes-
si) verwenden, die sie moglichst geschickt ins Ziel zu bringen versuchen.

Die »games of embodiment« veranderten sich in der Folgezeit da-
hingehend, dass sie immer seltener »auf Leben und Tod« ausgefiihrt
wurden. Neben der Teilnahme an athletischen Wettkiampfen und Festen
sowie der Schulung aristokratischer Tugenden und korperlicher Fertig-
keiten auf den palaistren beziehungsweise gymnasia, die mit dem Ziel
verbunden waren, das Schicksal zu beeinflussen und den géttlichen Wil-
len herauszuforderns®s, gewannen im Ubergang zum klassischen Zeital-
ter vergleichswies friedliche Spiele an Bedeutung. Auch diesen lag schon
eine gewisse Tradition zugrunde. So berichtet in einer der frithesten
Quellen Homer von einem Tanzspiel mit Ball, das die beiden Jiinglinge
Halios und Laodamas am Hofe des Phaiekenkonigs Alkinoos zu Ehren
des Gastes Odysseus auffiithren:

»Sie aber liefen und nahmen zur Hand die prichtige Kugel,/ Purpur-
farb, die Polybos selbst, der Meister, gefertigt./ Einer nahm sie und warf
sie hinauf in die dimmernden Wolken,/ Weit nach hinten gebeugt./ Der
andere schwang sich vom Boden,/ Springend, und griff sie leichtlich im
Sprung, hoch iber der Erde./ Da sie nun Wurf und Sprung steilauf in
den Liften gewiesen,/ Tanzten die beiden hernach auf der Vielernihre-
rin Erde,/ Immer von neuem verianderten Schritts. «5%6

523 Homer 1962, Odyssee, S. 301 (XXI. Gesang, 428-430).

524 Homer 1962, Odyssee, S. 223 (XVI. Gesang, 109-110).

525 Siehe dazu weiter oben die entsprechenden Ausfiihrungen zum » Athletis-
mus« (Kap. 4) sowie zu den »Poliswelten« (Kap. 5).

526 Homer 1962, Odyssee, S. 108 (VIII. Gesang, 372-379). Neben dem
Tanzballspiel im hofischen Umfeld, finden sich zahlreiche Darstellungen

154

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Hier geht es leicht ersichtlich nicht um Kampf und Uberbietung, son-
dern es dominieren Schonheit und Grazie. Betont wird dementspre-
chend die Ehrfurcht vor den gottergleichen, anmutigen Bewegungen
und damit das erotische Element des Spiels selber. Literarisch galt der
Ball als Symbol der Liebe, und der Gott der Leidenschaft und des Ver-
langens wird in bildlichen Darstellungen und Skulpturen hiufig mit ei-
nem Ball prisentiert. Die Betrachtung der beiden anmutigen Jiinglinge
am Hofe des Phaieckenkonigs 6ste nicht nur Begeisterung bei den Zu-
schauern aus, sondern ebenso Liebessehnsucht. Dies riihrt daher, dass
die Ballspielenden im heiratsfiahigen Alter sich befanden — also ungefahr
zwischen vierzehn und achtzehn Jahren — und damit nach griechischer
Idealvorstellung zwar korperlich entwickelt, ihrer Sexualitit sich je-
doch noch nicht ganz bewusst waren. Diese doppelte Eigenschaft kind-
licher Unbekiimmertheit bei fortgeschrittener korperlicher Reife weckte
vor allem das mannliche Begehren. Hierzu passt, dass der Ball als Spiel-
zeug von Madchen und Jungen am Ende der Kindheit der Gottin Arte-
mis beziehungsweise dem Gott Hermes geweiht wurde, da die langsam
schwindende Naturlichkeit der Bewegungen sowie die Leichtigkeit des
Spiels mit Eintritt in das Erwachsenenalter durch andere Anforderun-
gen ersetzt wurden. Wer jedoch im edlen Spiel sich bewahrte und den
tugendhaften Anforderungen gerecht wurde, der erschien von den Got-
tern berufen, spiter auch tiber andere zu herrschen. Umgekehrt galt al-
lerdings auch, dass »(t)hose who committed errors or mistakes in play,
whose form wasn’t perfect, were reproved and humiliated by identifi-
cation with the most ungainly and graceless of animals«5*7.

In einem anderen »game of embodiment« wurde diese Form der An-
erkennung beziehungsweise Zuriickweisung unmittelbar spiirbar. Ein
beliebtes Wettspiel, das hdufig von Midchen gespielt wurde, war der
so genannte ephedrismos. Bei diesem Spiel warf man Balle oder Stei-
ne moglichst nah in Richtung eines Zielsteines — dhnlich wie beim heu-
tigen Boule- oder Bocciaspiel. Die Verliererin nahm anschliefSend die
Gewinnerin huckepack und trug sie auf diese Weise auf ihrem Riicken
zum Zielstein. Dieser Teil gab dem Spiel seinen Namen, denn ephedris-
mos bedeutet tibersetzt so viel wie »darauf sitzen«.5*® Um den Ablauf
zu erschweren, wurden der Tragerin mitunter die Augen zugehalten, so
dass sie ihren Weg ertasten musste. Doch unabhingig von der jeweiligen
Art der Ausfithrung dieses Spiels machte die Position auf dem Riicken

prellballspielender, jonglierender und zielwerfenden Jungen und Madchen.
Die hierbei verwendeten Bille waren vergleichsweise schlicht konstruiert.
Sie bestanden aus Rosshaar oder Pflanzenfasern, die mit einfachen Stoff-
streifen oder Lederresten umwickelt waren. Vgl. dazu Harris 1972, S. 79.
527 Vgl. Kurke 1999, S. 278.
528 Zu den unterschiedlichen Varianten dieses Spiels vgl. Mandel 1999.

155

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

der Verliererin den Triumph der Siegerin fur alle deutlich sichtbar. Fiir
die Variante des ephedrismos als Jungenspiel ist zudem tberliefert, dass
der Sieger basileus (»Konig«) und dessen Triger onos (»Esel«) genannt
wurde.

Auch wenn es sich hierbei scheinbar »nur« um spielerische Formen
handelt, werden die Strategien der Uber- und Unterordnung, der Beherr-
schung und der Ehrgewinnung beziehungsweise des Ehrverlustes, die
fur die Strukturen der sozialen Welt fundamental sind, im Modus des
»So tun als ob« praktisch eingetibt und einverleibt. Der »Konig« thront
oben, weil er dazu berechtigt erscheint, und der »Esel« tragt seine Last,
weil er sich weniger geschickt angestellt hat und nun sein Schicksal an-
nehmen muss. Folgt man Bourdieu, so handelt es sich bei derartigen
Spielen um wirksame Einpriagungsweisen, »die unter dem Deckman-
tel der Spontaneitit dennoch strukturale Ubungen darstellen mit dem
Ziel, die eine oder andere Form praktischer Beherrschung weiterzuge-
ben«5*. Gegensatzpaare wie »oben« und »unten«, »gebeugt« und »ge-
rade«, »leicht« und »schwer «, die gleichermafSen gesellschaftlich bedeut-
sam sind, werden somit auf spielerische Weise angeeignet, ohne dass das
ihnen zugrunde liegende »Referenzschema fiir die Ordnung der Welt«s3°
den Beteiligten bewusst ist. In diesem Sinne »findet sich die gesamte Mo-
ral des Ehrverhaltens in der korperlichen Hexis zugleich symbolisiert wie
realisiert«53*. Anders gesagt werden im Spiel gesellschaftlich relevante
Dispositionen eingetuibt und einverleibt, die zugleich tiber das Spiel selbst
hinausweisen. Von den Beteiligten wird nur verlangt, dass Spiel zu spie-
len und seine Logik zu befolgen. Die dabei ausgebildeten elementaren
Korpererfahrungen und impliziten Haltungen bringen schliefSlich Spiel-
und Alltagswelt wie auf wundersame Weise zusammen, indem die der
Spiellogik vorausliegenden gesellschaftlichen Positionen und Wertungen
— wie die »Ehre« (time) des »Konigs« (basileus) und die »Unterwiirfig-
keit« (tapeinophrosyne) des »Unfreien« (banausos) — praktisch eingetibt
und spielerisch ausgefithrt werden.

Erginzt werden diese nur scheinbar bedeutungslosen Kinder- und Ju-
gendspieless* durch andere Unterhaltungsformen, die eine offensichtlich
padagogische Funktion erfiillen. Hierzu zahlen insbesondere die 6ffentli-
chen Hahnenkampfe, die bei den aristokratischen Jugendlichen sehr be-
liebt waren und sich bis heute vor allem in Asien und Lateinamerika grofSer
Beliebtheit erfreuen. Hihne, die vermutlich erst im achten vorchristlichen

529 Bourdieu 1976, S. 192.

530 Ebda., S. 193.

531 Ebda., S. 195 (Hervorhebungen im Original).

532 Hierzu zdhlten aufSerdem Wiirfelspiele, Reifenspiele, Schaukelspiele, Kreisel-
spiele, Abzahlspiele, Wettspiele, Raufspiele, Puppenspiele etc. Vgl. ausfithr-
lich dazu Backe-Dahmen 2008.

156

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Jahrhundert aus Sudostasien eingefithrt und in Griechenland heimisch
wurden, galten ihren stolzen Besitzern als Vorbild fur Selbstgefalligkeit,
Tapferkeit, Mut und Einsatzbereitschaft. Sie wurden offentlich herumge-
tragen, umsorgt und wie ein kostbares Statussymbol behandelt. In anti-
ken Bilddarstellungen werden kampfbereite Hihne haufig mit gesenkten
Kopfen, aufgestellten Kimmen, gestraubten Nackenfedern und gebldhten
Kehllappen dargestellt, fest entschlossen, sich einer nahenden Auseinander-
setzung zu stellen.s33 Wihrend die »Streithdhne« aufeinander losgelassen
wurden, blieben die aristokratischen Jiinglinge unversehrt. Zwar zeigten
sie sich aufgebracht, besorgt und engagiert, aber sie traten nicht selber in
den Ring. Thre aufs Spiel gesetzte Ehre wurde durch die kimpfenden Hah-
ne verteidigt. Fir die Besitzer blieben die Folgen des Kampfes damit iiber-
schaubar, auch wenn Sieg und Niederlage durchaus starke Triumph- be-
ziehungsweise Unterlegenheitsgefuhle auslosen konnten.

Wichtig fiir den hier verfolgten Zusammenhang ist, dass bei den Hah-
nenkampfen Ehre und Prestige symbolisch zur Auffihrung gebracht
werden konnten, die im sozialen Alltagsleben mit seinen Interdependen-
zen, Rivalititen und Rangabstufungen ebenso bedeutsam waren. Indem
die Hihne gegeneinander kampften, war es den Spielern moglich, ohne
Gefahr fiir Leib und Leben, ihre Leidenschaften auszukosten. Gunst und
Missgunst, Zuneigung und Ablehnung, Liebe und Hass — die am Kampf-
geschehen Beteiligten konnten eben jenen Gefiihlen freien Lauf lassen,
die in ihrer alltdglichen sozialen Praxis eine nicht selten folgenschwe-
re Rolle spielten. Und da Spiel- und Alltagswelt zumindest vordergriin-
dig voneinander getrennt waren, sofern anstelle der emotionsgeladenen
Junglinge »nur« deren Schiitzlinge gegeneinander kdmpften, blieb das
Geschehen ohne direkte Wirkungen fiir die Alltagspraxis. Indirekt frei-
lich wurde die Alltagswelt hierdurch sogar noch gestirkt, da die inter-
nen Begleitumstande des Kampfgeschehens dhnliche Muster bedienten
und verstirkten, die auch aufSerhalb dieses symbolischen Zwischenspiels
zur Auffithrung gelangten.s3+

Ein weiterer verstirkender effet de réel ist darin zu sehen, dass
die Hahnenkampfe als offentliche Schaukdmpfe inszeniert wurden.
Nach den Perserkriegen fanden in Athen »gesetzlich festgeschriebene

533 Vgl. dazu die entsprechenden Abbildungen und Erlauterungen von Braun
2004, S. 403—406. Zu den homoerotischen Anspielungen des Hahnen-
kampfrituals vgl. ebda., S. 402.

534 Hier zeigen sich durchaus Parallelen zu den balinesischen Hahnenkdmpfen
aus der heutigen Zeit: »Die am Hahnenkampf Beteiligten glauben im Spiel
an dieselben Prinzipien wie in ihrer alltdglichen sozialen Praxis. Es ist die-
ser Glaube, der im Spiel die Emotionen intensiviert. Alltag und Spiel unter-
stiitzen sich gegenseitig. Uber die Emotionen verstirkt das Spiel den Glau-
ben an die Organisationsprinzipien nicht nur des Spiels, sondern auch jene
der Alltagswelt.« Gebauer/Wulf 1998, S. 198.

157

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Hahnenkampfe statt, bei denen alle wehrfahigen jungen Manner, die
Epheben, zuschauen mussten«535. Der Grund hierfiir bestand darin, dass
die kiinftigen Krieger sich ein Beispiel nehmen sollten an der Uberheb-
lichkeit, Unerschrockenheit und Unbeugsambkeit der Tiere. Da die Hah-
nenkampfe bis »aufs Blut« ausgetragen wurden, war eine Niederlage fiir
den Besitzer allerdings nicht nur schmachvoll und mit dem Verlust seines
Tieres verbunden; dariiber hinaus wurde der Tod eines Hahns im Kampf
als Opfergabe fiir die Gemeinschaft angesehen. Die Weihung wertvoller
Gegenstinde war in der griechischen Antike eine geldufige Praxis und
erfullte unter anderem den Zweck, die gefihrdete eigene Existenz oder
die des sozialen Verbandes zu schiitzen.s3¢ In diesem Sinne lasst sich der
Tod eines Hahns als pars pro toto — Opfer deuten, das dem Besitzer
zwar keine Anerkennung einbrachte, da es aus einer Niederlage hervor-
ging, jedoch auch nicht nutzlos war, da es der Gemeinschaft diente. Ne-
ben der Wirkung des Kampfspektakels als anschauliches Vorbild fiir die
kuinftigen Krieger, diente das Hahnenkampfritual somit auch der kollek-
tiven Angstabwehr, sofern der Tod eines Tieres die Schrecken tatsachli-
cher Kriege bannen sollte. Auch dies zeigt, wie eng Spiel- und Alltags-
welt miteinander verflochten waren, ohne dass diese Verbindungen den
Betroffenen selbst gelaufig sein mussten. Die Ausfithrung unterschiedli-
cher Spielpraktiken und Kampfrituale reichte bereits aus, den impliziten
Glauben an die Alltagswelt zu bestarken.

Am Beispiel des Spiels der Freier um die Gunst Penelopes wurde be-
reits deutlich, dass unter den Aristokraten des griechischen Mittelalters
der spielerische Einsatz von Gliick und Geschicklichkeit gegeniiber dem
energischen Gebrauch des eigenen Korpers vergleichsweise gering ge-
schitzt wurde. Reine Gliicksspiele, wie das Knobeln mit eigens dafiir
angefertigten Wiirfeln aus Ton, Bronze oder Glas (kyboi) beziehungs-
weise mit den linglichen Sprunggelenksknochelchen von Schafen oder
Ziegen (astragaloi), dienten vor allem der Ablenkung sowie dem Zeit-
vertreib. Auch wenn die Zahlenwerte der gegentiberliegenden Seiten der
kyboi und astragaloi immer die Gesamtsumme sieben ergaben, finden
sich keine direkten Hinweise auf hiermit verbundene magische Zahlen-
vorstellungen.s3” Die Wiirfelspiele mogen geeignet gewesen sein, Neme-
sis als Gottin des unverdienten Gliicks herauszufordern, so dass es vor
allem Kinder waren, die sich am blinden Zufall ergotzten. Und so ver-

535 Braun 2004, S. 406.

536 Siehe dazu weiter oben die entsprechenden Ausfithrungen zu den griechi-
schen »Opfermythen« (Kap. 3).

537 Nach verbreiteter antiker Auffassung setzen sich die materiellen Dinge aus
den vier Elementen Feuer, Erde, Wasser und Luft zusammen; Korper, Geist
und Seele stehen fur die drei menschlichen Wesensziige. In der Zahlenmystik
der Pythagoreer wurde die Zahl »Sieben« dementsprechend als Ausdruck
der gesetzlichen Lebensrhythmen verehrt.

158

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

wundert es nicht, dass die astralagoi zum wertvollsten Besitz eines Kin-
des gehorten. Der einfache Lohn des Zufalls stand einem Aristokraten je-
doch nicht gut an, da nicht der Beste, sondern der Gliicklichere den Sieg
davontrug, wodurch die natiirliche Uberlegenheit des Adels sogar infra-
ge gestellt wurde. Die allgemeine Gleichheit vor dem Spruch des augen-
losen Schicksals war daher eher eine Sache der Kinder (paidia), die sich
noch unbefangen der Willkiir des Zufalls beugten, ohne sich dagegen
aufzulehnen. Schulen konnten sie beim Wiirfelspiel zwar Eifer und Ein-
satz; eine »gerechte« Belohnung, die ihrer jeweiligen sozialen Stellung
entsprach, war hingegen nicht zu erwarten.

Widmeten sich Jugendliche oder Erwachsene dem Wiirfelspiel, so wur-
den sie schnell einer nachlissigen, unlauteren und lasterhaften Lebens-
filhrung verdachtigt.s3® Dies galt vor allem fir die Verwendung der ei-
gens hierfur angefertigten kyboi. Die Nutzung der natirlichen astragaloi
wurde demgegentuiber vor allem in aristokratischen Kreisen tiberwiegend
positiv gesehen. Da an zahlreichen Orakelstitten, vor allem in Kleinasi-
en, Vorhersagen und Schicksalsspriiche unter Zuhilfenahme der viersei-
tigen Wirfelknochen entschlusselt wurden, verkorperten die Orakelwiir-
fel eine andere Tradition und Ordnung, die vor allem in geometrischer
sowie archaischer Zeit das Denken und Handeln der Menschen ernst-
lich bestimmte:

»Together with their alignment with embodiment, astragaloi were strong-
ly associated with long-term transactional order — with those elements
perceived to be unchanging and constitutive of social and cosmic order.
Thus knucklebones were almost never discursively associated with gam-
bling for money and the other disembedded economic activities attendant
on gambling; instead, astragaloi seem to have been identified with sacri-
fice, with the gods and fate, with the dead, and with the innocent games
of children. «53

Folgt man dieser Einschitzung, so passten die »gottlichen Wiirfel« gut
zu der traditionellen Annahme einer natiirlichen Verkorperung aristo-
kratischer Ideale. Im Unterschied zu dem auf blofsem Zufall beruhenden
Wirfelspiel (kyboi), versprach die Verwendung der Wiirfelknochen, in
Verbindung mit der unsichtbaren Welt des Mythos und des Schicksals
treten zu konnen. Hiermit ist jedoch nicht der blinde Zufall beim kind-
lichen Wiirfelspiel gemeint, sondern der unvorhersehbare Einfluss der

538 So beklagt etwa der einflussreiche und um das 6ffentliche Wohl Athens be-
sorgte Rhetor Isocrates im Ubergang vom fiinften zum vierten vorchrist-
lichen Jahrhundert nachdriicklich den Verlust an Selbstkontrolle und Au-
tonomie unter den freien Minnern der Stadt, die sich nach seiner Ansicht
ungehemmt den Vergniigungen des Wiirfelns, Trinkens und Hurens ver-
schrieben hatten. Vgl. naher dazu Kurke 1999, S. 285-286.

539 Ebda., S. 288 (Hervorhebungen im Original).

159

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Schicksalsgottinnen (moiren), die die Gotter selbst beherrschten.s+ Die
Verwendung der astragaloi, die haufig von Opfertieren stammten, diente
somit nicht der einfachen Ermittlung blofser Zahlenwerte, anhand derer
Sieger und Verlierer in einem Gliicksspiel ermittelt werden konnten. Die
Orakelwiirfel galten stattdessen als sinnlich-magische Gegenstinde, die
einerseits mehr bedeuteten als das blofSe Knochenmaterial von Paarhu-
fern und andererseits weniger als das unbekannte Schicksal, auf das sich
die Tatkraft (energeia) des mythischen Bewusstseins richtete.s+ Auf-
grund dieser symbolischen Verbindung von konkretem Dingmoment
und abstraktem Bedeutungsmoment stand das »gottliche Wiirfelspiel«
folglich naher zur »eternal order of the gods, the dead, and the body«
als zu den kurzweiligen »games of chance«s+:, Ahnlich, wie die Got-
ter mit den Knochen der vor Troja gefallenen Helden ihr Spiel trieben
und sich am Schauspiel des todlichen Kampfes ergotzten, war es den
vornehmen Griechen gestattet, die »heiligen Wiirfel« einzusetzen, um
das Schicksal, die Gotter und die Toten anzurufen. Hierauf verweisen
auch die Namen, die fiir bestimmte Punktzahlen einzelner Wiirfe ver-
wendet wurden und die an bestimmte Gotter, Heroen, Konige, Aristo-
kraten und Hetdren erinnerten.s# Die unterschiedlichen Astragalspiele,
bei denen beispielsweise die Knochelchen moglichst geschickt in einem
Kreis zu platzieren waren (omilla) oder bei denen eine gerade oder un-
gerade Punktzahl erraten werden musste (astiasmos), waren nach aris-
tokratischem Spielverstindnis demnach kein blofler Zeitvertreib, son-
dern eine praktische Beglaubigung der von den Gottern eingesetzten
Ordnung. Der Unterschied zwischen kiinstlich hergestellten (kyboi) be-
ziehungsweise von Opfertieren entnommenen Spielsteinen (astragaloi)
war somit betrdchtlich; er begriindet sich darin, dass Zufall und Schick-
sal verscheiden waren.

An den so genannten »games of order«5#, bei denen ebenfalls kyboi
oder astragaloi eingesetzt wurden, lasst sich aufzeigen, wie das Schicksal
als mythisches Vermichtnis immer weiter zurtickgedriangt wurde. Aus
der Zeit zwischen 530 und 480 v. Chr. sind zahlreiche attische Vasenbil-
der uiberliefert, die in unterschiedlichen Variationen zwei Krieger zeigen,

540 Zur Herrschaft des Schicksals (moira) beziehungsweise der Schicksalsgot-
tinnen (moiren) siehe weiter oben Anm. 110 sowie Anm. 311.

541 Cassirer fasst diesen Gedanken folgendermafen: »Das positive Sein des em-
pirischen Objekts wird gleichsam durch eine doppelte Negation gewonnen:
durch seine Abgrenzung gegen das >Absolute« einerseits und gegen den Sin-
nenschein andererseits.« Cassirer 1994, S. 45.

542 Vgl. Kurke 1999, S. 295.

543 Vgl. ebda., S. 293. Hetdren waren im Unterscheid zu Dirnen im Altertum
sozial geachtet; durch die Verwendung ihres Namens beim Wiirfeln wurde
an das erotische Moment des Spiels appelliert.

544 Siehe dazu weiter oben Anm. 517.

160

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

die tiber einen Tisch gebeugt Spielsteine auf einem Brett bewegen. Es han-
delt sich hierbei vermutlich um die beiden Helden Achilleus und Aias, die
sich im Heerlager von Aulis, wo sich die Griechen zur Fahrt nach Troja
versammelten, die Wartezeit beim Brettspiel verkiirzt haben.s+ Die An-
griffswaffen noch zur Hand, nur Helm und Schild beiseite gelegt, sind
beide in ihr Spiel versunken. Auf einigen Darstellungen ist zudem die
Gottin Athene am vorderen Rand des Tisches, zwischen den beiden Hel-
den stehend, zu sehen, entweder als Mahnerin vor dem bevorstehenden
Kampf oder als Schiedsrichterin im Rahmen des Spiels. Gespielt wird ein
Brettspiel (pessoi), das zu dieser Zeit sehr beliebt und stark verbreitet war.
Der Name pessoi stand allerdings nicht nur fur das Spiel selber, sondern
bezeichnete ebenso die Spielsteine, das Spielbrett oder auch den Ort des
Spiels. Vermutlich handelt es sich bei dem Spiel der beiden Krieger um
das so genannte Funflinienspiel (pente grammai). Bei diesem Spiel waren
auf dem Spielbrett an beiden Enden je funf parallele Linien aufgezeich-
net, auf denen die jeweils fiinf Spielsteine der beiden Spieler, die aufgrund
unterschiedlicher Farben eindeutig zugeordnet werden konnten, aufge-
stellt wurden. Da den bildlichen Darstellungen nicht zu entnehmen ist,
wie das Spiel tatsichlich gespielt wurde, handelt es sich bei der nachfol-
genden Beschreibung nur um eine wahrscheinliche Wiedergabe des Ab-
laufs, dessen Deutung dementsprechend unter Vorbehalt steht:

»Zuerst wurde gewlrfelt und die geworfene Zahl dann in einen ent-
sprechenden Zug mit dem Spielstein umgesetzt. Die Kunst bestand da-
rin, von dem Wurf — sei er niedrig oder hoch — den bestmoglichen Ge-
brauch zu machen. Das Spiel vereinte also Zufall und Geschicklichkeit
und erforderte nach Platon (Staat 374 c), dass man sich bereits von Kin-
desbeinen an damit beschiftigte. «54¢

In einer der seltenen Beschreibungen des Spiels durch einen spiteren
Kommentator findet sich aufSerdem der Hinweis, dass die jeweilige Mit-
te der beiden Funferreihen »heilige Linie« (iera gramma) genannt wur-
de.s+” Es wird vermutet, dass ein Spielstein, der auf diese markante Linie

545 »Obwohl literarisch iiber ein Brettspiel zwischen Achill und Aias nichts be-
kannt ist, hat man verschiedentlich versucht, die Szene in einen epischen Zu-
sammenhang zu stellen. Athena erscheint vielleicht in einem nicht erhalte-
nen Epos, um die in ihr Spiel vertieften Helden zur Schlacht zu rufen. Das
Brettspiel ist in spateren Quellen mehrfach mit dem Trojanischen Krieg ver-
bunden worden, wenn auch Aias und Achill nicht namentlich genannt wer-
den.« Pfisterer-Haas 2004, S. 382. Dort finden sich auch verschiedene Ab-
bildungen von Vasenbildern der hier beschriebenen Szene.

546 Ebda., S. 384.

547 Vgl. Kurke 1999, S. 262. Zitiert wird dort eine Textpassage des griechischen
Sophisten Julius Pollux, der im zweiten nachchristlichen Jahrhundert gelebt
hat.

161

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

gesetzt werden durfte, als »Konig« (basileus) galt und damit an Bedeu-
tung gewann. Unklar ist jedoch, welche Vorteile sich dadurch eroffneten,
da offen ist, welche Spielziige ausgefiihrt und welche Spielziele verfolgt
wurden. Abgesehen davon ist jedoch davon auszugehen, dass neben den
unkontrollierbaren Zufillen beim Wiirfeln bereits nach strategischen Re-
geln gespielt wurde, die sich als symbolischer Ausdruck sozialer Verhalt-
nisse, das heifst als »civic symbolism«548 verstehen lassen:

»In the case of pente grammai (bracketing for the moment the possi-
bility of a >king piece<), the >holy line« as the midmost of five lines may
evoke the temples and sanctuaries that tend to occupy the accropolis
at the center of the city, so that the game board mimes civic geography.
And whether it was pente grammai or some other board game that in-
volved the use of dice, the combination of pure chance and movement
on a board elegantly figures the mediation of the polis, which imposes
itself as a screen between individual citizens and the devastating force
of tuche.«s#

Der Konig, der zugleich die zentrale und wichtigste Linie im jeweils ei-
genen Spielfeld besetzt, wird vermutlich von den Spielsteinen auf den
Linien vor und hinter ihm geschiitzt. Dadurch ist es ihm moglich, seine
prominente Stellung gegen die Angriffe aus den Reihen des Gegenspielers
zu sichern. Uber das »mythische Denken« ist bekannt, dass riumliche
Unterscheidungen nicht einfach der Logik des abstrakten Nebeneinan-
ders im Sinne des »Hier« und »Dort« folgen, sondern dass jede raumli-
che Position, Linie, Schwelle oder Grenze, sofern sie bedeutsam ist, eine
eigene Tonung oder Wertung besitzt, die unmittelbar empfunden wird.ss°
Die »heilige Linie« auf dem Spielbrett unterscheidet sich rein dufSerlich
nicht von den sie umschliefSenden Linien. Ihre symbolische Bedeutung
erschliefSt sich erst, wenn sie in ihrer Beziehung zu den anderen Linien —
und nicht etwa in ihrer vermeintlichen Substanz — verstanden wird, das
heifSt: wenn man die unterschiedlichen Bedeutungen der Linien in ihrem
Zusammenhang begreift. »Heilig« wird die mittlere Linie erst dadurch,
dass sie von den profanen Linien unterschieden wird, wobei die Willkiir
dieser Unterscheidung zugleich auf den »Schein von Sinn«55* verweist,
dem man erliegt, wenn man die vermutete Evidenz ihrer Bedeutung im
Symbol selber aufzufinden versucht. Und wie im Spiel die Linie dem ba-
sileus Macht verleiht, indem der besondere Ort auf dem Spielbrett den

548 Ebda., S. 265.

549 Ebda., S. 265 (Hervorhebungen im Original).

550 Einen lebhaften Eindruck vermitteln Schillers animistischen Ankliange an
die beseelte Natur im Gedicht tiber Die Gotter Griechenlandes. Siehe dazu
weiter oben Anm. 94. Zur Gliederung des Raums im mythischen Bewusst-
sein vgl. ausfiihrlicher Cassirer 1994, S. 104-128.

551 Vgl. dazu Bourdieu 1994, S. 12.

162

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MYSTERIENSPIELE

Konig fur alle sichtbar als solchen ausweist, so wird auch im Mythos die
Autoritit (kydos) des Konigs von Zeus selber tibertragen: »denn hoch
ob anderer Ehre/ Steht Herr-Konigs Amt, dem Zeus das Zepter verlie-
hen«.55* Nicht das Zepter, sondern das hierarchisch gedeutete Verhiltnis
der Gotter, Heroen und Menschen sowie der Menschen untereinander
rechtfertigt die Bedeutung der Herrschaft, die in der archaisch-polytheis-
tischen Gesellschaft auf dem Prinzip der Ehre gegriindet ist. Die »heilige
Linie« wie das »Zepter« sind nicht mehr als blof§ sichtbarer Ausdruck
dieses Verhiltnisses, das von den Betroffenen allerdings unbedingte An-
erkennung verlangt. So wie Zeus sich dem Konig gegeniiber verhilt, so
verhilt sich der Herrscher zu seinen Untertanen: diese sollen zu ihm auf-
schauen, wie er zu den Gottern aufblickt. Symbole und Insignien, wie
»Linie« und »Zepter«, erinnern auf anschauliche Weise daran, dass die-
se Regel im Spiel wie im Leben gleichermaflen zu befolgen ist, wobei die
Furcht vor Gottern und Konigen sich vor allem daraus speist, dass Zu-
widerhandlungen gegen die Ordnung mit Ausschluss oder Vernichtung
bestraft werden.

Wenn es stimmt, dass die Vasendarstellungen des Spiels tatsachlich
Achilleus und Aias zeigen, dann konnte man annehmen, dass damit die
Bedeutung des Schicksals hervorgehoben werden sollte, da beide Hel-
den im Kampf um Troja starben. Die im Spiel verwendeten Wirfel wa-
ren demnach »an ominous sign of the fate that awaits the doomed
heroes«553. Allerdings wirkt das Schicksal hier schon nicht mehr unein-
geschrankt, sondern reguliert durch Vorstellungen tiber die Polisgemein-
schaft zur Zeit des Ubergangs vom sechsten zum fiinften vorchristlichen
Jahrhundert, wonach es als mannlich und ehrenhaft galt, fiir die eigene
Stadt zu kimpfen und zu sterben. Selbst wenn das Schicksal unausweich-
lich war, so war es doch bereits eingebunden in »the ordering frame-
work of the polis (just as the game combines the randomizing effect of
dice with the strategic order of pieces moved on the board).«s5¢ Ahnlich
wie die Spieler mit ihren Spielziigen strategische Vorteile zu erringen ver-
suchten, ergaben sich auch die Krieger in einer Schlacht nicht kampflos
ihrem Schicksal. Ehre musste errungen und gewonnen werden, weshalb
eine gleichartige Anordnung und Verteilung der Spielsteine im Rahmen
des Funflinienspiels nicht vorgesehen war, wie das Beispiel des Konigs
und der »heiligen Linie« zeigt.

In einer anderen Brettspielvariante namens polis, die um 550 vor
Christus vom Komodiendichter Kratinossss erstmals schriftlich erwihnt
wurde, wurde auf den Einsatz von Wiirfeln verzichtet. Auch bei diesem

552 Homer 1963, Ilias, S. 14 (1. Gesang, 276-277).
553 Kurke 1999, S. 272.

554 Ebda., S. 274.

555 Vgl. dazu Zimmermann 2011, S. 718-730.

163

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Spiel saflen sich zwei Spieler an einem Brett gegeniiber, dessen Flache
durch Linien unterteilt war. Entscheidend war hier der Raum zwischen
den Linien, der mit bis zu dreifSig Spielsteinen je Spieler besetzt wurde.
Anders als beim Fiinflinienspiel waren alle Spielsteine gleichwertig, das
heifit einen Konig, Heerfiihrer oder dhnliches gab es nicht. Das Ziel des
Spiels bestand darin, in die gegentiberliegenden Linien einzudringen, um
gegnerische Spielsteine durch Umzingelung zu isolieren und zu entfer-
nen. Die Beziige zur Kampfformation der Hopliten, die als moglichst ge-
schlossene Phalanx auftraten, sind offensichtlich. Wurde die Kampflinie
durchbrochen, waren nicht nur die abgesonderten Krieger gefahrdet, son-
dern der gesamte Verband drohte auseinanderzufallen. Weiterhin lasst
sich auch die Gleichwertigkeit der Spielsteine vor dem Hintergrund deu-
ten, dass der Zugang zur Streitkraft seit Einfuhrung der Timokratie un-
ter Solon grundsatzlich jedem offen stand, der sich die dafur notige Aus-
rustung leisten konnte. Spiter, zu demokratischer Zeit, war es in Athen
sogar moglich, eine Hoplitenausristung nebst Bewaffnung (panoplia) im
stadtischen Zeughaus zu entleihen.

Folgt man der Einschatzung von Leslie Kurke, so erschlief3t sich der
»civic symbolism« dieses rein strategischen Brettspiels bereits tiber
Name und Struktur: »For the game called polis, this is clear; some-
how the board is like the city whose framing structure endows its citi-
zens with identity and equal status.«55¢ Der Vergleich der unterschiedli-
chen Brettspielvarianten legt tatsachlich nahe, »that polis analogizes the
democratic city, while pente grammai mimes the form of oligarchy«ss7.
Dies passt riickblickend zum kulturhistorischen Kontext, sofern der hier
fragliche Zeitraum die Zeit des Ubergangs von der Archaik mit ihren
konkurrierenden Adelshdusern zur griechischen Klassik mit ihren zahl-
reichen Kriegen und Verdnderungen in Kunst, Kultur und Politik be-
zeichnet, die auch auf das Spielverhalten sich ausgewirkt haben durfte.
In jedem Fall bleibt festzuhalten, dass die zuvor beschriebenen Entwick-
lungen im Rahmen der festlichen Dichtung (a) wie auch der ludischen
Alltagspraktiken (b) dadurch gekennzeichnet sind, dass beide Bereiche
sich von ihren mythischen Urspriingen allmihlich 16sten und neue, bis-
her unbekannte Formen ausbildeten. Diese langsame Loslosung, die frei-
lich nicht stetig und kontinuierlich, sondern ungleichzeitig — mit einigen
Briichen und Riickverweisen — verlief, hatte insgesamt zur Folge, dass
der Anspruch auf Vorrang, den der Mythos und die ihn verkorpernde
Adelselite fur sich reklamierte, seine zur Schau getragene Unantastbar-
keit einbiifste. Wahrend Odysseus die Freier seine Frau noch mit List und
Kraft in ihre Schranken weisen musste und der Sieger bei den panhelle-
nischen Wettkampfen dafiir geehrt wurde, dass er sich selbst riskierte,

556 Kurke 1999, S. 265.
557 Ebda.

164

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

fanden sich bei den hier beschriebenen Spielpraktiken zwar noch deut-
liche Anklange an das Schicksal und die gottlichen Willenskrafte. Aller-
dings verloren sie an Ernst und Verbindlichkeit, die der Mythos noch
mit Macht durchzusetzen vermochte. Dies galt im fiinften vorchristli-
chen Jahrhundert fiir das erbauliche Theaterspiel ebenso wie fiir die vor-
nehmlich auf Zerstreuung bedachten Spielformen, in denen mythische
Elemente zwar noch aufzufinden waren, die jedoch bereits der Welt des
Als-Ob angehorten.

Der Mythos forderte Verehrung, Furcht und Unterwerfung. Das La-
chen war sein Feind - selbst wenn mit Dionysos und seinen Gefahrtin-
nen eine Figur in Erscheinung trat, die im rauschenden Tanz und Gelach-
ter den animalischen Kriften der Natur fronte.ss® Doch auch wenn, wie
in den nachfolgenden Religionen, »Lachen und Unfug ihren umgrenz-
ten Platz«55® haben konnten, waren die mythologisch als heilig oder als
tabu bestimmten Objekte und Bereiche vorbehaltlos anzuerkennen. An-
ders als beim Spiel, aus dem man gefahrlos ausscheiden konnte, erwies
sich der Mythos als todernst im wortlichen Sinne. Der Zorn des Achil-
leus oder des Odysseus waren kein personliches Ereignis, sondern zu-
allererst eine Sache der Gotter. Dagegen beriihrte die Niederlage beim
Brettspiel oder der Prestigeverlust beim Hahnenkampf eher die thymo-
tischen Leidenschaften des eigenen Affekthaushalts. Doch diese Damp-
fung des Erlebens, die Bruno Snell unter die Uberschrift Die Entdeckung
des Geistes’s gestellt hat, hatte ihren Preis. Der Mensch des klassischen
Zeitalters war von nun an gefordert, neue Tugenden auszubilden, die
sich nicht mehr uneingeschrankt am traditionellen Ideal des Schonen
und Guten (kalokagathia) ausrichteten. Um das innere Seelenleben (psy-
che) gegen falsche mythische Anmutungen und Zumutungen schiitzen
zu konnen, bedurfte es besonderer politischer Rahmenbedingungen, die
in der Polisgemeinschaft ihren idealtypischen Ausdruck fanden.

7. Platonopolis

Im dritten nachchristlichen Jahrhundert, also ungefihr sechshundert
Jahre nach Platons Tod, entstand der Plan fiir ein politisch-philosophi-
sches Experiment. Plotin, der Begriinder des Neuplatonismus, versuch-
te nach seiner Ubersiedlung von Alexandria nach Rom den rémischen
Herrscher Gallienus fiir seine Idee zu gewinnen, eine Stadt im Geiste

558 »Fiir die Aufziige der Dionysien in Delos ist ein grofler holzerner Phallos
inschriftlich bezeugt. Zu den athenischen Dionysien schickte jede Kolonie
regelmifig einen Phallos.« Otto 1989, S. 149.

559 Vgl. dazu Burkert 2009, S. 218, Anm. 2.8.

560 Snell 1975.

165

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

und nach den Gesetzen von Platons Politeia zu griinden. Fiir dieses Un-
terfangen, das der rechten Erziehung zum Staat und damit zum Philo-
sophieren dienen sollte, war bereits ein Ort im Siidwesten der italieni-
schen Halbinsel, in Kampanien, gefunden worden. Dort befanden sich
die Reste einer verlassenen Ansiedlung, die durch Verfall und Pliinderun-
gen unbewohnbar war und nun wieder aufgebaut werden sollte. Doch
das notige Geld hierfiir wurde nicht bewilligt, da die Mehrzahl der Mit-
glieder des romischen Senats befiirchtete, dass die angestrebte Philoso-
phenherrschaft in der romischen Provinz ihre aristokratischen Privilegi-
en und Reichtimer gefihrden konnte. Platonoplolis blieb ein utopisches
Gedankenexperiment.5®

Damit schrieb sich eine Prophezeiung fort, die Platon am Ende seines
philosophisch-politischen Hauptwerks, Politeia, zum Ausdruck bringt,
nachdem er zuvor das Modell der Polis entwickelt hatte, wonach der Ide-
alstaat, dem man dienen moge, nicht wirklich existieren miisse, um als
Vorbild fiir die moralisch Strebenden geeignet zu sein:

»Aber im Himmel ist er vielleicht als Muster hingestellt fiir den, der
ihn anschauen und gemif§ dem Erschauten sein eigenes Innere gestalten
will. Ob er irgendwo sich wirklich vorfindet oder vorfinden wird, da-
rauf kommt es nicht an; denn nur den Geschaften dieses Staates wird er
sich widmen, eines anderen aber nicht. «56

Der Philosoph, der gelernt hat, sich selbst zu fithren, regiert bereits »in
seinem Staate«5%, das heifSt er bedarf seiner Vaterstadt nicht, um ver-
nunftgemif$ zu leben. Er griindet gleichsam sich »selbst als Stadt« (be-
auton katoikizein), in der die widerstrebenden Krifte wohlgeordnet
und »ganz in den Dienst der Seelenharmonie«s% gestellt sind. Wenn
man bedenkt, welchen Stellenwert die Polisgemeinschaft fiir den Ein-
zelnen besaf$sés, erschliefSt sich erst die Tragweite dieser Sichtweise, die
fur herkommliche Auffassungen des Zusammenlebens in der Polis eine
Provokation darstellen musste. Das Reich des Philosophen schien schon
nicht mehr ganz von dieser Welt, auch wenn Platon deutlich zu verste-
hen gibt, dass fiir die eigene Seelen- wie auch die politische Staatsver-
fassung eine Beteiligung an den irdischen Staatsgeschiften geradezu ge-
boten ist.5¢¢

561 Vgl. zu den Hintergriinden und Auswirkungen des Projekts einer »Stadt der
Philosophie« O’Meara 2003.

562 Platon 1993 c, Staat, 592 b.

563 Ebda., Staat, (Hervorhebung im Original).

564 Ebda., Staat, 591 d.

565 Zur Polisgemeinschaft als der »eigentliche(n) Religion der Hellenen«, siehe
weiter oben Anm. 426.

566 Zu Platons zumindest passiver Unterstiitzung des gescheiterten Versuchs von
Mitgliedern seiner Akademie, in Syrakus den dort herrschenden Tyrannen

166

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

Der Bruch mit dem Mythos, den Platon propagiert, verlangt den Men-
schen einiges ab. Wihrend im Mythos soziale Formen iiber Narrative
und Rituale hergestellt wurden, fiir die die Erzihlenden und Handelnden
nicht selbst verantwortlich waren, wendet sich der Appell an den Logos
im wortlichen Sinne an das verntinftige Wort, das tatsichliche Geltung
erst durch kritische Anwendung und Priifung gewinnt. Walter Burkert
beschreibt diesen Zusammenhang folgendermafSen:

» Mythos im Kontrast zum logos: logos kommt von legein, >zusammen-
setzen«. Es bedeutet die Sammlung von Fakten: logon didonai, vor einer
kritischen und misstrauischen Zuhorerschaft Zeugnis ablegen, mythos
bedeutet, eine Geschichte erzihlen, fiir die man keine Verantwortung
tbernimmt: ouk emos ho mythos — dies ist nicht meine Geschichte, aber
ich habe sie anderswo gehort. «5¢7

Fur die Polisgemeinschaft, die nicht mehr auf das uiberlieferte Wort allein
vertraute, und die den Sprecher in Verantwortung fiir das von ihm Ge-
sagte nahm, bedeutete die »Sammlung von Fakten«, ihre Uberfiithrung in
Argumente und Positionen sowie ihre Vertretung in der 6ffentlichen Aus-
einandersetzung durchaus eine Zumutung. Die freie Rede in der Offent-
lichkeit, nicht nur wihrend einer Volksversammlung (ekklesia), sondern
auch im kleineren Rahmen, etwa in der Akademie oder im Gymnasion,
war nicht selten begleitet von wachsendem Misstrauen und gegenseitigen
Verdichtigungen. Der philosophisch geweckte Zweifel versetzte die Be-
teiligten in einen Zustand potenzieller Feindseligkeit, bei dem man nicht
einfach darauf vertraute, dass es allen Rednern allein um die gute und ge-
rechte Sache ging. Der Erfolg der Sophisten, die ihre Zuhorer vor allem
auf ihre Seite zu ziehen versuchten, war nur zum Teil ihren vorgebrachten
Inhalten und Griinden geschuldet; entscheidend war ihre geschulte Rhe-
torik, ihr tiberzeugendes Auftreten und der machtvolle Einsatz der Stim-
me, die gezielt benutzt wurde, um die noch Unentschlossenen fiir sich zu
gewinnen. Versierte Redner und Politiker verstanden es, die versammel-
te Menge in Erregung oder Angst zu versetzen, um ihr Anliegen durch-
zusetzen. In Athen, wo die Volksversammlungen zunichst auf der Agora,
anschlieflend auf einem westlich der Akropolis gelegenen Hiuigel (pnyx)
und spiter im Dionysostheater stattfanden, herrschte seit den Reformen
des Kleisthenes das demokratische Recht der Gleichheit (isegoria) und
Redefreiheit (parrbesia). Entscheidungen, die getroffenen wurden, wa-
ren fur alle am Prozess der Entscheidungsfindung Beteiligten verbindlich,
das heifst die Verantwortung wurde auf alle Polismitglieder ausgeweitet.
Auch wenn auf diese Weise eine Verantwortungsgemeinschaft hergestellt
wurde, blieben Zwistigkeiten nicht aus, da Mehrheitsentscheidungen

zu stiirzen, um eine platonische Staatsordnung einzufiihren, vgl. Berve 1957,
S. 65-66.
567 Burkert 1979, zit. nach Sennett 1997, S. 102.

167

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

uberstimmte Minderheiten zur Voraussetzung hatten. Der Konflikt blieb
somit das entscheidende Merkmal demokratischer Staatsverfassungen.
Das wachsende wechselseitige Misstrauen sowie die sich langsam 16-
senden Bande traditioneller Gemeinschaften, die bisher fraglos schienen
und nunmehr nach Begriindungen verlangten, veranderten auch das her-
kommliche Verstindnis des Ideals der kalokagathia. War dieses in vor-
klassischer Zeit noch gebunden an aristokratisch-agonale Praktiken und
Lebensformens®, so erhielt der Begriff des »Schonen und Guten« im Zuge
seiner philosophischen Verwendung einen neuen Klang. Nicht mehr die
Zugehorigkeit zu »den Guten« (aristoi) aufgrund edler Taten und Eigen-
schaften, sondern die Fihigkeit, Taten und Eigenschaften in ihrem » Gut-
sein« erkennen und dementsprechend unterscheiden zu konnen, trennte
den edlen Philosophen vom schlichten Menschen. Sokrates iibernimmt
diese philosophische Aufgabe in den Dialogen Platons, indem er seine Ge-
sprachspartner notigt, iber ihr Verhalten Rechenschaft abzugeben und
etwa danach fragt, wie man einen guten Feldzug fithren, einen guten Krug
herstellen oder ein gutes Gedicht machen konne, ohne zu wissen, was
»das Gute« sei. In der Verwirrung der jeweiligen Dialogpartner, die die
Frage nach dem begrifflich Allgemeinen nicht positiv beantworten kon-
nen, offenbart sich zugleich die Erschiitterung der herkommlichen Auf-
fassung, wonach »schon und gut« (kalos kagathos) wie selbstverstandlich
zusammengehoren. Nicht der von den homerischen Géttern begiinstigte
Sieger in einer kriegerischen Auseinandersetzung oder in einem agonalen
Wettstreit, sondern derjenige, der zwischen dem »Sieg« und dem »Gu-
ten« zu unterscheiden weifS, verfigt tiber ein allgemeines Wissen. »Die
verschiedenen technai konnen weiter praktiziert werden, aber sie haben
nicht mehr den logos; den logos hat jetzt derjenige, der nicht mehr den lo-
gos in der techne, sondern den logos, der verfiigt Uber die technai, hat.«%
Die unterschiedlichen technai, selbst wenn sie geschickt ausgeiibt wurden
und im Ergebnis ansprechend ausfielen, wurden dadurch zu blofsen Ma-
nifestationen herabgewiirdigt und nicht selten als triigerisch diffamiert.
Die Ironie besteht nun darin, dass Sokrates eingesteht, das » Gute«
auch nicht zu kennen; eben darum sei er jedoch ein wenig weiser als jene,
die nur vorgeben wiirden, ihr Handwerk zu verstehen. Selbst wenn der
Philosoph den logos nicht als eigenen Besitz reklamiert, erhebt er gleich-
wohl den Anspruch, sein Nichtwissen als Herrschaftswissen auszutiben.
Schliefflich habe er sich vom mythischen Schein falscher Selbstverstand-
lichkeiten und fataler Fraglosigkeiten gelost, wodurch er erst befihigt
sei, zu denken und zu handeln, ohne durch duflere Anlasse geleitet oder
durch gottliche Einflusse sowie schicksalhafte Fiigungen bestimmt zu
sein. Als Denker seiner Gedanken und Titer seiner Taten verfiigt allein

568 Zur »Einheit von Adel, Reichtum und Trefflichkeit« siehe weiter oben Anm. 73.
569 Heinrich 1986, S. 164 (Hervorhebungen im Original).

168

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

der Philosoph nach eigener Auffassung tber die notige Selbstkontrol-
le (autonomia) und Gelassenheit (ataraxia)s7°, um nicht nur tiber sich
selbst, sondern um auch, um tber andere zu herrschen. Da der Feldherr
nicht wirklich weif$, wie man einen Krieg gut fithrt, der Handwerker
nicht angeben kann, wie man einen Krug gut herstellt und der Dichter
nicht begriinden kann, wie man einen Vers gut verfasst, gelingt es ihnen
nicht, sich tiber ihre jeweilige Praxis zu erheben. Laut Platon ist dies al-
lein dem Philosophen méglich, der aufgrund seiner eingeiibten Uber-
legenheit (askesis) nicht mehr gebunden ist an die konkreten Anforde-
rungen und Erfordernisse entfremdeter Arbeit (ponos). In den Schriften
Platons finden sich zahlreiche Beispiele, in denen der Philosoph seine ver-
meintliche Uberlegenheit machtvoll demonstriert — etwa wenn Sokrates
als weitblickender » Generalist« vorgestellt wird oder wenn die philoso-
phische Begriffsarbeit tber die praktische Tatigkeit triumphiert.’”* Die
Tiatigkeit des Philosophen scheint den unterschiedlichen Praktiken des
Alltags vor allem deshalb iiberlegen, weil es ihr gelungen ist, sich von
ihnen zu 16sen. Wihrend diese ihren Inhalten und Umstdnden verhaf-
tet bleiben, wenn strategisch gehandelt, handwerklich gearbeitet oder
kinstlerisch gedichtet wird, folgt der Philosoph allein seinen Gedanken.
Auch wenn der Denker keine der praktischen Fertigkeiten, tuber die er
reflektiert, selbst beherrscht und keine der von ihm aufgeworfenen Fra-
gen selbst beantworten kann, scheint er gleichwohl berufen, sich tiber die
Alltagswirklichkeit samt ihren Zumutungen zu erheben. Dies gelingt, in-
dem der »Freund der Weisheit« (philosophos) von der Wirklichkeit abs-
trahiert und ihre Notwendigkeiten zuriickweist — oder anders gewendet:
indem er die praktischen Fertigkeiten gedanklich so zusammenschaut
(theoria), dass sich das Denken nicht ldnger als gleichartige Befahigung
neben anderen begreifen ldsst.

Auf diese Weise tibt die Macht der Abstraktion, die bei Platon im Phi-
losophenkonig ihren politischen Ausdruck findet, ihre Herrschaft iiber
sich und Giber andere aus. Nur der »Selbst-Denkende« und »Nicht-mehr-
von-aufSen-Bewegte « erscheint nunmehr berufen, auch tiber jene zu ge-
bieten, die in ihren Gedanken unselbstindig und in ihren Taten fremd-
gefiihrt sind. Doch um dies zu ermoglichen, bedurfte es einer politischen
Programmatik, die nicht mehr nur den Edelfreien, sondern den Polisbur-
ger und bald schon den Menschen tiberhaupt ins Auge fasste. Das philo-
sophisch gedeutete Verstindnis vom »Schonen und Guten« unterschied
sich von der aristokratisch-agonalen Bedeutung vor allem darin, dass
es nicht mehr in der Wirklichkeit und Wirksamkeit vermeintlich edler
Menschen und Taten verehrt wurde, sondern in der ethischen Forderung

570 Zur Selbstbeherrschung und Unerschiitterlichkeit des Sokrates siehe weiter
oben Anm. 44.
571 Siehe zu diesen Beispielen weiter oben Anm. 45 und Anm. 7o.

169

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

gipfelte, »die Menschen besser zu machen«572, Dieses ethische Ideal, das
der Uberlieferung zufolge Sokrates bis zum Ende seines Lebens fiir den
Preis seiner Verurteilung und Totung verkorperte, bezog sich nicht nur
auf »die Menschen«, sondern auch auf die staatlichen Einrichtungen,
die so zu gestalten waren, dass sie zur allgemeinen Hoherentwicklung
beitrugen. Insbesondere die politisch-philosophischen Schriften Platons
verschreiben sich dieser Zielsetzung, die nicht mehr im Glauben an die
Vortrefflichkeit der Adelsherrscher sich erschopfte, sondern die Vorherr-
schaft der Edlen und Besten durch staatlich organisierte erzieherische
Lektionen und Selektionen abzusichern wusste.

Das humanistische Vervollkommnungsprojekt, dessen Langzeitwir-
kungen bis heute spiirbar sind, verstand sich somit von Beginn an als
politische Aufgabe, die umso dringlicher wurde, je unwesentlicher die
mythischen Schicksalsmachte wurden. Um sie als Biirger auf die Buhne
der Polis zu bringen, waren Subjekte heranzubilden, die die fiir sie vorge-
sehenen Positionen im staatlichen Gefiige auszufiillen vermochten. Denn
anders als in der durch dauerhafte Konflikte gekennzeichneten Demo-
kratie, ging es nach Platons Staatsverstindnis vor allem darum, die fiir
das Gemeinwesen glinstigsten Eigenschaften der Polisburger so aufei-
nander abzustimmen, dass ein moglichst bestandiger und spannungsfrei-
er Zustand des politischen Gemeinwesens gewihrleistet war. Die Kunst
des Philosophen als Herrscher und Machtexperte bestand insbesonde-
re darin, die beiden widerstrebenden Antriebskrifte der angriffslustigen
Hitzigkeit einerseits und der bandigenden Besonnenheit andererseits so
in ein Gleichgewicht zu bringen, dass das politische Gemeinwesen insge-
samt davon profitierte. Dies bedeutete konkret, dass die streitbaren wie
die umsichtigen Naturen im Hinblick auf ihre jeweiligen Funktionen im
Staatswesen auszubilden und auszuwihlen waren.

Da auch die Philosophen, die zur Regierung der Polis bestellt waren,
erzogen werden mussten, stellt sich fiir Platon die Frage nach dem uber-
geordneten Ziel, auf das alles Streben und Handeln gerichtet ist. Der Phi-
losoph findet — kaum iiberraschend - eine »philosophische« Antwort,
indem er feststellt, dass das »hochste Wissen«, auf das alles Begehren hin-
strebt, die »Idee des Guten«573 sei. Die »Idee des Guten« ist jedoch nicht
zu verwechseln mit »dem Guten« selbst. Thre Unabgeschlossenheit bleibt
ein Stachel des Denkens und somit ein regulativer Anreiz fur »jene Bes-
ten im Staat«574, die allein in der Lage sein sollen, sich von den »sicherer
Erkenntnis entbehrenden Meinungen«575 abzulésen. Auch hier korres-

572 In politischer Hinsicht wird diese Aufgabe bei Platon den Gesetzen iibertra-
gen. Vgl. dazu Platon 1993 g, Gesetze, 631 d—632 c.

573 Platon 1993 c, Staat, 505 a.

574 Vgl. ebda., Staat, 505 d.

575 Ebda., Staat, 506 c.

170

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

pondiert die herausgestellte philosophische Bescheidenheit mit dem po-
litischen Herrschaftsanspruch, der freilich umso nachdriicklicher einge-
fordert wird, je weniger »das Gute« selbst sich bestimmen lasst. Sokrates,
der von seinen Gespriachspartnern aufgefordert wird, sein Wissen tiber
»das Gute« mitzuteilen, weist dieses Ansinnen konsequent zuriick, indem
er rhetorisch zuriickfragt, ob es denn in Ordnung sei, »wie ein Wissender
tiber Dinge zu reden, tiber die man nichts weifs«57¢. Und da das eingestan-
dene Nichtwissen sehr viel besser sei als blof§ vermeintliches Wissen oder
blankes Unwissen, wihnt sich der Philosoph geschiitzt vor vermeintlich
falschen Fragen. Denn auch wenn »das Gute« selbst unerkennbar bleibt,
so gibt doch die »Idee des Guten« den »Dingen, welche erkannt werden,
Wahrheit« und »dem Erkennenden die Kraft zum Erkennen«577.

Der offensichtliche Unterschied zu den mythisch-rohen Herrschafts-
praktiken kann freilich nicht dariiber hinwegtauschen, dass der Verweis
auf die »Idee« sowie auf »das Gute« selbst, das »nicht das Sein ist, son-
dern an Wiirde und Kraft noch tiber das Sein hinausragt«57%, von Platon
als Instrument zur Herrschaftssicherung verwendet wird. Da auch der
Philosoph eher der »Idee« als dem »Sein« verhaftet ist, scheint er allein
berufen, die Politik des Staates im Sinne »des Guten« zu leiten.5”? Der
damit verbundene Herrschaftsanspruch, der hinter dem »Guten« selbst
zu verschwinden scheint, tritt jedoch wieder in den Vordergrund, wenn
man den Blick auf die politische Praxis richtet, deren erkennbares Merk-
mal ihre Ausfihrung ist. Laut Platon hat der Staat die Aufgabe, die Idee
der Gerechtigkeit zu verwirklichen, wobei die Teilhabe (methexis) hie-
ran nur dann moglich ist, wenn jeder Stand innerhalb der Polisgemein-
schaft die ihm zukommenden Aufgaben erfiillt und jeder einzelne dem-
entsprechend »das Seinige tut«s*. Blieben namlich die Standesgrenzen
unbeachtet und wollten alle alles tun, so wire die angestrebte Ordnung
des Staates gefihrdet. Um den Staat also lebendig zu halten, bedarf es
der Unterscheidung zwischen den Stinden, die bei Platon in Analogie

576 Ebda., Staat, 506 c.

577 Vgl. ebda., Staat, 508 d.

578 Ebda., Staat, 509 b.

579 Im Jahr 1942 wird dieser Anspruch von einem fithrenden deutschen Phi-
losophen folgendermafSen ausgedriickt: »Diese Unterscheidung (zwischen
allgemeiner Meinung und zugrunde liegender Idee; EB.) der platonischen
Philosophie ist aber auch erst, wie sich zeigen wird, die Ermoglichung einer
wirklichen, d. h. die Wirklichkeit formenden und nicht nur in ihren gegebe-
nen Erscheinungen sich hin und her windenden Staatskunst. Wer so unter-
scheidend durch das Geltende auf die Idee hindurchblickt, ist schon Philo-
soph, und wer so auf das Dauernde hindurchblickt, vermag grofSe Politik,
d. h. bestandhafte Gestaltung der staatlichen Wirklichkeit zu treiben.« Ga-
damer 1985, S. 256.

580 Vgl. Platon 1993 c, Staat, 433 a.

171

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

zur Aufgliederung der Seele ausfallt. Die fithrenden Regenten, denen auf-
grund ihrer Einsicht und Weisheit die Aufgabe zukommt, fiir »den Staat
als Ganzes«5*" einzutreten, verkorpern die lenkende Vernunft (hegemoni-
kon). Sie entstammen dem Stand der Wichter, dessen Angehorige Beamte
und Soldaten in einer Person sind, und die dafiir Sorge tragen, dass der
Staat dauerhaft gegen Bedrohungen gewappnet ist. Die Wichter miissen
vor allem lernen, ihre Pflichten gegeniiber dem Staat und seinen Geset-
zen mit Tapferkeit und Willenskraft (¢hymikon)s®* zu erfiillen. Von den
mythischen Kampfern unterscheiden sie sich vor allem dadurch, dass sie
ihre Waffen nur fir das Gemeinwesen, nicht aber fiir sich selbst einset-
zen. Auf diese Weise verkdrpern sie die Verniinftigkeit im Willen. Ubrig
bleibt der zahlenmifig grofste Stand der Bauern, Handwerker und Kauf-
leute, der fur die leiblichen Giiter des Staates zu sorgen hat und nach
Moglichkeit so verntinftig werden soll, wie es eben moglich ist. Auch
wenn alle Stinde der Besonnenheit (sophrosyne) bediirfen, damit der
Staat in »Eintrachtigkeit«5* bestehen kann, sind vor allem im dritten
Stand die zahlreichen »Liiste und Begierden«s (epithymetikon) zu zi-
geln. Diese Aufgabe wird von den Mitgliedern der beiden anderen Stande
iibernommen, die »durch den iiberlegenen Verstand geleitet«5*5 bereits
gelernt haben, sich selbst zu mifSigen: »Siehst du nicht«, so die von So-
krates in diesem Zusammenhang in rhetorischer Absicht an seinen Ge-
sprachspartner gerichtete Frage, »dass auch dies sich in unserer Stadt fin-
det, und dass in ihr die Begierden in der Menge und bei den Ungebildeten
beherrscht werden von den Begierden und der Einsicht in den Wenigeren
und Edlen?«5% Wiirde man nicht mafligend auf die »Unverntinftigen«
und »Ungebildeten« einwirken und den dritten Stand sich selbst tiber-
lassen, dann wiirden nicht nur die Betroffenen selber, sondern auch »un-
sere neue Stadt« — wie es fast schon utopisch heif$t —, »sich selbst unter-
legen«5%7 sein. Vor allem dem dritten Stand, dessen Streben einseitig auf
Erwerb, Besitz, und Begehrlichkeit gerichtet ist, fehlt es an Einsicht und
Vernlinftigkeit (alogon). So, wie es dem »verntinftigen Teil « der Seele zu-
kommt, zu herrschen, »da er weise ist und fiir die gesamte Seele Fiirsorge
tragt«5*®, muss der »begehrliche Teil« — respektive der dritte Stand — ge-
bandigt werden und gehorsam sein. Dem »zornmiitigen Teil« kommt in
diesem Zusammenhang die Aufgabe zu, tiber die widerstreitenden Wil-
lenskrifte zu wachen und sie in die richtige Richtung zu lenken.

581 Vgl. ebda., Staat, 428 d.

582 Vgl. ebda., Staat, 429 d.

583 Vgl. ebda., Staat, 432 a.

584 Vgl. ebda., Staat, 430 ¢ sowie ergianzend 442 a.
585 Vgl. ebda., Staat, 431 b.

586 Ebda., Staat, 431 b.

587 Vgl. ebda., Staat, 431 a.

588 Vgl. ebda., Staat, 441 d.

172

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

Insbesondere die abschitzige Charakterisierung des dritten Standes
und die daraus abgeleiteten politischen Schlussfolgerungen verweisen
auf das spannungsreiche Verhiltnis zwischen den Stinden, das eher ei-
nem dystopischen Zustand als einer harmonischen Einheits® gleicht. Die
totalitare Vorstellung vom Staat als Einheit der Ordnung, in dem jeder
das Seinige tut (idiopragia) und damit dem Ganzen dient, wird bei Pla-
ton noch ohne jeden Vorbehalt in ihrem Zwangscharakter dargestellt
und am Verhiltnis der Seelenteile zueinander erldutert:

»Und diese beiden (die lenkende Vernunft und die Verniinftigkeit im
Willen; EB.), in solcher Weise erzogen und in Wahrheit in dem, was das
Thrige ist, unterwiesen und herangebildet, werden dann den begehrli-
chen Teil unter ihre Leitung nehmen, der sich bei jedem in der Seele am
breitesten macht und nie genug haben kann. Sie werden tber ihn wa-
chen, dass er nicht, durch Befriedigung der vermeintlichen Liste des
Leibes angeschwollen und stark geworden, aufhore das Seinige zu tun
und sich herausnehme dasjenige sich untertinig zu machen und zu be-
herrschen, iiber das einem Geschlechte seinesgleichen die Herrschaft
nicht zukommt, und so das gesamte Leben von Grund aus zerstore. «5%°

Dieser Vergleich beschreibt weniger eine einmiitige Ordnung als viel-
mehr ein Kriegsszenario mitsamt den dazugehorigen Drohungen und
Repressionen. Letztere miissen jedoch nicht eigens ausgefiihrt, sondern
nur angedeutet werden, da »das Herrschende und die beiden Beherrsch-
ten daruiber einverstanden sind, dass dem vernuinftigen Teil die Herr-
schaft gebithre«s9*. Die Annahme einer verniinftig geregelten Ordnung
der Stinde untereinander, die dem einzelnen seinen Platz im Gesamtge-
flige eindeutig zuweist, lasst fiir Platon keinen Zweifel an der » Gerech-
tigkeit« (dikaiosyne) des Staatsganzen zu. Die geforderte Eingliederung
in die politische Herrschaftsordnung wird mit der Verfassung der See-
le gleichgesetzt, deren Gesundheit ebenfalls davon abhingt, dass man
»die Herrschaft iiber sich selbst gewonnen« und »in sich Ordnung ge-
schaffen« hat.s** Die organische Vorstellung vom Ganzen wird durch
diese Gleichsetzung nochmals verstirkt, so dass es von vornherein ge-
meinschaftsschidigend wire, wiirde man die Ordnung des Seele wie des
Staates bedrohen und fir ein »naturwidriges Beherrschtwerden des ei-
nen Teils durch den anderen«s93 eintreten.

589 So wird in Platons Hauptschrift auffallend hiufig betont, welche Bedeutung
das Mit-sich-Einigsein fiir das harmonische Zusammenleben in der Polis
hat. Vgl. dazu ebda., Staat, 352 a; 411 €5 442 ¢; 443 d; 554 d-554 €; 589
a-591 d.

590 Ebda., Staat, 442 a.

so1 Ebda., Staat, 442 c.

592 Ebda., Staat, 443 c.

593 Vgl. ebda., Staat, 444 d.

173

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

Der hier umrissene Aufbau des Staatsganzen bei Platon ist somit von
der Idee geleitet, dass die verntnftige Einheit der Ordnung in jedem Ein-
zelnen und seinem Tun begriindet ist und im Zusammenwirken der hie-
rarchisch geordneten Stinde politisch wirksam wird. Die verniinftige
Herrschaft im gerechten Staat, gleich ob sie von einem Konig oder von
mehreren Aristokraten ausgeiibt wird, fulst somit nicht, wie noch in den
Jahrhunderten zuvor, auf der direkten Gewalt und Willkiir des Starke-
ren, sondern auf der »wohlgeordneten Organisation« des Staates und sei-
ner Gesetze.?* Auch wenn die Philosophenkonige und Herrschaftseliten
als Personen in Erscheinung treten, um dem »guten Staat« ein »wiirdi-
ges Gesicht« zu geben, deutet sich hier bereits der Wandel zu einem tech-
nokratischen Herrschaftsverstindnis an, bei dem die zielgerichtete Pla-
nung und Herausbildung zweckdienlicher Eigenschaften fiir den Staat als
Ganzes immer starker in den Vordergrund ruckt. Die weisen Herrscher
mochten vielleicht noch den Gottern gleichen, die sich unter der Herr-
schaft des Zeus im Laufe der Jahrhunderte immer mehr zuriickgezogen
hatten; die politische Aufgabe bestand jetzt jedoch vor allem darin, den
Staat so zu organisieren, dass die stindische Ordnung als Garant der
Herrschaft moglichst dauerhaft erhalten werden konnte. Die Herrscher
wechselten, also musste die Herrschaft gesichert werden, um die » Tugend
der Stadt«5*s zu bewahren. Da laut Platon hierfiir jeder »das Seinige «5¢
tun muss, um den Bezug auf das Ganze zu gewihrleiten, waren zuallererst
die Standesgrenzen zu festigen beziehungsweise die » Vielgeschiftigkeit
der drei verschiedenen Stinde und ihr gegenseitiges Ubergreifen ineinan-
der«5%7 zu verhindern. Die Tugendbildung — Weisheit bei den Herrschern,
Tapferkeit bei den Wichtern und MafSigung beim Volk — entsprach be-
reits der politischen Forderung nach Aufrechterhaltung der Standesun-
terschiede. Fiir die Durchsetzung der damit verbundenen Herrschaftsan-
spriiche bedurfte es jedoch einer geeigneten Erziehung (paideia), die es
ermoglichte, die sittliche Ordnung des Lebens gemif$ der politischen Ord-
nung der Stande einzurichten.

Im siebten Buch der Nomoi spricht Platon selbst durch die Stimme ei-
nes sogenannten Gastfreundes. Der Athener, wie er dort genannt wird,

594 Vgl. ebda., Staat, 445 c. Bezeichnend in diesem Zusammenhang ist die Cha-
rakterisierung von Platons totalitarer Staatsauffassung als »Herrschaft, die
nicht Besitz der Gewalt, sondern Verwaltung der Staatsmacht ist.« Gada-
mer 1985, S. 257 (Hervorhebung EB.).

595 Vgl. ebda., Staat, 433 c.

596 Siehe dazu weiter oben Anm. 580.

597 Platon 1993 c, Staat, 434 b. Fiir den Autor ist der Staat dann gerecht, »wenn
die drei Klassen verschiedener Naturen, die sich in ihm finden, eine jede die
ihr zukommende Aufgabe erfiillt; besonnen aber hinwiederum und tapfer
und weise auf Grund gewisser anderer Gemiitsbewegungen und Eigenschaf-
ten der ndmlichen Menschenklassen.« Ebda., Staat, 436 a.

174

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

klart seine Gesprachspartner dariiber auf, dass »die richtige Erziehung
keine andere sein kann als diejenige, die sich fihig erweist, Leib und
Seele so schon und trefflich zu gestalten wie nur moglich«59%. Bereits
im Mutterleib solle man damit beginnen, die Korper der noch Unge-
borenen durch »Erschiitterung und Reibung«5*® anzuregen, indem »die
schwangere Frau fleifig spazieren gehen und dann das zur Welt gekom-
mene junge Geschopf formen miisse wie Wachs, solange es noch weich
und bildsam ist«®°. Platon widmet also seine Aufmerksamkeit gleicher-
mafSen dem Korper wie der Seele, und der Philosoph entwickelt durch-
aus konkrete Vorstellungen dartuber, wie mit beiden im weiteren Erzie-
hungsprozess zu verfahren ist. Keinesfalls diirfen Koérper und Seele sich
selbst tiberlassen werden, denn »es gibt nur eine Rettung fiir beide: die
Seele darf nicht ohne den Korper und der Korper nicht ohne die Seele in
Bewegung gesetzt werden, auf dass beide, ihre Rechte verteidigend, ins
Gleichgewicht und zur Gesundheit gelangen. «%°* Was sich zunichst an-
hort wie ein harmonisches Miteinander, entpuppt sich jedoch schon bald
als Abwehr- beziehungsweise Unterwerfungsstrategie. Das durch die Be-
wegung von Korper und Seele angestrebte »Gleichgewicht« fithrt nicht
etwa zu einem friedlichen Ausgleich zwischen beiden, sondern dient, wie
im voranstehenden Zitat leicht zu iiberlesen ist, insbesondere der Ver-
teidigung der jeweiligen »Rechte«. Diese sind gerade nicht gleich, son-
dern gegensitzlich, sofern sie an unterschiedliche Strebensrichtungen ge-
bunden sind, namlich »den Trieb nach Nahrung, verursacht durch den
Korper, und den Trieb nach Einsicht, verursacht durch das Géttlichste,
dessen wir teilhaftig sind«%°*, Die Analogie zu den drei politischen Stin-
den und Seelenteilen fallt hier sogleich ins Auge. Um ein »vernunftgema-
Ses Leben« fithren zu kénnen, muss laut Platon »der Teil, der bestimmt
ist, die Leitung des Korpers zu iibernehmen, (...) moglichst frith mit der
Kraft ausgeriistet werden, seiner Fuhrerstellung auf das Schonste und
Beste gewachsen zu sein«%3. Auch der »verniinftige Teil« des Menschen
— ahnlich wie der fithrende Teil der Seele und des Staates — ist in Be-
wegung zu versetzen und zu halten, damit er die ihm zuerkannte Rol-
le ausfiillen kann. Laut Platon besteht geradezu die »Pflicht, dafir zu
sorgen, dass einem jeden Teil die ihm zukommende Nahrung und Be-
wegung zuteil werde«°4, Folglich ist es auch kein Widerspruch, dass
die Geistesmenschen und Philosophenherrscher ihre Korper tiben. Da

598 Platon 1993 g, Gesetze, 788 b.

599 Ebda., Gesetze, 789 b.

600 Ebda., Gesetze, 789 c.

601 Platon 1993 d, Timaios, 88 a.

602 Ebda., Timaios, 88 a.

603 Ebda., Timaios, 89 b.

604 Vgl. ebda., Timaios, 9o b. Zum Gymnasion als Ort der »Staatserziehung«
in der griechischen Polis siehe weiter oben Anm. 430.

175

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

sie bereits gelernt haben, sowohl sich selbst als auch andere zu fuhren,
leben sie schon nicht mehr »im Banne der Begierden und des Ehrgei-
zes«, so dass sie nicht Gefahr laufen, ihre »ganze Kraft in den Dienst
dieser Triebe «%°s zu stellen. Wem es gelungen ist, »all sein Bemiihen auf
die Bereicherung seines Wissens und den Erwerb wahrer Erkenntnis-
se« zu richten, der scheint gefeit gegen die niederen Versuchungen des
irdischen Lebens.®¢

Anders jedoch diejenigen, die alle Merkmale eines »rein irdischen Ge-
schopfes« besitzen und »gar keine anderen als irdische Gedanken in sich
tragen«*”. Diese Menschen bediirfen der Leitung und Fithrung, damit
sie nicht dem »Erdartigen und Sichtbaren« verhaftet bleiben und etwa
»dem Bauchesdienst, dem rohen Ubermut und der Trunksucht«5* ver-
fallen. Die erzieherische Aufgabe besteht darin, die Seele vor den irdi-
schen Versuchungen zu bewahren, indem der Korper von allen falschen
»Liisten und Begierden, von Trauer und von Furcht« gereinigt wird.é*
Der Korper wird damit zum Hauptgegenstand der Bearbeitung, da er
die aufwirtsstrebenden Seelenkrifte hinabzuziehen droht, wenn er sei-
ne wilden und ziigellosen Triebe ungehindert entfalten kann. Die positi-
ven Triebe, wie den Mut, gilt es daher zu stirken und unter die Leitung
der Vernunft zu bringen, wihrend die vernunftwidrigen Triebe und Be-
gierden zu kontrollieren und niederzuhalten sind. Fir die Bearbeitung
des Korpers kommt laut Platon alles in Betracht, was »im Leibe durch
Gymnastik und Heilkunst vermittels richtiger Ausscheidung«®™ gereinigt
werden kann. Denn so, wie der Korper alles Schlechte und Bedrohliche
absondern kann, wenn er sich den Leibesubungen (gymnastike) und sei-
ner Gesunderhaltung (diaita) widmet, so 16st sich schliefSlich auch die
gelduterte Seele vom Korper, »da sie im Leben sich freiwillig in keine
Gemeinschaft mit ihm einlief3, sondern ihn floh und sich auf sich selbst
zuriickzog, weil dies ihr einziges Bemithen war«®'*. Zu den Gottern ge-
langen nur jene Seelen, die schon zu Lebzeiten wahre Tugend iiben, dem
wahren Wissen nachstreben und sich vom Korper 16sen. Bleiben sie hin-
gegen dem Irdischen verhaftet, so finden sie auch im Tod keine Ruhe und
sind dazu verurteilt, an den Gribern umherzuirren, »bis sie aus Begierde

605 Vgl. ebda., Timaios, 90 a.

606 Ebda., Timaios, 9o b. Laut Platon hat der bessere Teil des Menschen seinen
»Wohnsitz in dem obersten Teile« des Korpers, der »uns von der Erde auf-
wirts richtet zur verwandten Himmelsregion, als Geschopfe, die nicht irdi-
schen, sondern himmlischen Ursprungs sind.« Ebda., Timaios, 9o a.

607 Vgl. ebda., Timaios, 9o b.

608 Vgl. Platon 1993 a, Phaidon, 81 c-81 d.

609 Vgl.ebda., Phaidon, 83 a. Zur »Reinigung des Korpers (katharmos, kathar-
sis) und nicht der Seele« in Platons Korperpadagogik vgl. Konig 1989, S. 41.

610 Vgl. Platon 1993 e, Sophistes, 226 d.

611 Vgl. Platon 1993 a, Phaidon, 8o c.

176

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

nach dem ihnen noch anhaftenden Leibartigen wieder in einen Korper
eingeschlossen werden«62.

Nun liefle sich einwenden, dass in Platons Phaidon die letzten Stun-
den des Sokrates geschildert und das Thema des Sterbens am Beispiel
der Trennung von Koérper und Seele hervorgehoben wird. Ergdnzend
hinzuzuziehen ist daher der Dialog Symposion, der sich mit der Frage
beschiftigt, wie Korper und Seele durch die Praxis des Eros zusammen-
finden. Tatsichlich lassen sich die beiden Dialoge inhaltlich kaum von-
einander trennen. Um es jedoch vorwegzunehmen: Obwohl der Eros als
Ausdruck des menschlichen Strebens die auch im Phaidon thematisierte
»Hoherentwicklung des Menschen« zum Ziel hat, bedeutet dies nicht,
dass die Grenze zwischen den korperlichen Erscheinungen und den geis-
tigen Formen aufgehoben wird. Die Trennung (chorismos) zwischen der
phanomenalen und der intelligiblen Welt bleibt vielmehr bestehen. Ohne
dass an dieser Stelle eine ausfiihrliche Deutung gegeben werden kann®s,
sei zumindest darauf hingewiesen, dass der Korper beziehungsweise das
verkorperte Schone als notwendiger — gleichwohl zu uberwindender —
Ausgangspunkt fur die Erkenntnis »der geistigen Schonheit«®4 ange-
nommen wird:

»Beginnend mit dem sinnlich Schénen hienieden muss man dem Scho-
nen zuliebe Schritt fur Schritt immer weiter emporsteigen, als ginge es
eine Stufenleiter hinauf, von einem einzelnen Schonen zu zweien und
von zweien zu allen schonen Korpern, von den schonen Kérpern sodann
zu den schonen Lebensberufen und von diesen zu den schénen Wis-
sensgebieten und von diesen Wissensgebieten aus gelangt man schlief3-
lich zu jenem Wissensgebiet, das nichts anderes zu seinem Gegenstand
hat als eben jenes Schone selbst, das er nun schliefflich in seiner Rein-
heit erkennt.«6%s

Der vorgeschlagene Weg fiihrt also von den schonen Korpern, uber das
Verstandesdenken bis zur reinen Vernunftschau, die alles uberragt. Nur
wem es gelingt, »mit seinem geistigen Auge« die »volle Wahrheit« zu
erkennen, der ist ein » Gottgeliebter« und der »Unsterblichkeit teilhaf-
tig«.*¢ Der beziehungsweise die Korper werden in diesen Ausfithrun-
gen der Priesterin Diotima nicht besonders hoch geschitzt. Sie gelten
als unstet, veranderlich und sterblich, weshalb im weiteren Dialogver-
lauf das Experiment ausgefihrt wird, sich zumindest gedanklich von
ihnen zu befreien. Kehrt man nach dem Gedankenexperiment wieder
zu ihnen zuriick, misstraut man ihrer natiirlichen Verfasstheit und kann

612 Vgl. ebda., Phaidon, 81 d.

613 Vgl. dazu sowie zum Folgenden Bockrath 2000.
614 Vgl. Platon 1993 b, Gastmabhl, 210 a.

615 Ebda., Gastmahbl, 211 b.

616 Vgl. ebda., Gastmabl, 212 a.

177

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

umso einfacher Abstand nehmen beziehungsweise iiber sie verfiigen.
Wechselt man jedoch einmal die Perspektive und begreift die beschrie-
benen »Stufen der Hoherentwicklung« gleichsam von unten als »Stu-
fen der Abstoflung«, so wird der Verlust deutlich, den man erleidet,
wenn man sich auf den Weg zu den reinen Ideen macht. Die Schwie-
rigkeit fiir eine mogliche Teilhabe (methexis) am vermeintlich Guten
besteht namlich darin, dass der Korper, den es zu iiberwinden gilt, ei-
nem erst die Mittel zur Verfiigung stellt, derer man bedarf, um ihn ab-
zustofSen. Da auch Sokrates nicht nur Geist und Seele besitzt, sondern
auch korperlich existiert, kann er sich nur selbst iiberwinden, indem
er seinen Korper beherrscht. Die Dialektik von Selbstbefreiung und
Unterwerfung richtet sich also gegen die eigene materielle Existenz,
da sie direkt verfugbar und beeinflussbar ist. Weil jedoch der Korper
genau so lange existiert, wie seine AbstofSung als notwendig begriffen
wird, kommt Platon zu der dhnlich bereits im Phaidon ausgesagten
Schlussfolgerung, bereits im Leben dem Tode moglichst nahe zu sein,
damit der Triumph uber die eigene Unvollkommenheit tiberhaupt ge-
lingen kann.

Der »Alleskonner«*7 Sokrates gibt hier nur ein Beispiel dafur, wie
mit irdischen Dingen umzugehen ist. Das Ziel, gegen samtliche Schick-
salsschlage unempfindlich (ataraxia) zu sein, wird durch die Schulung
(askesis) gerade des Teils erreicht, der sich als unvollkommen, schwach
und anfallig erweist. Der Korper wird abgehartet und trainiert, damit
der Geist umso hoher triumphieren kann. Der Philosoph strebt empor,
indem er seine bediirftige Existenz erfolgreich abwehrt — und zwar mit
dem tibergeordneten Ziel, sie letztlich tiberwinden zu konnen. Kérperbe-
arbeitung und -verneinung liegen folglich eng beieinander und der Hin-
weis, dass trotz der eindeutigen Abwertung des Leibes bei Platon keine
negative Bewertung der gymnastischen Erziehung zu finden ist, wider-
spricht dieser Einschitzung nicht. Im Gegenteil: damit der Kérper mog-
lichst wirkungsvoll in den Dienst des herrschenden Logos beziehungs-
weise, wie in Platons politischen Schriften ausgefiihrt, in den Dienst der
Polisgemeinschaft gestellt werden kann, erscheint die Ausbildung seiner
Moglichkeiten geradezu geboten. Eine gute korperliche Verfassung ist
schliefSlich hilfreich, um den Miihen des Alltags zu widerstehen, und dass
vor allem die Krieger fiir ihre Aufgaben eine »gymnastische Erziehung«

617 Siehe dazu weiter oben Anm. 46 sowie Anm. 68. Im Symposion demonstriert
Sokrates seine Selbstbeherrschung und Uberlegenheit am Schluss des Dia-
logs dadurch, dass er bis zum Sonnenaufgang in heiterer Gelassenheit wei-
terzecht und diskutiert, nachdem die meisten Giste bereits vor Erschopfung
eingeschlafen sind. Als schlieflich auch seine beiden letzten Gespriachspart-
ner einnicken, erhebt er sich, wandert zum Lykeion, wo er wie iiblich den
ganzen Tag verbringt, um erst am Abend wieder nach Hause zuriickzukeh-
ren. Vgl. ebda., Gastmabl, 223 d.

178

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

genieflen sollen, tiberrascht ebenso wenig.¢*® Die Erziehung des Kor-
pers erfullt zuerst den tibergeordneten Zweck, die Funktionsfihigkeit
des Einzelnen und insbesondere die der Gemeinschaft zu erhalten. Da-
riiber hinaus ist der Korper selbst von geringer Bedeutung beziehungs-
weise, wie das Beispiel des Sokrates zeigt, ist er zuriickzuweisen, wenn
er seine storenden Anspriiche anmeldet. Nur auf diese Weise erscheint
es moglich, dass zumindest der nicht-korperliche Teil des Menschen, das
heifdt seine Seele, gerettet werden kann.

Waihrend im Phaidon der Gedanke der Reinigung des verderblichen
und ziigellosen Korpers im Vordergrund steht, liegt der Schwerpunkt
im Gastmahl auf seiner Uberwindung. Fiir beide Dialoge gilt, dass die
geforderte MafSigung (sophrosyne) und Selbstbeherrschung (enkrateia)
unablissig mit Zwang und Unterdriickung einhergeht. Klaus Heinrich,
der an unterschiedlichen Beispielen demonstriert, dass Platon geradezu
fasziniert ist von dem, was er abzustofen fur notwendig halt, spricht in
diesem Zusammenhang davon, dass »hier jemand (Platon; E.B.) sich sel-
ber bewusst Gewalt antut«®*, Allerdings erscheint diese Art der Gewalt-
ausiibung, die sich von den rohen und direkten Erscheinungsweisen der
homerischen Zeit deutlich unterscheidet, bereits in sublimierter Form.
Das Programm der »Hoherentwicklung des Menschen« lasst leicht ver-
gessen, was um des » Guten« und » Wahren« willen geopfert wird. Umso
wichtiger ist es daher, an den Preis der Zivilisierung zu erinnern, der
nicht im Himmlischen sich abbildet, sondern vielmehr »dem Mensch-
lichen und Sterblichen und Mannigfaltigen und Sinnlichen«%*° dhnlich
ist. Zu Beginn wurde bereits darauf hingewiesen, dass die Formen sub-
limierter Gewaltausiibung gleichsam die Richtung dndern und im Uber-
gang zur klassischen Epoche in einem » Zweikampf mit sich selber«5*
miinden. Die von Platon thematisierten moralischen Kimpfe gegen ver-
meintlich niedere Strebungen und Begierden richten sich dementspre-
chend weniger gegen dufSere Feinde als vielmehr gegen die bedrohlichen
Anteile des Selbst. Wenn die besseren und schlechteren Seelenteile mit-
einander um die Vorherrschaft ringen, kimpft das Selbst vor allem mit
sich und nicht gegen »eine andere, ontologisch fremde Macht«¢>2, Aller-
dings ist einzuschrianken, dass diese selbstbezogene »Kampfhaltung«,
die bei Platon als philosophische Gesinnung geadelt wird, erst in spitan-
tiker Zeit ihre volle Bedeutung gewann, insofern die Philosophie unter
dem Einfluss des Stoizismus zunehmend als individuelle Moralerziehung

618 Zur »gymnastischen Erziehung« bei Platon vgl. die entsprechenden Passa-
gen des Staates, 1993 ¢, 403 c—412 b sowie der Gesetze, 1993 g, 632 e-634
cund 788 a-834 d.

619 Vgl. Heinrich 1986, S. 204.

620 Vgl. zu dieser Aufzihlung leiblich bestimmter Attribute, Platon 1993 a, 8o a.

621 Siehe dazu weiter oben Anm. 43.

622 Vgl. Foucault 1990, S. 90.

179

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

in Erscheinung trat. Bei Platon bilden demgegeniiber auf die Soziabili-
tit gerichtete Uberlegungen den bestimmenden Hintergrund seiner Ge-
dankenwelt. Die teilweise direkte Ubertragung seiner philosophischen
Uberlegungen in staatstheoretische Aussagen wird erst vor diesem Hin-
tergrund verstiandlich.

Die »Kunst der Umkehrung« (metanoia), bei der die Seele »nach der
richtigen Seite hingewendet«®* werden soll, ist nach dem bisher Gesag-
ten gerade keine bloffe Umkehr des Denkens, wie die begriffliche Ver-
kniipfung von meta und noein vermuten lasst, sondern auch eine auf die
Meisterung korperlicher Schwichen und Bedrohungen gerichtete politi-
sche Aufgabe. Laut Platon gilt fir den Einzelnen wie fiir den Staat glei-
chermafen, dass der anzustrebende »Friede untereinander« voraussetzt,
die notwendigen »Bestimmungen fiir den Krieg zu treffen«®*. Da ein
allgemeiner Kriegszustand auch fiir Friedenszeiten angenommen wird —
»Staaten gegen Staaten«, »Dorfer gegen Dorfer«, »Haus gegen Haus«,
»Mann gegen Mann« —, deutet dies »auch auf einen Krieg in jedem Ein-
zelnen hin, auf einen Krieg mit sich selbst«®s, Platon sieht darin gar »den
obersten Erklarungsgrund des Staates«, wobei er davon ausgeht, dass
»der Sieg tiber sich selbst bekanntlich der erste und schonste, das Sich-
selbstunterliegen das Allerhasslichste und Allerschlimmste«$2¢ ist. Der
»Krieg aller gegen alle« betrifft somit auch den »Krieg mit sich selbst«,
der fur Platon unvermeidlich ist und es zur Aufgabe macht, sich recht-
zeitig zu rusten, um weder anderen noch sich selber zu unterliegen. Die
hierbei ausgetibte » Gewalt«%*7 dient der Staats- wie auch der Selbstver-
vollkommnung, so dass ein Biirgerkrieg im Innern wie im Aufleren zu
fithren ist. Um »Friede untereinander« oder auch »Harmonie von See-
le und Leib«%** anzustreben, sind alle Truppen zu mobilisieren, um die
stindig bedrohte politische wie seelische Ordnung durch die vermeint-
lich besten und stiarksten Krifte schiitzen zu konnen. Je mehr Macht die

623 Vgl. Platon 1993 ¢, Staat, 518 c.

624 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 628 c.

625 Vgl. ebda., Gesetze, 626 b—626 d. An gleicher Stelle heifSt es entsprechend,
»im privaten Leben seien alle Feind mit allen, ja sogar jeder Einzelne mit
sich selbst«. Ebda., Gesetze, 625 c.

626 Vgl. ebda., Gesetze, 626 d.

627 »Denn wo immer die Besseren die Gewalt erlangen tiber die groffe Masse
und die Schlechteren, da spricht man mit Recht von einem Staate als einem
solchen, der sich selbst tiberlegen ist, und mit vollstem Recht gilt ein solcher
Sieg fur lobwiirdig; wo aber das Gegenteil der Fall ist, da ist auch das Ur-
teil das entgegengesetzte.« Ebda., Gesetze, 627 a. Zur »Uberlegenheit iiber
sich selbst« vgl. Platon 1993 c, Staat, 430 d—431 a.

628 Ahnlich wie der »Friede untereinander« nicht existiert, ist auch die »Har-
monie von Seele und Leib« nicht gegeben, sondern vielmehr aufgegeben.
Vgl. dazu Platon 1993 a, Phaidon, 91 b—95 a.

180

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

Streitkrifte gegen die duffere und innere Unordnung auf sich vereinigen,
umso besser. Der Schritt zur Tyrannei als die — vom Standpunkt der Star-
ken aus gesehen — gerechte Ordnung ist hier nicht mehr weit.

Auch wenn Platon im Staat die Tyrannei ablehnt, da ihre Ordnung
den »Krieg aller gegen alle« nicht beseitigt, sondern nur aufschiebt, bis
ein Stirkerer die Macht an sich reifSt, bleibt der Philosoph dennoch der
Logik der Herrschaft tiber andere und sich selbst verhaftet. Da der voll-
kommene — gute und gerechte — Staat unwirklich bleibt, muss man statt-
dessen die Welt der bloflen Meinungen und falschen Begierden reinigen
und in ihre natiirliche Schranken verweisen. In Friedenszeiten, in denen
der Krieg unterschwellig und verborgen bleibt, erscheinen die Instrumen-
te zur Herrschaftssicherung und Ordnungsbewahrung ebenfalls geban-
digt und versohnlich. Im unverfanglichen Dialog schliipft der Philosoph
in die Rolle des Arztes und des Mantikers, der die kranken Seelen auf
ihrem Weg zur Heilung unterstiitzt und dabei tief in sie hineinblickt, um
ihre gottliche Bestimmung zu erforschen.®* Als wohlwollender Begleiter
der Menschen geht er davon aus, dass sie wollen, was gut ist, ohne je-
doch zu wissen, was das ist. Um das herauszufinden, wendet er sich ihnen
zu und hebt durch geschicktes Nachfragen die in ihnen bereits schlum-
mernden Einsichten und Kenntnisse. Sokrates erscheint in den entspre-
chenden Dialogpassagen eher wie ein sanfter Hirte und nicht wie ein
eiserner Krieger fiir das Gute und Wahre. Doch darf man sich nicht daru-
ber hinwegtduschen, dass, wann immer der Philosoph die Moglichkeiten
des menschlichen und politischen Gelingens an anschaulichen Modellen
ausrichtet, die nicht dem Kriegsarsenal entnommen sind, damit ebenso
bestimmte Weisungen und Einschrinkungen verbunden sind.

Um der Idee menschlicher Vollkommenheit nahe zu kommen, bei der
Korper und Seele beziehungsweise die Seelenteile untereinander in ein
moglichst harmonisches Verhiltnis zu bringen sind, orientiert sich Pla-
ton an symbolischen Vorbildern des Gelingens. Als Paradigma gilt in die-
sem Zusammenhang etwa die Einheit und mathematische Ordnung der
Sternensphire. So wird das wilde Durcheinander der formlosen Mate-
rie in Platons Schopfungsgeschichte vom so genannten » Weltbildner «63°
zu einem wohlgestalteten Ganzen zusammengefiigt, in dem die vier Ele-
mente in einem genau abgestimmten Verhiltnis miteinander verbunden
sind. Die vom Schopfergott gewihlte Form der Erde wie des Weltalls ist
die Kugel »mit allseitig gleichem Abstand von der Mitte aus nach der

629 Von Sokrates ist iiberliefert, dass er die Philosophie wie einen Gottesdienst
verehrte und als frommer Mann dem Gott Apollon diente. Der Sonnengott
galt in Athen als Bewahrer vor Krankheiten und anderen Ubeln, so dass es
nicht verwundert, weshalb Sokrates als » Arzt der Menschen« sich ihm be-
sonders verbunden fiihlte.

630 Andere Bezeichnungen sind »Baumeister« oder »Vater dieses Alls«. Vgl.
dazu Platon 1993 d, Timaios, 28 c—29 a.

181

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

abschlieflenden Oberfliche«, die von allen Figuren »die vollkommens-
te und am meisten mit sich selbst gleich ist«%*. Da die Kugelgestalt vom
Mittelpunkt aus gleichférmig »in dem namlichen Raum und um ihre ei-
gene Achse«®? kreist, kommt sie dem Ideal der Bewegung, die in sich
selbst ruht, am nichsten. Ideal ist die Kreisbewegung fiir Platon auch
deshalb, weil sie gleichformig verlduft, ohne in »eine andere Form«%33
tiberzugehen. Im Unterschied dazu sind ungleichmifSige Bewegungen da-
durch gekennzeichnet, dass sie unstetig sind und ihre Richtung dndern,
etwa wenn ein anderer Korper sich in den Weg stellt oder ein anderes
Ziel erreicht werden soll. Von diesen halt die gleichformige Bewegung
»sich fern« und muss nicht »an deren Irrwandel «53 teilnehmen. Die Be-
deutung der gleichformigen Kreisbewegungen ldsst sich zudem noch da-
nach unterscheiden, ob sie durch Anstofle von aufSen oder aus sich selbst
heraus bewirkt werden:

»Von allen Bewegungen aber ist die beste diejenige, die ein Korper durch
sich selbst in sich entstehen lisst, denn sie ist am meisten der Bewe-
gung der Denkkraft und des Weltalls verwandt; geringartiger dagegen ist
die durch einen anderen Korper verursachte Bewegung; die schlechtes-
te aber diejenige, welche, wenn der Korper stillliegt und ruht, ihn durch
anderes und zwar nur teilweise in Bewegung setzt. «*3

Da Bewegungen dem Bereich des Werdenden angehoren, das alle wider-
sprichlichen Merkmale des Veranderlichen und Verganglichen aufweist,
ist es fir Platon umso wichtiger, zwischen moglichst guten und weniger
guten Bewegungen zu unterscheiden. An den schlechten beziehungswei-
se nicht aus eigener Kraft hervorgebrachten Bewegungen, die formlos
— ohne rechtes Maf§ und Ordnung — bleiben, haftet der Makel des blo-
Ben Zufalls und der Beliebigkeit. Sie entsprechen nicht den »Harmo-
nien und Umldufen des Alls« sowie den »Umlaufen in unserem Haup-
te«%3%, weshalb sie — dhnlich wie die korperlichen Merkmale im Prozess

631 Vgl. ebda., Timaios, 33 b.

632 Vgl. ebda., Timaios, 34 a.

633 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 894 a. Platon beschiftigt sich dort mit zehn
unterschiedlichen Bewegungsformen, die als Modelle des Werdens und der
Veranderung in den Blick genommen werden. Die Bewegung, die ihren »ru-
henden Punkt in der Mitte hat«, ist den Bewegungen vorzuziehen, »die vie-
le Orte durchlaufen«. Vgl. ebda., Gesetze, 893 d. Bereits Parmenides ver-
wendet das Bild einer »ringsum wohlgerundeten, allseitig gleichgewordenen
Kugel«, um die Vollkommenbheit des Seins zu veranschaulichen und gegen-
tber dem Nichtseienden abzugrenzen. Vgl. dazu Fragment 8 in Diels 1906,
S.121.

634 Vgl. Platon 1993 d, Timaios, 34 a.

635 Vgl. ebda., Timaios, 89 a. Zur Frage der Bewegungsursache siehe auch Pla-
ton 1993 g, Gesetze, 893 f.

636 Vgl. Platon 1993 d, Timaios, 9o d.

182

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

der Hoherentwicklung — moglichst zu meiden sind. In den Gesetzen, mit
denen Platon anstelle eines weiteren Entwurfs vom unerreichbaren Ide-
alstaat beabsichtigte, tatkriftig auf die Entwicklung der Griechenwelt
nach seinem Tode Einfluss zu nehmen, unterteilt er die so genannten
»Lehrfacher« im Rahmen der Wichterausbildung in »zwei Klassen«, die
sich einerseits auf die »Korperbildung« und andererseits auf die » Wohl-
gestalt der Seele« beziehen.%” Die »Kérperbildung« wird zudem unter-
gliedert in die Bereiche »Tanz« und »Ringen«, wobei der »Tanz« noch-
mals aufgeteilt wird einerseits in die »Nachahmung der dichterischen
Vorlage, wo es denn auf wiirdige und edle Haltung ankommt« und an-
dererseits in die »wohlangemessene Bewegung«, die »sich dem ganzen
Tanze mitteilt und von ihm unzertrennlich ist«.63® Das Unterscheidungs-
streben des Philosophen ist dadurch jedoch noch nicht an seinem Ende.
Nur wenige Seiten spater beschiftigt er sich erneut mit der Tanzkunst,
um ihre Bedeutung im Rahmen der staatlichen Erziehung durch gesetz-
liche Regelungen festlegen zu konnen. Zum unverzichtbaren Teil staatli-
cher Erziehung zahlen weiterhin die beiden Gruppen der friedlichen und
kriegerischen Tdnze, die emmeleia beziehungsweise pyrrhiche genannt
werden.® Beide erfiillen ihren jeweiligen Zweck, wenn sie »die Nach-
ahmung des Edlen und Erhabenen« anstreben und »auf dem Grunde ei-
ner besonnenen Seele« sowie »als Eigenschaft schoner Korper und ei-
ner tapferen Seele« in Erscheinung treten.®° Wahrend in kriegerischen
Tanzen Bewegungen eingeiibt werden, die fiir Angriff und Verteidigung
nutzbringend sind und die Korper in eine »aufrechte und straffe Hal-
tung«%" bringen, gelangt in friedlichen Tanzen ein »Gefiihl des Wohl-
behagens«*+* zum Ausdruck, das je nach zugrunde liegender Lust ent-
weder mit maf3vollen oder heftigeren Bewegungen einhergeht. Fir den
Philosophen besteht kein Zweifel, dass sich »der sittlich hoher Stehende
und mehr zur Tapferkeit Erzogene sich durch geringeren, der Feige und
nicht an mafSvolle Besonnenheit Gewohnte durch starkeren Wechsel der
Bewegungen «®+ auszeichnet.

Die fiir Platon typische Unterscheidung und Einteilung eines Phino-
mens (dibairesis) erfullt auch hier den Zweck, begriffliche Ordnungen

637 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 795 d.

638 Vgl. ebda., Gesetze, 795 e.

639 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 814 e-816 b. Beim emmeleia handelt es sich
um einen ruhigen und feierlichen Tanz, der im Kontext der griechischen Tra-
godie aufgefithrt wurde. Die pyrrhiche bezieht sich auf Tanzformen, die der
Kriegsvorbereitung dienten und kdmpferische Elemente mit und ohne Waf-
fen beinhalteten.

640 Vgl. ebda., Gesetze, 814 e.

641 Vgl. ebda., Gesetze, 815 a.

642 Vgl. ebda., Gesetze, 815 d.

643 Vgl. ebda., Gesetze, 815 e.

183

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

herzustellen und in ein hierarchisches System einzuordnen.®++ Bei den in
den Blick genommenen Tanzkiinsten fillt auf, dass starkere und hefti-
gere Bewegungen mdoglichst zu vermeiden sind, da die ihnen zugrunde
liegenden Gefiihle das anzustrebende Gleichmaf$ in der Bewegungsaus-
fithrung behindern, wogegen nur ausgeglichene Regungen ruhige und er-
habene Bewegungen hervorbringen. Selbst bei den kriegerischen Tdnzen,
die ihrer Art entsprechend durch heftigere Bewegungen gekennzeichnet
sind, kommt es darauf an, »taktvoll« und »angemessen«%+ zu agieren.
Nicht nur werden Anweisungen fiir achtbare beziehungsweise unange-
messene Bewegungen erteilt, sondern diese werden zudem sittlich be-
wertet. Die abzulehnenden Ténze sind den »hisslichen Korpern«4¢ vor-
behalten, nicht jedoch den »wohlgesitteten Mannern«®7, Zur » Gattung
zweifelhaften Charakters« zdhlen alle »Darstellungen von Bacchantin-
nen und dhnlichen Wesen, als da sind Nymphen und Pane und Silenen
und trunkene Satyrn, die man bei solchen Tanzen gewohnlich nach-
ahmt«®#, Da Sokrates als literarische Hauptfigur Platons nach allen be-
kannten Zeugnissen auch nicht gerade schén war und sogar mit einem
»hockenden Silenen«%+ verglichen wurde, ist nicht sogleich verstand-
lich, weshalb der scheinbar hassliche Liistling verehrt, die enthemmten
Tanze der dionysischen Schar jedoch abgewehrt werden. Die Auflésung
uberrascht freilich nicht, da die Schonheit des Sokrates nicht korper-
lich gemeint ist; »innerlich ist er ganz anders, namlich wie ein Gott, ein

644 Siehe dazu auch das Beispiel der » Angelfischerei« weiter oben Anm. 70.

645 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 816 a.

646 Vgl. ebda., Gesetze, 816 d.

647 Vgl. ebda., Gesetze, 815 b.

648 Vgl. ebda., Gesetze, 815 c. Fiir Platon gehoren diese Tanze weder zu den
friedlichen noch zu den kriegerischen, und es fillt ihm sichtlich schwer, ihre
Bedeutung zu bestimmen. Klar scheint nur, »dass sich der Staat mit dieser
Art von Tanz nicht zu befassen hat«. Vgl. ebda., Gesetze, 815 c.

649 So in der Lobrede des Alkibiades auf Sokrates, der in ihm Ahnlichkeiten mit
dem Satyr Marsyas zu erkennen meint. Vgl. dazu Platon 1993 b, 215 a.In an-
tiken Quellen, das heift Portratbusten und literarischen Texten, die alle nach
dem Tod des Sokrates entstanden sind, wird tibereinstimmend die auffillige
»Silenenhaftigkeit« des Philosophen hervorgehoben: »Die physiognomische
Verwandtschaft des Sokrates mit den Silenen mag urspriinglich durch ein-
zelne Merkmale, die zum Typos Silen gehorten, vermittelt sein. Silenen sind
Rundkdopfe mit starkem Haar- und Bartwuchs, Stiilpnase, grofSem Mund und
runden Augen. Wurde Sokrates aber erst einmal als Silen gesehen, so hief§ das
physiognomisch auch, in ihm ein silenenhaftes Wesen vermuten. Die Span-
nung, die sich damit ankiindigt, wird noch dadurch verstarkt, dass Sokrates
in allen Einzelheiten seiner Gesichtsziige und als Silenskopf im Ganzen dem
griechischen Schonheitsideal, wie es sich etwa in der Feldherrenbiste des Pe-
rikles manifestiert, widerstreitet.« Bohme 2014, S. 178.

184

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

Schmuckstiick der Gotter«45°. Auch hier tritt wieder das gleiche Muster
hervor: Alles Korperliche ist blofSer Schein, das Geistige hingegen gott-
lich. Um jedoch die sittlichen Haltungen der Seele, ihre Besonnenbheit,
Tapferkeit und Ziichtigkeit ausbilden zu kénnen, bedarf es der richtigen
Haltungen und Bewegungen des Korpers. Heftige und unkontrollierte
Bewegungen sind dabei ebenso zu vermeiden wie ungestiime Gesten und
hitzige Gebdrden, zumal wenn sie durch dufSere Anldsse hervorgerufen
werden. Auch wenn uns heute ein lebhafter Eindruck der dionysischen
Tanze verwehrt istss', durfte Platon ihr Schreckensbild vor Augen ge-
habt haben, als er mit den Worten des » Atheners« die Empfehlung aus-
sprach, dass nur »Sklaven« und »bezahlte Fremde« mimische Darstel-
lungen flammender Tanze und wilder Bewegungen auffithren diirfen, so
dass die Zuschauer in »Kenntnis des Licherlichen« in die Lage versetzt
werden, »das Ernste wirklich zu verstehen«®52. Es folgt jedoch sogleich
die Mahnung, dass »selbst nicht in seinem Tun und Handeln sich nur
des Edlen zu befleifSigen, sondern auch dem Unedlen Einlass zu gewih-
ren, das verbietet sich ganz von selbst, wenn man nur den geringsten An-
spruch auf Tugend haben will«%53, Im geordneten Halbrund des Theaters
mogen sich die Polisbiirger einen Eindruck uber »die auf die Lachlust
berechneten Scherzspiele«*5+ verschaffen; ihre Nachahmung in Gesang
und Tanz bleibt ihnen jedoch verwehrt.

Als blofle Schauobjekte sind die »hasslichen Korper und Sinnesar-
ten«®ss ungefahrlich fiir die Ordnung der Polis. Die Burger diirfen sich
an ihnen ergotzen, aber sie selbst sind aufgefordert, ruhig und besonnen

650 Vgl. ebda., S. 180. Weiter heifst es dort: »Man ist versucht mit Nietzsche zu
sagen, duflerlich dionysisch, innerlich apollinisch«. Ebda., S. 181.

651 Eine vage Vorstellung ihrer lirmenden Unordnung und bedrohlichen Stil-
le findet sich bei Otto: »Der Liarm, mit dem Dionysos selbst und sein gott-
liches Gefolge einherfihrt, der Lirm, den der menschliche Schwarm, von
seinem Geiste getroffen, entfesselt, ist ein echtes Symbol des geisterhaften
Ansturms. Mit dem Schrecken, der zugleich Bezauberung ist, mit der Auf-
regung, die einer Lihmung gleicht, mit der Uberwiltigung aller natiirlichen
und gewohnten Sinnesempfindungen tritt das Ungeheure plotzlich ins Da-
sein herein. Und in der hochsten Steigerung ist es, als wire das wahnsinnige
Getose in Wirklichkeit die tiefste Stille. (...) Aber das mafSlose Lirmen, das
den Gott ankiindigt und begleitet, verrit seinen geisterhaften Sinn durch
nichts so sehr, wie durch das Gegenteil, in das er plotzlich umschligt: die
Totenstille. Rauschendes Tosen und erstarrtes Schweigen sind nur verschie-
dene Formen des Namenlosen, alle Fassung Ubersteigenden.« Otto 1989,
S. 85-86.

652 Vgl. Platon 1993 g, Gesetze, 816 e.

653 Vgl. ebda., Gesetze, 816 e.

654 Vgl. ebda., Gesetze, 816 f.

655 Vgl. ebda., Gesetze, 816 d.

185

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ATHLETISMUS UND ADELSKULTUR

zu bleiben. Weder ungebandigter Larm noch erstarrte Stille scheint dem
offentlichen Leben zu ziemen. So bot beispielsweise im Unterschied zum
Stimmengewirr und Durcheinander auf der Agora die architektonisch
gestaltete Pnyx in Athen zur Zeit Platons bereits die Moglichkeit, 6ffent-
liche Versammlungen mit mehr als sechstausend Biirgern in vergleichs-
weise geordneter und tibersichtlicher Form durchzufiihren:

»Der klare Plan des Theaters, sein aufsteigender Facher von Sitzen mit
regelmifSigen Terrassen und vertikalen Giangen ermoglichte es den Zu-
schauern, die Reaktionen der anderen Minner auf die Reden mitzuerle-
ben und zu erkennen, wie sie abstimmten — ganz im Unterschied zu der
visuellen Ungenauigkeit auf der Agora, wo man Schwierigkeiten hat-
te, mehr zu sehen als die paar Nachbarn, die gleich neben einem stan-
den. «5s¢

Die Reden mochten durchaus hitzig gewesen und die vorgetragenen Po-
sitionen nach wie vor mit Leidenschaft und Uberzeugungswillen vorge-
tragen worden sein — gleichwohl trat der Korper im 6ffentlichen Raum
zur Zeit der attischen Demokratie bereits in gezihmter Weise in Erschei-
nung. Das »sitzende Pathos«®7 kann in diesem Zusammenhang viel-
leicht sogar als Metapher verstanden werden, um Platons Ideal des be-
sonnenen und gesitteten Polisburgers zu veranschaulichen. Bedachtsam
und gefasst auf die Worte, Stimmen, Gesten, Gesange, Bewegungen und
Tanze ausgerichtet, die offentlich zur Auffithrung gelangten, blieb der
auf diese Weise affizierte Korper des Zuhorers und Zuschauers selber un-
tatig. Da die Biirger in der Pnyx jeweils einen ihnen zugewiesenen Sitz-
platz einnahmen, war ihre dufSerliche Anordnung geregelt und geschiitzt
vor den vermeintlichen Gefahren, die von den »hisslichen Kérpern« und
ihrem »Schauspiel« ausging. Das Pathos als »Erfahrung heifSer Leiden-
schaft in einem passiven Korper«®s® war der erbaulichen »Reinigung der
Seelenkrifte« schon sehr nah, sofern betérende Bewegungen und extre-
me Regungen gefahrlos beobachtet werden konnten, ohne eigene Ta-
ten herauszufordern. Obgleich mit unterschiedlichen Mitteln agierend,
stimmten Politik, Erziehung und all die anderen asketischen Praktiken
und Kiinste am Menschen zumindest darin iiberein, die im Mythos noch
durch gottliche Fiigungen bedingten Triebbewegungen zu mildern und
zu bandigen.

Platon steht als Autor dafiir, dass der Mensch entschieden beeinflusst
werden muss, damit er seine wilden Krifte und Impulse im Zaum halten

656 Sennett 1997, S. 82.

657 Vgl.ebda., S. 83. Das pathos beschreibt den emotionalen Appell an die Zu-
horerschaft und zahlt in der klassischen Rhetorik neben der Wahrhaftigkeit
des Redners (ethos) sowie den tibermittelten Inhalten (pragmata) zu den drei
Uberzeugungsmitteln der Rede.

658 Ebda.

186

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PLATONOPOLIS

kann, um sich tiberhaupt mit sich selbst und mit seiner eigenen Gattung
befreunden zu konnen. Im Konflikt zwischen den zu seiner Zeit kaum
weniger als heute spiirbaren hemmenden und enthemmenden Einfliissen,
die von innen und aufSen auf den Menschen wirken, entscheidet er sich
fiir den »guten Lenker«, der angesichts der anthropologischen Offen-
heit und moralischen Ambivalenz einseitig Partei ergreift, um die Riick-
fihrung des Menschen aus der Barbarei®® zu erméglichen. Doch auch
die guten und besten Absichten konnen nicht dartiber hinwegtiuschen,
dass damit die Frage der Macht und Ungleichheit keinesfalls gelost ist.
Vielmehr fithrt die hier in den Blick genommene Distanzierung des Men-
schen von seiner korperlichen Verfasstheit im Ergebnis zu ihrer individu-
ellen und sozialen Beherrschung. Der ideale Staat und die ideale Staats-
lenkung tragen nicht zufillig deutliche Ziige einer Hirtenkunst, bei der
die guten Hiiter respektive basileis eine vollkommen friedliche, weil un-
gehornte Herde beaufsichtigen.¢® Der Preis dafir, dass die beaufsichtigte
»Gattung der lebenden Wesen, soweit sie zahm und herdenmafSig ist«5¢*,
nicht mit Gewalt gefithrt werden muss, besteht darin, dass es sich bei
den fursorglich Beaufsichtigten um folgsame Wesen beziehungsweise —
mit Platons eigenen Worten — um »freiwillig gehorchende Zweifufsler «%6
handelt. Es benotigt wenig Phantasie, um den totalitiren Charakter die-
ser Utopie zu erkennen. Das Scheitern von Platonopolis weist auch da-
rauf hin, dass die arbeitsteiligen Voraussetzungen fur ein denkendes Ex-
pertenkonigtum einerseits sowie ein sich freiwillig figendes Biirgertum
andererseits noch nicht gegeben waren.

659 Ein Beispiel hierfiir ist der Mythos vom kugelgestaltigen Doppelmenschen,
der nach seiner Trennung das Verlangen nach Wiedervereinigung »durch
Zurtickfithrung zur urspriinglichen Natur« in sich tragt. Vgl. dazu Platon
1993 b, Gastmabhl, 189 a—193 e. Bei Platon finden sich zahlreiche Stellen, in
denen der Mythos nicht einfach abgelehnt, sondern vor allem bildhaft tiber-
nommen wird, um das eigene Denken zu befestigen.

660 Zum Beispiel der »Herdenzucht« als Metapher fiir die Kunst der Staatslen-
kung, vgl. Platon 1993 f, Politikos, 258 b—276 e.

661 Vgl. ebda., Politikos, 266 a.

662 Vgl. ebda., Politikos, 276 e.

187

hitps://dol.org/10.5771/9783748941910-31 - am 19.01.2026, 22:55:53. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - ITEEE


https://doi.org/10.5771/9783748941910-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Götterglaube
	2. Heroismus
	3. Opfermythen
	4. Athletismus
	5. Poliswelten
	6. Mysterienspiele
	7. Platonopolis

