Kapitel 2
Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen
zum Verhaltnis von Demokratiebildung und politischer
Bildung

Die deliberative Demokratie, die radikale Demokratie und der Pragmatis-
mus sind drei Stromungen in der zeitgendssischen Demokratietheorie, die
auch Debatten iiber Demokratiebildung und politische Bildung pragen.
Dieses Kapitel geht davon aus, dass diese drei demokratietheoretischen
Stromungen interessante Bezugspunkte fiir eine demokratie- und bildungs-
theoretisch informierte Diskussion der Aufgaben und Ziele von Demokra-
tiebildung und politischer Bildung sind. Wahrend der Literaturbestand
zu Moglichkeiten, demokratietheoretische Reflexionen aus diesen drei Per-
spektiven fiir die Demokratiebildung und politische Bildung fruchtbar zu
machen, zusehends wichst, sind die Unterschiede dieser Perspektiven so-
wie Potenziale eines Dialogs zwischen ihnen noch keineswegs ausgeschopft.
Zudem geht die Verbindung verschiedener demokratietheoretischer Theo-
rietraditionen mit padagogischen Bemiithungen bislang selten mit systema-
tischen bzw. vergleichenden bildungstheoretischen (Selbst-)Befragungen
dieser Verschriankungen einher. Es ist das Ziel dieses Kapitels, aufzuzeigen,
inwiefern die Debatten tiber Demokratiebildung und politische Bildung
davon profitieren konnen, wenn sie zum einen die Pluralitit demokratie-
theoretischer Ansétze sichtbar machen und zum anderen das Sprechen
iber politische bzw. demokratische Bildungsprozesse bildungstheoretisch
anreichern.

Im Folgenden werden zunéchst einige zentrale Charakteristika der deli-
berativen Demokratietheorie, des Pragmatismus und der radikalen Demo-
kratietheorie benannt. Hieran anschlieffend werden Implikationen der je-
weiligen Perspektive fiir Betrachtungen der Aufgaben und Ziele von Demo-
kratiebildung und politischer Bildung aufgezeigt und einige bereits beste-
hende Rezeptionslinien nachgezeichnet. Anschlieflend (2.3) wird in Form
bildungstheoretischer Korrespondenzen die Rolle des Bildungsbegriffs fiir
die jeweilige Verhaltnisbestimmung von Demokratie und Bildung bzw. Pad-
agogik in den deliberativen, pragmatistischen und radikaldemokratietheo-
retischen Modellen herausgearbeitet. Korrespondenz meint dabei das bil-

49

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

dungstheoretische Gegenlesen demokratietheoretischer Grundannahmen
sowie das Herausschilen des durch die jeweilige Demokratietheorie ange-
nommenen Bildungsverstindnisses. Damit soll der spezifische Einsatz® der
Bildungstheorie fiir die Verhiltnisbestimmung von Demokratiebildung und
politischer Bildung herausgestellt werden. Denn die Auseinandersetzung
mit dem Begrift der Bildung kann dazu beitragen, das Politische bzw. De-
mobkratische jedweder padagogischen Arbeit in und fiir Demokratie genau-
er zu fassen und kann damit letztlich eine Reflexionsfolie fiir die konzeptio-
nellen Verhéltnisbestimmungen von Demokratie/Politik und Bildung in der
Gegenwartsgesellschaft bereitstellen. Der rahmende Gedanke ist dabei die
demokratie- sowie bildungstheoretische Reflexion iiber die grundlegende
Frage des Buches, wie sich das Verhiltnis von Demokratiebildung und
politischer Bildung bestimmen ldsst. Damit dokumentiert dieses Kapitel
auch die transdisziplinire Zusammensetzung des Netzwerkes, in dem De-
mokratie- und Bildungstheorien ebenso zusammen diskutiert wurden wie
sozialpadagogische und politikdidaktische Perspektiven, die mit Verweis
auf eben diese Theorien formuliert wurden.

Aufgrund dieser transdisziplindren Ausrichtung, die in diesem Kapitel
besonders hervorsticht, unterscheiden sich die Darstellungsweisen in ihrer
Form. Die Autor:innen haben sich trotzdem dafiir entschieden, das Kapi-
tel als ein Kapitel zu publizieren - die Abschnitte 2.1 und 2.2 sowie der
Abschnitt 2.3 konnen jedoch auch unabhingig voneinander rezipiert wer-
den: Abschnitt 2.1 und 2.2 als demokratietheoretische und Abschnitt 2.3 als
bildungstheoretische Abhandlung iiber die grundlegende Frage des Buches.

Das Kapitel wird verantwortet von Steffen Pelzel (Abschnitt 2.3), Stefan
Schifer, Veith Selk, Monika Waldis Weber, Manon Westphal und Alexander
Wohnig.

2.1 Drei Demokratietheorien — eine Einfiihrung

Fokussiert werden nun in einem ersten Schritt die deliberative Demokra-
tietheorie, der Pragmatismus und die radikale Demokratietheorie, indem
Grundziige der Theorien eingefiihrt werden.

9 ,.Einsatzist in einem mehrfachen Sinne zu verstehen (vgl. Masschelein/Wimmer 1996,
7f.) und bezieht sich hier sowohl auf den Ausgangspunkt, iber den sich ein Anliegen
und ein spezifisches Engagement formuliert, wie auch auf ein damit einhergehendes
Risiko (Blinger 2021, S. 57)

50

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Drei Demokratietheorien — eine Einfiithrung
2.1.1 Deliberative Demokratie

Die politische Philosophie mit dem Modell der deliberativen Demokratie
fordert seit den 1990er Jahren verstirkt die kommunikative Aktivierung
von Biirger:innen in der Meinungsbildung zu Sachfragen. Deliberation im
Sinne von Abwigen, Uberlegen, Beratschlagen soll Wissensgewinn ermdg-
lichen, gemeinwohlorientierte Meinungsanderungen anstoflen, verniinftige
Entscheide anbahnen, sowie ein Verstandnis fiir andere Positionen und
Konsensfindung befordern (Bachtiger/Steenbergen 2013, S. 426). Mit den
normativen Vorstellungen deliberativer Demokratie wird ein Politik- bzw.
Demokratiebegrift begriindet, der sich deutlich von elitetheoretischen oder
rational-6konomischen Modellen abhebt. Zusammen mit partizipativen
Demokratietheorien betonen deliberative Theorien die Rolle politischer
Beteiligung in und fiir Demokratie und stellen diese politikwissenschaft-
lichen Annahmen gegeniiber, dass in der Politik Macht, Strategie und
Interessensdurchsetzung im Vordergrund stehen (ebd.). Erhoftt wird, dass
die Erdrterung einer Problemstellung oder Sachlage sowie die Auseinan-
dersetzung mit verschiedenen Perspektiven und Bediirfnissen einerseits die
Qualitdt politischer Entscheidungen verbessern und andererseits eine ver-
besserte Politiksteuerung zur Folge haben, indem Betroffene von Anfang an
in Planung, Gesetzesvorbereitung und Gesetzesvollzug einbezogen werden
und dadurch effizientes politisches Handeln ermdglichen. Insgesamt wird
von der Erweiterung der politischen Beteiligungs- und Handlungsmdoglich-
keiten das Erstarken des politischen Bewusstseins bei Biirger:innen und ein
grofieres Gewicht ihrer Uberlegungen in formalen Entscheidungsprozessen
erwartet (Béchtiger et al., 2018). Diese miissen nicht nur auf der staatli-
chen Ebene angesiedelt sein. Manche deliberative Demokratietheoretiker
weisen auf Demokratisierungspotentiale auf der mittleren Ebene zwischen
Staat und Gesellschaft hin, welche etwa genossenschaftlich organisierte
Selbstverwaltung, Dezentralisierung sowie gegebenenfalls betriebliche und
tiberbetriebliche Mitwirkung umfassen (Schmidt, 2019, S. 228).

Zu den Begriindern der deliberativen Theorie gehéren Habermas (1981;
1992; 1999a), Dryzek (1990), Fishkin (1997; 2009) und Gutmann/Thomp-
son (2004) (vgl. Landwehr 2012). Als zentrales Konzept fungiert Deliberati-
on, im Sinne des Miteinander-Redens und der argumentativ-abwagenden
Beratschlagung. Machtfreiheit, gleiche Beteiligungsmoglichkeiten, Inklusi-
on, Reziprozitdt und Rechtfertigungszwang gelten als zentrale Kriterien fiir
Deliberation. Letzteres Kriterium ist verbunden mit dem ,zwanglose[n]
Zwang des besseren Arguments” (Habermas 1984, S. 90 zit. nach Landwehr

51

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

2012, S.367): Wer die besseren Griinde benennen kann, setzt sich mit
seiner Position durch. Gesprichsteilnehmer:innen, deren Begriindungen
nicht zu tiberzeugen vermdgen, sind gezwungen, ihre Position zu {iberden-
ken. Wihrend die meisten anderen Demokratiemodelle ,die politischen
Vorgénge und die Ergebnisse der Entscheidungsprozesse als Produkte einer
von Herrschaft und Macht charakterisierten Biindelung von Priferenzen
begreifen, ist fiir die Deliberationstheorie Politik das Ergebnis einer fairen,
verstandigungsorientierten Beratschlagung” (Schmidt 2019, S.229). Ideale
Prozeduren der Beratung und Beschlussfassung weisen gemafy Habermas
(Habermas 1981; 1999a; 1999b) folgende Eigenschaften auf:

- die argumentative Form des Austauschs von Information und Begriin-
dungen

- die offentliche und alle Beteiligungsberechtigte einschlieflende Beratung;
bzw. die gleiche Chance des Zugangs zur Beratung und der Teilnahme an
ihr

- die Maxime, dass die Beratungen grundsatzlich unbegrenzt fortgesetzt
werden und im Falle einer Unterbrechung wieder aufgenommen werden
koénnen

- die Chance, auch iiber die Interpretation von Bediirfnissen sowie iiber
vorpolitische Einstellungen und Priferenzen zu sprechen

- den Diskurs untermauernde Weichenstellungen, welche die Beachtung
der Grundrechte sichern

- das qualifizierte Zusammenwirken von Deliberation und dem politi-
schem Entscheidungsprozess, und zwar jeweils unter der Beteiligung
moglichst Vieler.

Habermas betont das Zusammenwirken von freier Aussprache und Wil-
lensbildung in der Offentlichkeit, an der sich idealerweise eine vitale und
freiheitserprobte Zivilgesellschaft beteiligt. Andererseits sieht er aber auch
staatliche Institutionen wie das Parlament als Ort deliberativen Handelns.
Deliberative Prozesse sollen insgesamt zu hoherwertigen offentlichen Dis-
kursen fithren. Die darin stattfindenden Beratungen und Beschlussfassun-
gen wiirden ,die kommunikative Macht” in ,administrativ verwendbare
Macht” transformieren. Belange der Lebenswelt konnten so gegen klassi-
sche Steuerungsressourcen wie Geld oder ,ungelduterte politische Macht”
(Habermas 1990, S. 36 f.) zur Geltung gebracht werden.

Deliberativen Prozessen wird auch eine edukative Funktion zugeschrie-
ben. Insbesondere in der anglo-amerikanischen Literatur zur civic educa-
tion werden deliberative Diskurse als Mdglichkeit gesehen, bei (jungen)

52

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Drei Demokratietheorien — eine Einfiithrung

Biirger:innen demokratisches Bewusstsein zu stiarken, die Erfahrung von
Vielfalt zu ermdglichen und auf die Koexistenz verschiedener Ansichten
in der Offentlichkeit hinzuweisen (Gutmann 1999; Hess/McAvoy 2014;
Youniss/Levine 2009). Verbunden ist damit die Erwartung, dass auch Po-
sitionen zur Kenntnis gebracht werden konnen, die zum Zeitpunkt der
Debatte nicht dem Mainstream angehoren, wie z.B. feministische Anliegen
(vgl. Holland-Cunz 2010). Allerdings weist die empirische Beteiligungsfor-
schung darauf hin, dass Quantitit und Qualitdt politischer Beteiligung
zumindest teilweise von gesellschaftlich ungleich verteilten Ressourcen
wie Bildungsniveau, beruflicher Qualifikation und Héhe des Einkommens
abhingig sind. Mehr und anspruchsvollere demokratische Auseinanderset-
zungen erhohen die Chancen politisch interessierter, kompetenter und res-
sourcenstarker Biirger:innen, was im Endergebnis haufig mehr politische
Ungleichheit bedeutet (vgl. Dalton 2017). Kritiker:innen verweisen zudem
auf die Moglichkeit, dass auch in einem deliberativen Setting systematisch
verzerrte Kommunikation stattfinden konne, unter anderem durch geziel-
te oder unbeabsichtigte Fehlinformation, gekonnte Vortauschung gemein-
wohlorientierter Begriindungen, Gutglaubigkeit, mangelndes Expertenwis-
sen, unterschiedliche Begriffsverstandnisse, ungleich verteilte Zeitbudgets
der Beteiligten, Gruppendruck und mangelnde Transparenz des Verfahrens
(vgl. Schmidt 2019 S.240). Insgesamt werde die Leistung von Kommuni-
kation und die motivationale Kraft der Vernunft tiberschitzt. Die hohe
Bewertung kognitiver Fahigkeiten lasse Affekte zuriicktreten. Rigide Ge-
sprachsregeln konnen bewirken, dass bestimmte Gruppen ihre Erfahrun-
gen nicht mitteilen konnen und somit nicht gehort respektive exkludiert
werden (Sanders 1997). Des Weiteren wird auf die ,Kunst des Zuhorens'
verwiesen, die in beteiligungsfreundlichen Demokratien ein knappes Gut
ist. Die offentliche Beratschlagung ist in einer (digitalen) Arena der Offent-
lichkeit von Kommunikationen unterschiedlichster Qualitdt gepragt, was
Stimmbiirger:innen zusétzlich herausfordert und verniinftige Entscheide
erschwert (vgl. Schmidt 2019, S.240). Chantal Mouffe (2007) kritisiert
aus der Warte der radikalen Demokratietheorie, dass selbst im Falle ge-
lingender herrschaftsfreier Willensbildung und bei wohlbegriindeter Ein-
stimmigkeit eine grundlegende Spaltung zwischen Dazugehdrenden und
Ausgeschlossenen bestehe. Die Konstruktion des abstimmungsberechtigten
Volkes schliefle notwendigerweise andere aus. Die in einer idealen Sprech-
situation erreichte Einstimmigkeit sei deshalb blof} ,ein Ausdruck von
Hegemonie und die Kristallisierung von Machtrelationen” (Moufte 2007,
S.28). Schliefilich wird das Fehlen einer staatstragenden Institutionalisie-

53

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

rung von Deliberation in Demokratien mit vielen Millionen Biirger:innen
als herausragendes Problem der deliberativen Theorie betrachtet (Schmidt
2019, S. 240).

Trotz aller Kritik wird den Verfasser:innen deliberations- und beteili-
gungsfreundlicher Demokratietheorien zugestanden, dass sie aktiver als
andere nach Mitteln und Wegen suchen, die Liicke zwischen Ist- und Ideal-
zustand von Partizipation und demokratischer Beratschlagung zu schlieflen
(vgl. Chapell 2012). In Ansitzen der politischen Bildung und Demokra-
tiebildung wird das Ideal des herrschaftsfreien und rationalen Diskurses
einerseits als Modell argumentativer Aushandlung in Gruppen und ande-
rerseits als normatives Konzept zur Bestimmung argumentativer Qualitat
herangezogen. Argumentieren wird als grundlegende Fahigkeit betrachtet,
die eigenen Bediirfnisse zu artikulieren, die Perspektiven anderer zu aner-
kennen sowie aktiv an Problemldsungen mitzuarbeiten. Entsprechend soll
die Beteiligung moglichst Vieler gefordert werden und der Aufbau indivi-
dueller argumentativer Fihigkeiten ein Bildungsziel sein. Demgegeniiber
schlagen neuere politikwissenschaftliche Verstdndnisse von Deliberation
vor, den argumentativen Dialog als gemeinsam konstruiert und verantwor-
tet zu verstehen (Niemeyer et al., 2024). In der Folge betonen diese Ansatze
Intersubjektivitt und geteilte Logik als Merkmale guter argumentativer
Praxis. Entscheidend seien die Konsistenz der Begriindungen mit Bezug
auf einen gemeinsamen Referenzrahmen sowie die Integration relevanter
Uberlegungen auf das gemeinsam geteilte Deliberationsziel. Meinungsver-
schiedenheiten (Dissens) und Ubereinstimmungen (Konsens) sollten sich
konsistent zum Referenzrahmen verhalten und von der Absicht geleitet
sein, das gemeinsame Deliberationsziel zu erreichen (ebd., S.347). Ein
dialogisches Verstandnis von deliberativer Kompetenz fordert padagogische
Traditionen heraus, in denen die individuelle Performanz im Vordergrund
steht. Zudem stellt sich auch in Schulklassen oder in sozialpadagogischen
Angeboten, die von grofieren Gruppen genutzt werden, die Frage, wie mit
der Tatsache der knappen Sprechzeit, ungleichen Fihigkeiten und weiteren
kritisch diskutierten Aspekten umgegangen werden kann.

2.1.2 Pragmatismus
Der Pragmatismus ist eine US-amerikanisch gepragte Stromung innerhalb

der Philosophie, die im 19. und 20. Jahrhundert vor allem von William
James, Charles Sanders Pierce und John Dewey entwickelt worden ist. Der

54

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Drei Demokratietheorien — eine Einfiithrung

Pragmatismus verdankt seinen Namen dem Umstand, dass in seinem Zen-
trum das menschliche Handeln steht. Fiir die Demokratietheorie als auch
fir die politische Bildung und die Demokratiebildung ist die Philosophie
des Pragmatismus deshalb relevant, weil sie insbesondere in ihrer durch
John Dewey geprigten Form starke inhaltliche und thematische Beziige zur
Demokratie aufweist. Zurecht ist Deweys Werk als eine ,Philosophie der
Demokratie® bezeichnet worden (vgl. Joas 2000). Dewey selbst hat nicht
nur ein Grundlagenwerk tiber ,Demokratie und Erziehung“ (Dewey 2011)
verfasst, das in der bildungstheoretischen und padagogischen Diskussion
bis heute rezipiert wird, sondern er hat zudem eine eigenstindige Demo-
kratietheorie entwickelt (vgl. Dewey 1927 [1996]). Diese Demokratietheorie
wurde vor allem in den Vereinigten Staaten aufgegriffen und sie spielt
bis heute in der dortigen demokratietheoretischen Diskussion eine Rolle.
Spitestens seit der Jahrtausendwende ist sie auch in Deutschland von Be-
deutung fiir die politikwissenschaftliche, soziologische und philosophische
Debatte (vgl. Jorke 2003; Selk/Jorke 2012).

Gleichwohl muss man wohl konstatieren, dass pragmatistisches politi-
sches Denken in Deutschland nie so recht Fuf§ gefasst hat und der Prag-
matismus in der Politikwissenschaft keine paradigmatische Bedeutung er-
langen konnte, sieht man einmal von einigen wenigen grundlagentheoreti-
schen Ansétzen ab (vgl. Schubert 2003). In der Padagogik ist das anders,
hier hat Dewey den Status eines Klassikers und ist bis heute ein wichti-
ger Referenzautor, wenngleich auf verschiedenen Ebenen, wie z.B. der Bil-
dungstheorie oder der Demokratiepddagogik, missverstindliche Lesarten
angemahnt werden (vgl. Oelkers 2000; Cetinyilmaz 2021; ausfiithrlich dazu
weiter unten). Einen Schnittpunkt zwischen den Disziplinen der Politikwis-
senschaft und Pddagogik bildet die politische Bildung, in der Dewey bis
heute ein wichtiger Bezugsautor ist.

Der Ausgangspunkt von Deweys Demokratietheorie ist eine Handlungs-
theorie, der zufolge das menschliche Handeln problembezogen ablduft. Die
Funktion von Handeln ist, besser mit der Umwelt zurechtzukommen, St6-
rungen des Gleichgewichts zwischen Individuum und Umwelt zu iiberwin-
den, und dadurch bereichernde Erfahrungen zu machen. Dewey iibertragt
diesen Gedanken auf die Politik. Sie ist fiir Dewey eine Form des kollek-
tiven Handelns, mit der 6ffentliche Probleme gelGst werden. Offentliche
Probleme liegen dann vor, wenn aus Interaktionen zwischen Menschen
Folgen fiir unbeteiligte Dritte entstehen, die ein Interesse an Regulierung
dieser Folgen haben. Adressat dieses Interesses ist der Staat. Fiir Dewey ist
der Staat aber keine metaphysische Entitdt oder ein {iber der Gesellschaft

55

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

angesiedelter Souverdn, sondern blof ein soziales Werkzeug, das dazu da
ist, offentliche Probleme zu 18sen, die nicht privat gelost werden konnen,
weil die Interaktionen, die die Probleme ausldsen, aulerhalb des Hand-
lungsradius der Betroffenen liegen.

Demokratie ist fiir Dewey einerseits eine bestimmte Form des Staates,
die dessen Problemlgsungskapazitat erhoht. Demokratische Verfahren und
Institutionen wie beispielsweise die Wahl, die Petition, das Parlament und
die Meinungsfreiheit sind diesem Verstdndnis nach ebenfalls Instrumente,
die erfunden wurden, um besser auf offentliche Probleme hinweisen bzw.
diese besser 16sen zu konnen. Weil sie Instrumente sind, miissen sie stets
darauf hin gepriift werden, ob sie ihren Zweck noch erfiillen. Andererseits
ist Demokratie fiir Dewey aber auch, und hier kniipft er an die republika-
nische Tradition des politischen Denkens an, die beste Form des Gemein-
schaftslebens und ein Ethos der politischen Kooperation. In diesem Sinne
ist Demokratie fiir Dewey nicht nur eine Institutionenordnung, sondern
auch eine Lebensform, die in mdglichst vielen Bereichen des menschlichen
Lebens praktiziert werden sollte, etwa in der Wirtschaft und auch in der
Schule.

2.1.3 Radikale Demokratietheorien

Radikaldemokratische Demokratietheorien zeichnen sich dadurch aus,
dass sie die Bedeutung von Dissens und Konflikt betonen. Radikaldemo-
kratische Theoretiker:innen argumentieren, dass eine Demokratie — sofern
sie das Attribut ‘demokratisch’ verdienen soll — darauf angewiesen ist, dass
regelméflig Kritik an Ausschliissen geiibt wird und Forderungen nach Ver-
anderungen der bestehenden Ordnung artikuliert und politisch erkdmpft
werden. Radikaldemokratische Theorien werden aufgrund ihrer Betonung
des konflikthaften Wesens von Politik oft als ein Gegenpol zu den delibera-
tiven Demokratietheorien in der Tradition Jiirgen Habermas® verstanden.
Nicht zuletzt grenzen sich zumindest einige radikaldemokratische Theo-
retiker:innen auch explizit von den deliberativen Demokratietheorien ab
(vgl. Moufte 2000). Allerdings ist die radikaldemokratische Ablehnung der
Argumentations- und Konsensorientierung vieler deliberativer Demokra-
tietheorien nicht gleichbedeutend mit einer Ablehnung jedweder norma-
tiven Orientierungen. Radikaldemokratische Demokratietheorien ,stellen
eine emanzipatorische demokratische Praxis in Aussicht” (Fliigel-Martin-
sen 2020, S.9). Es geht ihnen nicht um Dissens und Konflikt per se, son-

56

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Drei Demokratietheorien — eine Einfiithrung

dern darum, den engen Zusammenhang einer kontingenten Ordnung der
Gesellschaft und von emanzipatorischen Zielen und gegenhegemonialer
politischer Praxis zu betonen: Marginalisierte und Ausgeschlossene werden
aus radikaldemokratischer Sicht in der Regel nicht durch die besseren
Argumente inkludiert, sondern miissen sich politische Verdanderungen er-
streiten.

Eine radikaldemokratische Theoretikerin, auf deren Werk auch in De-
batten {iber politische Bildung Bezug genommen wird, ist Chantal Mouffe
(2000; 2007). Die in der radikaldemokratischen Theorie tibliche Unter-
scheidung zwischen der Politik und dem Politischen (vgl. Bedorf/Réttgers
2010) greift Mouffe auf, um die radikaldemokratische Idee zu beschreiben,
dass Dissens und Konflikt konstitutive Merkmale gesellschaftlichen Lebens
sind. Mit Politik bezeichnet Mouffe die Gesamtheit der Institutionen und
Verfahren in der Demokratie. Mit dem Politischen hingegen bezeichnet
sie das Potenzial des Antagonismus, das heifit des in unvereinbaren An-
spriichen griindenden Konfliktes. Das Politische hat laut Mouffe insofern
einen Vorrang vor der Politik, als dass keine Ordnung auf der Ebene der
Politik endgiiltig konsentiert oder umfassend inklusiv sein konnte, weil jede
Ordnung auch Ausschliisse produziert, die politisiert und zu Gegenstanden
von Konflikten gemacht werden konnen. Oliver Marchart (2010) spricht
in diesem Zusammenhang auch von dem untilgbaren Moment der ,,poli-
tischen Difterenz”. Zentral fiir das radikaldemokratische Denken ist die
Annahme, dass sich das antagonistische Potenzial des Politischen stets Bahn
brechen und Ausdruck in politischem Streit um Méglichkeiten der Neuge-
staltung der Politik finden kann. Grundsitzlich kann Kritik am Status quo
und konnen Forderungen nach einer Neugestaltung der Politik zwar von
Akteur:innen jeglicher politischer Couleur artikuliert werden. Insbesonde-
re in ihrem mit Ernesto Laclau verfassten Frithwerk (1985 [2001]) macht
Mouffe aber deutlich, dass es ihr um das emanzipatorische Potenzial der
kritischen Interventionen neuer sozialer Bewegungen geht. Hier zeigt sich
exemplarisch, inwiefern in der radikalen Demokratietheorie politikontolo-
gische und normative Argumentationslinien zusammenlaufen: Prinzipiell
konnen alle Elemente auf der Ebene der Politik zu Gegenstinden von
Antagonismen gemacht werden und antagonistische Artikulationen kénnen
von sehr unterschiedlichen politischen Inhalten und Zielen gepragt sein.
Wovon die Demokratie aber profitiert und was sie letztlich auch braucht,
um auf Dauer einen konfliktualen Konsens iiber Gleichheit und Freiheit
aufrechterhalten zu konnen, sind politische Bestrebungen, Ausschliisse und

57

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

Unterdriickungsverhiltnisse aufzubrechen und zugunsten einer inklusive-
ren sozialen und politischen Ordnung zu iiberwinden.

2.2 Untersuchungen und Reflexionen zum Verhiltnis von
Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

2.2.1 Rezeptionslinien deliberativer Demokratietheorie

Deliberative Demokratietheorien sind in der deutschsprachigen politischen
Bildung bisher erst marginal rezipiert worden. Im anglo-amerikanischen
Kontext bilden sie eine wichtige Grundlage (Gutmann 1999; Hess/McAvoy
2014; Youniss/Levine 2009) fir konzeptionelle und empirische Arbeiten.
Sie sind in der Regel mit Theorien sozialkonstruktivistischer Herkunft
und sozio-kulturellem Lernen verkniipft. Darin wird Argumentieren als
dialogische Aktivitdt verstanden, durch die eine gemeinsame Wissenskon-
struktion stattfinden kann (vgl. Reusser/Pauli 2015). In sachlogischer bzw.
kognitiver Sicht steht die Erarbeitung eines Sachverstdndnisses oder das
Problemldsen im Vordergrund. Gleichzeitig werden beim Sprechen auch
soziale Aspekte verhandelt, wie etwa die Forderung gegenseitigen Respekts,
Regeln des Sprechens und Zuhdrens sowie die Anerkennung verschiede-
ner individueller Bediirfnisse. Schliefilich ist argumentatives Denken eng
verkniipft mit epistemologischen Einsichten, indem wihrend der Argumen-
tation und auch im Nachhinein tiber die Giiltigkeit der Behauptungen und
angefiithrten Beweise reflektiert wird und Schlussfolgerungen zur Natur des
Wissens, zu Standards fiir die Beurteilung der Giiltigkeit von Argumenten
und zu Praktiken der Konstruktion von Wissen gezogen werden (Rapan-
ta/Felton 2022, S. 480). Internationale Studien im Feld der civic education
berichten positive Effekte auf den Umgang mit sozialen Dilemma-Situatio-
nen, kritisches Denken und den Einbezug alternativer Perspektiven (z.B.
Larrain et al. 2019; Zohar/Nehmet 2002) sowie eine erhohte Bereitschaft,
die Positionen anderer zu anerkennen (z.B. Avery et al., 2013). Insgesamt
ergeben sich in diesen Arbeiten sehr schnell bildungsspezifische Fragestel-
lungen und Perspektiven. Riickschliisse auf Grundannahmen der Delibera-
tionstheorie werden selten vorgenommen.

Deliberativen Demokratietheorien kommen auch in sozialpadagogischen
Ansidtzen zur Demokratiebildung eine zentrale Rolle zu. Neben kleineren
Verweisen in Beitrdgen aus der politischen Bildung, etwa im Werk von
Peter Henkenborg (2000), spielt die deliberative Demokratietheorie vor

58

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Verhiiltnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

allem in den Schriften von Hermann Giesecke (1972) eine zentrale Rolle.
Eine grundlegende Rezeption von Habermas in der konzeptionell arbeiten-
den Politikdidaktik ist dagegen nicht vorhanden, eher wird diese Leerstelle
beklagt (vgl. Saretzki 2017; Reinhardt 2023). Mit Habermas betont Giesecke
in der Neuauflage seiner einflussreichen Didaktik (1972, siehe zu den Theo-
riebezligen bei Giesecke Pohl 2011) vor allem den emanzipativen Charakter
der Demokratie als zentralen Ankerpunkt fiir die politische Bildung, da
diese nun einen inhaltlich bestimmten Demokratiebegriff aufrufen konne.
Weiterhin sei mit Bezug auf Habermas deutlich, dass die politische Bildung
eine historisch-kritische Perspektive einnehmen und danach fragen miisse,
welche gesellschaftlichen Gruppen in einer Demokratie iiber welches de-
mokratische Potenzial verfiigten und welche gesellschaftlichen Gruppen
einer Demokratisierung aufgrund ihrer objektiven Interessen im Wege
stiinden. Politische Bildung in Anschluss an Habermas, so Giesecke, miisse
daher parteilich auf der Seite der Demokratisierung stehen. Als dritten zen-
tralen Mehrwert der Demokratietheorie Habermas” beschreibt Giesecke
(1972) die Kritik an politischer Beteiligung, die aus dem Werk von Haber-
mas abgeleitet und an die Ziele und Aufgaben politischer Bildung angelegt
werden konnte. Diese Kritik von Habermas richtet sich vor allem an die
weitverbreitete Vorstellung, dass politische Aktivitit einen Wert an sich
habe, ohne Riicksicht auf die konkreten Inhalte und Ziele dieser Aktivitit.!0

Dariiber hinaus verbindet eine bestimmte Lesart der sozialpadagogi-
schen Demokratiebildung - die sogenannte Hamburger Schule der Demo-
kratiebildung - die Kernmerkmale der deliberativen Demokratietheorie
mit dem Erfahrungs- und Lebensweltbegriff von John Dewey: ,Unter De-
mokratie wird hier [in der Hamburger Schule der Demokratiebildung]
ein gleich-berechtigtes, freies Diskutieren und Aushandeln von gemeinsa-
men Entscheidungen der Biirger*innen in Offentlichkeiten und direkten
wie reprisentativen Verfahren und Gremien verstanden® (Sturzenhecker
2020, S. 1261). Mit Habermas wird auf die spezifische Differenz in kapitalis-
tischen Systemen zwischen System, wo Entscheidungen immer unter der
Mafigabe zweckrationalen Handelns beurteilt wiirden (Erfolg/Macht), und
Lebenswelt, wo Entscheidungen unter der Mafigabe der Verstandigungsori-
entierung beurteilt wiirden (Beteiligung/Zustimmung), hingewiesen. Der
Begriff der Lebensform von Dewey wird gesellschaftstheoretisch verbunden
mit der Theorie der deliberativen Demokratie von Jiirgen Habermas. Die
Rahmenbedingungen von Demokratie seien daher ,demokratische Institu-

10 Fir Hinweise danken die Autor:innen Cancuma Certinyilmaz.

59

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

tionen, in deren Satzungen Partizipationsrechte so kodifiziert sind, dass
die Herrschaft durch demokratische Verfahren und Gremien auf der Basis
deliberativer Interaktionsformen erfolgt® (Richter et al. 2016, S. 113). Zentral
sei, dass in der ,Biirger*innenschaft anliegende Themen/Probleme &ffent-
lich als Konflikt bzw. Entscheidungsbedarf artikuliert und diskursiv verhan-
delt* (Sturzenhecker 2020, S.1272) werden, so dass die Adressat:innen
von Rechtsnormen auch deren Urheber:innen seien. Dies wird iibertragen
auf die Jugendarbeit und Jugendbildung: Pdadagogische Einrichtungen der
Demokratiebildung seien deliberativ-demokratisch zu gestalten, um demo-
kratische Partizipation in institutionell garantierter Mitbestimmung und
Mitverantwortung zu realisieren und damit Habermas” Vorstellung delibe-
rativer Demokratie zu verwirklichen (siehe detaillierter in Kapitel 3).

Unabhiéngig von der bisherigen Rezeption ldsst sich festhalten: Delibe-
rative und partizipative Demokratiemodelle legen nahe, dass Demokratie-
bildung und politische Bildung in deliberative Verfahren und Meinungs-
austausch einfithren sowie Heranwachsende als auch Biirger:innen jeden
Alters hinsichtlich ihrer Fihigkeit zu argumentieren sowie in der Urteils-
bildung fordern sollen. Diese Forderung kann bei Dewey (1927 [1996])
abgeleitet werden, der die Bedeutung eines lokalen und in den alltdglichen
Lebensverhaltnissen verankerten Demokratieverstdndnisses fiir das Lernen
hervorhebt. Lernende sollen dabei politische Tugenden wie Toleranz, Be-
griitndungspflicht und Sinn fiir Fairness einiiben. Ahnliche Lern- bzw.
Bildungsziele finden sich im deutschsprachigen Diskurs im Konzept der
Demokratiepddagogik (vgl. Himmelmann 2016) sowie in Modellen der Po-
litikkompetenz (siehe etwa Detjen et al. 2012; GPJE 2004; Krammer 2008).
Im Ansatz der Demokratiepadagogik wird Schule als demokratischer Er-
fahrungsraum verstanden, in dessen Rahmen Regeln des schulischen und
sozialen Zusammenlebens kommunikativ verhandelt werden. Nebst der
Konkretisierung von Klassen- und Schulhausregeln kénnen darunter eine
breite Palette von Themen fallen, wie z.B. Fragen einer gesunden Erndh-
rung vom Pausensnack bis zur Schulmensa, die Organisation schulischer
Austliige unter Gesichtspunkten der Nachhaltigkeit oder die Implementati-
on schulischer Mitsprache- und Mitbestimmungsgelegenheiten. Inwiefern
dabei deliberativen Verfahren bedeutsam sind, ist unklar. Empirische Studi-
en zeigen, dass eher ritualisierte Formen der Deliberation zur Anwendung
kommen, echte deliberative Mitbestimmung findet eher selten statt (vgl.
Lotscher 2014).

Politikdidaktische Ansitze betonen den Aufbau von Fachwissen und die
Auseinandersetzung mit politischen Sachfragen. Am konkreten Beispiel

60

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Verhiiltnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

sollen Schiiler:innen politische Urteilsfahigkeit und politische Handlungs-
fahigkeit erwerben (vgl. Detjen et al. 2012) bzw. Methoden-, Urteils-, und
Handlungskompetenz (vgl. Krammer 2008; Kithberger 2015) aufbauen.
Interessanterweise wird in diesen Modellen die Urteilskompetenz als eigen-
stindige Kompetenzdimension ausgewiesen. Hingegen werden kommuni-
kative Fahigkeiten und darunter die Fihigkeit zu Argumentieren so unter-
schiedlichen Kompetenzdimensionen wie jener der Handlungskompetenz
(vgl. Detjen et al. 2012; Krammer 2008) oder der Konfliktfahigkeit (vgl.
Petrik 2010; 2012) zugeordnet oder als eigenstdndige Dimension ,Kommu-
nizieren und Interagieren® ausgewiesen (vgl. Ziegler et al. 2012). In allen
Publikationen wird der besondere Stellenwert der Argumentation fiir po-
litisches Lernen hervorgehoben, jedoch steht eine genauere Konzeptionali-
sierung noch aus. Wahrend lehr-lerntheoretische Ansétze die Funktion des
Argumentierens als Werkzeug fiir Problemldsen, Erkenntnisfortschritt und
begriindete Urteilsbildung im Sinne eines Arguing to learn hervorheben,
stehen in demokratietheoretischer und deliberativer Sicht in stdrkerem
Mafle Interessenaushandlung, begriindete Beschlussfassungen, Konfliktlo-
sungen und die Suche eines Kompromisses im Vordergrund. Sie ziehen
den Anspruch des Argumentieren-Lernens (Learning to argue) nach sich.
Dabei sollten nicht nur Sachverhalte, sondern auch unterschiedliche Be-
diirfnisse und Perspektiven sowie individuelle und gesellschaftliche Norm-
vorstellungen und Werte verhandelt werden. Um die besondere Konstella-
tion des Politischen in didaktischen Arrangements sichtbar zu machen,
werden moderat kompetitive oder gar kooperativ zu erarbeitende Problem-
stellungen empfohlen (Felton et al. 2009), denen das Potential zukommt,
die der Sachlage innewohnenden Perspektiven erfahrbar zu machen. Zur
Wirksamkeit diskursiver Lehr-Lern-Prozesse auf politische Urteilsbildung
und Argumentationsfihigkeit ist noch nicht allzu viel bekannt. Zahlreiche
Aufgabenstellungen sind an Normen der Schriftlichkeit orientiert, wo z.B.
»lange, komplexe, wohlstrukturierte, explizite und als vollstindig markierte,
sprachlich elaborierte Argumentationen® (Mundwiler et al. 2017, S.103)
und Argumentationsmuster wie ,Behaupten, Begriinden, Belegen® (ebd.,
S.103) erwartet werden. Dieser Anspruch lduft allerdings situationalen An-
forderungen entgegen, in denen es hiufig darum geht, in kurzer Zeit eine
iberzeugende Meinung in die Diskussion einzubringen. Gronostay (2019)
arbeitet als Kriterium hoherwertigen Argumentierens den Aspekt der
Transaktivitdt heraus. Dieser umfasst die Responsivitit einzelner Sprech-
akte bis hin zu responsiven argumentativen Sequenzen. Ihre empirischen
Daten zeigen allerdings, dass in Schiiler:innendebatten der 9. Klassenstufe

61

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

partiell responsive Sprechakte vorkommen. Insgesamt besteht weiterer Ent-
wicklungs- und Forschungsbedarf zu lernwirksamen Settings miindlichen
Argumentierens und Deliberierens in der schulischen politischen Bildung.
Internationale Forschungsergebnisse weisen wiederkehrend und konstant
einen Zusammenhang zwischen schulischen Moglichkeiten zu diskutieren
sowie politischem Interesse und politischer Partizipationsbereitschaft aus
(Abs. et al. 2024).

2.2.2 Rezeptionslinien des Pragmatismus

Der Pragmatismus in Anlehnung an John Dewey ist im Feld der politi-
schen Bildung in verschiedenen Phasen rezipiert worden. Eine besondere
Bedeutung kommt ihm im Werk Friedrich Oetingers (eigentlich Theodor
Wilhelm - siehe zur NS-Titerbiografie etwa Weif$/Weif8 1997) zu, hier
insbesondere in seinem fiir die Politikdidaktik bis in die 60er-Jahre hinein
zentralen, 1951 zuerst erschienenen, Buch ,Wendepunkt der politischen
Erziehung - Partnerschaft als padagogische Aufgabe“ (Wilhelm 1951). Die
wilhelmsche Rezeption Deweys basiert auf einem in der Tendenz harmo-
nisierenden und unpolitischen Politikbegriff und verbleibt, obwohl das
gesamte Werk mit Anleihen aus dem Theoriegebdude Deweys gespickt ist,
auf irritierende Weise demokratietheoretisch unbestimmt (vgl. Grammes
2011). Zwar geht Wilhelm von den begrifflichen Grundgeriisten Deweys
aus — das Wesen der Erfahrung, die intellektuelle Bewusstseinstatigkeit als
Lernprozess, Wahrheit als ein Prozess der Suche zwischen kooperierenden
Menschen, dem deweyschen Menschenbild usw. (siehe ausfiihrlich in Woh-
nig 2025b) — aber Dewey gilt bei Wilhelm sehr verkiirzend vor allem als
Pate einer positiv besetzten Gemeinschaft, in der Erfahrungen gemacht
werden und die daher das Potenzial hitten, ,politisches Lernen in politisch-
gerahmten Sozialerfahrungen in Familie, Schule und Gruppe® (Grammes
1998, S.214) zu suchen. Fiir das Feld der politischen Bildung bzw. Demo-
kratiebildung ist noch dazu die mangelnde Verhdltnisbestimmung der Re-
zeption Deweys und der amerikanischen Reeducation-Politik bedeutsam.
Eine Renaissance der Dewey Rezeption ist seit dem 2001 erschienenen
Werk Gerhard Himmelmanns ,Demokratie Lernen als Lebens-, Gesell-
schafts- und Herrschaftsform® zu konstatieren, der sich ebenso auf die
Dewey Rezeption bei Wilhelm bezieht. Das Buch kann als Ausgangs- und
Bezugspunkt der in den 2000er Jahren entstandenen Demokratiepdadago-
gik gelten, hat aber eine dezidierte Verankerung in der Profession der

62

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Verhiiltnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

politischen Bildung. Neuerdings dient Himmelmann auch als Pate einer
Aneignung des Demokratiebildungsbegrifts durch die Profession der Poli-
tikdidaktik (siehe dazu etwa analysierend Sdimann/Wohnig 2022b). Interes-
sant in Bezug auf unsere Fragestellung ist an dieser Stelle, dass die Art und
Weise, wie Himmelmann Dewey zur Kenntnis nimmt, ebenso wie bei Wil-
helm, stark verkiirzt ist. Zwar bezieht sich Himmelmann auf das deweysche
Demokratieverstandnis und auf die Idee des erfahrungsbasierten Lernens,
allerdings ist schon die von Himmelmann (2001) eingefithrte Demokratie-
Trias - Demokratie als Lebens-, Gesellschafts- und Herrschaftsform - da-
hingehend kritisiert worden, dass Dewey von Demokratie als Lebens- und
Herrschaftsform spricht und zivilgesellschaftliche Institutionen als ,Teil
der Erfahrungen der Demokratie als Lebensform® (Ahlrichs 2019, S.100)
begreift und nicht, wie bei Himmelmann, als Teil der Gesellschaftsform.
Elisabeth Richter und weitere Vertreter:innen der sozialpadagogischen De-
mokratiebildung, fiir die der Bezug auf Dewey zentral ist (siehe unten),
kritisieren daher, der Demokratiebegriff Himmelmanns werde ,dem Be-
zugsautor Dewey nicht gerecht, weil Dewey nur die Begriffe Lebensform
und Regierungsform verwendet und mit der Lebensform immer auch alle
Institutionen meint, die Himmelmann - abgekoppelt von den alltdglichen
Interaktionsweisen — ausschliellich der Gesellschaftsform zuordnet. Eben-
so wenig wird Himmelmanns ausschlielliche Verwendung des Begriffes
der Herrschaft fiir seine dritte Variante, die Herrschaftsform, problemlos
Deweys Regierungsform gerecht, weil Herrschaft sich eben nicht nur mit
der Regierungsform verbindet. Denn Herrschaft (der Entscheidungen des
Volkes, d. h. der je beteiligten Betroffenen) existiert sowohl in einer De-
mokratie als Regierungs- als auch in einer Demokratie als Lebensform®
(Richter et al. 2016, S.112). Auch das von Himmelmann (2001) eingefiihrte
Stufenmodell - in der Grundschule wird schwerpunktmifig Demokratie
als Lebensform, in der Sekundarstufe I schwerpunktméaflig Demokratie als
Gesellschaftsform und in der Sekundarstufe II schwerpunktméfliig Demo-
kratie als Herrschaftsform vermittelt - ist schwerlich vereinbar mit den
Vorstellungen von Dewey zum Zusammenhang zwischen demokratischer
Erfahrung und Lernen. So hat auch Cancuma Cetinyilmaz (2021) in einer
Arbeit iiber die Dewey Rezeption bei Gerhard Himmelmann festgestellt,
dass die Vorstellungen von sozialer und 6konomischer Ordnung, die aus
dem Werk Himmelmanns zu rekonstruieren sind - ein zentraler Aspekt bei
Dewey, denn seine Uberlegungen zielten auf einen Umbau der Demokratie
- wenig mit dem gemein haben, was John Dewey als gute soziale und
6konomische Ordnung propagierte. Wahrend Dewey dem demokratischen

63

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

Sozialismus zuzuordnen ist, verbleiben Himmelmanns Uberlegungen in
einer (neo)liberalen Denkart politischer und 6konomischer Demokratie:
~Wihrend Dewey der Ansicht ist, dass eine freie und gleiche Gesellschaft, in
der jedem Individuum die Moglichkeit geboten wird, sich frei zu entfalten,
nur durch die Umgestaltung des kapitalistischen Wirtschaftssystems zu
einer sozialisierten Okonomie erreicht werden kann, vertritt Himmelmann
eher wirtschaftsliberale Ansichten. Dabei pladiert Himmelmann immer
wieder fiir mehr Eigenverantwortung in der Bevolkerung und dem weite-
ren Riickzug des Staates aus dem gesellschaftlichen Leben® (Cetinyilmaz
2021, S.188; siehe zur Verortung Deweys als Theoretiker des demokrati-
schen Sozialismus auch Liesenberg 2025).

Aus der Politikdidaktik ist weiterhin die Rezeption John Deweys durch
Armin Scherb (2022) zu erwahnen, die mit Bezug auf Fachunterricht poli-
tisches Handeln vor allem als kommunikatives Handeln und denkende Er-
fahrung unter Einbezug expressiv-dsthetischer Auflerungen fokussiert. Da-
zu wird die pragmatistische Lerntheorie von Dewey intensiv rezipiert und
die didaktisch-kognitive Unterrichtsdimension in den Vordergrund gestellt.
Die handlungsbezogene Dimension wird als simulatives Handeln sowie
reales Handeln zwar thematisiert, jedoch eher nachrangig. Partizipation
erfordert eine institutionelle Offenheit von Schule, die als demokratische
Schulgemeinde auf den Ebenen von Schulsystemverfassung und Schulbe-
triebsverfassung thematisiert wird. In jiingster Vergangenheit wird zudem
Deweys Begriff des Experiments aufgegriffen, unter anderem um die ,ex-
perimentelle Praxis demokratischer Selbstbestimmung® (Friedrichs 2022,
S.73) in den Fokus der politischen Bildung und der Demokratiebildung zu
riicken, insbesondere mit Anleihen radikaler Demokratietheorien (vgl. zur
radikaldemokratischen Dimension Deweys Jorke/Selk 2019).

Fir die sozialpadagogische Demokratiebildung in der Tradition der
Hamburger Schule ist der Bezug auf John Dewey und seiner Demokrati-
etheorie wichtig, da es hier um die Ermdglichung der Erfahrung demokra-
tischer Partizipation in padagogischen Institutionen geht. Von prominenten
Vertreter:innen der Demokratiebildung wird betont, das Lernen von De-
mokratie sei nur in demokratischer Erfahrung beziehungsweise in dem
Erfahren demokratischer Partizipation moglich (vgl. Sturzenhecker 2020;
siehe dazu ausfiihrlich Kapitel 3). Insbesondere der Begrift der Demokratie
als Lebensform wird fiir eine so verstandene sozialpadagogische Demokra-
tiebildung relevant. So heifit es bei Helmut Richter et al., dass es, in Deweys
Denkweise, ,gesellschaftlich wie entsprechend auch padagogisch darum zu
tun sein miisse, Demokratie nicht nur als Regierungsform, sondern auch als

64

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Verhiiltnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

Lebensform zu praktizieren® (Richter et al. 2016, S. 111). Den zentralen Ge-
halt erhalt der Bezug auf Deweys Theorie aber vor allem in Verbindung mit
der deliberativen Demokratietheorie von Jiirgen Habermas (siche oben)
mit der die Akteur:innen der sozialpadagogischen Demokratiebildung den
Begrift der Demokratie als Lebensform verbinden und gesellschaftstheore-
tisch verorten.

Unabhingig von der hier dargestellten Rezeption ldsst sich ableiten: Aus
Deweys politischer Philosophie ergeben sich Ankniipfungspunkte fiir die
politische Bildung und die Demokratiebildung. Um diese zu erkennen, ist
es hilfreich, zunéchst vor zwei gangigen Verkiirzungen bei der Dewey-Re-
zeption zu warnen. Zum einen besteht die Gefahr, Dewey zu eng instru-
mentalistisch zu deuten und Wissen einseitig als Werkzeug und Bildung
als Kompetenz/Fahigkeit instrumenteller Rationalitit zu bestimmen; zum
anderen besteht die Gefahr Dewey zu institutionalistisch zu rezipieren und
hierbei insbesondere die Schule als Institution und primdren Raum fiir
Bildung iiber Gebiihr hervorzuheben (schulzentriertes Bildungsverstand-
nis). Letzteres ist zwar vordergriindig dadurch gerechtfertigt, dass Dewey
theoretisch in seinen Arbeiten der Schule als Institution und Raum viel
Aufmerksamkeit geschenkt hat und zudem praktisch bei der Entwicklung
von Reformschulen gewirkt hat (und bis heute in der Reformpadagogik
fortwirkt). Aber eine solche institutionelle Begrenzung wiirde Deweys Ver-
stindnis von Bildung und Lernen letztlich nicht gerecht werden. Denn fiir
sein Verstdndnis ist gerade charakteristisch, dass Lern- und Bildungspro-
zesse in allen Lebenszusammenhingen - in verschiedenen Erfahrungsriu-
men - stattfinden kénnen und auch sollen.

2.2.3 Rezeptionslinien radikaler Demokratietheorie

Im Feld der politischen Bildung und insbesondere der Politikdidaktik er-
lebt die radikale Demokratietheorie seit einigen Jahren einen Zuwachs
an Aufmerksamkeit. Insbesondere zur Begriindung didaktischer Prinzipien
und Ziele politischer Bildung, wie der Kritik- und Konfliktfahigkeit (vgl.
Westphal 2020a), der Konflikt- und Subjektorientierung (vgl. Meyer 2022)
oder auch von Urteilsbildung (vgl. Zimmermann 2024) und Partizipation
(vgl. Westphal 2020b; Wohnig 2017) wird sie herangezogen. Vielfach dient
sie aber auch zur Bestimmung dessen, was unter Demokratie verstanden
werden kann um darauf aufbauend Uberlegungen zur politischen Bildung
anzustellen (vgl. Salomon/Schneider 2024). So werden immer wieder Be-

65

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

ziige zu zentralen Kategorien radikaler Demokratietheorie, wie der Kontin-
genz, dem Konflikt oder auch der Orientierung an Ausgeschlossenen (vgl.
de Moll et al. 2013; Eis 2024) hergestellt. Insofern kann davon gesprochen
werden, dass die radikale Demokratietheorie im Vergleich zur pragmati-
schen und deliberativen Demokratietheorie aktuell eine umfangreichere
Verbreitung findet. Systematische und konzeptionelle Bezugnahmen, wie
sie etwa Habermas und Dewey erfahren haben, sind hingegen weniger
weit verbreitet, was unter anderem an den heterogenen Spielarten radikaler
Demokratietheorien liegen mag (vgl. de Moll et al. 2013; Meyer 2022).

Interessanterweise wird aus dem Feld der Politikdidaktik auch das An-
sinnen einer radikalen Demokratiebildung formuliert — z.T. mit der Absicht
politikdidaktische mit demokratiepadagogischen Ideen zu verkniipfen. Da-
mit einher gehen Beziige zur radikalen Demokratietheorie, die sich unter
anderem auf die Offenheit von Demokratie und auf Praktiken des Erméch-
tigens beziehen. So schreibt Werner Friedrichs (2025) in der Einleitung
eines Sammelbandes zu radikaler Demokratiebildung: ,Diese radikalde-
mokratische, gemeinsame Welterschlieffung konkretisiert sich in Subjek-
tivierungsprozessen, in radikalen Demokratiebildungen. Sie sind jenseits
der Schemata des Kompetent-zur-Teilhabe-Machens als Praktiken des ge-
meinsamen Ermichtigens weiterzuentwickeln. Radikale Bildungsprozesse
gehen nicht in einer Transformation von einem Ausgangszustand in einen
erwiinschten (Ziel-)Zustand auf. Sie sind vielmehr offene Praktiken des
doing difference, in denen ein Sein auf ein Werden, die Politik auf das Poli-
tische bezogen wird [...] — sie reartikulieren die ,politische Differenz’ [...]
in einer ,Bildungsdifferenz’ In ihnen konnen gemeinsame Weltverhiltnisse
beziehungsweise -erschlieflungen entfaltet werden. (S.7)

Wihrend herkdmmliche Positionen politischer Bildung danach streben,
yPolitik als Kern der politischen Bildung® (Massing/Weifleno 1995) zu
begreifen, werden auch im Fachdiskurs politischer Bildung in jiingerer
Zeit verstarkt radikaldemokratische Perspektiven diskutiert, die nicht auf
Politik, sondern auf das Politische bzw. die politische Differenz rekurrieren.
So fordert Kirschner, ,,Kontingenz, die Betonung des aus verstehbaren, aber
nicht notwendigerweise Weise letzten Griinden Gewordenseins der Dinge*
(Kirschner 2013, S.154) als Bildungsgelegenheit in den Blick zu nehmen, in-
sofern damit ,die gegenwirtigen sozialen Verhiltnisse nicht als notwendige
oder rationale — und damit zu vermittelnde - angesehen werden miissen,
sondern nach den Mdglichkeitsbedingungen dieser gefragt werden kann®
(ebd., S.154).

66

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Verhiiltnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

Entsprechend visiert Malte Ebner von Eschenbach (2017) eine politische
Bildung an, die sich gegen die ,Einddmmung und Suspendierung kontin-
genter Grundlagen® sowie die ,Eindimmung von Vielfalt und Pluralitat*
richtet, indem sie, so argumentiert er mit Judith Butler, die ,Verdeckung
epistemischer Gewalt durch Bezeichnungspraktiken und deren performa-
tiver Wirkmachtigkeit® (ebd., S.40) sichtbar und besprechbar macht. In
ideologiekritischer Absicht konkretisiert Eschenbach diese Praktiken der
Kontingenzverleugnung, -verschleierung und -iiberwindung als ,soziale
Grenzziehungsprozesse®, die darauf ausgerichtet sind, ,kontingenzresistente
Grundlagen zur Entfaltung zu bringen, zu legitimieren und zu etablieren®
(ebd., S.41). Demgegeniiber, so Eschenbach mit Bezug zu Carsten Biinger,
gelte es, politische Bildung nicht auf die in einer gegebenen Ordnung
jeweils zur Disposition stehenden Unterscheidungsmdglichkeiten, sondern
auf die zur Disposition stehenden Unterscheidungen selbst auszurichten.
Eschenbachs ,, Ansatz der Reflexion auf Unterscheidungen’, der eine Distan-
zierung von Selbstverstdndlichkeiten bedeutet und eine ,,Praxis der Infrage-
stellung herrschender SchliefSungen® forciert, ist dem ,Ziel der Erofinung
eines Forums, in dem letztlich Demokratisierungsprozesse iiber die Her-
stellung von Pluralitdt und Alternativen voranzutreiben mdéglich werden®
(Eschenbach 2017, S. 42), verpflichtet. Die Aufforderung, machtvolle Un-
terscheidungs- und Kategorisierungsprozesse und die damit verbundenen
Differenzordnungen der Reflexion zuzufiihren und diese wiederum mit
Kontingenz zu konfrontieren, fiihrt Eschenbach zum Ansatz des un/doing
difference (vgl. ebd., S. 44; Eschenbach 2016). Der Umgang mit kontingen-
ten Grundlagen in der politischen Bildung wire neben der Reflexion in
»otrategien zur Deaktivierung gesellschaftspolitisch problematischer Diffe-
renzlinien® (ebd.) zu konkretisieren.

Die Einnahme einer radikaldemokratischen Kontingenzperspektive sei
damit insgesamt als ein ,widerstindiger Akt“ zu begreifen, der auf ein
Verstindnis von Demokratie abhebt, dass auf der Akzeptanz der Abwesen-
heit eines letzten Grundes basiert. Mit Marchart geht Eschenbach davon
aus, dass tiber die Betonung der Abwesenheit eines letzten Grundes und
die damit verbundene Begriindungsbediirftigkeit von Ordnung ,ein unge-
heures Potential von Politisierungsmoglichkeiten” (Marchart zitiert nach
ebd.) freigesetzt werde, das gegenhegemoniale ,Gestaltungsrdume aufschei-
nen lésst, die vonseiten Politischer Bildung produktiv ausgefiillt werden
konnen“ und insgesamt ,,die Moglichkeit eréfinet, Alternativen zu denken®

(ebd.).

67

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

Ausgangspunkt fiir eine radikaldemokratische Weiterentwicklung von
Ansitzen der Demokratiebildung konnten Momente ,transformatorischer
Partizipation® (Schéfer 2022) sein, die sich in und aus der Bildungspraxis
ergeben und konzeptionell an die Oberfliche zu heben wiren.

Natiirlich muss es im Sinne sozialpadagogischer Demokratiebildung im-
mer darum gehen, Kindern und Jugendlichen die Partizipation an der
gegebenen Ordnung von Politik und Demokratie und den etablierten Betei-
ligungsstrukturen zu ermdglichen, ihnen die Vorziige der demokratischen
Ordnung aufzuzeigen, sie zum Mitmachen anzuregen und ihnen die hierzu
notwendigen Kenntnisse und Kompetenzen zu vermitteln — nicht zuletzt in
Zeiten verstirkter Angriffe auf die Demokratie an sich durch die extreme
Rechte. Allerdings wére damit das Partizipationsverstdndnis rein integrativ
bestimmt. Dadurch bleiben ,,,Iraditionen der sozialen Demokratie, der Rd-
tedemokratie und der radikalen Demokratie’ i.d.R. ausgeblendet. (Meyer
2022, S.11) Die mit den postfundamentalistischen Ansétzen einhergehende
»Negation spezifischer Fluchtlinien' der didaktischen Reflexion“ (Meyer
2022, S.15) und der radikaldemokratietheoretische Begrift des Politischen
wird somit ,,zu einer ,heiklen Angelegenheit; indem sich eine Verfliissigung
der eigenen Kategorien' ankiindigt (Schafer/Thompson 2009, 191) (ebd.)
In der Folge sehen sich die verschiedenen politischen Bildungsbemiihun-
gen ,der prekdren Frage ausgesetzt, ,was {iberhaupt noch legitimerweise
getan werden kann™ (ebd.).

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

Nachdem nun drei Demokratietheorien und ihre Rezeption in den Feldern
der politischen Bildung und der Demokratiebildung dargestellt wurden,
wobei sich gezeigt hat, dass auf die drei Denktraditionen in unterschiedli-
chem Mafle und in differenter Intensitit und Stringenz zuriickgegriffen
wird, wird sich nun der Bildungstheorie zugewendet. Nun leitet die Dar-
stellung die Frage, was Bildung in den drei Denktraditionen der Demo-
kratietheorie bedeutet und was die Auslegung von Bildung wiederum fiir
die Verhiltnisbestimmung von Demokratiebildung und politischer Bildung
beitragt. Dieser Abschnitt greift lose auf die Darstellungen zuvor zuriick —
die Verkniipfung besteht v.a. in dem Aufgreifen der drei Denktraditionen
der Demokratietheorie aus Sicht der Bildungstheorie. Das einigende Mo-
ment ist der theoretische Zugriff auf die leitende Frage des Buches: Wie
lasst sich das Verhdltnis von Demokratiebildung und politische Bildung
bestimmen?

68

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

Fiir die Verhéltnisbestimmung von Demokratiebildung und politischer
Bildung neben Demokratietheorien auch explizit auf den Bildungsbegriff
zurilickzugreifen, mag aufgrund dessen schwerer Bestimmbarkeit eher einer
Verkomplizierung gleichkommen als zu einer Klarung beizutragen. Gerade
das in Krisenzeiten tiberhandnehmende ,Bildungsgerede® (Ruhloft, 2006)
scheint es doch zu erméglichen oder zumindest zu vereinfachen, die kon-
zeptionellen Grenzen verschiedener padagogischer Bemithungen um Bil-
dung in der und fiir die Demokratie zu vernebeln. Dem Gerede, wozu
auch die begriffliche Vermengung von Demokratiebildung, politischer Bil-
dung, demokratischer Bildung, demokratischem Lernen, usw. und das un-
klare Nebeneinander von bildungspolitischer Setzung, wissenschaftlicher
Begriffsbildung und padagogisch-praktischer Aneignung dieser Konzeptio-
nen zahlen muss, kommt die Macht zu ,,Bedeutsamkeitsunterschiede einzu-
ebnen und alles ungefihr verstandlich erscheinen zu lassen (ebd., S. 287).
Bildung, die auf die eine oder andere Weise auf Demokratie Bezug nimmt,
scheint unverdichtig. Niemand kann in einer Demokratie gegen Bildung
sein und keine Bildungsbemithung unter demokratischen Verhiltnissen
scheint per se verkehrt — immerhin ist es Bildung. In einem solchen Gerede
tiber den unverzichtbar erscheinenden Grundbegriff Bildung wird seine
Bedeutung allerdings gleichermafien iiberhoht, wie sie ausgehéhlt wird.!
Mit Ruhloff anzunehmen, das Gerede um politische und demokratische
Bildung ,nihrt sich geradezu von der Aufrechterhaltung des Schwebezu-
standes zwischen Verstindlichkeit und Unverstdndlichkeit seines Gegen-
standes” (ebd., S.288), — in diesem Fall einem auf Politik bzw. Demokratie
bezogenen Begrift von Bildung - legt nahe, der Relationierung von Bil-
dung und Politik bzw. dem Politischen im Bildungsbegriff selbst genauer
nachzugehen. Insbesondere, wenn ernst genommen wird, dass Bildung das
~vernachldssigte Kapitel der politischen Philosophie“ (Honneth 2012) ist
und es sich hierbei um eine Trennung von Zwillingsschwestern handelt
(vgl. ebd.). Matthias Heil (2023) stellt dahingehend fest, dass die ,,,Briicke
zwischen Politischer Theorie und Politischer Bildung® (Gloe und Oefte-
ring 2017, S.10) bzw. Politischer Theorie und Piadagogik [...] vor allem in
eine Richtung begangen“ (ebd.) wird. Demokratietheorien wird trotz ihrer
eigenen impliziten Annahme von bspw. lernenden Subjekten oder einer

11 Eine Kritik an einer solchen Umgangsweise mit dem Bildungsbegriff wird wiederum
erschwert, da bereits die Anmahnung des Bildungsgeredes eine resignative Note oder
paternalistische Implikationen enthilt - einmal als Gerede markiert, scheint der
Begriff verloren; andere des Geredes zu bezichtigen formuliert den Anspruch einer
repréasentativen Schutzfunktion fiir den Gegenstand des Geredes (vgl. ebd.).

69

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

spezifischen Vorstellung der Vermittlung des Demokratischen (Handelns
via Diskurs, Bewusstseins via Erfahrung, oder Ahnliches) eine mangelnde
Beriicksichtigung an bildungstheoretischen bzw. padagogischen Fragestel-
lungen attestiert. Wie genau demokratische Bildungsprozesse imaginiert
oder péadagogische Institutionen organisiert werden, bleibt zumeist offen.
Erziehung, Lernen und Bildung werden zum Teil synonym verwendet
oder nur unzureichend in Beziehung gesetzt. Der Padagogik kommt in
den theoretischen Uberlegungen nurmehr der Auftrag zur Umsetzung des
Demokratieideals zu, was sie zum Instrument fiir eine spezifische Vorstel-
lung der Stabilisierung oder Transformation gesellschaftlicher Verhéltnisse
macht.

Dieses diagnostizierte ,Bildungsdefizit der Politischen Theorie® (Heil
2024) kann nachfolgend nicht vollends kompensiert werden. Wichtiger ist
es, das bildungstheoretische Potential fiir die Verhdltnisbestimmung von
Bildung und Demokratie in seiner Komplementaritit zu demokratietheo-
retischen Uberlegungen auszuweisen. Wenn die piadagogischen Konzeptio-
nen noch dazu beanspruchen, ,nicht der Appendix einer Demokratietheo-
rie, sondern ein genuin padagogisches Unterfangen® (Berkemeyer/May
2023, S.21) zu sein und den Zugriff auf die Vielstimmigkeit der Demo-
kratietheorien ,vornehmlich aus einer genuin-padagogischen Perspektive®
(ebd.) begriinden, scheint fiir das Wechselspiel von Demokratie- und
Bildungstheorie der erziehungswissenschaftliche Blickwinkel auf den Zu-
sammenhang von Demokratie und Bildung unumginglich. So wird etwa
fiir die Demokratiepadagogik - und dhnlich ist es fiir die Demokratiebil-
dung und politische Bildung festzustellen — angemerkt, dass sich deren
Praxis durch deliberative, pragmatistische, republikanische, radikaldemo-
kratietheoretische oder eine ,Melange“ (ebd., S.17) dieser Denkrichtungen
begriindet und folglich die Stofirichtung fiir das Verhéltnis von politischer
zu padagogischer Theorie umgedreht: ,Nicht die Frage, welche Demokra-
tiepddagogik durch eine bestimmte Demokratietheorie nahegelegt wird, ist
instruktiv, sondern die Frage, welche padagogischen Zwecke wir mit Demo-
kratiepddagogik verfolgen und welche Aufklarungs- und Korrekturleistung
die Vielfalt der demokratietheoretischen Ansitze erbringen kann (ebd.)

Die Verhéltnisbestimmung von politischer Bildung und Demokratiebil-
dung ist vor dem Hintergrund einer Zusammenfithrung von Demokratie-
und Bildungstheorie also nicht ausschliefllich auf eine gesellschaftspoliti-
sche Analyse etwaiger Konzeptkonjunkturen oder die demokratietheoreti-
sche Reflexionsfolie verwiesen, sondern kann auch durch die jeweilige
Bezugnahme auf den Bildungsbegrift vorgenommen und damit bildungs-

70

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

theoretisch verdichtet werden. Neben der normativen Schwere des Demo-
kratiebegriffs soll die hier vorgenommene Auseinandersetzung mit dem
Bildungsbegriff keine zusatzliche Last bedeuten. Vielmehr hebt der bil-
dungstheoretische Blick in Bezugnahme auf die bisherigen demokratietheo-
retischen Schlaglichter die wechselseitige Bezogenheit der beiden Begriffe
und Theoriefelder hervor und macht explizit, inwiefern die Verflechtung
von Bildung und Demokratie die padagogische Theoriebildung und Arbeit
an padagogischen Konzepten beeinflusst. Denn ,[i]m schlechtesten Falle
importiert die Forschung hochgradig abstrakte Modelle von Demokratie,
die eher dazu verwendet werden, die Komplexitit der Praxis mit einem
oberfldchlichen Etikett zu versehen, als zu sie verstehen (geschweige denn
sie zu wiirdigen). (Wilson/Hansen 2009, S.185) In einem solchen Fall
droht die Auseinandersetzung mit den konkreten Feldern der politischen
Bildung und Demokratiebildung als blofie Testgrundlage fiir die Theorie
behandelt zu werden (vgl. ebd.).

Bildungstheorie zu betreiben, ist dabei weder mit einer qua Profession le-
gitimierbaren Setzung bzw. Kldrung des Begriffsgehalts von Bildung (Kon-
struktion) gleichzusetzen, noch allein als richterliche Begutachtung des
(vermeintlich richtigen) Gebrauchs erziehungswissenschaftlicher Vokabeln
(Jurisdiktion) zu verstehen. In einer solchen Gemengelage ist zu beachten,
dass dem Begrift der Bildung selbst eine historische, gesellschaftliche und
politische Schliisselfunktion zukommt. Dem verfiithrerisch erscheinenden
Versuch seiner Klirung und Kritik entspringt der Problemhorizont bzw.
Beweggrund (Movens/treibende Kraft) der Bildungstheorie. Denn neben
der Gefahr, dass der Begriff der Bildung eine Abnutzung erfihrt und zur
Glattung konzeptioneller Differenzen zwischen verschiedenen politisch-pa-
dagogischen Ansdtzen dienlich gemacht werden kann, ist die Begriffsbe-
stimmung als gesellschaftliches bzw. kulturelles Deutungsmuster (vgl. Bol-
lenbeck 1996; Biinger 2021) umkampft, d.h. nie final zu identifizieren.
Was Bildung heute ist und wie sie zu bestimmen sei, ist politisch. In
Anschluss an Diagnosen von Politikverdrossenheit, politisch unliebsamen
Protestformen oder als demokratiegefdhrdend eingestuften Wahlverhalten
offentlichkeitswirksam Bildung zu fordern, offenbart dabei den ,Betrug
der einfachen Formeln“ (Heydorn 2004, S.23), wenn die Politizitit des
Bildungsbegriffs (sowie der um ihn kreisenden Theoriebildung) selbst aus-
geklammert bleibt (vgl. Biinger 2013).

Gleichermaflen ist aus bildungstheoretischer Sicht einer voreiligen Rede
von der ,Notwendigkeit von Bildung als zentraler Voraussetzung fiir gesell-
schaftliche Partizipation als Lebenselixier demokratischer Gesellschaften®

71

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

(Thon 2013, S.80) zu widerstehen. Denn die ,Vermutung einer solchen
Beziehung zwischen Fragen der Bildung und Fragen eines als demokratisch
geltenden Politischen darf nicht vorschnell als unproblematisch bejaht wer-
den. (Schifer 2011, S. 86) In die Bestimmungen des Bildungsbegriffs bzw.
padagogischer Konzeptionen geht immer ein spezifisches Verhdltnis von
Bildung und Politik ein, welches den Begriff der Bildung beansprucht.
Wenn die ,Geschichte der Demokratie [...] per se als ,lang[e] Krisenge-
schichte® (Nolte 2011, S. 7) verstanden werden“ (Schwarz 2020, S. 393) muss,
ist auch immer wieder neu auszuhandeln, in welcher Funktion Bildung in
und fiir Demokratie auftritt und wie sie durch padagogische Konzeptionen,
Bildungstheoretiker:innen und Piddagog:innen praktisch ins Feld gefiihrt
wird - also wie sich die Politizitit der Theoriebildung manifestiert (vgl.
Biinger 2021; Kubac 2013). Theorien als in sich politisch anzunehmen, be-
deutet dabei nicht, in ihnen Handlungsratgeber fiir den (partei-)politischen
Raum zu sehen. Vielmehr ist damit eine erkenntnistheoretische Verschie-
bung verbunden, d.h. eine Sensibilisierung fiir bzw. Affinitét zu Theoriefor-
men, die ,darauf zielen, die jeweilige Bestreitbarkeit zu kanalisieren.“ (Biin-
ger 2021, S.57). Die Arbeit am Begriff ist damit nicht nur als Aushandlung
des Begriffsgehaltes in einer historisch spezifischen gesellschaftlichen Situa-
tion politisch, sondern insbesondere in ihrer entwerfenden, ,kulturellen
Funktion® als ,Bewegungsbegriff* (de Vries/Koselleck zitiert nach Biinger
2021).

Bildung kann also nie final erreicht oder konzeptionell vereindeutigt
werden und enthilt gerade daher ,ein Versprechen auf Zukunft wie die
Aufforderung, diese in ihrem Unterwegssein pddagogisch zu betreuen®
(Ehrenspeck/Rustemeyer 1996, S.377). Weder {iiber die gesellschaftliche
Verunméglichung bzw. Ermoglichung oder die demokratische Gestaltung
der padagogischen Praxis kann per se eine Verwirklichung von Bildung be-
ansprucht, noch kann Konzepten wie Demokratiebildung oder politischer
Bildung ein mehr oder weniger wirksames Bildungsmoment vereindeuti-
gend zugeschrieben werden. In der Moderne als Zeitalter der Kontingenz
ist Bildung - das ist common sense politischer Padagogiken — weder aus
letzten Grunden einer menschlichen Natur, einer Gottesahnlichkeit oder
sonstigen Erfiillung transzendenter Normen zu bestimmen. Noch ist der
Verweis auf gesellschaftliche Notwendigkeiten und die realen Bedingungen
des Moglichen ausreichend, um zu bestimmen, was Bildung ist, da mit der
empirischen Beobachtung des vermeintlichen Zusammenhangs von Ursa-
che und Wirkung noch keine Bewertung und Idee einer wiinschenswerten
demokratischen Zukunft einhergeht. Bildung bewegt sich gerade im Span-

72

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

nungsfeld der Uberschreitung, des Bruchs und des praktischen Hinauswei-
sens iiber diese Bedingungen und bleibt gleichzeitig an diese gebunden.
Bildungstheorie ist somit der Ort der ,Auseinandersetzung mit der Norma-
tivitat von Bildung“ (Biinger 2022) und situiert das wechselseitige Verspre-
chen von Bildung und Demokratie in der gesellschaftskritischen Frage nach
der Moglichkeit von Bildung (vgl. Biinger/Jergus 2025). Sowohl in ihrer
Praxis als auch im Hinblick auf die Theorieproduktion und Ausarbeitung
von Konzepten stellt die Bildungstheorie ein ,noch immer wirkungsvolles
Argumentationsreservoir® (Ehrenspeck/Rustemeyer 1996, S. 376) dar, denn
sie ,prozessiert ,Bildung‘ sowohl [als] eine kritische Kommunikation iiber
Wirklichkeit im Sinne einer Differenz-als-Entzweiung als auch eine Per-
spektive auf Versdhnung, die, als Versprechen auf Zukunft, erzieherische
Intervention begriindet und, als nie Einholbares, einen kommentierenden
Diskurs der Padagogik legitimiert.“ (ebd., 384f.) Und dies immer vor dem
Hintergrund des Spannungsfelds ihrer gesellschaftlichen Bedingungen und
der Erméglichung zur Uberschreitung ebendieser.

Die padagogische Wissenschaft versucht seit ihrer allgemeinen Begriin-
dung entlang von einheimischen Begriffen (vgl. Herbart 1806 [1964]) sich
externer Einfllisse bewusst zu sein und eine Autonomie zu wahren, um
nicht ,als entfernte eroberte Provinz von einem Fremden aus regiert zu
werden® (Herbart nach Klattenhoft 2006 [2012], S.116) Allzu haufig wird
dieses Bild jedoch im Sinne einer Funktionalisierung einer als an sich
unproblematischen Bildung durch (externe) Interessen oder Uberformung
durch gesellschaftliche Verhiltnisse imaginiert. Um nicht im Dickicht der
Transferleistungen von Bildungs- und Demokratietheorien steckenzublei-
ben oder einem relativistischen Zugriff auf Theoriebestinde Vorschub zu
leisten - je nach padagogischem Setting konnten verschiedene Demokra-
tieverstandnisse angefithrt werden -, gilt es entsprechend die politische
Dimension des Bildungsbegriffs selbst zu extrapolieren. Die hier nur an-
gerissene Zusammenfithrung demokratie- und bildungstheoretischer Refle-
xionen offenbart, wie ,Verschiebungen in den Konstruktionsweisen péad-
agogischer Wirklichkeiten vorgenommen und etabliert werden konnen und
zu welchen gesellschafts- und bildungspolitischen wie auch wissenschafts-
politischen Weichenstellungen dies dann jeweils fithren kann (Ricken
2011, S. 20)

73

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

Der nachfolgende Abschnitt zielt dahingehend auf zwei Problemhorizon-
te:

1) Was ist Bildung in den verschiedenen Denkmodellen von Demokratie,
die fiir die Begriindung von politischer Bildung bzw. Demokratiebil-
dung aufgerufen werden?

2) Worin besteht (jeweils) der Einsatz einer deliberativ, pragmatistisch
oder radikaldemokratisch informierten Bildungstheorie fiir die Bestim-
mung politischer Erziehung, Pddagogik oder Bildung und was ist damit
fiir eine Verhiltnisbestimmung von Demokratiebildung und politischer
Bildung gewonnen?

Als genereller Einsatz der Bildungstheorie wird schliefSlich entlang des
Signums »Demokratie bilden« eine Zusammenfiithrung erprobt, die der
demokratietheoretischen Auseinandersetzung mit Demokratiebildung und
politischer Bildung Bildungstheorie als ,eingreifendes Denken® (Biinger
2021) zur Seite stellt. Dabei wird keine eklektische Harmonie oder Synthese
deliberativer, pragmatistischer und radikaldemokratischer Elemente ange-
strebt, sondern eine bildungstheoretische Heuristik ins demokratietheore-
tische Feld gefiihrt, das fiir die Auseinandersetzung mit der Verhiltnis-
bestimmung von Demokratiebildung und politischer Bildung auf konzep-
tioneller, institutioneller und praktischer Ebene dienlich ist. Entlang der
bildungstheoretischen Korrespondenzen wird verdeutlicht, dass Bildungs-
theorie nicht neben Demokratietheorie steht, sondern Bildung selbst der
Ort der Wechselwirkung des Demokratischen im Sozialen und Padago-
gischen darstellt. Bildungstheoretisch zu argumentieren heifit, dass sich
sowohl die Demokratietheorien selbst als auch die sich darauf beziehenden
péadagogischen Konzeptionen (etwa von politischer Bildung und von De-
mobkratiebildung) darauthin befragen lassen miissen, welche Moglichkeiten
zu einem spezifischen Zeitpunkt in konkreten sozialen Rdumen durch die
Bezugnahme auf den Bildungsbegriff eroffnet und welche verschlossen wer-
den.

2.3.1 Drei Korrespondenzen: Deliberative, pragmatistische und
radikaldemokratische Bildung
2.3.1.1 Kommunikatives Handeln und Bildung

Sowohl in der Demokratiebildung als auch in der politischen Bildung
finden sich direkte Bezugnahmen auf deliberative Demokratietheorien, um

74

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

Ziele, Wege und Inhalte der jeweiligen padagogischen Praxis zu bestimmen.
Ableitungen eines etwaigen Bildungsauftrags fiir ein ,gleich-berechtigtes,
freies Diskutieren und Aushandeln von gemeinsamen Entscheidungen der
Biirger*innen in Offentlichkeiten und direkten wie reprisentativen Verfah-
ren und Gremien“ (Sturzenhecker 2020, S.1261) finden sich in verschie-
denen Formen in beiden Bereichen wieder (siehe oben). Das Verhaltnis
deliberativer Demokratietheorien zum Bildungsbegrift ist jedoch zwiege-
spalten, weshalb der Blick auf die Rezeption der deliberativen Demokratie-
theorien in den jeweiligen pddagogischen Rdumen zum einen Aufschluss
tiber darin wirkende implizite Vorannahmen, gesellschaftliche Einflussfak-
toren und raumspezifische Rezeptionsweisen und zum anderen iiber das
mitgefiihrte Bildungsverstandnis geben kann.

Konkrete padagogisch-konzeptionelle Auflerungen, geschweige denn bil-
dungstheoretische Systematisierungen von deliberativen Demokratietheo-
retiker:innen, finden sich kaum. Aus den jeweiligen Ansétzen eigenen
Begriffen von Gesellschaft, Fortschritt, Wissenschaft, vom Subjekt, von
Kommunikation, Demokratie und Selbstbestimmung sammelt sich jedoch
eine spezifische Vorstellung von Bildung zusammen. Vor allem vermittelt
iber die Rezeption einiger der wissenschaftstheoretischen Arbeiten Jiirgen
Habermas' fand das Motiv der Deliberation'? Eingang in die deutschspra-
chige erziehungswissenschaftliche Theoriebildung und war mafigeblich an
der Herausbildung der kritischen Erziehungswissenschaft bzw. kritischen
Pidagogik ab den 1960er Jahren beteiligt. Nach Horkheimer und Adorno,
deren Haltung zu Fragen der Erziehung zumeist voreilig als eine kritische
und immer negativ bestimmte gelesen wurde'3, war vor allem Habermas'
Theorie des kommunikativen Handelns (1981) und die damit eingeldutete
kommunikationstheoretische Wende der kritischen Theorie eine der zen-
tralen Bezugsquellen der sich in Abgrenzung zur geisteswissenschaftlichen
Padagogik neu herausbildenden Denkrichtung!4. Die padagogische Praxis
sollte nicht mehr allein durch transzendentale Kategorien, wie etwa der

12 Zu den heterogenen Verstandnisweisen von Deliberation, als Abwagung, Beratschla-
gung und Uberlegen in einem selbstreflexiven, expertokratischen oder demokrati-
schen Sinne vgl. Losch 2007, S. 76 f. und oben.

13 Vgl. fir eine weiterfithrende Diskussion negativer Padagogik vor allem Gruschka
2011/1988; Biinger 2019

14 Fur diese in sich heterogene Denkrichtung stehen etwa Wolfgang Klafki oder Klaus
Mollenhauer (vgl. Masschelein 1991). Mit ihren erziehungswissenschaftlichen Arbei-
ten zu politischen Bildungsprozessen nahmen beide Einfluss auf die sozial- und
schulpadagogischen Bereiche, die heute noch das Bildungsverstindnis der politi-
schen Bildung und Demokratiebildung prégen.

75

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

Kultivierung der menschlichen Krifte und in einer festgeschriebenen Stel-
lung zu einer (Kultur-)Welt orientiert werden. Der politische Charakter der
Bestimmung des Verhiltnisses zwischen dem Selbst und der Welt stand
nun im Vordergrund und machte eine demokratische Begriindung erziehe-
rischer Normen und Vorgehensweisen notwendig — nicht zuletzt ist histo-
risch betrachtet die Bildungsexpansion mitsamt der ,dadurch ausgeldsten
Offnung von politischen Kommunikationsverhiltnissen und der Vermeh-
rung von Sprecherpositionen in der Offentlichkeit (Selk 2023, S. 196) dafiir
mitverantwortlich.

Fir die Padagogik war die Kritische Theorie der Frankfurter Schule
dahingehend von enormer Bedeutung, jedoch in einem praktischen Sinne
nicht wegweisend. Als Handlungswissenschaft verlangte die Pddagogik eine
konstruktive, positive Bestimmung eines verniinftigen Erziehungs- und
Bildungsziels. So wurde z.B. kritischen Theorien entgegengehalten: ,Pad-
agogik ist als Theorie per definitionem auf die produktive Auslegung der
Praxis bezogen, sie ist nur als positive Pddagogik denkbar. (Gruschka 2011,
S.195) Im Zeitalter der Moderne waren Gesellschaften in der Folge darauf
verwiesen, ihre Normativitdt aus sich selbst zu schopfen, konnten diese
aber nicht mehr ohne Weiteres verankern - sei es positiv durch den Bezug
auf Gott oder das natiirliche Wesen des Menschen oder negativ durch die
Kritik einer Verunmoglichung von Authentizittsidealen oder der vollum-
fanglichen Kultivierung der inneren Krifte. Deliberative Verfahren stellten
dahingehend eine demokratische Aushandlung verpflichtender Normen in
Aussicht. Kommunikatives Handeln versprach Abhilfe, wo padagogisches,
als hierarchisches und vermeintlich un(sozial)wissenschaftliches Handeln
unzureichend erschien und der Alternative einer empirischen Hinwendung
zu den Gesetzmifiigkeiten von Ursache und Wirkung im Erziehungspro-
zess mit Argwohn begegnet wurde. Die fiir die Deliberation charakteris-
tischen Prinzipien kénnen jedoch nicht problemlos mit pddagogischem
Denken und Handeln in Einklang gebracht werden. Um Demokratie nicht
nur als Staatsform, sondern auch als ein Verfahren, das auf der gegenseiti-
gen Anerkennung von Biirger:innen als miindige Diskursteilnehmer:innen
beruht, die eine Offentlichkeit bilden und die Bewiltigung sich gesellschaft-
lich aufdrangender Themen verhandeln, wird eine ideale Sprechsituation
als Richtschnur und Bildungsziel unterstellt, das nie vollends erreicht,
aber doch als Orientierung wirksam gemacht wird. Die von Habermas
explizierte und schnell als Erziehungsziel adaptierte ,kommunikative Kom-
petenz® (vgl. bap 2014, S. 34; in der politischen Bildung dann etwa bis heute
als ,kommunikatives politisches Handeln“ zu finden vgl. Massing 2012),

76

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

bedeutet jedoch, dass Subjekte ,nicht nur, des Sprechens méchtig und
des Schreibens fdhig zu sein“ haben, sondern ,impliziert die Kompetenz
zur Selbstbestimmung, Partizipation an demokratischen Entscheidungen
und zur Solidaritat. (Miedema/Wardekker 1999, S.101) So wurde ange-
mahnt, dass ,[d]as Modell des herrschaftsfreien Dialoges [...] als Praktische
Padagogik missverstanden und nur ,[s]elten [...] ein Gedanke dariiber
auf[kommt], dass eine sozialwissenschaftlich aufgeklarte Vorstellung von
der Realitdt und Funktion der Schule in deutlicher Spannung zu dem steht,
was Habermas einschrinkend als Bedingung einer idealen Sprechsituation
dargestellt hat“ (Gruschka 2011, S.190). Die pddagogische Nutzbarmachung
der deliberativen Demokratietheorie hatte, so die Kritik der Rezeption,
einen anderen Zweck: ,Ob praktisch, theoretisch oder therapeutisch ge-
richtet: das Reden im Unterricht erhielt mit dem Rekurs auf Habermas
hohere Weihen“ (ebd.).

Was demokratietheoretisch fiir eine ideale Sprechsituation gelten mag,
muss im padagogischen Raum - hier insbesondere, aber nicht nur in der
Schule - einbeziehen, dass immer eine Asymmetrie und ein (reflexiv einge-
holtes) ,Einwirken’ der Erziehenden vorauszusetzen ist (vgl. Oelkers, 1983).
Padagogisches Handeln ist keinesfalls ohne Weiteres mit kommunikativem
Handeln gleichzusetzen. Demnach reicht es nicht aus, auf die kommuni-
kativen Fertigkeiten, die fiir eine Teilhabe am offentlichen Diskurs von
Noten sind, zu verweisen. Die Kritik an ,,durch Habermas® Erkenntnistheo-
rie inspirierten emanzipatorischen Padagogik® lautet entsprechend, dass
diese weiterhin einem zweckrationalen Handlungsmodell und ihrer Funk-
tion als ,technische Hilfeleistung® (Benner zitiert nach Masschelein 1991,
S.114) verpflichtet bleibt, dabei jedoch ein auf Kommunikation abzielen-
des Vokabular adaptiert. So wurden sich ,in der Padagogik Begriffe von
Habermas entlehnt, der Tragweite seines Unternehmens jedoch zu wenig
Aufmerksamkeit geschenkt. (Masschelein 1991, S.154) Der Diskurs wurde
fiir die Arbeit an Konzeptionen sowie die empirischen Erhebungen zur
»Rechtfertigungsinstanz fiir eine Padagogik, die mit ihren Partnern vieles
vorhatte und an objektivierender Forschung dafiir weniger interessiert war®
(Gruschka 2011, S. 190).

Bildung und Demokratie begegnen sich hier in einer spezifischen Span-
nung: in der demokratietheoretischen Erwartung eines gesellschaftlichen
Lernprozesses durch den im o6ffentlichen Diskurs vorangetriebenen Ra-
tionalisierungs- und Legitimationsprozesses der Demokratie. In anderen
Worten: In der gemeinsamen Aushandlung einer guten Demokratie soll
sich das Bewusstsein fiir die notige Partizipation und die Bindung an die

77

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

getroffenen gesetzlichen Regelungen bilden. Bildung im klassischen Sinne
ist mit Habermas nicht zu machen. Uber den demokratischen Prozess
lernen die Einzelnen nicht als ebensolche, sondern intersubjektiv. An dieser
(vermeintlichen) Schwachstelle Habermas® - der padagogischen Kultivie-
rung der kommunikativen Haltung und Féhigkeiten der Einzelnen - gehen
sowohl die Demokratiebildung als auch politikdidaktische Bezugnahmen
(siehe oben) iiber deliberative Demokratietheorien hinaus. Erstere wenden
sich fiir eine konkretere Beschreibung der Lern- bzw. Bildungsprozesse
dem Erfahrungsbegriff Deweys zu, wohingegen die Politikdidaktik weitest-
gehend auf erziehungswissenschaftliche Wissensbestinde zuriickgreift. Die
deliberativen Demokratietheorien bilden, wie es in der sozialpadagogischen
Demokratiebildung deutlich wird, vor allem einen normativen Rahmen
und ein gesellschaftstheoretisches Fundament, um die Méglichkeitsbedin-
gungen von Bildungsprozessen zu demokratisieren.

2.3.1.2 Pragmatismus, Bildung und demokratischer Experimentalismus

Immer wieder wird betont, John Dewey sei ,der Denker der demokrati-
schen Erziehung® (Schwarz 2020, S.394) und ,eine Ikone nicht nur der
amerikanischen Padagogik® (Knoll 2018, S.700). Gleichzeitig ist bereits
im Nachwort der deutschen Ausgabe von Deweys ,Demokratie und Er-
ziehung® von systematischen Missverstindnissen in der Rezeption seiner
Vorstellungen von Erziehung in der und fiir die Demokratie die Rede (vgl.
Oelkers 2011). Die Aneignung der weiteren pragmatistischen Gedanken-
und Begriffswelt durch die deutschsprachige Padagogik erfolgte laut Oel-
kers lediglich partiell und die spezifische Qualitit der Verbindung von de-
mokratie- und bildungstheoretischen Ideen in Deweys Philosophie, die als
sTheorierevolution® bewertet wurde, blieb eher ein ,Fremdkorper” (ebd.,
S.499). Noch dazu wurde an dem Autor Dewey auf besondere Weise ver-
deutlicht, inwiefern die Rezeption padagogischer Theorien und nicht-deut-
scher Theoretiker:innen spezifischen historischen, gesellschaftspolitischen
und feldspezifischen Bedingungen unterliegen (vgl. Bittner 2001), weshalb
sich nachfolgend auf ihn konzentriert wird. Mit der Ausgangslage, dass
»Deweys Demokratievorstellung im Grunde ein Bildungskonzept darstellt*
(Reichenbach 1999, S.129), ist eine bildungstheoretische Annéherung durch
das markierte in eins fallen von Demokratie und Bildung wie auch durch
die bisherige Wirkungsgeschichte Deweys in der deutschsprachigen Pad-
agogik auf besondere Weise herausgefordert. Hinzu kommt die ,,schillernde

78

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

Bandbreite® (vgl. Laner/Peterlini 2023, S.10) und heterogene Handhabung
des fiir den Pragmatismus zentralen Erfahrungsbegriffs sowie die umstrit-
tene padagogischen Auslegung des Verhiltnisses von Handeln bzw. Praxis
und der (selbst-)kritischen Reflexion des eigenen Tuns.

Bildung gilt zu den Hochwertbegriffen idealistischer Theorie, denen die
sich durch Deweys gesamte Philosophie ziehende Kritik gilt. Der Orientie-
rung am metaphysischen Begriffsgehalt von Bildung, der Ermoglichung
etwas Unmoglichen und anderen damit verbundenen Figuren der Trans-
zendenz, setzt er eine pragmatische, problemlsungs- und handlungsorien-
tierte Vorstellung von education entgegen. Statt mit Bildung einen héheren
Wert oder gar Selbstzweck zu verbinden, haben padagogische Zielbestim-
mungen fiir ihn schlichtweg einen flexiblen Funktionswert (vgl. Bohnsack
1976, S. 54 f.). Was tiberhaupt erreicht werden kann und wie es bewerkstel-
ligt wird, ergibt sich erst aus der genauen Arbeit an einem Problemzusam-
menhang. Demnach besteht die Losung eines Problems darin, die beste-
henden Bedingungen so zu verdndern, dass neue Handlungsmaglichkeiten
eroffnet werden. Wichtig hervorzuheben ist dabei die in der padagogischen
Rezeption oftmals ausgeklammerte politische Dimension einer gelungenen
Erfahrung: Das ,Erfiilltsein jeden Augenblicks® ist fiir Dewey ,weder in der
Ausbeuter-Gesellschaft noch in der autoritdren Schule moglich® (Bohnsack
1976, S.56). Neben der konstruktiven Seite, nach der etwa die ,Schule
als eine ,Gemeinschaft im Kleinen' (miniature community) und eine ,Ge-
sellschaft im Werden' (embryonic society)“ (Knoll 2018,705) den idealen
Zustand des demokratischen Miteinander erproben soll, sollen Akteure in
diesen kooperativ gestalteten Raume des Demokratischen die ,bestehenden
sozialen Strukturen als kritikbediirftig und verdnderungsfahig aufweisen®
(Knoll 2018, S.706). Der Gefahr eines ,Funktionsrelativismus“ (Bohnsack
1976, S.56), dass also neben der Ausrichtung an gelingenden, problemlo-
senden Erfahrungen keine allgemeingiiltigen Erziehungsziele!® angegeben
werden konnen und Demokratie auf das fehlerbehaftete, tastende Voran-
schreiten reduziert bleibt, begegnet Dewey mit der Unterscheidung einer
einfachen und einer reflektierten Erfahrung. Einfache Erfahrungen ergeben
sich fiir Dewey aus dem Handeln auf gut Gliick, nach dem trial-and-error-
Prinzip. Das Ge- oder Misslingen erprobter Handlungen wird hierbei zwar
festgestellt, jedoch nicht weiter nachverfolgt, sondern lediglich durch ver-
andertes Verhalten beantwortet. Reflektierte Erfahrungen hingegen zeich-
nen sich durch die Riickbindung der Erfahrungen an Wissen, eine Reflexi-

15 Diese dienen Dewey lediglich als ,Lichtquellen? die ein bestimmtes Phénomen be-
leuchten und spezifischere Ziele sichtbar machen helfen (vgl. Bohnsack 1976).

79

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

on der Handlungsbedingungen und die Verortung in der Gesellschaft aus.
Deweys Erfahrungsbegriff kann demnach nicht auf die Problem(auf)losung
reduziert werden, sondern findet in der Negativitit einen konstituierenden
Faktor vor. Gerade im Zwischen, der Bewegung in der ,twilight zone of
inquiry“ (English 2005, S.57), die einen Raum ,zwischen Nicht-Wissen
und Wissen, Konnen und Nicht-Kénnen® (ebd.) eroftnet, stellt sich die
Frage nach dem politischen Lernen auf eine neue Weise. So gilt auf der
einen Seite, dass im Kontext von Lehr- und Lernprozessen das Denken
und Handeln grundsitzlich untrennbar mit dem Prinzip von Versuch und
Irrtum verbunden bleibt. Es existiert weder ein Zeitpunkt noch ein Ort,
an dem dieses Verfahren vollstindig iiberwunden werden kénnte; ebenso
ist keine Methode in der Lage, Irrtiimer ganzlich zu vermeiden oder rest-
los auszuschlieflen (vgl. Bohnsack 1976, S.157). Bildung im Sinne einer
lernenden Erfahrung bleibt demnach stets offen fiir neue Erkenntnisse
und Entwicklungen. Auf der anderen Seite wird es jedoch zur vordersten
Aufgabe systematischer Erziehung, ,Uberginge von einem Lernen auf gut
Glick in reflektierende Lernprozesse herbeizufithren:“ (ebd., S. 58)

Deweys Erfahrungsbegriff zeichnet demnach eine formale Normativitét
der Erfahrungsqualitdt aus, die statt einer Bestimmung eines guten Erfah-
rungsgehaltes zunédchst die Moglichkeit zu besseren Erfahrungen in den
Vordergrund stellt, ,das heif3t, die Voraussetzungen fiir individuelle und
kooperative Weiterentwicklung zu sichern® (Bohnsack 2003, S.26). Vor
dem Hintergrund antidemokratischer Entwicklungen und anderer sozialer
Krisenverhdltnisse droht sich dieser Anspruch des pragmatistischen Erfah-
rungsbegrifts allerdings in Widerspriiche zu verwickeln. So offenbart etwa
die demokratiepdadagogische Lesart Deweys (siche oben) — wohlgemerkt
wie dieser selbst (vgl. Knoll 2018) - einen programmatischen Charakter,
da die Demokratisierung der Schulkultur, das soziale Lernen im zwischen-
menschlichen Bereich oder die Ermdglichung eines selbststindigen erfah-
rungsbasierten kritischen Denkens als Antwort auf die regressive gesell-
schaftliche Entwicklung und fiir problematisch erachteter Tendenzen der
Jugend formuliert werden (vgl. Biinger/Mayer 2009). Demokratiekompe-
tenzen qualifizieren sich in der Folge ,als padagogisch gewendete Antithe-
se der Probleme® (ebd., S.844), wobei aus dem Blick zu geraten droht,
dass deren Diagnose immer auch umstritten sind. Noch dazu drohen die
demokratiepddagogischen Schlussfolgerungen die Erfahrung der demokra-
tischen Wirklichkeit geradezu zu verhindern, denn ,[d]ie pddagogische
,Antwort® auf das politische Problem (Sicherung und Weiterentwicklung
der Demokratie gegen ihre Gefahrdungen) besteht demnach darin, dass

80

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

letzteres gerade nicht mehr ,erfahren’ wird, sondern dass andere — positive
demokratische — Erfahrungen gemacht werden sollen.“ (ebd., S. 845) Diese
Ubersetzung des Deweyschen Begriffsbestecks in eine politisch-padagogi-
sche Programmatik steht im eklatanten Widerspruch zu dessen deutlicher
Formulierung, dass ,der Bildungsprozess kein anderes Ziel als sich selbst
hat; er ist sein eigenes Ziel.“ (Bohnsack 2003, S. 61) Noch dazu scheint die
Negativitit als grundlegender Bestandteil des Pragmatismus aufgegeben:
Denn dieser wird immerfort von praktischen Irritationen und Zweifeln
(»irritation of doubt® Pierce zitiert nach English 2005, S. 51), Schwierigkei-
ten oder Frustrationen, ,that puts [his old oppinions] to a strain“ (James
zitiert nach English 2005, S.52) oder (weniger individualistisch als bei
James) von sozial hervorgebrachten ,problems of thought (Mead zitiert
nach English 2005, S.55) angetrieben - nicht von der programmatisch
vorweggenommenen Losung. Die Frage nach der Verbesserung und Quali-
tat der Erfahrung oszilliert demnach selbst zwischen dem Anspruch, die
Demokratie zu stabilisieren und der Moglichkeit, deren Krisen als Lern-
gelegenheit mit offenem Ausgang zu nutzen. Wenngleich Dewey vorgibt,
die ,Demokratie muss in jeder Generation neu geboren werden, und Erzie-
hung ist ihre Hebamme® (Knoll 2018, 705), bleiben die Hinweise auf die
konkrete Ausgestaltung politischer Bildungsprozesse z.T. schwer lesbar, da
sie immer das gesamte Theoriegebdaude Deweys einbeziehen.

Der Bildungsbegriff, dessen spezifisch deutsche idealistische Tradition
Dewey kritisiert, riickt durch die Brille des Pragmatismus naher an Pro-
zesse der Sozialisation, des kollektiven Lernens oder experimentellen Er-
probens und Ubens heran. Bildung wird hier weniger als individualisti-
sche Selbstvervollkommnung im Sinne klassischer Bildungsphilosophien
verstanden, sondern als sozial eingebetteter, interaktiver Prozess, der sich
stets innerhalb konkreter sozialer, institutioneller und gesellschaftlicher
Situationen vollzieht. In diesem Verstindnis kommt der Erfahrung dann
zentrale Bedeutung zu, wenn sie als Wechselspiel von Individuum und
Umwelt verstanden wird, wobei die Reflexion die Qualitat der Erfahrung
bestimmt. Deweys Konzeption der Demokratie als Lebensform, die er von
der blofien Regierungs- bzw. Staatsform unterscheidet, gewinnt vor diesem
Hintergrund eine besondere bildungstheoretische Relevanz. Demokratie ist
nicht nur eine institutionell verfasste Herrschaftsordnung, sondern eine
spezifische Qualitét sozialer Interaktion und kollektiver Lernprozesse, in
denen Menschen wechselseitig voneinander lernen. In Deweys Worten zum
Verhiltnis von Padagog:innen und Lernenden wird darin ein konkreter
péadagogischer Handlungsmodus sichtbar: ,der Lehrende [ist] Lernender

81

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

und der Lernende - ohne dass er es weify — zugleich Lehrer® (Dewey 1916
[2011], S.167) Diese Annahme verweist auf einen prinzipiell symmetrischen
Bildungsprozess, in dem Autoritdt, das Bildungsziel und die bestmdgliche
Gestaltung des (Bildungs-)Weges nicht von vornherein festgelegt, sondern
in der Interaktion situativ hergestellt werden. Denn, ,[s]o einleuchtend es
ist, dass Erfahrungen bilden, so schwer ist dieser Prozess wissenschaftlich
fassbar und im péadagogischen Handeln operationalisierbar [...], so wenig
lassen sich diese steuern, systematisieren, kategorisieren, in eine Ordnung
bringen® (Laner/Peterlini 2023, S.8). Dewey weist allerdings die Vorstel-
lung zuriick, dass Lehrkrifte auf Autoritét verzichten konnten und ein voll-
ends demokratisches Erfahrungslernen moglich sei. Im Erfahrungsbegriff
voreilig den ,Wegbereiter fiir die Projektorientierung® (Reinhardt 2005,
S.165) zu sehen, verkiirzt entsprechend Deweys durchaus gesellschaftskri-
tisch lesbares Vorhaben auf einen padagogisch isolierten Raum. Mit der
Projektmethode wird aus einem politisch fundierten und padagogisch ge-
leiteten Erfahrungslernen ein didaktisches Prinzip unter vielen, das vorran-
gig unter methodischen Gesichtspunkten betrachtet wird. Gerade diese
funktionale Einhegung des Erfahrungsbegriffs steht im Widerspruch zu
Deweys gesellschaftstheoretischer Pointe und Intention, soziale Erfahrun-
gen im Spannungsfeld von Individuum und Gesellschaft als Ausgangspunkt
fiir Veranderung zu denken. Erfahrung ist fiir Dewey stets auch Produkt
und Motor sozialer Auseinandersetzungen, die sich nicht im Schonraum
padagogischer Institutionen erschopfen. Stattdessen entfaltet sich Bildung
nur im standigen Wechselspiel zwischen individuellen Erfahrungsprozes-
sen und kollektiven Aushandlungen innerhalb gesellschaftlicher Kontexte.
Indem sich Lernende aktiv mit Widerspriichen, Konflikten und Ambivalen-
zen ihrer sozialen Umwelt auseinandersetzen, wird die Erfahrungsqualitat
politisch aufgeladen und erhilt eine emanzipatorische Dimension. Bildung
erscheint so nicht als linearer Prozess kumulativen Wissenserwerbs oder
angehdufter Erfahrungen, sondern als ein offenes, provisorisches Gesche-
hen, das permanent neu justiert werden muss und in seiner Tendenz
expansiv ist — abhdngig von den historischen, kulturellen und sozialen
Bedingungen, unter denen Erfahrungen gemacht werden und Lernprozes-
se stattfinden. Die sozialpddagogische Demokratiebildung versucht diesen
Aspekt einzufangen, indem sie die Jugendarbeit demokratisch in die Kom-
mune eingebettet verfasst, sodass Kinder und Jugendliche in Prozessen der
Demokratiebildung ihre politischen Artikulationen in kommunale Diskur-
se einbringen konnen (vgl. Sturzenhecker 2020, S.1264). Diesen expansiven
Charakter gilt es hervorzuehen, denn ,[a]nders als vielfach angenommen,

82

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

erstrebte Dewey nicht eine ,Demokratisierung’ der Schule, wie wir das
Schlagwort heute verwenden® und er ,vertrat keine Form der kooperativen
Demokratie, in der die Schiilerinnen und Schiiler ein gewichtiges Wort
mitzureden hatten (Bohnsack, 2005, S.116), auch keine Form der prasidia-
len Demokratie, in der der Lehrer sein Veto gegen Beschliisse der Schiiler
geltend machen konnte (Prange,1983, S.119), und schon gar keine Form
der direkten Demokratie, in der die Schiiler als Betroffene ein Anrecht
auf ,Selbstorganisation’, ,Selbstverantwortung“ und ,selbstbestimmte Pro-
blembearbeitung® besalen (Bastian & Gudjons, 1990, S.25 -27). (Knoll
2018, S.709) Bildende Erfahrungen sind nicht allein durch demokratische
bzw. demokratisierende Strukturen bestimmt, sondern driicken sich in der
»Freiheit zum Widerstand® (Scott, 1908, S. 80 nach Knoll 2018, S. 709) aus.

Hier zeigt sich Deweys demokratischer Experimentalismus: Lernen be-
deutet nicht, bestehende Ordnungen zu affirmieren, sondern sich produk-
tiv zu deren Infragestellung zu verhalten. Politische Bildungsprozesse im
pragmatistischen Sinne verlangen folglich, Lernende nicht lediglich auf
bestehende Normen und Regeln der Demokratie vorzubereiten, sondern
sie zu befdhigen, die Kontingenz dieser Ordnung kritisch zu reflektieren
und demokratische Prozesse selbst mitzugestalten. Dieser Anspruch ver-
weist letztlich auf das prozesshafte und utopische Moment das in Deweys
Denken sowohl auf die padagogische Situation (in der jeweiligen Instituti-
on, zwischen Lehrenden und Lernenden, in der Gesellschaft, usw.) und
die gesellschaftlichen Bedingungen demokratischer Erfahrungen insgesamt
gerichtet ist. Die Moglichkeit gesellschaftlicher Transformation ist nicht
jenseits, sondern inmitten alltdglicher Bildungsprozesse verortet.

Sowohl fiir die USA, wo Deweys Denken in Schulgriindungen manifest
wurde, als auch fiir die Ubertragung von Deweys Ansatz auf das deut-
sche Bildungswesen der Schule bleibt eine additive Hinzunahme von erfah-
rungsorientierten Mafinahmen, z.B. im Werkunterricht oder Projektmetho-
den, allerdings unzureichend, denn sie ,setzte die von Dewey beabsichtigte
Gewichtung zwischen Erziehung und Bildung aufler Kraft, stand seiner
Auffassung von Bildung sogar entgegen, weil das grundlegende Training
von Arbeits- und Sozialethos fehlte”* (Bittner 2001, S.43) So ,fehlte in
der Versuchsschule jene radikale, und d.h. an die Wurzeln vordringende
Gesellschaftskritik, die der spéatere Dewey von politischer Bildung forder-
te* (Bohnsack 1976, S.321) Denn ,[n]ur mittels einer Hineinsetzung in
das kulturelle ,Medium ... wissenschaftliche[r] und historische[r] Bedin-
gungen und Assoziationen® konnen bei allen Schiilern gleichartige ,Resulta-
te® (results, S.59) im Kenntnisstand und im Wissen iiber die technische

83

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

Entwicklung® (technical information, S.59) gewonnen werden, die ihnen
eine wissenschaftliche Einsicht® (scientific insight, S.23) in die historische
Notwendigkeit (necessity, S.21) der technischen und sozialen Genese ge-
sellschaftlichen Lebens ermdglichen. Self realization als die Fahigkeit sich
wesentlich in die realen Beziige des Lebens einzufinden, ist dann hochstes
Ziel des schulischen Bildungsvorgangs.“ (Bittner 2001, S.41) Im Modus
des Wissenschaftskollektivs bzw. der spéter vor allem iiber Friedrich Oetin-
ger/Theodor Wilhelm in den deutschprachigen Raum iibersetzte Arbeits-
gemeinschaft padagogisch zu arbeiten, ist noch keine ausreichende Qualifi-
kation fiir politische Bildungsprozesse — auch das gemeinsame Erproben
und Reflektieren ist kein Selbstzweck. Die Verkiirzung demokratischer Bil-
dungsbemiihungen auf soziale Lernprozesse, wie sie etwa gegeniiber demo-
kratiepadagogischen Ansitzen geduflert wird (vgl. Wohnig 2018), kann so
besehen dem friihen Dewey selbst vorgeworfen werden. Erst mit seinen
spateren explizit kapitalismuskritischen Schriften, korrigiert Dewey z.B. die
seine Versuchsschulen kennzeichnende Blindheit gegeniiber strukturellen
Ausschliissen, allen voran dem fiir Deweys Lebzeiten offenbaren Rassismus
(vgl. Bohnsack 1976, S. 339).

Deweys education bleibt also einerseits normativ zuriickhaltend einem
demokratischen Experimentalismus verpflichtet, der nur ein Mehr an
Wachstum und Erfahrungsmdoglichkeiten als zuldssigen Maf3stab bestimmt:
»oince in reality there is nothing to which growth is relative save more
growth, there is nothing to which education is subordinate save more
education.” (Dewey 1916 [1985], S.56) Andererseits ist sich Dewey selbst
bewusst, dass man in einer solchen Denkbewegung nicht dem Romantizis-
mus Rousseaus oder dem Sentimentalismus der zeitgendssischen ,Kinder-
forscher® verfallen und durch Gewéhrung unbeschrinkter Selbstdndigkeit
eine ,Vergottlichung der kindlichen Launen® (Knoll 2018, 707) bewirken
diirfe. Statt einer Uberbetonung des sozialen Lernens im schulischen Alltag
ist Deweys Erfahrungslernen nicht ohne die Dimension der Emanzipation
als Befreiung von Unterdriickung vorstellbar. Erst wenn die Begrenzungen
des Erfahrungsraums gesellschaftlich beseitigt sind, werden Erfahrungen
demokratisch. (An dieser Stelle wird in der padagogischen Rezeption
Deweys hiufig ein komplementires Verhdltnis zu Habermas und den
deliberativen Demokratietheorien konstruiert, die die Demokratisierung
padagogischer Institutionen thematisieren (siehe oben)). Bildungstheore-
tisch stellt sich die ,Frage, welche Voraussetzungen die Schule schaffen
kann, um die reflexive Distanzierung eigener Sozialisationserfahrungen wie
gesellschaftlich-dominanter Normalitdtserwartungen mdglich zu machen.

84

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

(Biinger/Mayer 2009, S.846). Vor diesem Hintergrund pladieren Biinger
und Mayer dafiir, ,politische Bildung nicht als Losung demokratiepoliti-
scher Herausforderungen zu konzipieren, sondern [sie] miisste vorbehaltlos
ihre Verwicklungen in die gesellschaftlichen Problemlagen reflektieren, auf
die sie sich implizit und explizit bezieht.“ (ebd., S.846) So schlussfolgern
Biinger und Mayer im Anschluss an Reichenbach: ,Vielleicht wére gegen-
wirtig — auch im Interesse an Deweys Demokratieverstdndnis — von der
Vorstellung einer pragmatischen Wiederherstellung einer (inter-)subjektiv
unproblematischen, ausgeglichenen Situation Abstand zu nehmen. Oder
anders formuliert: Vielleicht ist ,Demokratie in einem politischen Sinne (...)
das, was die Gemeinschaft durcheinander bringt’ (Reichenbach 2007, 102)“
(Blinger/Mayer 2009, S. 846).

Waihrend mit Deweys Erfahrungsbegriff die Leerstelle bei Habermas
komplementir erginzt werden kann, bleiben - mindestens in den spe-
zifischen Rezeptionsweisen der pragmatischen und deliberativen Demo-
kratietheorien (siehe oben) - das Moment des Aufbrechens bestehender
gesellschaftlicher Ordnungsvorstellungen und das Politisieren der gesell-
schaftlichen Bedingungen von Demokratiebildung oder politischer Bildung
unterbelichtet bzw. nicht ausgehend von einer der beiden demokratietheo-
retischen Perspektiven allein méglich. Dieses kritische, befragende Potenti-
al wird einerseits von radikalen Demokratietheorien beansprucht und ihr
aus péadagogischer Perspektive zugeschrieben, weshalb sie — wenngleich
fragmentarisch — die dritte Theorietradition fiir die Bestimmung des Ver-
héltnisses von Demokratiebildung und politischer Bildung darstellt.

2.3.1.3 Bildung als politische Bresche

Wihrend im Diskurs radikaler Demokratietheorie in jiingerer Zeit eine
starkere Beschiftigung mit dem Pddagogischen angemahnt wird (vgl. S6-
rensen 2020), ist in der Bildungsphilosophie schon seit langerem - insbe-
sondere durch die intensiven Debatten als Reaktion auf den Poststruktu-
ralismus und die Postmoderne-Diagnose - eine Auseinandersetzung mit
radikaler Demokratietheorie zu erkennen (vgl. Casale et al. 2016). Der
Bildungsbegriff wird hier als Ergebnis politischer Auseinandersetzungen
und Priferenzsetzungen aufgefasst. Weil in der Moderne keine Fundierung
(Gott, Natur, Vernunft usw.) fiir sich eine Allgemeingiiltigkeit beanspru-
chen kann, kommt der padagogische Diskurs nicht zur Ruhe. Die scheinbar
endlosen Auseinandersetzungen um die Fassung padagogischer Kategori-

85

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

en wird hier allerdings nicht mehr als Defizit markiert. Stattdessen wird
danach gefragt, wie sich in und durch diese Auseinandersetzungen iiber-
haupt der Anschein bilden kann, es ginge dabei um ein allgemein Selbst-
verstandliches, das nicht weiter hinterfragt werden miisste. Theoriebildung
wird hier als Reflexionsfeld gedacht, in dem es darum geht, hegemoniale
Wissensordnungen zu reflektieren und eine dauerhafte ,Selbstirritation
von Ordnungsmustern® (Schifer/Thompson 2013b, S.14) zu vollziehen.
Padagogik steht vor der permanenten Aufgabe, ihre Institutionen praktisch-
politisch immer wieder neu zu (be-)griinden, ohne sie letztgiiltig und ab-
schlieflend instituieren zu konnen. Der Begriff des Politischen dient dabei
als Formierungs- wie auch Problematisierungsinstrument vermeintlich ein-
heitlicher Diskurse und Institutionen (vgl. Schéfer/Thompson 2013a).

Im Zuge der auftholenden erziehungswissenschaftlichen Rezeption eini-
ger zentraler Theoretiker:innen aus dem Feld der radikalen Demokratie-
theorie (vgl. Mayer et al. 2019; Wittig et al. 2024) dringt zunehmend die
Frage in den Vordergrund, welchen Stellenwert der Bildungsbegriff im
Verhiltnis zum Politischen einnimmt. Neben einer an der politischen Diffe-
renz geschulten Kontingenzperspektive und Konfliktorientierung, welche
mit radikalen Demokratietheorien einhergeht (siehe oben), ist zu fragen,
wie die ,Annéherung von Bildungstheorie und radikaler Demokratietheo-
rie“ (Biinger 2013, S.208) Eingang in das Bildungsdenken und die padago-
gische Beziehung findet. Bereits die Fragerichtung verweist auf das zentra-
le Problem der Vermittlung zwischen radikalen Demokratietheorien und
péadagogischen Ansdtzen: Steht die Suche nach den Potenzialen radikaler
Demokratietheorien fiir eine kritische sozialwissenschaftliche (Demokra-
tie-)Bildung (vgl. Meyer 2022) oder die Ergriindung der ,pddagogische[n]
Leerstelle (Sorensen 2020, S.21) der radikalen Demokratietheorien im
Vordergrund? Sérensen (2025) benennt in seiner Auseinandersetzung mit
dieser Schnittstelle zwei Extreme: Auf der einen Seite liegt bereits die Su-
che nach einer padagogischen Nutzbarmachung und Identifikation bzw.
Aneignung von ,thematisch-inhaltlichen Offerten® (Meyer 2022, S.215f.)
quer zu zentralen Pramissen dieser demokratietheoretischen Denkrichtung.
Die Suche fiihre in eine padagogische Sackgasse: ,Es gibt keine Anschluss-
punkte/Es kann keine Anschlusspunkte geben® (Sérensen 2025, S.220), da
die kritische Befragungsaktivitdt und das negative Grundmoment radikaler
Demokratietheorien (vgl. Fliigel-Martinsen 2021, S.29f) eine Institutiona-
lisierung, Konzeptualisierung oder curriculare Engfithrung verunmdogliche.
Die theoriearchitektonisch bedingte zentrale Stellung der Kontingenzan-
nahme fithre zu seiner , Askese der radikalen Demokratietheorie in Bezug

86

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

auf Bildungsfragen® (Albrecht 2023, S.215). Auf der anderen Seite reichen
die padagogischen Lesarten radikaler Demokratietheorien wiederum ,,bis
hin zu radikaldemokratisch ausbuchstabierten Curricula (Sorensen 2025,
S.220), die einer ,vergleichsweise einfach vorzunehmenden minimalen In-
haltsbestimmung” folgen und eine ,.inhaltlich radikaldemokratisch angerei-
cherte Fassung des herkémmlichen Unterrichtsgeschehens® (ebd., S.231f.)
nachgehen - mitsamt einer ,zunehmenden Kompetenzifizierung® (ebd.,
S.222).

Vor dem Hintergrund dieser Rezeptionsproblematik stellt sich fiir die
Verhiltnisbestimmung von Demokratiebildung und politischer Bildung we-
niger die Frage nach einer unmittelbaren Anschlussfahigkeit radikaler De-
mokratietheorien an bestehende padagogische Konzepte und ihre Praxis,
sondern vielmehr nach den Bedingungen einer Beziehung des Politischen
und Péddagogischen, die auf Differenz, Spannung und Unverrechenbarkeit
griindet. Die Herausforderung liegt dabei nicht in der Ubertragung radikal-
demokratischer Inhalte in padagogische Settings, sondern in der Reflexion
jener Rahmungen, durch die sich pédagogisches Denken und Handeln
konstituiert - Rahmungen, die selbst nie neutral oder voraussetzungslos
sind. Die Spannung zwischen struktureller Offenheit radikaler Demokrati-
etheorien und dem notwendig strukturierenden Charakter padagogischer
Praxis verweist auf ein konstitutives Paradoxon, das weder final aufzuldsen
noch schlicht auszuhalten ist, sondern praktisch nach der gemeinsamen
Austragung eines Spannungsverhiltnisses verlangt, das sich zwischen dem
Unverfiigbaren des Padagogischen und dem UnabschliefSbaren des Politi-
schen auftut. Fiir die bildungsphilosophische Tradition ist diese Verschal-
tung des Politischen mit dem Padagogischen keineswegs neu, sondern
konstitutiv: Die Idee von Bildung als Prozess der Selbstbestimmung und
Emanzipation ist stets auf politische Ordnungsbedingungen bezogen - so-
wohl in affirmativer als auch in kritischer Absicht (vgl. Pongratz 2013).
Radikale Demokratietheorien, insbesondere unter Beriicksichtigung der
Dezentrierung des Subjekts und der radikal gedachten Kontingenz, stellen
fir die Padagogik eine grundlegende Herausforderung dar, da diese ,wie
kaum eine andere Disziplin [...] dem Projekt der Moderne und seinem
Glauben an das starke autonome Subjekt aufs engste verhaftet [ist] (Ricken
2007, S. 158).

Die Bezugnahme auf Bildung und das damit verbundene Versprechen
- verstanden als Ermdglichung individueller Entwicklung und Befreiung
von normierenden gesellschaftlichen Zuschreibungen (vgl. Schifer 2011) -
steht in einem engen Zusammenhang mit demokratietheoretischen Uber-

87

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

legungen zur prinzipiellen Kontingenz und letztlich unmdglichen Letztbe-
griindbarkeit sozialer Ordnung. In beiden Feldern wird die Unabschlie3-
barkeit normativer Orientierung - zu sagen, was die finale Form des De-
mokratischen bzw. das gebildete Subjekt ausmacht - und die Bezugnahme
auf einen uneinholbaren (nicht-realisierbaren), imaginidren Bezugspunkt
nicht als Mangel, sondern als produktiver Ausgangspunkt fiir eine refle-
xive Praxis begriffen (vgl. Schafer 2020). Dadurch, dass fiir das Soziale
keine vereindeutigbare Begriindungsfigur vorliegt und sich gesellschaftli-
che Ordnungsmuster als kontingent erweisen, ist auch die Erziehung in
diesen Sozialzusammenhang von diesem Begriindungsproblem betroffen.
So rekonstruiert etwa Alfred Schifer das traditionelle padagogische Selbst-
verstindnis dahingehend als eines, das sich aus der Beanspruchung einer
Distanz zur Politik konstituiert, ,insofern, als sich die sakralisierten Mog-
lichkeitsraume der Bildung als &sthetische Entwiirfe jenseits von Macht
und Herrschaft positionieren zu konnen glauben.“ (2011, S.84) Die mit
der Aufkldrung einsetzende Begriindung der modernen Padagogik verweise
dabei immer bereits auf die Offenheit und Kritikwiirdigkeit des Sozialen,
die Erziehungs- und Bildungsarbeit notwendig macht und beansprucht fiir
sich ,die Moglichkeit einer freien Entwicklung und individueller Selbstbe-
stimmung jenseits sozialer Zumutungen.“ (Biinger 2013, S.120 f.) Dabei gilt
die fir die Eréfinung dieser Moglichkeit anzunehmende ,,Unbestimmtheit
des Bildungsbegriffs als notwendiges Moment pddagogischer Theoriebil-
dung® (ebd., S.121). Sie stellt also keinen Mangel dar, sondern verweist auf
den Einbezug der Reflexion identifizierender Bestimmungen, ,insofern mit
Bildung gerade Prozesse beschrieben werden sollten, die iiber das jeweils
sozial Verortbare und Darstellbare hinausfithren konnten“ (ebd.). Die Kon-
struktion dieses Unbestimmten — fiir Rousseau etwa die Natur des Kindes,
fur Humboldt die Individualitat des autonomen Selbst — dient, so Schafer,
dazu, dass ein ,pddagogischer Zwischenraum® bzw. ,Differenzraum® der
Bildung denkbar und zu einem strategischen Referenzpunkt fiir praktische
Belange werden kann. Nur dadurch, dass Individualitdt nie final inhaltlich
prazisiert werden kann, ,wird der Entfaltungsraum von Subjektivitit nicht
pradefiniert, sondern als frei vorstellbar. (ebd.)

Gleichwohl ist dieses padagogische Denken in eine doppelte Ambivalenz
verstrickt. Einerseits droht die Berufung auf die Unbestimmtheit, einen
metaphysischen Rest im Pddagogischen zu perpetuieren; andererseits droht
die dsthetische Konstruktion eines Standpunktes Jenseits des Sozialen illu-
siondr zu werden und kann dazu beitragen, ,die Nichteinlésung des uner-
reichbaren, anvisierten Bezugspunkts (Autonomie, Emanzipation, usw.) als

88

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

tiberwindbares Defizit padagogischer Praxis auszulegen und den jeweiligen
Akteuren als deren Versagen® zuzuschreiben:“ (Binger 2013, S.119). Eine
solche Lesart stabilisiert nicht nur normativen Erwartungsdruck, sondern
stiitzt sich hdufig auf Strategien, in der Bildung - etwa im Sinne der Bildung
des autonomen Subjekts — selbst als soziales Imagindres fungiert, das hege-
moniale Ordnungen symbolisch absichert (vgl. ebd., S.133).

Wihrend im Bildungsdenken der Aufklirung noch das rationale Sub-
jekt als Leitfigur diente, werden heute Formulierungen einer miindigen
demokratischen Subjektposition als Bildungsziel und als die notwendige
Voraussetzung der hegemonialen Sozialordnung hervorgebracht. Oder an-
dersherum: eine gewisse hegemonial gewordene Ordnung bringt durch die
wirkméchtige Unterstellung des demokratischen Subjekts (und der Charak-
teristika, Kompetenzanforderungen, usw.) ihre eigene Grundlage hervor.
Die demokratische Subjektposition wird damit nicht nur als Voraussetzung
von Demokratie gedacht, sondern zugleich als deren Produkt. In diesem
Sinne sichert die Erzeugung eines solchen imagindren Bezugspunkts - des
kompetenten beteiligungsfdhigen Subjekts — die partielle Schlieffung des
Sozialen zu einer spezifischen gesellschaftlichen Ordnung ab (vgl. Biinger
2013, S.134).

Alfred Schifers Rezeption politischer Philosophie und poststrukturalisti-
scher Demokratietheorien dient daher dem Versuch, das Bildungsverspre-
chen neu zu fassen: nicht linger als Ausdruck eines essentialistischen Sub-
jektverstandnisses, sondern als sozial situiertes und gleichzeitig prekares
Moment. Der ,angezeigte Riss zwischen symbolischer Ordnung und ihrer
griindenden Imagination verlduft somit durch das Subjektive wie das So-
ziale® (Biinger 2013, S.148). Das Versprechen der Bildung wird so lesbar
als Widerlager/Gegenhalt hegemonialer SchliefSungsbewegungen - jedoch
nicht im Sinne eines transzendentalen Auf3en, sondern als Ort der produk-
tiven Irritation (vgl. ebd., S.148f.).

Trotz und gerade wegen dieser strukturellen Verstrickungen in Macht-
verhiltnisse bleibt der Bildungsraum und das mit ihm verbundene Ver-
sprechen von einem kritischen Uberschuss durchzogen. Insbesondere die
Institution Schule tragt ein Moment normativer Unruhe aus. Denn sie muss
»um ihres eigenen Auftrags willen das Ende der Herrschaft immer wieder
ausrufen — auch wenn sie die ausgerufene Freiheit alltdglich erneut zuriick-
nimmt.“ (Pongratz 2013, S.92f) In dieser Spannung liegt das bleibende
kritische Potenzial des Pddagogischen.

Folgerichtig wurden theoretische Versuche unternommen, weitere Brii-
cken zwischen der politischen Theorie und Bildungstheorie zu bauen, da

89

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

sich ,,zwischen Padagogischem und Padagogik eine strukturanaloge Diffe-
renz zu jener von Politischem und Politik ausmachen lasst“ (Biinger/Jergus
2024, S. 60): Das Padagogische markiert dabei — analog zum Politischen —
den Ort des Unbestimmten, Paradoxen und Unméglichen, das sich jeder
definitiven Institutionalisierung entzieht. Demgegeniiber steht die Padago-
gik als Praxis des Moglichen: als Versuch, das Unverfiigbare durch didak-
tische, curriculare oder institutionelle Arrangements zu bearbeiten (vgl.
Wimmer 2011; Schifer 2012). Wichtig festzuhalten ist, dass sich ,das Pad-
agogische nie als solches realisieren ldsst, sondern selbst nur als unmdégliche
Schlieflung, als Begriindungsproblem oder unstillbarer Anspruch einer je-
den Piadagogik zeigt“ (Biinger/Jergus 2024, S.60). Eine nicht einlésbare
Schlieflungsbewegung, die jeder padagogischen Praxis ihre normativen wie
epistemologischen Grenzen einschreibt — als permanente Herausforderung
und unstillbarer Impuls zugleich.

Gerade dieses Spannungsverhiltnis erhilt seine Bedeutung durch das,
was Carsten Biinger und Kerstin Jergus als Pddagogizitit — das ,Bestehen
auf die Beziehung im Konflikt“ (2024, S.61) - bezeichnen: ,Das proble-
matisierende Verhiltnis nicht nur zur geltenden, sondern zur Kontingenz
und Bestreitbarkeit einer jeden Ordnung, die darin eingelagerte Auseinan-
dersetzung um die bestehende Welt und deren Zukunft erhélt ihre Pad-
agogizitit darin, sich diesem Konflikt als Beziehungsform zuzuwenden
und ihn in der Spannung von Weitergabe und Transformation offen zu
halten.“ (ebd.) Die Padagogizitat radikaldemokratischer Bildung liegt dem-
nach nicht allein in dem Postulat, Widerspriiche tiberwinden zu wollen,
sondern im Umgang mit ihnen. Das problematisierende Verhiltnis zur je-
weils geltenden Ordnung - und zu jeder denkbaren Ordnung - konstituiert
ein Bildungsverstindnis, das sich dem Konflikt nicht entzieht, sondern
ihn als Grundlage einer padagogischen Beziehung in gesellschaftlichen
Verhiltnissen anerkennt. Mit der Verantwortungsiibernahme fiir diese pa-
radoxe Situation - fiir ein Bildungsverstandnis, das auf etwas zielt, das sich
seinem Zugriff entzieht — einer radikaldemokratischen Bildung, ist somit
auch das demokratische bzw. politisierende Moment von Bildung benannt:
das Abarbeiten an der gesellschaftlichen Zurichtung des demokratischen
Erfahrungs- und Bildungsraumes von Lernenden. In solchen Prozessen des
Abarbeitens wird nicht nur die bestehende Ordnung in Frage gestellt, son-
dern auch die Méglichkeit einer anderen, noch nicht gegebenen Ordnung
ins Spiel gebracht. Bildung im Sinne radikaler Demokratietheorie ist damit
ein fortwahrender Akt der Unterbrechung und Neubegriindung - nicht

90

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

aus einer Position der Gewissheit heraus, sondern im Modus des Fragens,
Zweifelns, Verbindens und Werdens.

Unter dem Eindruck solcher Formulierungen ist es nicht verwunder-
lich, dass insbesondere raumtheoretische und machtkritische Zugriffe auf
die padagogische Praxis vom befragenden Gestus des radikaldemokrati-
schen Modells profitieren. Wenngleich Demokratische Schulen oder auf
eine Demokratisierung der padagogischen Praxis zielende Ansdtze, wie die
Demokratiepddagogik oder auf die Schule bezogene Demokratiebildung,
nicht neu sind, sind dort doch die radikal-demokratietheoretischen Fragen
nach Macht- und Herrschaftsverhéltnissen und z.B. der differentiellen Zu-
sammensetzung der Teilnehmenden auf besondere Weise virulent, denn
»[d]ie Entscheidung, den ,un-fdhigen® Schiiler:innen, Lehrer:innen, [...]
Hausmeister:innen der Schule die ,Fahigkeit zu[zu]sprechen, sich um die
Angelegenheiten des Gemeinsame [oder Verschrinkten wie Differenten]
kiimmern zu konnen® (Beiler et al. 2014, 18) wurde [in den konkreten
padagogischen Settings bzw. schulischen Raumen; SP] bereits mehrfach
gefallt” (Wartmann 2024, S.210) Dementsprechend zeichnet sich der de-
mokratietheoretische Zugriff auf den péadagogischen Raum dadurch aus,
dass er ,proaktiv den Anspruch reklamiert, einen Beitrag zur Aufkldrung
und potenziellen Uberwindung historisch gewachsener und womdglich
subtil wirkender Fiithrungs- und Machtverhdltnisse - und damit auch zur
Demokratisierung der Demokratie — im Feld des Pddagogischen zu leis-
ten. (Sorensen 2025, S.231) Bildungseinrichtungen werden demnach in
ihrer Bedeutung als Kampfzonen politischer Artikulation (nicht blofy Orte
neutraler Vermittlung) hervorgehoben: ,Uber diese negative Bestimmung
aufeinander bleibt die Einheit von Padagogischem und Politischen eine
Beziehung der Differenz und ein Konfliktfeld, das sich zwar politisch-he-
gemonietheoretisch beschreiben, aber nicht auflosen lasst.“ (Schafer 2011,
S.120) Aus Warte der Bildungstheorie ldsst sich also die ,derart ans Poli-
tische angenéherte Frage der Bildung nicht in ihrer theoretischen Bearbei-
tung beruhigen® (Biinger 2013, S.151), sondern kann zum einen analytische
und begrifflich-konzeptionelle Beschreibung von Annéherungen an den
Moglichkeitsraum der Bildung sein, die sich aber immer einer letzten
Vergewisserung entziehen. Zum anderen zeigt sich in dieser Korrespon-
denz von radikaler Demokratietheorie und der Tradition der Bildungsphi-
losophie der ,wissenschaftsstrategische Einsatz“ (Schéfer 2012, S.12) und
ein ,theoriepolitischer Einsatz einer Problematisierung ,trivialisierter Bil-
dungssemantiken und der in sie verstrickten Bildungswissenschaft.“ (Biin-
ger 2013, S.151)

91

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

Aus Sicht radikaler Demokratietheorie miisste es demnach auch darum
gehen, Fragen der Erneuerung der Demokratie im Sinne ihrer weiteren
Demokratisierung einzubeziehen. Transformatorische Momente politischer
Bildung wiren aus dieser Perspektive immer dann gegeben, wenn die
gegebene Wissens- und Partizipationsordnung nicht lediglich ausgefiillt,
sondern in der Interaktion selbst zum Gegenstand der kritischen Ausein-
andersetzung und transformatorischen Bearbeitung wird. Es geht dann
nicht bloff darum, zu lernen, die eigenen Interessen innerhalb des staat-
lich verbiirgten oder padagogisch mehr oder weniger weit gefassten Parti-
zipationsrahmens zu vertreten, sondern diesen Partizipationsrahmen als
gegebene Ordnung selbst zum Gegenstand des politischen Denkens und
Handelns zu machen - und dazu gehort auch das Konsensprinzip delibera-
tiv angelegter Konzepte sozialpadagogischer Demokratiebildung mit ihren
entsprechenden Verfahren und Gremien. Radikale Demokratiebildung will
der Tatsache gerecht werden, dass auch deliberative Verfahren und Gre-
mien kontingent und damit dem politischen Konflikt ausgesetzt sind. In
demokratischen Prozessen steht neben den jeweils zur Verhandlung aufge-
worfenen Themen immer auch die Frage mit zur Debatte, was Demokratie
eigentlich ist und sein soll und wie sie sich institutionalisieren ldsst.

Das Politische einer durch radikale Demokratietheorien informierten
Bildung kann demnach auch jenseits des ,demokratischen Tellerrands®
(Glrses 2020) liegen, insofern Demokratie iberhaupt erst als eine im kom-
mende vorgestellt wird. Sorensen schldgt dahingehend die ,Erfahrbarma-
chung von Kontingenz als Selbsterméchtigung im Unterrichtsgeschehen®
als ,Marker zur Bestimmung eines als radikaldemokratisch zu qualifizie-
renden Bildungssettings“ (Sorensen 2025, S. 232) vor. Uber die individuelle
Befdhigung, mit Kontingenz und Konfliktualitit gesellschaftlicher Zusam-
menhénge umzugehen, hinaus, riickt also die Form und Modalitit des Un-
terrichts bzw. der Bedingungen des padagogischen Settings in den Fokus.
Dies verweist auf die Gesellschaftlichkeit der Individuen und der padago-
gischen Praxis insgesamt, die sich an ihrer institutionellen Form, den sozia-
len Exklusionen und umstrittenen Aushandlung ihres Zwecks stets zu rei-
ben hat, was hiefSe, dass ,Kontingenz nicht nur vorrangiger Inhalt ist, son-
dern auch in der Form, in der Modalitét des Bildungsvorgangs, bestmoglich
zur Geltung zu bringen wire. (Sorensen 2020, S. 30) Dafiir wéren ,Rdume
der Ermoéglichung des Lernens zu schaffen, in denen die Mdglichkeit des
personalen Wissens und auch des Wissensvorsprungs als Ausgangspunkt
nicht - ebenso wenig wie die Wissensvermittlung — kategorial abgelehnt,

92

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

Wissen aber auch nicht als unhinterfragbar, und Wissensvorspriinge nicht
als ewige Gegebenheit hypostasiert werden. (ebd., S.30f.)

So wire auch der ,sozialen Gewichtslosigkeit“ (MacNays 2014) radika-
ler Demokratietheorien entgegenzuwirken und mit dem radikaldemokrati-
schen Bildungsaspiration immer auch eine ,radikaldemokratische Politik
der Bildung® (Sorensen 2025, S.234f.) zu verbinden, wobei diese ,sich in
ihrer Reichweite nicht ressortbezogen selbstbeschrinken darf, sondern das
padagogische Feld als eingebettet in und in Wechselbeziehung mit dem
Feld des Politischen insgesamt stehend begreift“ (ebd., S.235) Radikal-de-
mokratietheoretisch orientierte Bildung — an dieser Stelle ist offen, ob dies
eine Bewegung hin zur Demokratiebildung oder zur politischen Bildung
ist — bildet andere Orte politischer Subjektivierung durch die Erfahrung
von Alteritdt und das Einiiben dissensualer Praktiken bei einer besonderen
Aufmerksamkeit fiir die dabei hervorgebrachte Ordnung der Verantwor-
tungsiibernahme. Denn diese wird nicht allein durch die @ibliche personale
Autoritét, sondern auch die raum-, feld- und situationsspezifischen Positio-
nierungen bestimmt. Sorensen markiert in seiner Auseinandersetzung mit
der moglichen Bestimmung von ,préfigurativen Orte[n] der Erfahrbarma-
chung von Kontingenz, als Manifestationen einer nichtautoritaren, radikal-
demokratischen Autoritit“ entsprechend ,,nicht (nur) die Eigenschaft einer
Lehrperson, sondern die Bezeichnung eines Settings, das das Erfahren,
Erproben und Praktizieren von Kontingenz ermdglicht und in der das Ver-
héltnis von LehrerIn und SchiilerIn eine andere als die klassisch-hierarchi-
sche Form annahme, ohne zugleich v6llig annulliert zu werden. (Sorensen
2020, S.33).

Mit radikalen Demokratietheorien iiber Bildung nachzudenken, bedeu-
tet demzufolge, die hier skizzierten theoriearchitektonischen Spannungen
nicht (allein) in padagogischen Mittelpositionen oder geschlossenen Kon-
zeptionen aufzulosen, wie es mit einer vorschnellen Ubersetzung in eine
Konfliktkompetenz, Ambiguititstoleranz oder inhaltliche Aufkldarung iiber
die Verdnderbarkeit gesellschaftlicher Verhiltnisse mitsamt deren Deu-
tungsrahmen drohen konnte. Mit bildungstheoretischer Perspektive den
Verweisungszusammenhang von Bildung und Demokratie herauszuschi-
len, der sich aus der Reflexion der Unabschliefibarkeit sozialer Ordnungen
als Konstitutionsmoment padagogischer Beziehungen ergibt (vgl. Reichen-
bach 1999; Biinger/Jergus 2025), bindet ebendiese Aspekte auch an die
jeweiligen Rdume/Orte und deren Funktionalitt zuriick, in denen Akteure
Demokratie und Bildung (nicht) beanspruchen (konnen). Sei es an den
sogenannten Riandern der Gesellschaft und den politischen Bildungsbemii-

93

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

hungen im Jugendvollzug, mit Gefliichteten oder in den tendenziell infor-
mellen Settings sozialer Bewegungen. Oder sei es innerhalb bestehender
Bildungsinstitutionen, den padagogischen Zusammenhéngen von Theorie,
Konzeption und Praxis und den konkreten Erfahrungen in Klassen- und
Seminarrdumen. Mit dem Verweis auf eine Dissens-, Konflikt- oder Kon-
tingenzorientierung ist damit immer auch der Anspruch auf Demokratisie-
rung der eigenen Praxis und Rdume verbunden, wobei dieses hohe Ideal
nicht allein auf voluntaristisches Handeln engagierter Lehrkrifte abgewalzt
werden, sondern die Arbeit an den gesellschaftlichen, institutionellen und
wissenspolitischen Strukturen ebenjener Praxis informieren soll. Kritik und
Politisierung werden zu Schliisselbegriffen, die in der Folge auch die deli-
berativ oder pragmatistisch begriindeten Ansétze politischer Padagogik irri-
tieren oder erginzen konnen. Politischer Bildung und Demokratiebildung
wire somit eine institutionelle, theoriepolitische und gesellschaftliche Posi-
tionierung aufgetragen. Von dieser steten Positionierungsarbeit aus wire
»ein robuster radikaldemokratischer Bildungsauftrag zu reklamieren und
padagogisch — wenn auch logisch widerspriichlich - in das keineswegs
machtfreie gesellschaftliche ,Bildungssetting® zu intervenieren. (S6rensen
2025, S.228) Ohne je festes Fundament hitten Pdadagog:innen im Modus
der Selbstkritik das Demokratische in der Bildung zu suchen und fiir
einen ,,,schwachen; aber ,robusten’ radikaldemokratischen Bildungsauftrag"
(ebd., S.220f.) einzustehen, der sich nicht mit einem Stiick vom Schulku-
chen zufriedengibt, sondern als ein Bestandsteil eines ,radikaldemokratiepo-
litischen Bildungsprojekts“ (ebd., S. 221) zu verfolgen ist.

2.3.2 Demokratie bilden

Entlang der bildungstheoretischen Korrespondenzen auf die demokratie-
theoretischen Ansitze des Pragmatismus, der Deliberation und der Radi-
kaldemokratie wird ein je spezifischer Zusammenhang von Bildung, De-
mokratie und Politik sichtbar. In diesem Abschnitt riickt die Frage in den
Mittelpunkt, ob ,die Erziehungswissenschaften die Demokratietheorien in
ihrer praktischen Herausforderung begleiten® (Schwarz 2020, S.400) oder
nicht vielmehr das der Bildungstheorie eingeschriebene Spannungsverhilt-
nis von Bildung und Demokratie produktiv gemacht werden kann, um das
Verhiltnis von Demokratiebildung und politischer Bildung zu bestimmen.
Das Signum »Demokratie bilden« beansprucht dabei keine eklektische
Harmonie oder Synthese deliberativer, pragmatistischer und radikaldemo-

94

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

kratischer Elemente (wenngleich sich wohl aus allen dreien Theorietradi-
tionen Teilelemente wiederfinden). Verstanden als Heuristik kann damit
eine Perspektive auf Demokratiebildung und politische Bildung erdfinet
werden, die zum einen die immanente Verschrankung von Demokratie und
Bildung hervorhebt und zum anderen das spezifische Zutun der Bildungs-
theorie markiert: Der Bildungsbegriff ist demnach als diskursiver Einsatz
zu verstehen, um (Selbst-)Kritik und Politisierung zu initiieren bzw. nach
deren Ermoglichungsbedingungen innerhalb der jeweiligen Bildungskon-
stellation — dem Zusammenwirken von institutionellen, sozialraumlichen,
professionstheoretischen, didaktischen, usw. Faktoren - zu fragen.

Die Begrifte Bildung und Demokratie treffen sich also nicht nur in der
durch sie méglichen Praxis der Vervielfiltigung von Bindestrichpadagogi-
ken und Demokratiekomposita (vgl. Widmaier 2018). Genau die darin auf-
scheinende Offenheit beider Begriffe ist auch Hinweis auf das Versprechen
der Bildung und das Versprechen der Demokratie - den Kreuzungspunkt,
der die Verbindung einer demokratie- als bildungstheoretischen und einer
bildungs- als demokratietheoretischen Reflexion verlangt und ermdglicht
(vgl. Schafer 2011). Bildungstheorie fungiert als Knotenpunkt, als Ort und
Praxis, in der das Versprechen der Bildung und das Versprechen der De-
mokratie zusammenkommen (vgl. Biinger/Jergus 2025). Politische Bildung
und Demokratiebildung auf ihr Bildungsverstindnis hin zu untersuchen,
bedeutet dann sowohl die begriffliche Anstrengung gegen einen voreiligen
Synkretismus als auch die Gelingensbedingungen gegen den Begriff zu
setzen.

Deutlich wird, dass eine bildungstheoretische Befragung nicht darin auf-
geht, eine selektive (Habermas), missverstandene (Dewey) oder verkiirzte
(radikale Demokratietheorie) padagogische Rezeption der jeweiligen De-
mokratietheorien auszuweisen. Neben der Analyse und Kritik verschiede-
ner Bemithungen um Bildung in der und fiir die Demokratie steht das
»Problem ihrer (performativen) Re-Produktion® (Schifer/Thompson 2013,
S.14) im Vordergrund - bei aller Selbstkritik doch demokratisch bilden
zu miissen und in diesem Sinne padagogische Ordnungsbildung zu betrei-
ben. Bereits die Argumentation mit Bildungstheorie kann allerdings als
widerstandiges performatives Moment fungieren, wenn die explizite Hin-
wendung zu bildungsphilosophischen Topoi den jeweiligen gesellschaft-
lichen Anforderungen und den damit verbundenen Machbarkeits- und
Herstellungsfantasien entgegenwirken hilft (vgl. Biinger 2018). Demokra-
tie und Bildung bleiben als offene Werdensprozesse notwendigerweise
unabgeschlossen. Der praktischen Notwendigkeit einer die Demokratie

95

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

starkenden Bildungsmdoglichkeit wird so keine Absage erteilt, sondern im
Gegenteil: Denk- und Handlungsrdume werden eroffnet und im Sozialen
und Politischen zu konkretisieren gesucht (vgl. Biinger/Jergus 2025). Mit
den jeweiligen Korrespondenzen wurden spezifische pddagogische Lesarten
der jeweiligen Demokratietheorien angemahnt, die demokratietheoretische
Irritationen aus der Warte der Padagogik voreilig transferieren, ohne den
2.T. fundamentalen Herausforderungen der fiir die Profession konstitutiven
und zur Wahrung der professionellen Autonomie fiir notig erklarten einhei-
mischen Begriffe (vgl. Herbart 1806 [1964]) weitere Wirkkraft einzurdumen.
Bildung verweist als Begriff jedoch auf die Risse in den Subjektivierungs-
praktiken, wie sie durch die Demokratiebildung oder politische Bildung
eroffnet werden und fordert dazu auf, ,,sich zu den gesellschaftlichen Anru-
fungen in spezifischer Weise zu verhalten (Pongratz 2017, S.322) Denn:
»In Bildungsprozessen zeigt sich, dass das, was ist, nicht alles ist, und
sie versuchen, diese ,Mehr; diese Uberschreitungsperspektive, inhaltlich zu
fassen. (ebd.) Fiir Fragen der Demokratiebildung und politischen Bildung
sind das allen voran Konflikte um das in den jeweiligen Konzeptionen,
Réumen und politischen Rahmenbedingungen vorherrschende Verstindnis
von Demokratie bzw. Demokratisierung.

Fiir beides - die praktische Umsetzung als auch die z.B. bildungs- und
forderungspolitische Behauptung — scheint die Zentralitit der Zweck-Mit-
tel-Relation unverriickbar. Wenngleich entlang verschiedener demokratie-
und bildungstheoretischer Reflexionen die Behauptung einer Uberwindung
oder vollstandigen reflexiven Integration dieses padagogischen Handlungs-
modells mehrheitlich als theoretisch-konzeptionelles Ideal gesetzt, statt als
realistisch anzunehmendes Ziel formuliert wird, verliert sich in der Rezep-
tion und Adaption der vermeintlich abstrakten und von den padagogischen
Realitdten distanzierenden Ansitzen aus den beiden umrissenen Feldern
der Demokratie- und Bildungstheorie deren theoriepolitischer Charakter.
Dies gilt insbesondere angesichts der Tatsache, dass die bildungstheore-
tische, erziehungswissenschaftliche und demokratiebildnerische bzw. poli-
tikdidaktische Praxis sich nicht auflerhalb eines interessenfreien Raumes
befinden, sondern permanent mit spezifischen Erwartungshaltungen ver-
schiedener Akteure konfrontiert werden.

Die bildungstheoretische Reflexion auf das ,Demokratie bilden® preist
die eigene gesellschaftliche Rolle mit in die Begriffsarbeit ein, denn ,[w]ie
in anderen Wissenschaften befordert dieser Druck auch in der padago-
gischen Disziplin die Tendenz, sich opportunistisch ,der jeweils stirksten
Realitdtsmacht anzupassen’ (Negt 1995, 358)“ (Bernhard et al. 2018, S.20)

96

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

Bildung ist weder auf seine Funktion als ,soziale Problemlsungsreserve®
(Ruhloft 2006, S.291) noch auf ein nurmehr unter Beriicksichtigung raum-
spezifischer Bedingungen auszubuchstabierendes Ideal zu reduzieren. Fiir
die Verhaltnisbestimmung von politischer Bildung und Demokratiebildung
verdeutlicht die bildungstheoretische Intervention, dass die Padagogizitat
und Politizitdt des pddagogischen Verhiltnisses in Spannung zu halten
sind. Sowohl, was die Herausbildung demokratietheoretisch begriindeter
péadagogischer Konzeptionen angeht, als auch die padagogische Praxis
selbst. Padagogische Akteure hitten so in ihrem jeweiligen Handlungsfeld
Interessenvertreter politischer Bildungsprozesse zu sein.

97

, 22:40:20. Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen zum Verhältnis von Demokratiebildung und politischer Bildung
	2.1 Drei Demokratietheorien – eine Einführung
	2.1.1 Deliberative Demokratie
	2.1.2 Pragmatismus
	2.1.3 Radikale Demokratietheorien

	2.2 Untersuchungen und Reflexionen zum Verhältnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung
	2.2.1 Rezeptionslinien deliberativer Demokratietheorie
	2.2.2 Rezeptionslinien des Pragmatismus
	2.2.3 Rezeptionslinien radikaler Demokratietheorie

	2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen
	2.3.1 Drei Korrespondenzen: Deliberative, pragmatistische und radikaldemokratische Bildung
	2.3.1.1 Kommunikatives Handeln und Bildung
	2.3.1.2 Pragmatismus, Bildung und demokratischer Experimentalismus
	2.3.1.3 Bildung als politische Bresche

	2.3.2 Demokratie bilden



