
Kapitel 2
Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen 
zum Verhältnis von Demokratiebildung und politischer 
Bildung

Die deliberative Demokratie, die radikale Demokratie und der Pragmatis­
mus sind drei Strömungen in der zeitgenössischen Demokratietheorie, die 
auch Debatten über Demokratiebildung und politische Bildung prägen. 
Dieses Kapitel geht davon aus, dass diese drei demokratietheoretischen 
Strömungen interessante Bezugspunkte für eine demokratie- und bildungs­
theoretisch informierte Diskussion der Aufgaben und Ziele von Demokra­
tiebildung und politischer Bildung sind. Während der Literaturbestand 
zu Möglichkeiten, demokratietheoretische Reflexionen aus diesen drei Per­
spektiven für die Demokratiebildung und politische Bildung fruchtbar zu 
machen, zusehends wächst, sind die Unterschiede dieser Perspektiven so­
wie Potenziale eines Dialogs zwischen ihnen noch keineswegs ausgeschöpft. 
Zudem geht die Verbindung verschiedener demokratietheoretischer Theo­
rietraditionen mit pädagogischen Bemühungen bislang selten mit systema­
tischen bzw. vergleichenden bildungstheoretischen (Selbst-)Befragungen 
dieser Verschränkungen einher. Es ist das Ziel dieses Kapitels, aufzuzeigen, 
inwiefern die Debatten über Demokratiebildung und politische Bildung 
davon profitieren können, wenn sie zum einen die Pluralität demokratie­
theoretischer Ansätze sichtbar machen und zum anderen das Sprechen 
über politische bzw. demokratische Bildungsprozesse bildungstheoretisch 
anreichern.

Im Folgenden werden zunächst einige zentrale Charakteristika der deli­
berativen Demokratietheorie, des Pragmatismus und der radikalen Demo­
kratietheorie benannt. Hieran anschließend werden Implikationen der je­
weiligen Perspektive für Betrachtungen der Aufgaben und Ziele von Demo­
kratiebildung und politischer Bildung aufgezeigt und einige bereits beste­
hende Rezeptionslinien nachgezeichnet. Anschließend (2.3) wird in Form 
bildungstheoretischer Korrespondenzen die Rolle des Bildungsbegriffs für 
die jeweilige Verhältnisbestimmung von Demokratie und Bildung bzw. Päd­
agogik in den deliberativen, pragmatistischen und radikaldemokratietheo­
retischen Modellen herausgearbeitet. Korrespondenz meint dabei das bil­

49

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungstheoretische Gegenlesen demokratietheoretischer Grundannahmen 
sowie das Herausschälen des durch die jeweilige Demokratietheorie ange­
nommenen Bildungsverständnisses. Damit soll der spezifische Einsatz9 der 
Bildungstheorie für die Verhältnisbestimmung von Demokratiebildung und 
politischer Bildung herausgestellt werden. Denn die Auseinandersetzung 
mit dem Begriff der Bildung kann dazu beitragen, das Politische bzw. De­
mokratische jedweder pädagogischen Arbeit in und für Demokratie genau­
er zu fassen und kann damit letztlich eine Reflexionsfolie für die konzeptio­
nellen Verhältnisbestimmungen von Demokratie/Politik und Bildung in der 
Gegenwartsgesellschaft bereitstellen. Der rahmende Gedanke ist dabei die 
demokratie- sowie bildungstheoretische Reflexion über die grundlegende 
Frage des Buches, wie sich das Verhältnis von Demokratiebildung und 
politischer Bildung bestimmen lässt. Damit dokumentiert dieses Kapitel 
auch die transdisziplinäre Zusammensetzung des Netzwerkes, in dem De­
mokratie- und Bildungstheorien ebenso zusammen diskutiert wurden wie 
sozialpädagogische und politikdidaktische Perspektiven, die mit Verweis 
auf eben diese Theorien formuliert wurden.

Aufgrund dieser transdisziplinären Ausrichtung, die in diesem Kapitel 
besonders hervorsticht, unterscheiden sich die Darstellungsweisen in ihrer 
Form. Die Autor:innen haben sich trotzdem dafür entschieden, das Kapi­
tel als ein Kapitel zu publizieren – die Abschnitte 2.1 und 2.2 sowie der 
Abschnitt 2.3 können jedoch auch unabhängig voneinander rezipiert wer­
den: Abschnitt 2.1 und 2.2 als demokratietheoretische und Abschnitt 2.3 als 
bildungstheoretische Abhandlung über die grundlegende Frage des Buches.

Das Kapitel wird verantwortet von Steffen Pelzel (Abschnitt 2.3), Stefan 
Schäfer, Veith Selk, Monika Waldis Weber, Manon Westphal und Alexander 
Wohnig.

2.1 Drei Demokratietheorien – eine Einführung

Fokussiert werden nun in einem ersten Schritt die deliberative Demokra­
tietheorie, der Pragmatismus und die radikale Demokratietheorie, indem 
Grundzüge der Theorien eingeführt werden.

9 „‚Einsatz‘ ist in einem mehrfachen Sinne zu verstehen (vgl. Masschelein/Wimmer 1996, 
7f.) und bezieht sich hier sowohl auf den Ausgangspunkt, über den sich ein Anliegen 
und ein spezifisches Engagement formuliert, wie auch auf ein damit einhergehendes 
Risiko.“ (Bünger 2021, S. 57)

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

50

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.1 Deliberative Demokratie

Die politische Philosophie mit dem Modell der deliberativen Demokratie 
fordert seit den 1990er Jahren verstärkt die kommunikative Aktivierung 
von Bürger:innen in der Meinungsbildung zu Sachfragen. Deliberation im 
Sinne von Abwägen, Überlegen, Beratschlagen soll Wissensgewinn ermög­
lichen, gemeinwohlorientierte Meinungsänderungen anstoßen, vernünftige 
Entscheide anbahnen, sowie ein Verständnis für andere Positionen und 
Konsensfindung befördern (Bächtiger/Steenbergen 2013, S. 426). Mit den 
normativen Vorstellungen deliberativer Demokratie wird ein Politik- bzw. 
Demokratiebegriff begründet, der sich deutlich von elitetheoretischen oder 
rational-ökonomischen Modellen abhebt. Zusammen mit partizipativen 
Demokratietheorien betonen deliberative Theorien die Rolle politischer 
Beteiligung in und für Demokratie und stellen diese politikwissenschaft­
lichen Annahmen gegenüber, dass in der Politik Macht, Strategie und 
Interessensdurchsetzung im Vordergrund stehen (ebd.). Erhofft wird, dass 
die Erörterung einer Problemstellung oder Sachlage sowie die Auseinan­
dersetzung mit verschiedenen Perspektiven und Bedürfnissen einerseits die 
Qualität politischer Entscheidungen verbessern und andererseits eine ver­
besserte Politiksteuerung zur Folge haben, indem Betroffene von Anfang an 
in Planung, Gesetzesvorbereitung und Gesetzesvollzug einbezogen werden 
und dadurch effizientes politisches Handeln ermöglichen. Insgesamt wird 
von der Erweiterung der politischen Beteiligungs- und Handlungsmöglich­
keiten das Erstarken des politischen Bewusstseins bei Bürger:innen und ein 
größeres Gewicht ihrer Überlegungen in formalen Entscheidungsprozessen 
erwartet (Bächtiger et al., 2018). Diese müssen nicht nur auf der staatli­
chen Ebene angesiedelt sein. Manche deliberative Demokratietheoretiker 
weisen auf Demokratisierungspotentiale auf der mittleren Ebene zwischen 
Staat und Gesellschaft hin, welche etwa genossenschaftlich organisierte 
Selbstverwaltung, Dezentralisierung sowie gegebenenfalls betriebliche und 
überbetriebliche Mitwirkung umfassen (Schmidt, 2019, S. 228).

Zu den Begründern der deliberativen Theorie gehören Habermas (1981; 
1992; 1999a), Dryzek (1990), Fishkin (1997; 2009) und Gutmann/Thomp­
son (2004) (vgl. Landwehr 2012). Als zentrales Konzept fungiert Deliberati­
on, im Sinne des Miteinander-Redens und der argumentativ-abwägenden 
Beratschlagung. Machtfreiheit, gleiche Beteiligungsmöglichkeiten, Inklusi­
on, Reziprozität und Rechtfertigungszwang gelten als zentrale Kriterien für 
Deliberation. Letzteres Kriterium ist verbunden mit dem „zwanglose[n] 
Zwang des besseren Arguments“ (Habermas 1984, S. 90 zit. nach Landwehr 

2.1 Drei Demokratietheorien – eine Einführung

51

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2012, S. 367): Wer die besseren Gründe benennen kann, setzt sich mit 
seiner Position durch. Gesprächsteilnehmer:innen, deren Begründungen 
nicht zu überzeugen vermögen, sind gezwungen, ihre Position zu überden­
ken. Während die meisten anderen Demokratiemodelle „die politischen 
Vorgänge und die Ergebnisse der Entscheidungsprozesse als Produkte einer 
von Herrschaft und Macht charakterisierten Bündelung von Präferenzen 
begreifen, ist für die Deliberationstheorie Politik das Ergebnis einer fairen, 
verständigungsorientierten Beratschlagung” (Schmidt 2019, S. 229). Ideale 
Prozeduren der Beratung und Beschlussfassung weisen gemäß Habermas 
(Habermas 1981; 1999a; 1999b) folgende Eigenschaften auf:

– die argumentative Form des Austauschs von Information und Begrün­
dungen

– die öffentliche und alle Beteiligungsberechtigte einschließende Beratung; 
bzw. die gleiche Chance des Zugangs zur Beratung und der Teilnahme an 
ihr

– die Maxime, dass die Beratungen grundsätzlich unbegrenzt fortgesetzt 
werden und im Falle einer Unterbrechung wieder aufgenommen werden 
können

– die Chance, auch über die Interpretation von Bedürfnissen sowie über 
vorpolitische Einstellungen und Präferenzen zu sprechen

– den Diskurs untermauernde Weichenstellungen, welche die Beachtung 
der Grundrechte sichern

– das qualifizierte Zusammenwirken von Deliberation und dem politi­
schem Entscheidungsprozess, und zwar jeweils unter der Beteiligung 
möglichst Vieler.

Habermas betont das Zusammenwirken von freier Aussprache und Wil­
lensbildung in der Öffentlichkeit, an der sich idealerweise eine vitale und 
freiheitserprobte Zivilgesellschaft beteiligt. Andererseits sieht er aber auch 
staatliche Institutionen wie das Parlament als Ort deliberativen Handelns. 
Deliberative Prozesse sollen insgesamt zu höherwertigen öffentlichen Dis­
kursen führen. Die darin stattfindenden Beratungen und Beschlussfassun­
gen würden „die kommunikative Macht” in „administrativ verwendbare 
Macht” transformieren. Belange der Lebenswelt könnten so gegen klassi­
sche Steuerungsressourcen wie Geld oder „ungeläuterte politische Macht” 
(Habermas 1990, S. 36 f.) zur Geltung gebracht werden.

Deliberativen Prozessen wird auch eine edukative Funktion zugeschrie­
ben. Insbesondere in der anglo-amerikanischen Literatur zur civic educa­
tion werden deliberative Diskurse als Möglichkeit gesehen, bei (jungen) 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

52

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bürger:innen demokratisches Bewusstsein zu stärken, die Erfahrung von 
Vielfalt zu ermöglichen und auf die Koexistenz verschiedener Ansichten 
in der Öffentlichkeit hinzuweisen (Gutmann 1999; Hess/McAvoy 2014; 
Youniss/Levine 2009). Verbunden ist damit die Erwartung, dass auch Po­
sitionen zur Kenntnis gebracht werden können, die zum Zeitpunkt der 
Debatte nicht dem Mainstream angehören, wie z.B. feministische Anliegen 
(vgl. Holland-Cunz 2010). Allerdings weist die empirische Beteiligungsfor­
schung darauf hin, dass Quantität und Qualität politischer Beteiligung 
zumindest teilweise von gesellschaftlich ungleich verteilten Ressourcen 
wie Bildungsniveau, beruflicher Qualifikation und Höhe des Einkommens 
abhängig sind. Mehr und anspruchsvollere demokratische Auseinanderset­
zungen erhöhen die Chancen politisch interessierter, kompetenter und res­
sourcenstarker Bürger:innen, was im Endergebnis häufig mehr politische 
Ungleichheit bedeutet (vgl. Dalton 2017). Kritiker:innen verweisen zudem 
auf die Möglichkeit, dass auch in einem deliberativen Setting systematisch 
verzerrte Kommunikation stattfinden könne, unter anderem durch geziel­
te oder unbeabsichtigte Fehlinformation, gekonnte Vortäuschung gemein­
wohlorientierter Begründungen, Gutgläubigkeit, mangelndes Expertenwis­
sen, unterschiedliche Begriffsverständnisse, ungleich verteilte Zeitbudgets 
der Beteiligten, Gruppendruck und mangelnde Transparenz des Verfahrens 
(vgl. Schmidt 2019 S. 240). Insgesamt werde die Leistung von Kommuni­
kation und die motivationale Kraft der Vernunft überschätzt. Die hohe 
Bewertung kognitiver Fähigkeiten lasse Affekte zurücktreten. Rigide Ge­
sprächsregeln können bewirken, dass bestimmte Gruppen ihre Erfahrun­
gen nicht mitteilen können und somit nicht gehört respektive exkludiert 
werden (Sanders 1997). Des Weiteren wird auf die ‚Kunst des Zuhörens‘ 
verwiesen, die in beteiligungsfreundlichen Demokratien ein knappes Gut 
ist. Die öffentliche Beratschlagung ist in einer (digitalen) Arena der Öffent­
lichkeit von Kommunikationen unterschiedlichster Qualität geprägt, was 
Stimmbürger:innen zusätzlich herausfordert und vernünftige Entscheide 
erschwert (vgl. Schmidt 2019, S. 240). Chantal Mouffe (2007) kritisiert 
aus der Warte der radikalen Demokratietheorie, dass selbst im Falle ge­
lingender herrschaftsfreier Willensbildung und bei wohlbegründeter Ein­
stimmigkeit eine grundlegende Spaltung zwischen Dazugehörenden und 
Ausgeschlossenen bestehe. Die Konstruktion des abstimmungsberechtigten 
Volkes schließe notwendigerweise andere aus. Die in einer idealen Sprech­
situation erreichte Einstimmigkeit sei deshalb bloß „ein Ausdruck von 
Hegemonie und die Kristallisierung von Machtrelationen” (Mouffe 2007, 
S. 28). Schließlich wird das Fehlen einer staatstragenden Institutionalisie­

2.1 Drei Demokratietheorien – eine Einführung

53

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung von Deliberation in Demokratien mit vielen Millionen Bürger:innen 
als herausragendes Problem der deliberativen Theorie betrachtet (Schmidt 
2019, S. 240).

Trotz aller Kritik wird den Verfasser:innen deliberations- und beteili­
gungsfreundlicher Demokratietheorien zugestanden, dass sie aktiver als 
andere nach Mitteln und Wegen suchen, die Lücke zwischen Ist- und Ideal­
zustand von Partizipation und demokratischer Beratschlagung zu schließen 
(vgl. Chapell 2012). In Ansätzen der politischen Bildung und Demokra­
tiebildung wird das Ideal des herrschaftsfreien und rationalen Diskurses 
einerseits als Modell argumentativer Aushandlung in Gruppen und ande­
rerseits als normatives Konzept zur Bestimmung argumentativer Qualität 
herangezogen. Argumentieren wird als grundlegende Fähigkeit betrachtet, 
die eigenen Bedürfnisse zu artikulieren, die Perspektiven anderer zu aner­
kennen sowie aktiv an Problemlösungen mitzuarbeiten. Entsprechend soll 
die Beteiligung möglichst Vieler gefördert werden und der Aufbau indivi­
dueller argumentativer Fähigkeiten ein Bildungsziel sein. Demgegenüber 
schlagen neuere politikwissenschaftliche Verständnisse von Deliberation 
vor, den argumentativen Dialog als gemeinsam konstruiert und verantwor­
tet zu verstehen (Niemeyer et al., 2024). In der Folge betonen diese Ansätze 
Intersubjektivität und geteilte Logik als Merkmale guter argumentativer 
Praxis. Entscheidend seien die Konsistenz der Begründungen mit Bezug 
auf einen gemeinsamen Referenzrahmen sowie die Integration relevanter 
Überlegungen auf das gemeinsam geteilte Deliberationsziel. Meinungsver­
schiedenheiten (Dissens) und Übereinstimmungen (Konsens) sollten sich 
konsistent zum Referenzrahmen verhalten und von der Absicht geleitet 
sein, das gemeinsame Deliberationsziel zu erreichen (ebd., S. 347). Ein 
dialogisches Verständnis von deliberativer Kompetenz fordert pädagogische 
Traditionen heraus, in denen die individuelle Performanz im Vordergrund 
steht. Zudem stellt sich auch in Schulklassen oder in sozialpädagogischen 
Angeboten, die von größeren Gruppen genutzt werden, die Frage, wie mit 
der Tatsache der knappen Sprechzeit, ungleichen Fähigkeiten und weiteren 
kritisch diskutierten Aspekten umgegangen werden kann.

2.1.2 Pragmatismus

Der Pragmatismus ist eine US-amerikanisch geprägte Strömung innerhalb 
der Philosophie, die im 19. und 20. Jahrhundert vor allem von William 
James, Charles Sanders Pierce und John Dewey entwickelt worden ist. Der 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

54

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pragmatismus verdankt seinen Namen dem Umstand, dass in seinem Zen­
trum das menschliche Handeln steht. Für die Demokratietheorie als auch 
für die politische Bildung und die Demokratiebildung ist die Philosophie 
des Pragmatismus deshalb relevant, weil sie insbesondere in ihrer durch 
John Dewey geprägten Form starke inhaltliche und thematische Bezüge zur 
Demokratie aufweist. Zurecht ist Deweys Werk als eine „Philosophie der 
Demokratie“ bezeichnet worden (vgl. Joas 2000). Dewey selbst hat nicht 
nur ein Grundlagenwerk über „Demokratie und Erziehung“ (Dewey 2011) 
verfasst, das in der bildungstheoretischen und pädagogischen Diskussion 
bis heute rezipiert wird, sondern er hat zudem eine eigenständige Demo­
kratietheorie entwickelt (vgl. Dewey 1927 [1996]). Diese Demokratietheorie 
wurde vor allem in den Vereinigten Staaten aufgegriffen und sie spielt 
bis heute in der dortigen demokratietheoretischen Diskussion eine Rolle. 
Spätestens seit der Jahrtausendwende ist sie auch in Deutschland von Be­
deutung für die politikwissenschaftliche, soziologische und philosophische 
Debatte (vgl. Jörke 2003; Selk/Jörke 2012).

Gleichwohl muss man wohl konstatieren, dass pragmatistisches politi­
sches Denken in Deutschland nie so recht Fuß gefasst hat und der Prag­
matismus in der Politikwissenschaft keine paradigmatische Bedeutung er­
langen konnte, sieht man einmal von einigen wenigen grundlagentheoreti­
schen Ansätzen ab (vgl. Schubert 2003). In der Pädagogik ist das anders, 
hier hat Dewey den Status eines Klassikers und ist bis heute ein wichti­
ger Referenzautor, wenngleich auf verschiedenen Ebenen, wie z.B. der Bil­
dungstheorie oder der Demokratiepädagogik, missverständliche Lesarten 
angemahnt werden (vgl. Oelkers 2000; Cetinyilmaz 2021; ausführlich dazu 
weiter unten). Einen Schnittpunkt zwischen den Disziplinen der Politikwis­
senschaft und Pädagogik bildet die politische Bildung, in der Dewey bis 
heute ein wichtiger Bezugsautor ist.

Der Ausgangspunkt von Deweys Demokratietheorie ist eine Handlungs­
theorie, der zufolge das menschliche Handeln problembezogen abläuft. Die 
Funktion von Handeln ist, besser mit der Umwelt zurechtzukommen, Stö­
rungen des Gleichgewichts zwischen Individuum und Umwelt zu überwin­
den, und dadurch bereichernde Erfahrungen zu machen. Dewey überträgt 
diesen Gedanken auf die Politik. Sie ist für Dewey eine Form des kollek­
tiven Handelns, mit der öffentliche Probleme gelöst werden. Öffentliche 
Probleme liegen dann vor, wenn aus Interaktionen zwischen Menschen 
Folgen für unbeteiligte Dritte entstehen, die ein Interesse an Regulierung 
dieser Folgen haben. Adressat dieses Interesses ist der Staat. Für Dewey ist 
der Staat aber keine metaphysische Entität oder ein über der Gesellschaft 

2.1 Drei Demokratietheorien – eine Einführung

55

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angesiedelter Souverän, sondern bloß ein soziales Werkzeug, das dazu da 
ist, öffentliche Probleme zu lösen, die nicht privat gelöst werden können, 
weil die Interaktionen, die die Probleme auslösen, außerhalb des Hand­
lungsradius der Betroffenen liegen.

Demokratie ist für Dewey einerseits eine bestimmte Form des Staates, 
die dessen Problemlösungskapazität erhöht. Demokratische Verfahren und 
Institutionen wie beispielsweise die Wahl, die Petition, das Parlament und 
die Meinungsfreiheit sind diesem Verständnis nach ebenfalls Instrumente, 
die erfunden wurden, um besser auf öffentliche Probleme hinweisen bzw. 
diese besser lösen zu können. Weil sie Instrumente sind, müssen sie stets 
darauf hin geprüft werden, ob sie ihren Zweck noch erfüllen. Andererseits 
ist Demokratie für Dewey aber auch, und hier knüpft er an die republika­
nische Tradition des politischen Denkens an, die beste Form des Gemein­
schaftslebens und ein Ethos der politischen Kooperation. In diesem Sinne 
ist Demokratie für Dewey nicht nur eine Institutionenordnung, sondern 
auch eine Lebensform, die in möglichst vielen Bereichen des menschlichen 
Lebens praktiziert werden sollte, etwa in der Wirtschaft und auch in der 
Schule.

2.1.3 Radikale Demokratietheorien

Radikaldemokratische Demokratietheorien zeichnen sich dadurch aus, 
dass sie die Bedeutung von Dissens und Konflikt betonen. Radikaldemo­
kratische Theoretiker:innen argumentieren, dass eine Demokratie – sofern 
sie das Attribut ‘demokratisch’ verdienen soll – darauf angewiesen ist, dass 
regelmäßig Kritik an Ausschlüssen geübt wird und Forderungen nach Ver­
änderungen der bestehenden Ordnung artikuliert und politisch erkämpft 
werden. Radikaldemokratische Theorien werden aufgrund ihrer Betonung 
des konflikthaften Wesens von Politik oft als ein Gegenpol zu den delibera­
tiven Demokratietheorien in der Tradition Jürgen Habermas’ verstanden. 
Nicht zuletzt grenzen sich zumindest einige radikaldemokratische Theo­
retiker:innen auch explizit von den deliberativen Demokratietheorien ab 
(vgl. Mouffe 2000). Allerdings ist die radikaldemokratische Ablehnung der 
Argumentations- und Konsensorientierung vieler deliberativer Demokra­
tietheorien nicht gleichbedeutend mit einer Ablehnung jedweder norma­
tiven Orientierungen. Radikaldemokratische Demokratietheorien „stellen 
eine emanzipatorische demokratische Praxis in Aussicht” (Flügel-Martin­
sen 2020, S. 9). Es geht ihnen nicht um Dissens und Konflikt per se, son­

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

56

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern darum, den engen Zusammenhang einer kontingenten Ordnung der 
Gesellschaft und von emanzipatorischen Zielen und gegenhegemonialer 
politischer Praxis zu betonen: Marginalisierte und Ausgeschlossene werden 
aus radikaldemokratischer Sicht in der Regel nicht durch die besseren 
Argumente inkludiert, sondern müssen sich politische Veränderungen er­
streiten.

Eine radikaldemokratische Theoretikerin, auf deren Werk auch in De­
batten über politische Bildung Bezug genommen wird, ist Chantal Mouffe 
(2000; 2007). Die in der radikaldemokratischen Theorie übliche Unter­
scheidung zwischen der Politik und dem Politischen (vgl. Bedorf/Röttgers 
2010) greift Mouffe auf, um die radikaldemokratische Idee zu beschreiben, 
dass Dissens und Konflikt konstitutive Merkmale gesellschaftlichen Lebens 
sind. Mit Politik bezeichnet Mouffe die Gesamtheit der Institutionen und 
Verfahren in der Demokratie. Mit dem Politischen hingegen bezeichnet 
sie das Potenzial des Antagonismus, das heißt des in unvereinbaren An­
sprüchen gründenden Konfliktes. Das Politische hat laut Mouffe insofern 
einen Vorrang vor der Politik, als dass keine Ordnung auf der Ebene der 
Politik endgültig konsentiert oder umfassend inklusiv sein könnte, weil jede 
Ordnung auch Ausschlüsse produziert, die politisiert und zu Gegenständen 
von Konflikten gemacht werden können. Oliver Marchart (2010) spricht 
in diesem Zusammenhang auch von dem untilgbaren Moment der „poli­
tischen Differenz”. Zentral für das radikaldemokratische Denken ist die 
Annahme, dass sich das antagonistische Potenzial des Politischen stets Bahn 
brechen und Ausdruck in politischem Streit um Möglichkeiten der Neuge­
staltung der Politik finden kann. Grundsätzlich kann Kritik am Status quo 
und können Forderungen nach einer Neugestaltung der Politik zwar von 
Akteur:innen jeglicher politischer Couleur artikuliert werden. Insbesonde­
re in ihrem mit Ernesto Laclau verfassten Frühwerk (1985 [2001]) macht 
Mouffe aber deutlich, dass es ihr um das emanzipatorische Potenzial der 
kritischen Interventionen neuer sozialer Bewegungen geht. Hier zeigt sich 
exemplarisch, inwiefern in der radikalen Demokratietheorie politikontolo­
gische und normative Argumentationslinien zusammenlaufen: Prinzipiell 
können alle Elemente auf der Ebene der Politik zu Gegenständen von 
Antagonismen gemacht werden und antagonistische Artikulationen können 
von sehr unterschiedlichen politischen Inhalten und Zielen geprägt sein. 
Wovon die Demokratie aber profitiert und was sie letztlich auch braucht, 
um auf Dauer einen konfliktualen Konsens über Gleichheit und Freiheit 
aufrechterhalten zu können, sind politische Bestrebungen, Ausschlüsse und 

2.1 Drei Demokratietheorien – eine Einführung

57

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterdrückungsverhältnisse aufzubrechen und zugunsten einer inklusive­
ren sozialen und politischen Ordnung zu überwinden.

2.2 Untersuchungen und Reflexionen zum Verhältnis von 
Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

2.2.1 Rezeptionslinien deliberativer Demokratietheorie

Deliberative Demokratietheorien sind in der deutschsprachigen politischen 
Bildung bisher erst marginal rezipiert worden. Im anglo-amerikanischen 
Kontext bilden sie eine wichtige Grundlage (Gutmann 1999; Hess/McAvoy 
2014; Youniss/Levine 2009) für konzeptionelle und empirische Arbeiten. 
Sie sind in der Regel mit Theorien sozialkonstruktivistischer Herkunft 
und sozio-kulturellem Lernen verknüpft. Darin wird Argumentieren als 
dialogische Aktivität verstanden, durch die eine gemeinsame Wissenskon­
struktion stattfinden kann (vgl. Reusser/Pauli 2015). In sachlogischer bzw. 
kognitiver Sicht steht die Erarbeitung eines Sachverständnisses oder das 
Problemlösen im Vordergrund. Gleichzeitig werden beim Sprechen auch 
soziale Aspekte verhandelt, wie etwa die Forderung gegenseitigen Respekts, 
Regeln des Sprechens und Zuhörens sowie die Anerkennung verschiede­
ner individueller Bedürfnisse. Schließlich ist argumentatives Denken eng 
verknüpft mit epistemologischen Einsichten, indem während der Argumen­
tation und auch im Nachhinein über die Gültigkeit der Behauptungen und 
angeführten Beweise reflektiert wird und Schlussfolgerungen zur Natur des 
Wissens, zu Standards für die Beurteilung der Gültigkeit von Argumenten 
und zu Praktiken der Konstruktion von Wissen gezogen werden (Rapan­
ta/Felton 2022, S. 480). Internationale Studien im Feld der civic education 
berichten positive Effekte auf den Umgang mit sozialen Dilemma-Situatio­
nen, kritisches Denken und den Einbezug alternativer Perspektiven (z.B. 
Larrain et al. 2019; Zohar/Nehmet 2002) sowie eine erhöhte Bereitschaft, 
die Positionen anderer zu anerkennen (z.B. Avery et al., 2013). Insgesamt 
ergeben sich in diesen Arbeiten sehr schnell bildungsspezifische Fragestel­
lungen und Perspektiven. Rückschlüsse auf Grundannahmen der Delibera­
tionstheorie werden selten vorgenommen.

Deliberativen Demokratietheorien kommen auch in sozialpädagogischen 
Ansätzen zur Demokratiebildung eine zentrale Rolle zu. Neben kleineren 
Verweisen in Beiträgen aus der politischen Bildung, etwa im Werk von 
Peter Henkenborg (2000), spielt die deliberative Demokratietheorie vor 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

58

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allem in den Schriften von Hermann Giesecke (1972) eine zentrale Rolle. 
Eine grundlegende Rezeption von Habermas in der konzeptionell arbeiten­
den Politikdidaktik ist dagegen nicht vorhanden, eher wird diese Leerstelle 
beklagt (vgl. Saretzki 2017; Reinhardt 2023). Mit Habermas betont Giesecke 
in der Neuauflage seiner einflussreichen Didaktik (1972, siehe zu den Theo­
riebezügen bei Giesecke Pohl 2011) vor allem den emanzipativen Charakter 
der Demokratie als zentralen Ankerpunkt für die politische Bildung, da 
diese nun einen inhaltlich bestimmten Demokratiebegriff aufrufen könne. 
Weiterhin sei mit Bezug auf Habermas deutlich, dass die politische Bildung 
eine historisch-kritische Perspektive einnehmen und danach fragen müsse, 
welche gesellschaftlichen Gruppen in einer Demokratie über welches de­
mokratische Potenzial verfügten und welche gesellschaftlichen Gruppen 
einer Demokratisierung aufgrund ihrer objektiven Interessen im Wege 
stünden. Politische Bildung in Anschluss an Habermas, so Giesecke, müsse 
daher parteilich auf der Seite der Demokratisierung stehen. Als dritten zen­
tralen Mehrwert der Demokratietheorie Habermas´ beschreibt Giesecke 
(1972) die Kritik an politischer Beteiligung, die aus dem Werk von Haber­
mas abgeleitet und an die Ziele und Aufgaben politischer Bildung angelegt 
werden könnte. Diese Kritik von Habermas richtet sich vor allem an die 
weitverbreitete Vorstellung, dass politische Aktivität einen Wert an sich 
habe, ohne Rücksicht auf die konkreten Inhalte und Ziele dieser Aktivität.10

Darüber hinaus verbindet eine bestimmte Lesart der sozialpädagogi­
schen Demokratiebildung – die sogenannte Hamburger Schule der Demo­
kratiebildung – die Kernmerkmale der deliberativen Demokratietheorie 
mit dem Erfahrungs- und Lebensweltbegriff von John Dewey: „Unter De­
mokratie wird hier [in der Hamburger Schule der Demokratiebildung] 
ein gleich-berechtigtes, freies Diskutieren und Aushandeln von gemeinsa­
men Entscheidungen der Bürger*innen in Öffentlichkeiten und direkten 
wie repräsentativen Verfahren und Gremien verstanden“ (Sturzenhecker 
2020, S. 1261). Mit Habermas wird auf die spezifische Differenz in kapitalis­
tischen Systemen zwischen System, wo Entscheidungen immer unter der 
Maßgabe zweckrationalen Handelns beurteilt würden (Erfolg/Macht), und 
Lebenswelt, wo Entscheidungen unter der Maßgabe der Verständigungsori­
entierung beurteilt würden (Beteiligung/Zustimmung), hingewiesen. Der 
Begriff der Lebensform von Dewey wird gesellschaftstheoretisch verbunden 
mit der Theorie der deliberativen Demokratie von Jürgen Habermas. Die 
Rahmenbedingungen von Demokratie seien daher „demokratische Institu­

10 Für Hinweise danken die Autor:innen Cancuma Certinyilmaz.

2.2 Verhältnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

59

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionen, in deren Satzungen Partizipationsrechte so kodifiziert sind, dass 
die Herrschaft durch demokratische Verfahren und Gremien auf der Basis 
deliberativer Interaktionsformen erfolgt“ (Richter et al. 2016, S. 113). Zentral 
sei, dass in der „Bürger*innenschaft anliegende Themen/Probleme öffent­
lich als Konflikt bzw. Entscheidungsbedarf artikuliert und diskursiv verhan­
delt“ (Sturzenhecker 2020, S. 1272) werden, so dass die Adressat:innen 
von Rechtsnormen auch deren Urheber:innen seien. Dies wird übertragen 
auf die Jugendarbeit und Jugendbildung: Pädagogische Einrichtungen der 
Demokratiebildung seien deliberativ-demokratisch zu gestalten, um demo­
kratische Partizipation in institutionell garantierter Mitbestimmung und 
Mitverantwortung zu realisieren und damit Habermas´ Vorstellung delibe­
rativer Demokratie zu verwirklichen (siehe detaillierter in Kapitel 3).

Unabhängig von der bisherigen Rezeption lässt sich festhalten: Delibe­
rative und partizipative Demokratiemodelle legen nahe, dass Demokratie­
bildung und politische Bildung in deliberative Verfahren und Meinungs­
austausch einführen sowie Heranwachsende als auch Bürger:innen jeden 
Alters hinsichtlich ihrer Fähigkeit zu argumentieren sowie in der Urteils­
bildung fördern sollen. Diese Forderung kann bei Dewey (1927 [1996]) 
abgeleitet werden, der die Bedeutung eines lokalen und in den alltäglichen 
Lebensverhältnissen verankerten Demokratieverständnisses für das Lernen 
hervorhebt. Lernende sollen dabei politische Tugenden wie Toleranz, Be­
gründungspflicht und Sinn für Fairness einüben. Ähnliche Lern- bzw. 
Bildungsziele finden sich im deutschsprachigen Diskurs im Konzept der 
Demokratiepädagogik (vgl. Himmelmann 2016) sowie in Modellen der Po­
litikkompetenz (siehe etwa Detjen et al. 2012; GPJE 2004; Krammer 2008). 
Im Ansatz der Demokratiepädagogik wird Schule als demokratischer Er­
fahrungsraum verstanden, in dessen Rahmen Regeln des schulischen und 
sozialen Zusammenlebens kommunikativ verhandelt werden. Nebst der 
Konkretisierung von Klassen- und Schulhausregeln können darunter eine 
breite Palette von Themen fallen, wie z.B. Fragen einer gesunden Ernäh­
rung vom Pausensnack bis zur Schulmensa, die Organisation schulischer 
Ausflüge unter Gesichtspunkten der Nachhaltigkeit oder die Implementati­
on schulischer Mitsprache- und Mitbestimmungsgelegenheiten. Inwiefern 
dabei deliberativen Verfahren bedeutsam sind, ist unklar. Empirische Studi­
en zeigen, dass eher ritualisierte Formen der Deliberation zur Anwendung 
kommen, echte deliberative Mitbestimmung findet eher selten statt (vgl. 
Lötscher 2014).

Politikdidaktische Ansätze betonen den Aufbau von Fachwissen und die 
Auseinandersetzung mit politischen Sachfragen. Am konkreten Beispiel 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

60

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollen Schüler:innen politische Urteilsfähigkeit und politische Handlungs­
fähigkeit erwerben (vgl. Detjen et al. 2012) bzw. Methoden-, Urteils-, und 
Handlungskompetenz (vgl. Krammer 2008; Kühberger 2015) aufbauen. 
Interessanterweise wird in diesen Modellen die Urteilskompetenz als eigen­
ständige Kompetenzdimension ausgewiesen. Hingegen werden kommuni­
kative Fähigkeiten und darunter die Fähigkeit zu Argumentieren so unter­
schiedlichen Kompetenzdimensionen wie jener der Handlungskompetenz 
(vgl. Detjen et al. 2012; Krammer 2008) oder der Konfliktfähigkeit (vgl. 
Petrik 2010; 2012) zugeordnet oder als eigenständige Dimension „Kommu­
nizieren und Interagieren“ ausgewiesen (vgl. Ziegler et al. 2012). In allen 
Publikationen wird der besondere Stellenwert der Argumentation für po­
litisches Lernen hervorgehoben, jedoch steht eine genauere Konzeptionali­
sierung noch aus. Während lehr-lerntheoretische Ansätze die Funktion des 
Argumentierens als Werkzeug für Problemlösen, Erkenntnisfortschritt und 
begründete Urteilsbildung im Sinne eines Arguing to learn hervorheben, 
stehen in demokratietheoretischer und deliberativer Sicht in stärkerem 
Maße Interessenaushandlung, begründete Beschlussfassungen, Konfliktlö­
sungen und die Suche eines Kompromisses im Vordergrund. Sie ziehen 
den Anspruch des Argumentieren-Lernens (Learning to argue) nach sich. 
Dabei sollten nicht nur Sachverhalte, sondern auch unterschiedliche Be­
dürfnisse und Perspektiven sowie individuelle und gesellschaftliche Norm­
vorstellungen und Werte verhandelt werden. Um die besondere Konstella­
tion des Politischen in didaktischen Arrangements sichtbar zu machen, 
werden moderat kompetitive oder gar kooperativ zu erarbeitende Problem­
stellungen empfohlen (Felton et al. 2009), denen das Potential zukommt, 
die der Sachlage innewohnenden Perspektiven erfahrbar zu machen. Zur 
Wirksamkeit diskursiver Lehr-Lern-Prozesse auf politische Urteilsbildung 
und Argumentationsfähigkeit ist noch nicht allzu viel bekannt. Zahlreiche 
Aufgabenstellungen sind an Normen der Schriftlichkeit orientiert, wo z.B. 
„lange, komplexe, wohlstrukturierte, explizite und als vollständig markierte, 
sprachlich elaborierte Argumentationen“ (Mundwiler et al. 2017, S. 103) 
und Argumentationsmuster wie „Behaupten, Begründen, Belegen“ (ebd., 
S. 103) erwartet werden. Dieser Anspruch läuft allerdings situationalen An­
forderungen entgegen, in denen es häufig darum geht, in kurzer Zeit eine 
überzeugende Meinung in die Diskussion einzubringen. Gronostay (2019) 
arbeitet als Kriterium höherwertigen Argumentierens den Aspekt der 
Transaktivität heraus. Dieser umfasst die Responsivität einzelner Sprech­
akte bis hin zu responsiven argumentativen Sequenzen. Ihre empirischen 
Daten zeigen allerdings, dass in Schüler:innendebatten der 9. Klassenstufe 

2.2 Verhältnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

61

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


partiell responsive Sprechakte vorkommen. Insgesamt besteht weiterer Ent­
wicklungs- und Forschungsbedarf zu lernwirksamen Settings mündlichen 
Argumentierens und Deliberierens in der schulischen politischen Bildung. 
Internationale Forschungsergebnisse weisen wiederkehrend und konstant 
einen Zusammenhang zwischen schulischen Möglichkeiten zu diskutieren 
sowie politischem Interesse und politischer Partizipationsbereitschaft aus 
(Abs. et al. 2024).

2.2.2 Rezeptionslinien des Pragmatismus

Der Pragmatismus in Anlehnung an John Dewey ist im Feld der politi­
schen Bildung in verschiedenen Phasen rezipiert worden. Eine besondere 
Bedeutung kommt ihm im Werk Friedrich Oetingers (eigentlich Theodor 
Wilhelm – siehe zur NS-Täterbiografie etwa Weiß/Weiß 1997) zu, hier 
insbesondere in seinem für die Politikdidaktik bis in die 60er-Jahre hinein 
zentralen, 1951 zuerst erschienenen, Buch „Wendepunkt der politischen 
Erziehung – Partnerschaft als pädagogische Aufgabe“ (Wilhelm 1951). Die 
wilhelmsche Rezeption Deweys basiert auf einem in der Tendenz harmo­
nisierenden und unpolitischen Politikbegriff und verbleibt, obwohl das 
gesamte Werk mit Anleihen aus dem Theoriegebäude Deweys gespickt ist, 
auf irritierende Weise demokratietheoretisch unbestimmt (vgl. Grammes 
2011). Zwar geht Wilhelm von den begrifflichen Grundgerüsten Deweys 
aus – das Wesen der Erfahrung, die intellektuelle Bewusstseinstätigkeit als 
Lernprozess, Wahrheit als ein Prozess der Suche zwischen kooperierenden 
Menschen, dem deweyschen Menschenbild usw. (siehe ausführlich in Woh­
nig 2025b) – aber Dewey gilt bei Wilhelm sehr verkürzend vor allem als 
Pate einer positiv besetzten Gemeinschaft, in der Erfahrungen gemacht 
werden und die daher das Potenzial hätten, „politisches Lernen in politisch-
gerahmten Sozialerfahrungen in Familie, Schule und Gruppe“ (Grammes 
1998, S. 214) zu suchen. Für das Feld der politischen Bildung bzw. Demo­
kratiebildung ist noch dazu die mangelnde Verhältnisbestimmung der Re­
zeption Deweys und der amerikanischen Reeducation-Politik bedeutsam.

Eine Renaissance der Dewey Rezeption ist seit dem 2001 erschienenen 
Werk Gerhard Himmelmanns „Demokratie Lernen als Lebens-, Gesell­
schafts- und Herrschaftsform“ zu konstatieren, der sich ebenso auf die 
Dewey Rezeption bei Wilhelm bezieht. Das Buch kann als Ausgangs- und 
Bezugspunkt der in den 2000er Jahren entstandenen Demokratiepädago­
gik gelten, hat aber eine dezidierte Verankerung in der Profession der 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

62

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politischen Bildung. Neuerdings dient Himmelmann auch als Pate einer 
Aneignung des Demokratiebildungsbegriffs durch die Profession der Poli­
tikdidaktik (siehe dazu etwa analysierend Sämann/Wohnig 2022b). Interes­
sant in Bezug auf unsere Fragestellung ist an dieser Stelle, dass die Art und 
Weise, wie Himmelmann Dewey zur Kenntnis nimmt, ebenso wie bei Wil­
helm, stark verkürzt ist. Zwar bezieht sich Himmelmann auf das deweysche 
Demokratieverständnis und auf die Idee des erfahrungsbasierten Lernens, 
allerdings ist schon die von Himmelmann (2001) eingeführte Demokratie-
Trias – Demokratie als Lebens-, Gesellschafts- und Herrschaftsform – da­
hingehend kritisiert worden, dass Dewey von Demokratie als Lebens- und 
Herrschaftsform spricht und zivilgesellschaftliche Institutionen als „Teil 
der Erfahrungen der Demokratie als Lebensform“ (Ahlrichs 2019, S. 100) 
begreift und nicht, wie bei Himmelmann, als Teil der Gesellschaftsform. 
Elisabeth Richter und weitere Vertreter:innen der sozialpädagogischen De­
mokratiebildung, für die der Bezug auf Dewey zentral ist (siehe unten), 
kritisieren daher, der Demokratiebegriff Himmelmanns werde „dem Be­
zugsautor Dewey nicht gerecht, weil Dewey nur die Begriffe Lebensform 
und Regierungsform verwendet und mit der Lebensform immer auch alle 
Institutionen meint, die Himmelmann – abgekoppelt von den alltäglichen 
Interaktionsweisen – ausschließlich der Gesellschaftsform zuordnet. Eben­
so wenig wird Himmelmanns ausschließliche Verwendung des Begriffes 
der Herrschaft für seine dritte Variante, die Herrschaftsform, problemlos 
Deweys Regierungsform gerecht, weil Herrschaft sich eben nicht nur mit 
der Regierungsform verbindet. Denn Herrschaft (der Entscheidungen des 
Volkes, d. h. der je beteiligten Betroffenen) existiert sowohl in einer De­
mokratie als Regierungs- als auch in einer Demokratie als Lebensform“ 
(Richter et al. 2016, S. 112). Auch das von Himmelmann (2001) eingeführte 
Stufenmodell – in der Grundschule wird schwerpunktmäßig Demokratie 
als Lebensform, in der Sekundarstufe I schwerpunktmäßig Demokratie als 
Gesellschaftsform und in der Sekundarstufe II schwerpunktmäßig Demo­
kratie als Herrschaftsform vermittelt – ist schwerlich vereinbar mit den 
Vorstellungen von Dewey zum Zusammenhang zwischen demokratischer 
Erfahrung und Lernen. So hat auch Cancuma Cetinyilmaz (2021) in einer 
Arbeit über die Dewey Rezeption bei Gerhard Himmelmann festgestellt, 
dass die Vorstellungen von sozialer und ökonomischer Ordnung, die aus 
dem Werk Himmelmanns zu rekonstruieren sind – ein zentraler Aspekt bei 
Dewey, denn seine Überlegungen zielten auf einen Umbau der Demokratie 
– wenig mit dem gemein haben, was John Dewey als gute soziale und 
ökonomische Ordnung propagierte. Während Dewey dem demokratischen 

2.2 Verhältnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

63

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialismus zuzuordnen ist, verbleiben Himmelmanns Überlegungen in 
einer (neo)liberalen Denkart politischer und ökonomischer Demokratie: 
„Während Dewey der Ansicht ist, dass eine freie und gleiche Gesellschaft, in 
der jedem Individuum die Möglichkeit geboten wird, sich frei zu entfalten, 
nur durch die Umgestaltung des kapitalistischen Wirtschaftssystems zu 
einer sozialisierten Ökonomie erreicht werden kann, vertritt Himmelmann 
eher wirtschaftsliberale Ansichten. Dabei plädiert Himmelmann immer 
wieder für mehr Eigenverantwortung in der Bevölkerung und dem weite­
ren Rückzug des Staates aus dem gesellschaftlichen Leben“ (Cetinyilmaz 
2021, S. 188; siehe zur Verortung Deweys als Theoretiker des demokrati­
schen Sozialismus auch Liesenberg 2025).

Aus der Politikdidaktik ist weiterhin die Rezeption John Deweys durch 
Armin Scherb (2022) zu erwähnen, die mit Bezug auf Fachunterricht poli­
tisches Handeln vor allem als kommunikatives Handeln und denkende Er­
fahrung unter Einbezug expressiv-ästhetischer Äußerungen fokussiert. Da­
zu wird die pragmatistische Lerntheorie von Dewey intensiv rezipiert und 
die didaktisch-kognitive Unterrichtsdimension in den Vordergrund gestellt. 
Die handlungsbezogene Dimension wird als simulatives Handeln sowie 
reales Handeln zwar thematisiert, jedoch eher nachrangig. Partizipation 
erfordert eine institutionelle Offenheit von Schule, die als demokratische 
Schulgemeinde auf den Ebenen von Schulsystemverfassung und Schulbe­
triebsverfassung thematisiert wird. In jüngster Vergangenheit wird zudem 
Deweys Begriff des Experiments aufgegriffen, unter anderem um die „ex­
perimentelle Praxis demokratischer Selbstbestimmung“ (Friedrichs 2022, 
S. 73) in den Fokus der politischen Bildung und der Demokratiebildung zu 
rücken, insbesondere mit Anleihen radikaler Demokratietheorien (vgl. zur 
radikaldemokratischen Dimension Deweys Jörke/Selk 2019).

Für die sozialpädagogische Demokratiebildung in der Tradition der 
Hamburger Schule ist der Bezug auf John Dewey und seiner Demokrati­
etheorie wichtig, da es hier um die Ermöglichung der Erfahrung demokra­
tischer Partizipation in pädagogischen Institutionen geht. Von prominenten 
Vertreter:innen der Demokratiebildung wird betont, das Lernen von De­
mokratie sei nur in demokratischer Erfahrung beziehungsweise in dem 
Erfahren demokratischer Partizipation möglich (vgl. Sturzenhecker 2020; 
siehe dazu ausführlich Kapitel 3). Insbesondere der Begriff der Demokratie 
als Lebensform wird für eine so verstandene sozialpädagogische Demokra­
tiebildung relevant. So heißt es bei Helmut Richter et al., dass es, in Deweys 
Denkweise, „gesellschaftlich wie entsprechend auch pädagogisch darum zu 
tun sein müsse, Demokratie nicht nur als Regierungsform, sondern auch als 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

64

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensform zu praktizieren“ (Richter et al. 2016, S. 111). Den zentralen Ge­
halt erhält der Bezug auf Deweys Theorie aber vor allem in Verbindung mit 
der deliberativen Demokratietheorie von Jürgen Habermas (siehe oben) 
mit der die Akteur:innen der sozialpädagogischen Demokratiebildung den 
Begriff der Demokratie als Lebensform verbinden und gesellschaftstheore­
tisch verorten.

Unabhängig von der hier dargestellten Rezeption lässt sich ableiten: Aus 
Deweys politischer Philosophie ergeben sich Anknüpfungspunkte für die 
politische Bildung und die Demokratiebildung. Um diese zu erkennen, ist 
es hilfreich, zunächst vor zwei gängigen Verkürzungen bei der Dewey-Re­
zeption zu warnen. Zum einen besteht die Gefahr, Dewey zu eng instru­
mentalistisch zu deuten und Wissen einseitig als Werkzeug und Bildung 
als Kompetenz/Fähigkeit instrumenteller Rationalität zu bestimmen; zum 
anderen besteht die Gefahr Dewey zu institutionalistisch zu rezipieren und 
hierbei insbesondere die Schule als Institution und primären Raum für 
Bildung über Gebühr hervorzuheben (schulzentriertes Bildungsverständ­
nis). Letzteres ist zwar vordergründig dadurch gerechtfertigt, dass Dewey 
theoretisch in seinen Arbeiten der Schule als Institution und Raum viel 
Aufmerksamkeit geschenkt hat und zudem praktisch bei der Entwicklung 
von Reformschulen gewirkt hat (und bis heute in der Reformpädagogik 
fortwirkt). Aber eine solche institutionelle Begrenzung würde Deweys Ver­
ständnis von Bildung und Lernen letztlich nicht gerecht werden. Denn für 
sein Verständnis ist gerade charakteristisch, dass Lern- und Bildungspro­
zesse in allen Lebenszusammenhängen – in verschiedenen Erfahrungsräu­
men – stattfinden können und auch sollen.

2.2.3 Rezeptionslinien radikaler Demokratietheorie

Im Feld der politischen Bildung und insbesondere der Politikdidaktik er­
lebt die radikale Demokratietheorie seit einigen Jahren einen Zuwachs 
an Aufmerksamkeit. Insbesondere zur Begründung didaktischer Prinzipien 
und Ziele politischer Bildung, wie der Kritik- und Konfliktfähigkeit (vgl. 
Westphal 2020a), der Konflikt- und Subjektorientierung (vgl. Meyer 2022) 
oder auch von Urteilsbildung (vgl. Zimmermann 2024) und Partizipation 
(vgl. Westphal 2020b; Wohnig 2017) wird sie herangezogen. Vielfach dient 
sie aber auch zur Bestimmung dessen, was unter Demokratie verstanden 
werden kann um darauf aufbauend Überlegungen zur politischen Bildung 
anzustellen (vgl. Salomon/Schneider 2024). So werden immer wieder Be­

2.2 Verhältnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

65

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


züge zu zentralen Kategorien radikaler Demokratietheorie, wie der Kontin­
genz, dem Konflikt oder auch der Orientierung an Ausgeschlossenen (vgl. 
de Moll et al. 2013; Eis 2024) hergestellt. Insofern kann davon gesprochen 
werden, dass die radikale Demokratietheorie im Vergleich zur pragmati­
schen und deliberativen Demokratietheorie aktuell eine umfangreichere 
Verbreitung findet. Systematische und konzeptionelle Bezugnahmen, wie 
sie etwa Habermas und Dewey erfahren haben, sind hingegen weniger 
weit verbreitet, was unter anderem an den heterogenen Spielarten radikaler 
Demokratietheorien liegen mag (vgl. de Moll et al. 2013; Meyer 2022).

Interessanterweise wird aus dem Feld der Politikdidaktik auch das An­
sinnen einer radikalen Demokratiebildung formuliert – z.T. mit der Absicht 
politikdidaktische mit demokratiepädagogischen Ideen zu verknüpfen. Da­
mit einher gehen Bezüge zur radikalen Demokratietheorie, die sich unter 
anderem auf die Offenheit von Demokratie und auf Praktiken des Ermäch­
tigens beziehen. So schreibt Werner Friedrichs (2025) in der Einleitung 
eines Sammelbandes zu radikaler Demokratiebildung: „Diese radikalde­
mokratische, gemeinsame Welterschließung konkretisiert sich in Subjek­
tivierungsprozessen, in radikalen Demokratiebildungen. Sie sind jenseits 
der Schemata des Kompetent-zur-Teilhabe-Machens als Praktiken des ge­
meinsamen Ermächtigens weiterzuentwickeln. Radikale Bildungsprozesse 
gehen nicht in einer Transformation von einem Ausgangszustand in einen 
erwünschten (Ziel-)Zustand auf. Sie sind vielmehr offene Praktiken des 
doing difference, in denen ein Sein auf ein Werden, die Politik auf das Poli­
tische bezogen wird […] – sie reartikulieren die ‚politische Differenz‘ […] 
in einer ‚Bildungsdifferenz‘. In ihnen können gemeinsame Weltverhältnisse 
beziehungsweise -erschließungen entfaltet werden.“ (S. 7)

Während herkömmliche Positionen politischer Bildung danach streben, 
„Politik als Kern der politischen Bildung“ (Massing/Weißeno 1995) zu 
begreifen, werden auch im Fachdiskurs politischer Bildung in jüngerer 
Zeit verstärkt radikaldemokratische Perspektiven diskutiert, die nicht auf 
Politik, sondern auf das Politische bzw. die politische Differenz rekurrieren. 
So fordert Kirschner, „Kontingenz, die Betonung des aus verstehbaren, aber 
nicht notwendigerweise Weise letzten Gründen Gewordenseins der Dinge“ 
(Kirschner 2013, S. 154) als Bildungsgelegenheit in den Blick zu nehmen, in­
sofern damit „die gegenwärtigen sozialen Verhältnisse nicht als notwendige 
oder rationale – und damit zu vermittelnde – angesehen werden müssen, 
sondern nach den Möglichkeitsbedingungen dieser gefragt werden kann“ 
(ebd., S. 154).

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

66

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entsprechend visiert Malte Ebner von Eschenbach (2017) eine politische 
Bildung an, die sich gegen die „Eindämmung und Suspendierung kontin­
genter Grundlagen“ sowie die „Eindämmung von Vielfalt und Pluralität“ 
richtet, indem sie, so argumentiert er mit Judith Butler, die „Verdeckung 
epistemischer Gewalt durch Bezeichnungspraktiken und deren performa­
tiver Wirkmächtigkeit“ (ebd., S. 40) sichtbar und besprechbar macht. In 
ideologiekritischer Absicht konkretisiert Eschenbach diese Praktiken der 
Kontingenzverleugnung, -verschleierung und -überwindung als „soziale 
Grenzziehungsprozesse“, die darauf ausgerichtet sind, „kontingenzresistente 
Grundlagen zur Entfaltung zu bringen, zu legitimieren und zu etablieren“ 
(ebd., S. 41). Demgegenüber, so Eschenbach mit Bezug zu Carsten Bünger, 
gelte es, politische Bildung nicht auf die in einer gegebenen Ordnung 
jeweils zur Disposition stehenden Unterscheidungsmöglichkeiten, sondern 
auf die zur Disposition stehenden Unterscheidungen selbst auszurichten. 
Eschenbachs „Ansatz der Reflexion auf Unterscheidungen“, der eine Distan­
zierung von Selbstverständlichkeiten bedeutet und eine „Praxis der Infrage­
stellung herrschender Schließungen“ forciert, ist dem „Ziel der Eröffnung 
eines Forums, in dem letztlich Demokratisierungsprozesse über die Her­
stellung von Pluralität und Alternativen voranzutreiben möglich werden“ 
(Eschenbach 2017, S. 42), verpflichtet. Die Aufforderung, machtvolle Un­
terscheidungs- und Kategorisierungsprozesse und die damit verbundenen 
Differenzordnungen der Reflexion zuzuführen und diese wiederum mit 
Kontingenz zu konfrontieren, führt Eschenbach zum Ansatz des un/doing 
difference (vgl. ebd., S. 44; Eschenbach 2016). Der Umgang mit kontingen­
ten Grundlagen in der politischen Bildung wäre neben der Reflexion in 
„Strategien zur Deaktivierung gesellschaftspolitisch problematischer Diffe­
renzlinien“ (ebd.) zu konkretisieren.

Die Einnahme einer radikaldemokratischen Kontingenzperspektive sei 
damit insgesamt als ein „widerständiger Akt“ zu begreifen, der auf ein 
Verständnis von Demokratie abhebt, dass auf der Akzeptanz der Abwesen­
heit eines letzten Grundes basiert. Mit Marchart geht Eschenbach davon 
aus, dass über die Betonung der Abwesenheit eines letzten Grundes und 
die damit verbundene Begründungsbedürftigkeit von Ordnung „ein unge­
heures Potential von Politisierungsmöglichkeiten“ (Marchart zitiert nach 
ebd.) freigesetzt werde, das gegenhegemoniale „Gestaltungsräume aufschei­
nen lässt, die vonseiten Politischer Bildung produktiv ausgefüllt werden 
können“ und insgesamt „die Möglichkeit eröffnet, Alternativen zu denken“ 
(ebd.).

2.2 Verhältnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung

67

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausgangspunkt für eine radikaldemokratische Weiterentwicklung von 
Ansätzen der Demokratiebildung könnten Momente „transformatorischer 
Partizipation“ (Schäfer 2022) sein, die sich in und aus der Bildungspraxis 
ergeben und konzeptionell an die Oberfläche zu heben wären.

Natürlich muss es im Sinne sozialpädagogischer Demokratiebildung im­
mer darum gehen, Kindern und Jugendlichen die Partizipation an der 
gegebenen Ordnung von Politik und Demokratie und den etablierten Betei­
ligungsstrukturen zu ermöglichen, ihnen die Vorzüge der demokratischen 
Ordnung aufzuzeigen, sie zum Mitmachen anzuregen und ihnen die hierzu 
notwendigen Kenntnisse und Kompetenzen zu vermitteln – nicht zuletzt in 
Zeiten verstärkter Angriffe auf die Demokratie an sich durch die extreme 
Rechte. Allerdings wäre damit das Partizipationsverständnis rein integrativ 
bestimmt. Dadurch bleiben „‚Traditionen der sozialen Demokratie, der Rä­
tedemokratie und der radikalen Demokratie‘ i.d.R. ausgeblendet.“ (Meyer 
2022, S. 11) Die mit den postfundamentalistischen Ansätzen einhergehende 
„‚Negation spezifischer Fluchtlinien‘ der didaktischen Reflexion“ (Meyer 
2022, S. 15) und der radikaldemokratietheoretische Begriff des Politischen 
wird somit „zu einer ‚heiklen Angelegenheit‘, indem sich eine ‚Verflüssigung 
der eigenen Kategorien‘ ankündigt (Schäfer/Thompson 2009, 191)“ (ebd.) 
In der Folge sehen sich die verschiedenen politischen Bildungsbemühun­
gen „der prekären Frage ausgesetzt, ‚was überhaupt noch legitimerweise 
getan werden kann‘“ (ebd.).

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

Nachdem nun drei Demokratietheorien und ihre Rezeption in den Feldern 
der politischen Bildung und der Demokratiebildung dargestellt wurden, 
wobei sich gezeigt hat, dass auf die drei Denktraditionen in unterschiedli­
chem Maße und in differenter Intensität und Stringenz zurückgegriffen 
wird, wird sich nun der Bildungstheorie zugewendet. Nun leitet die Dar­
stellung die Frage, was Bildung in den drei Denktraditionen der Demo­
kratietheorie bedeutet und was die Auslegung von Bildung wiederum für 
die Verhältnisbestimmung von Demokratiebildung und politischer Bildung 
beiträgt. Dieser Abschnitt greift lose auf die Darstellungen zuvor zurück – 
die Verknüpfung besteht v.a. in dem Aufgreifen der drei Denktraditionen 
der Demokratietheorie aus Sicht der Bildungstheorie. Das einigende Mo­
ment ist der theoretische Zugriff auf die leitende Frage des Buches: Wie 
lässt sich das Verhältnis von Demokratiebildung und politische Bildung 
bestimmen?

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

68

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für die Verhältnisbestimmung von Demokratiebildung und politischer 
Bildung neben Demokratietheorien auch explizit auf den Bildungsbegriff 
zurückzugreifen, mag aufgrund dessen schwerer Bestimmbarkeit eher einer 
Verkomplizierung gleichkommen als zu einer Klärung beizutragen. Gerade 
das in Krisenzeiten überhandnehmende „Bildungsgerede“ (Ruhloff, 2006) 
scheint es doch zu ermöglichen oder zumindest zu vereinfachen, die kon­
zeptionellen Grenzen verschiedener pädagogischer Bemühungen um Bil­
dung in der und für die Demokratie zu vernebeln. Dem Gerede, wozu 
auch die begriffliche Vermengung von Demokratiebildung, politischer Bil­
dung, demokratischer Bildung, demokratischem Lernen, usw. und das un­
klare Nebeneinander von bildungspolitischer Setzung, wissenschaftlicher 
Begriffsbildung und pädagogisch-praktischer Aneignung dieser Konzeptio­
nen zählen muss, kommt die Macht zu „Bedeutsamkeitsunterschiede einzu­
ebnen und alles ungefähr verständlich erscheinen zu lassen“ (ebd., S. 287). 
Bildung, die auf die eine oder andere Weise auf Demokratie Bezug nimmt, 
scheint unverdächtig. Niemand kann in einer Demokratie gegen Bildung 
sein und keine Bildungsbemühung unter demokratischen Verhältnissen 
scheint per se verkehrt – immerhin ist es Bildung. In einem solchen Gerede 
über den unverzichtbar erscheinenden Grundbegriff Bildung wird seine 
Bedeutung allerdings gleichermaßen überhöht, wie sie ausgehöhlt wird.11 
Mit Ruhloff anzunehmen, das Gerede um politische und demokratische 
Bildung „nährt sich geradezu von der Aufrechterhaltung des Schwebezu­
standes zwischen Verständlichkeit und Unverständlichkeit seines Gegen­
standes“ (ebd., S. 288), – in diesem Fall einem auf Politik bzw. Demokratie 
bezogenen Begriff von Bildung – legt nahe, der Relationierung von Bil­
dung und Politik bzw. dem Politischen im Bildungsbegriff selbst genauer 
nachzugehen. Insbesondere, wenn ernst genommen wird, dass Bildung das 
„vernachlässigte Kapitel der politischen Philosophie“ (Honneth 2012) ist 
und es sich hierbei um eine Trennung von Zwillingsschwestern handelt 
(vgl. ebd.). Matthias Heil (2023) stellt dahingehend fest, dass die „‚Brücke 
zwischen Politischer Theorie und Politischer Bildung‘ (Gloe und Oefte­
ring 2017, S. 10) bzw. Politischer Theorie und Pädagogik […] vor allem in 
eine Richtung begangen“ (ebd.) wird. Demokratietheorien wird trotz ihrer 
eigenen impliziten Annahme von bspw. lernenden Subjekten oder einer 

11 Eine Kritik an einer solchen Umgangsweise mit dem Bildungsbegriff wird wiederum 
erschwert, da bereits die Anmahnung des Bildungsgeredes eine resignative Note oder 
paternalistische Implikationen enthält – einmal als Gerede markiert, scheint der 
Begriff verloren; andere des Geredes zu bezichtigen formuliert den Anspruch einer 
repräsentativen Schutzfunktion für den Gegenstand des Geredes (vgl. ebd.).

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

69

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spezifischen Vorstellung der Vermittlung des Demokratischen (Handelns 
via Diskurs, Bewusstseins via Erfahrung, oder Ähnliches) eine mangelnde 
Berücksichtigung an bildungstheoretischen bzw. pädagogischen Fragestel­
lungen attestiert. Wie genau demokratische Bildungsprozesse imaginiert 
oder pädagogische Institutionen organisiert werden, bleibt zumeist offen. 
Erziehung, Lernen und Bildung werden zum Teil synonym verwendet 
oder nur unzureichend in Beziehung gesetzt. Der Pädagogik kommt in 
den theoretischen Überlegungen nurmehr der Auftrag zur Umsetzung des 
Demokratieideals zu, was sie zum Instrument für eine spezifische Vorstel­
lung der Stabilisierung oder Transformation gesellschaftlicher Verhältnisse 
macht.

Dieses diagnostizierte „Bildungsdefizit der Politischen Theorie“ (Heil 
2024) kann nachfolgend nicht vollends kompensiert werden. Wichtiger ist 
es, das bildungstheoretische Potential für die Verhältnisbestimmung von 
Bildung und Demokratie in seiner Komplementarität zu demokratietheo­
retischen Überlegungen auszuweisen. Wenn die pädagogischen Konzeptio­
nen noch dazu beanspruchen, „nicht der Appendix einer Demokratietheo­
rie, sondern ein genuin pädagogisches Unterfangen“ (Berkemeyer/May 
2023, S. 21) zu sein und den Zugriff auf die Vielstimmigkeit der Demo­
kratietheorien „vornehmlich aus einer genuin-pädagogischen Perspektive“ 
(ebd.) begründen, scheint für das Wechselspiel von Demokratie- und 
Bildungstheorie der erziehungswissenschaftliche Blickwinkel auf den Zu­
sammenhang von Demokratie und Bildung unumgänglich. So wird etwa 
für die Demokratiepädagogik – und ähnlich ist es für die Demokratiebil­
dung und politische Bildung festzustellen – angemerkt, dass sich deren 
Praxis durch deliberative, pragmatistische, republikanische, radikaldemo­
kratietheoretische oder eine „Melange“ (ebd., S. 17) dieser Denkrichtungen 
begründet und folglich die Stoßrichtung für das Verhältnis von politischer 
zu pädagogischer Theorie umgedreht: „Nicht die Frage, welche Demokra­
tiepädagogik durch eine bestimmte Demokratietheorie nahegelegt wird, ist 
instruktiv, sondern die Frage, welche pädagogischen Zwecke wir mit Demo­
kratiepädagogik verfolgen und welche Aufklärungs- und Korrekturleistung 
die Vielfalt der demokratietheoretischen Ansätze erbringen kann.“ (ebd.)

Die Verhältnisbestimmung von politischer Bildung und Demokratiebil­
dung ist vor dem Hintergrund einer Zusammenführung von Demokratie- 
und Bildungstheorie also nicht ausschließlich auf eine gesellschaftspoliti­
sche Analyse etwaiger Konzeptkonjunkturen oder die demokratietheoreti­
sche Reflexionsfolie verwiesen, sondern kann auch durch die jeweilige 
Bezugnahme auf den Bildungsbegriff vorgenommen und damit bildungs­

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

70

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theoretisch verdichtet werden. Neben der normativen Schwere des Demo­
kratiebegriffs soll die hier vorgenommene Auseinandersetzung mit dem 
Bildungsbegriff keine zusätzliche Last bedeuten. Vielmehr hebt der bil­
dungstheoretische Blick in Bezugnahme auf die bisherigen demokratietheo­
retischen Schlaglichter die wechselseitige Bezogenheit der beiden Begriffe 
und Theoriefelder hervor und macht explizit, inwiefern die Verflechtung 
von Bildung und Demokratie die pädagogische Theoriebildung und Arbeit 
an pädagogischen Konzepten beeinflusst. Denn „[i]m schlechtesten Falle 
importiert die Forschung hochgradig abstrakte Modelle von Demokratie, 
die eher dazu verwendet werden, die Komplexität der Praxis mit einem 
oberflächlichen Etikett zu versehen, als zu sie verstehen (geschweige denn 
sie zu würdigen).“ (Wilson/Hansen 2009, S. 185) In einem solchen Fall 
droht die Auseinandersetzung mit den konkreten Feldern der politischen 
Bildung und Demokratiebildung als bloße Testgrundlage für die Theorie 
behandelt zu werden (vgl. ebd.).

Bildungstheorie zu betreiben, ist dabei weder mit einer qua Profession le­
gitimierbaren Setzung bzw. Klärung des Begriffsgehalts von Bildung (Kon­
struktion) gleichzusetzen, noch allein als richterliche Begutachtung des 
(vermeintlich richtigen) Gebrauchs erziehungswissenschaftlicher Vokabeln 
(Jurisdiktion) zu verstehen. In einer solchen Gemengelage ist zu beachten, 
dass dem Begriff der Bildung selbst eine historische, gesellschaftliche und 
politische Schlüsselfunktion zukommt. Dem verführerisch erscheinenden 
Versuch seiner Klärung und Kritik entspringt der Problemhorizont bzw. 
Beweggrund (Movens/treibende Kraft) der Bildungstheorie. Denn neben 
der Gefahr, dass der Begriff der Bildung eine Abnutzung erfährt und zur 
Glättung konzeptioneller Differenzen zwischen verschiedenen politisch-pä­
dagogischen Ansätzen dienlich gemacht werden kann, ist die Begriffsbe­
stimmung als gesellschaftliches bzw. kulturelles Deutungsmuster (vgl. Bol­
lenbeck 1996; Bünger 2021) umkämpft, d.h. nie final zu identifizieren. 
Was Bildung heute ist und wie sie zu bestimmen sei, ist politisch. In 
Anschluss an Diagnosen von Politikverdrossenheit, politisch unliebsamen 
Protestformen oder als demokratiegefährdend eingestuften Wahlverhalten 
öffentlichkeitswirksam Bildung zu fordern, offenbart dabei den „Betrug 
der einfachen Formeln“ (Heydorn 2004, S. 23), wenn die Politizität des 
Bildungsbegriffs (sowie der um ihn kreisenden Theoriebildung) selbst aus­
geklammert bleibt (vgl. Bünger 2013).

Gleichermaßen ist aus bildungstheoretischer Sicht einer voreiligen Rede 
von der „Notwendigkeit von Bildung als zentraler Voraussetzung für gesell­
schaftliche Partizipation als Lebenselixier demokratischer Gesellschaften“ 

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

71

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Thon 2013, S. 80) zu widerstehen. Denn die „Vermutung einer solchen 
Beziehung zwischen Fragen der Bildung und Fragen eines als demokratisch 
geltenden Politischen darf nicht vorschnell als unproblematisch bejaht wer­
den.“ (Schäfer 2011, S. 86) In die Bestimmungen des Bildungsbegriffs bzw. 
pädagogischer Konzeptionen geht immer ein spezifisches Verhältnis von 
Bildung und Politik ein, welches den Begriff der Bildung beansprucht. 
Wenn die „Geschichte der Demokratie […] per se als ‚lang[e] Krisenge­
schichte‘ (Nolte 2011, S. 7) verstanden werden“ (Schwarz 2020, S. 393) muss, 
ist auch immer wieder neu auszuhandeln, in welcher Funktion Bildung in 
und für Demokratie auftritt und wie sie durch pädagogische Konzeptionen, 
Bildungstheoretiker:innen und Pädagog:innen praktisch ins Feld geführt 
wird – also wie sich die Politizität der Theoriebildung manifestiert (vgl. 
Bünger 2021; Kubac 2013). Theorien als in sich politisch anzunehmen, be­
deutet dabei nicht, in ihnen Handlungsratgeber für den (partei-)politischen 
Raum zu sehen. Vielmehr ist damit eine erkenntnistheoretische Verschie­
bung verbunden, d.h. eine Sensibilisierung für bzw. Affinität zu Theoriefor­
men, die „darauf zielen, die jeweilige Bestreitbarkeit zu kanalisieren.“ (Bün­
ger 2021, S. 57). Die Arbeit am Begriff ist damit nicht nur als Aushandlung 
des Begriffsgehaltes in einer historisch spezifischen gesellschaftlichen Situa­
tion politisch, sondern insbesondere in ihrer entwerfenden, „kulturellen 
Funktion“ als „Bewegungsbegriff“ (de Vries/Koselleck zitiert nach Bünger 
2021).

Bildung kann also nie final erreicht oder konzeptionell vereindeutigt 
werden und enthält gerade daher „ein Versprechen auf Zukunft wie die 
Aufforderung, diese in ihrem Unterwegssein pädagogisch zu betreuen“ 
(Ehrenspeck/Rustemeyer 1996, S. 377). Weder über die gesellschaftliche 
Verunmöglichung bzw. Ermöglichung oder die demokratische Gestaltung 
der pädagogischen Praxis kann per se eine Verwirklichung von Bildung be­
ansprucht, noch kann Konzepten wie Demokratiebildung oder politischer 
Bildung ein mehr oder weniger wirksames Bildungsmoment vereindeuti­
gend zugeschrieben werden. In der Moderne als Zeitalter der Kontingenz 
ist Bildung – das ist common sense politischer Pädagogiken – weder aus 
letzten Gründen einer menschlichen Natur, einer Gottesähnlichkeit oder 
sonstigen Erfüllung transzendenter Normen zu bestimmen. Noch ist der 
Verweis auf gesellschaftliche Notwendigkeiten und die realen Bedingungen 
des Möglichen ausreichend, um zu bestimmen, was Bildung ist, da mit der 
empirischen Beobachtung des vermeintlichen Zusammenhangs von Ursa­
che und Wirkung noch keine Bewertung und Idee einer wünschenswerten 
demokratischen Zukunft einhergeht. Bildung bewegt sich gerade im Span­

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

72

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungsfeld der Überschreitung, des Bruchs und des praktischen Hinauswei­
sens über diese Bedingungen und bleibt gleichzeitig an diese gebunden. 
Bildungstheorie ist somit der Ort der „Auseinandersetzung mit der Norma­
tivität von Bildung“ (Bünger 2022) und situiert das wechselseitige Verspre­
chen von Bildung und Demokratie in der gesellschaftskritischen Frage nach 
der Möglichkeit von Bildung (vgl. Bünger/Jergus 2025). Sowohl in ihrer 
Praxis als auch im Hinblick auf die Theorieproduktion und Ausarbeitung 
von Konzepten stellt die Bildungstheorie ein „noch immer wirkungsvolles 
Argumentationsreservoir“ (Ehrenspeck/Rustemeyer 1996, S. 376) dar, denn 
sie „prozessiert ‚Bildung‘ sowohl [als] eine kritische Kommunikation über 
Wirklichkeit im Sinne einer Differenz-als-Entzweiung als auch eine Per­
spektive auf Versöhnung, die, als Versprechen auf Zukunft, erzieherische 
Intervention begründet und, als nie Einholbares, einen kommentierenden 
Diskurs der Pädagogik legitimiert.“ (ebd., 384 f.) Und dies immer vor dem 
Hintergrund des Spannungsfelds ihrer gesellschaftlichen Bedingungen und 
der Ermöglichung zur Überschreitung ebendieser.

Die pädagogische Wissenschaft versucht seit ihrer allgemeinen Begrün­
dung entlang von einheimischen Begriffen (vgl. Herbart 1806 [1964]) sich 
externer Einflüsse bewusst zu sein und eine Autonomie zu wahren, um 
nicht „als entfernte eroberte Provinz von einem Fremden aus regiert zu 
werden“ (Herbart nach Klattenhoff 2006 [2012], S. 116) Allzu häufig wird 
dieses Bild jedoch im Sinne einer Funktionalisierung einer als an sich 
unproblematischen Bildung durch (externe) Interessen oder Überformung 
durch gesellschaftliche Verhältnisse imaginiert. Um nicht im Dickicht der 
Transferleistungen von Bildungs- und Demokratietheorien steckenzublei­
ben oder einem relativistischen Zugriff auf Theoriebestände Vorschub zu 
leisten – je nach pädagogischem Setting könnten verschiedene Demokra­
tieverständnisse angeführt werden –, gilt es entsprechend die politische 
Dimension des Bildungsbegriffs selbst zu extrapolieren. Die hier nur an­
gerissene Zusammenführung demokratie- und bildungstheoretischer Refle­
xionen offenbart, wie „Verschiebungen in den Konstruktionsweisen päd­
agogischer Wirklichkeiten vorgenommen und etabliert werden können und 
zu welchen gesellschafts- und bildungspolitischen wie auch wissenschafts­
politischen Weichenstellungen dies dann jeweils führen kann.“ (Ricken 
2011, S. 20)

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

73

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der nachfolgende Abschnitt zielt dahingehend auf zwei Problemhorizon­
te:

1) Was ist Bildung in den verschiedenen Denkmodellen von Demokratie, 
die für die Begründung von politischer Bildung bzw. Demokratiebil­
dung aufgerufen werden?

2) Worin besteht (jeweils) der Einsatz einer deliberativ, pragmatistisch 
oder radikaldemokratisch informierten Bildungstheorie für die Bestim­
mung politischer Erziehung, Pädagogik oder Bildung und was ist damit 
für eine Verhältnisbestimmung von Demokratiebildung und politischer 
Bildung gewonnen?

Als genereller Einsatz der Bildungstheorie wird schließlich entlang des 
Signums »Demokratie bilden« eine Zusammenführung erprobt, die der 
demokratietheoretischen Auseinandersetzung mit Demokratiebildung und 
politischer Bildung Bildungstheorie als „eingreifendes Denken“ (Bünger 
2021) zur Seite stellt. Dabei wird keine eklektische Harmonie oder Synthese 
deliberativer, pragmatistischer und radikaldemokratischer Elemente ange­
strebt, sondern eine bildungstheoretische Heuristik ins demokratietheore­
tische Feld geführt, das für die Auseinandersetzung mit der Verhältnis­
bestimmung von Demokratiebildung und politischer Bildung auf konzep­
tioneller, institutioneller und praktischer Ebene dienlich ist. Entlang der 
bildungstheoretischen Korrespondenzen wird verdeutlicht, dass Bildungs­
theorie nicht neben Demokratietheorie steht, sondern Bildung selbst der 
Ort der Wechselwirkung des Demokratischen im Sozialen und Pädago­
gischen darstellt. Bildungstheoretisch zu argumentieren heißt, dass sich 
sowohl die Demokratietheorien selbst als auch die sich darauf beziehenden 
pädagogischen Konzeptionen (etwa von politischer Bildung und von De­
mokratiebildung) daraufhin befragen lassen müssen, welche Möglichkeiten 
zu einem spezifischen Zeitpunkt in konkreten sozialen Räumen durch die 
Bezugnahme auf den Bildungsbegriff eröffnet und welche verschlossen wer­
den.

2.3.1 Drei Korrespondenzen: Deliberative, pragmatistische und 
radikaldemokratische Bildung

2.3.1.1 Kommunikatives Handeln und Bildung

Sowohl in der Demokratiebildung als auch in der politischen Bildung 
finden sich direkte Bezugnahmen auf deliberative Demokratietheorien, um 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

74

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ziele, Wege und Inhalte der jeweiligen pädagogischen Praxis zu bestimmen. 
Ableitungen eines etwaigen Bildungsauftrags für ein „gleich-berechtigtes, 
freies Diskutieren und Aushandeln von gemeinsamen Entscheidungen der 
Bürger*innen in Öffentlichkeiten und direkten wie repräsentativen Verfah­
ren und Gremien“ (Sturzenhecker 2020, S. 1261) finden sich in verschie­
denen Formen in beiden Bereichen wieder (siehe oben). Das Verhältnis 
deliberativer Demokratietheorien zum Bildungsbegriff ist jedoch zwiege­
spalten, weshalb der Blick auf die Rezeption der deliberativen Demokratie­
theorien in den jeweiligen pädagogischen Räumen zum einen Aufschluss 
über darin wirkende implizite Vorannahmen, gesellschaftliche Einflussfak­
toren und raumspezifische Rezeptionsweisen und zum anderen über das 
mitgeführte Bildungsverständnis geben kann.

Konkrete pädagogisch-konzeptionelle Äußerungen, geschweige denn bil­
dungstheoretische Systematisierungen von deliberativen Demokratietheo­
retiker:innen, finden sich kaum. Aus den jeweiligen Ansätzen eigenen 
Begriffen von Gesellschaft, Fortschritt, Wissenschaft, vom Subjekt, von 
Kommunikation, Demokratie und Selbstbestimmung sammelt sich jedoch 
eine spezifische Vorstellung von Bildung zusammen. Vor allem vermittelt 
über die Rezeption einiger der wissenschaftstheoretischen Arbeiten Jürgen 
Habermas‘ fand das Motiv der Deliberation12 Eingang in die deutschspra­
chige erziehungswissenschaftliche Theoriebildung und war maßgeblich an 
der Herausbildung der kritischen Erziehungswissenschaft bzw. kritischen 
Pädagogik ab den 1960er Jahren beteiligt. Nach Horkheimer und Adorno, 
deren Haltung zu Fragen der Erziehung zumeist voreilig als eine kritische 
und immer negativ bestimmte gelesen wurde13, war vor allem Habermas‘ 
Theorie des kommunikativen Handelns (1981) und die damit eingeläutete 
kommunikationstheoretische Wende der kritischen Theorie eine der zen­
tralen Bezugsquellen der sich in Abgrenzung zur geisteswissenschaftlichen 
Pädagogik neu herausbildenden Denkrichtung14. Die pädagogische Praxis 
sollte nicht mehr allein durch transzendentale Kategorien, wie etwa der 

12 Zu den heterogenen Verständnisweisen von Deliberation, als Abwägung, Beratschla­
gung und Überlegen in einem selbstreflexiven, expertokratischen oder demokrati­
schen Sinne vgl. Lösch 2007, S. 76 f. und oben.

13 Vgl. für eine weiterführende Diskussion negativer Pädagogik vor allem Gruschka 
2011/1988; Bünger 2019

14 Für diese in sich heterogene Denkrichtung stehen etwa Wolfgang Klafki oder Klaus 
Mollenhauer (vgl. Masschelein 1991). Mit ihren erziehungswissenschaftlichen Arbei­
ten zu politischen Bildungsprozessen nahmen beide Einfluss auf die sozial- und 
schulpädagogischen Bereiche, die heute noch das Bildungsverständnis der politi­
schen Bildung und Demokratiebildung prägen.

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

75

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kultivierung der menschlichen Kräfte und in einer festgeschriebenen Stel­
lung zu einer (Kultur-)Welt orientiert werden. Der politische Charakter der 
Bestimmung des Verhältnisses zwischen dem Selbst und der Welt stand 
nun im Vordergrund und machte eine demokratische Begründung erziehe­
rischer Normen und Vorgehensweisen notwendig – nicht zuletzt ist histo­
risch betrachtet die Bildungsexpansion mitsamt der „dadurch ausgelösten 
Öffnung von politischen Kommunikationsverhältnissen und der Vermeh­
rung von Sprecherpositionen in der Öffentlichkeit“ (Selk 2023, S. 196) dafür 
mitverantwortlich.

Für die Pädagogik war die Kritische Theorie der Frankfurter Schule 
dahingehend von enormer Bedeutung, jedoch in einem praktischen Sinne 
nicht wegweisend. Als Handlungswissenschaft verlangte die Pädagogik eine 
konstruktive, positive Bestimmung eines vernünftigen Erziehungs- und 
Bildungsziels. So wurde z.B. kritischen Theorien entgegengehalten: „Päd­
agogik ist als Theorie per definitionem auf die produktive Auslegung der 
Praxis bezogen, sie ist nur als positive Pädagogik denkbar.“ (Gruschka 2011, 
S. 195) Im Zeitalter der Moderne waren Gesellschaften in der Folge darauf 
verwiesen, ihre Normativität aus sich selbst zu schöpfen, konnten diese 
aber nicht mehr ohne Weiteres verankern – sei es positiv durch den Bezug 
auf Gott oder das natürliche Wesen des Menschen oder negativ durch die 
Kritik einer Verunmöglichung von Authentizitätsidealen oder der vollum­
fänglichen Kultivierung der inneren Kräfte. Deliberative Verfahren stellten 
dahingehend eine demokratische Aushandlung verpflichtender Normen in 
Aussicht. Kommunikatives Handeln versprach Abhilfe, wo pädagogisches, 
als hierarchisches und vermeintlich un(sozial)wissenschaftliches Handeln 
unzureichend erschien und der Alternative einer empirischen Hinwendung 
zu den Gesetzmäßigkeiten von Ursache und Wirkung im Erziehungspro­
zess mit Argwohn begegnet wurde. Die für die Deliberation charakteris­
tischen Prinzipien können jedoch nicht problemlos mit pädagogischem 
Denken und Handeln in Einklang gebracht werden. Um Demokratie nicht 
nur als Staatsform, sondern auch als ein Verfahren, das auf der gegenseiti­
gen Anerkennung von Bürger:innen als mündige Diskursteilnehmer:innen 
beruht, die eine Öffentlichkeit bilden und die Bewältigung sich gesellschaft­
lich aufdrängender Themen verhandeln, wird eine ideale Sprechsituation 
als Richtschnur und Bildungsziel unterstellt, das nie vollends erreicht, 
aber doch als Orientierung wirksam gemacht wird. Die von Habermas 
explizierte und schnell als Erziehungsziel adaptierte „kommunikative Kom­
petenz“ (vgl. bap 2014, S. 34; in der politischen Bildung dann etwa bis heute 
als „kommunikatives politisches Handeln“ zu finden vgl. Massing 2012), 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

76

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bedeutet jedoch, dass Subjekte „nicht nur, des Sprechens mächtig und 
des Schreibens fähig zu sein“ haben, sondern „impliziert die Kompetenz 
zur Selbstbestimmung, Partizipation an demokratischen Entscheidungen 
und zur Solidarität.“ (Miedema/Wardekker 1999, S. 101) So wurde ange­
mahnt, dass „[d]as Modell des herrschaftsfreien Dialoges […] als Praktische 
Pädagogik missverstanden“ und nur „[s]elten […] ein Gedanke darüber 
auf[kommt], dass eine sozialwissenschaftlich aufgeklärte Vorstellung von 
der Realität und Funktion der Schule in deutlicher Spannung zu dem steht, 
was Habermas einschränkend als Bedingung einer idealen Sprechsituation 
dargestellt hat“ (Gruschka 2011, S. 190). Die pädagogische Nutzbarmachung 
der deliberativen Demokratietheorie hatte, so die Kritik der Rezeption, 
einen anderen Zweck: „Ob praktisch, theoretisch oder therapeutisch ge­
richtet: das Reden im Unterricht erhielt mit dem Rekurs auf Habermas 
höhere Weihen“ (ebd.).

Was demokratietheoretisch für eine ideale Sprechsituation gelten mag, 
muss im pädagogischen Raum – hier insbesondere, aber nicht nur in der 
Schule – einbeziehen, dass immer eine Asymmetrie und ein (reflexiv einge­
holtes) ‚Einwirken‘ der Erziehenden vorauszusetzen ist (vgl. Oelkers, 1983). 
Pädagogisches Handeln ist keinesfalls ohne Weiteres mit kommunikativem 
Handeln gleichzusetzen. Demnach reicht es nicht aus, auf die kommuni­
kativen Fertigkeiten, die für eine Teilhabe am öffentlichen Diskurs von 
Nöten sind, zu verweisen. Die Kritik an „durch Habermas‘ Erkenntnistheo­
rie inspirierten emanzipatorischen Pädagogik“ lautet entsprechend, dass 
diese weiterhin einem zweckrationalen Handlungsmodell und ihrer Funk­
tion als „technische Hilfeleistung“ (Benner zitiert nach Masschelein 1991, 
S. 114) verpflichtet bleibt, dabei jedoch ein auf Kommunikation abzielen­
des Vokabular adaptiert. So wurden sich „in der Pädagogik Begriffe von 
Habermas entlehnt, der Tragweite seines Unternehmens jedoch zu wenig 
Aufmerksamkeit geschenkt.“ (Masschelein 1991, S. 154) Der Diskurs wurde 
für die Arbeit an Konzeptionen sowie die empirischen Erhebungen zur 
„Rechtfertigungsinstanz für eine Pädagogik, die mit ihren Partnern vieles 
vorhatte und an objektivierender Forschung dafür weniger interessiert war“ 
(Gruschka 2011, S. 190).

Bildung und Demokratie begegnen sich hier in einer spezifischen Span­
nung: in der demokratietheoretischen Erwartung eines gesellschaftlichen 
Lernprozesses durch den im öffentlichen Diskurs vorangetriebenen Ra­
tionalisierungs- und Legitimationsprozesses der Demokratie. In anderen 
Worten: In der gemeinsamen Aushandlung einer guten Demokratie soll 
sich das Bewusstsein für die nötige Partizipation und die Bindung an die 

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

77

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


getroffenen gesetzlichen Regelungen bilden. Bildung im klassischen Sinne 
ist mit Habermas nicht zu machen. Über den demokratischen Prozess 
lernen die Einzelnen nicht als ebensolche, sondern intersubjektiv. An dieser 
(vermeintlichen) Schwachstelle Habermas‘ – der pädagogischen Kultivie­
rung der kommunikativen Haltung und Fähigkeiten der Einzelnen – gehen 
sowohl die Demokratiebildung als auch politikdidaktische Bezugnahmen 
(siehe oben) über deliberative Demokratietheorien hinaus. Erstere wenden 
sich für eine konkretere Beschreibung der Lern- bzw. Bildungsprozesse 
dem Erfahrungsbegriff Deweys zu, wohingegen die Politikdidaktik weitest­
gehend auf erziehungswissenschaftliche Wissensbestände zurückgreift. Die 
deliberativen Demokratietheorien bilden, wie es in der sozialpädagogischen 
Demokratiebildung deutlich wird, vor allem einen normativen Rahmen 
und ein gesellschaftstheoretisches Fundament, um die Möglichkeitsbedin­
gungen von Bildungsprozessen zu demokratisieren.

2.3.1.2 Pragmatismus, Bildung und demokratischer Experimentalismus

Immer wieder wird betont, John Dewey sei „der Denker der demokrati­
schen Erziehung“ (Schwarz 2020, S. 394) und „eine Ikone nicht nur der 
amerikanischen Pädagogik“ (Knoll 2018, S. 700). Gleichzeitig ist bereits 
im Nachwort der deutschen Ausgabe von Deweys „Demokratie und Er­
ziehung“ von systematischen Missverständnissen in der Rezeption seiner 
Vorstellungen von Erziehung in der und für die Demokratie die Rede (vgl. 
Oelkers 2011). Die Aneignung der weiteren pragmatistischen Gedanken- 
und Begriffswelt durch die deutschsprachige Pädagogik erfolgte laut Oel­
kers lediglich partiell und die spezifische Qualität der Verbindung von de­
mokratie- und bildungstheoretischen Ideen in Deweys Philosophie, die als 
„Theorierevolution“ bewertet wurde, blieb eher ein „Fremdkörper“ (ebd., 
S. 499). Noch dazu wurde an dem Autor Dewey auf besondere Weise ver­
deutlicht, inwiefern die Rezeption pädagogischer Theorien und nicht-deut­
scher Theoretiker:innen spezifischen historischen, gesellschaftspolitischen 
und feldspezifischen Bedingungen unterliegen (vgl. Bittner 2001), weshalb 
sich nachfolgend auf ihn konzentriert wird. Mit der Ausgangslage, dass 
„Deweys Demokratievorstellung im Grunde ein Bildungskonzept darstellt“ 
(Reichenbach 1999, S. 129), ist eine bildungstheoretische Annäherung durch 
das markierte in eins fallen von Demokratie und Bildung wie auch durch 
die bisherige Wirkungsgeschichte Deweys in der deutschsprachigen Päd­
agogik auf besondere Weise herausgefordert. Hinzu kommt die „schillernde 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

78

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bandbreite“ (vgl. Laner/Peterlini 2023, S. 10) und heterogene Handhabung 
des für den Pragmatismus zentralen Erfahrungsbegriffs sowie die umstrit­
tene pädagogischen Auslegung des Verhältnisses von Handeln bzw. Praxis 
und der (selbst-)kritischen Reflexion des eigenen Tuns.

Bildung gilt zu den Hochwertbegriffen idealistischer Theorie, denen die 
sich durch Deweys gesamte Philosophie ziehende Kritik gilt. Der Orientie­
rung am metaphysischen Begriffsgehalt von Bildung, der Ermöglichung 
etwas Unmöglichen und anderen damit verbundenen Figuren der Trans­
zendenz, setzt er eine pragmatische, problemlösungs- und handlungsorien­
tierte Vorstellung von education entgegen. Statt mit Bildung einen höheren 
Wert oder gar Selbstzweck zu verbinden, haben pädagogische Zielbestim­
mungen für ihn schlichtweg einen flexiblen Funktionswert (vgl. Bohnsack 
1976, S. 54 f.). Was überhaupt erreicht werden kann und wie es bewerkstel­
ligt wird, ergibt sich erst aus der genauen Arbeit an einem Problemzusam­
menhang. Demnach besteht die Lösung eines Problems darin, die beste­
henden Bedingungen so zu verändern, dass neue Handlungsmöglichkeiten 
eröffnet werden. Wichtig hervorzuheben ist dabei die in der pädagogischen 
Rezeption oftmals ausgeklammerte politische Dimension einer gelungenen 
Erfahrung: Das „Erfülltsein jeden Augenblicks“ ist für Dewey „weder in der 
Ausbeuter-Gesellschaft noch in der autoritären Schule möglich“ (Bohnsack 
1976, S. 56). Neben der konstruktiven Seite, nach der etwa die „Schule 
als eine ‚Gemeinschaft im Kleinen‘ (miniature community) und eine ‚Ge­
sellschaft im Werden‘ (embryonic society)“ (Knoll 2018,705) den idealen 
Zustand des demokratischen Miteinander erproben soll, sollen Akteure in 
diesen kooperativ gestalteten Räume des Demokratischen die „bestehenden 
sozialen Strukturen als kritikbedürftig und veränderungsfähig aufweisen“ 
(Knoll 2018, S. 706). Der Gefahr eines „Funktionsrelativismus“ (Bohnsack 
1976, S. 56), dass also neben der Ausrichtung an gelingenden, problemlö­
senden Erfahrungen keine allgemeingültigen Erziehungsziele15 angegeben 
werden können und Demokratie auf das fehlerbehaftete, tastende Voran­
schreiten reduziert bleibt, begegnet Dewey mit der Unterscheidung einer 
einfachen und einer reflektierten Erfahrung. Einfache Erfahrungen ergeben 
sich für Dewey aus dem Handeln auf gut Glück, nach dem trial-and-error-
Prinzip. Das Ge- oder Misslingen erprobter Handlungen wird hierbei zwar 
festgestellt, jedoch nicht weiter nachverfolgt, sondern lediglich durch ver­
ändertes Verhalten beantwortet. Reflektierte Erfahrungen hingegen zeich­
nen sich durch die Rückbindung der Erfahrungen an Wissen, eine Reflexi­

15 Diese dienen Dewey lediglich als „Lichtquellen“, die ein bestimmtes Phänomen be­
leuchten und spezifischere Ziele sichtbar machen helfen (vgl. Bohnsack 1976).

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

79

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


on der Handlungsbedingungen und die Verortung in der Gesellschaft aus. 
Deweys Erfahrungsbegriff kann demnach nicht auf die Problem(auf )lösung 
reduziert werden, sondern findet in der Negativität einen konstituierenden 
Faktor vor. Gerade im Zwischen, der Bewegung in der „twilight zone of 
inquiry“ (English 2005, S. 57), die einen Raum „zwischen Nicht-Wissen 
und Wissen, Können und Nicht-Können“ (ebd.) eröffnet, stellt sich die 
Frage nach dem politischen Lernen auf eine neue Weise. So gilt auf der 
einen Seite, dass im Kontext von Lehr- und Lernprozessen das Denken 
und Handeln grundsätzlich untrennbar mit dem Prinzip von Versuch und 
Irrtum verbunden bleibt. Es existiert weder ein Zeitpunkt noch ein Ort, 
an dem dieses Verfahren vollständig überwunden werden könnte; ebenso 
ist keine Methode in der Lage, Irrtümer gänzlich zu vermeiden oder rest­
los auszuschließen (vgl. Bohnsack 1976, S. 157). Bildung im Sinne einer 
lernenden Erfahrung bleibt demnach stets offen für neue Erkenntnisse 
und Entwicklungen. Auf der anderen Seite wird es jedoch zur vordersten 
Aufgabe systematischer Erziehung, „Übergänge von einem Lernen auf gut 
Glück in reflektierende Lernprozesse herbeizuführen.“ (ebd., S. 58)

Deweys Erfahrungsbegriff zeichnet demnach eine formale Normativität 
der Erfahrungsqualität aus, die statt einer Bestimmung eines guten Erfah­
rungsgehaltes zunächst die Möglichkeit zu besseren Erfahrungen in den 
Vordergrund stellt, „das heißt, die Voraussetzungen für individuelle und 
kooperative Weiterentwicklung zu sichern“ (Bohnsack 2003, S. 26). Vor 
dem Hintergrund antidemokratischer Entwicklungen und anderer sozialer 
Krisenverhältnisse droht sich dieser Anspruch des pragmatistischen Erfah­
rungsbegriffs allerdings in Widersprüche zu verwickeln. So offenbart etwa 
die demokratiepädagogische Lesart Deweys (siehe oben) – wohlgemerkt 
wie dieser selbst (vgl. Knoll 2018) – einen programmatischen Charakter, 
da die Demokratisierung der Schulkultur, das soziale Lernen im zwischen­
menschlichen Bereich oder die Ermöglichung eines selbstständigen erfah­
rungsbasierten kritischen Denkens als Antwort auf die regressive gesell­
schaftliche Entwicklung und für problematisch erachteter Tendenzen der 
Jugend formuliert werden (vgl. Bünger/Mayer 2009). Demokratiekompe­
tenzen qualifizieren sich in der Folge „als pädagogisch gewendete Antithe­
se der Probleme“ (ebd., S. 844), wobei aus dem Blick zu geraten droht, 
dass deren Diagnose immer auch umstritten sind. Noch dazu drohen die 
demokratiepädagogischen Schlussfolgerungen die Erfahrung der demokra­
tischen Wirklichkeit geradezu zu verhindern, denn „[d]ie pädagogische 
‚Antwort‘ auf das politische Problem (Sicherung und Weiterentwicklung 
der Demokratie gegen ihre Gefährdungen) besteht demnach darin, dass 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

80

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letzteres gerade nicht mehr ‚erfahren‘ wird, sondern dass andere – positive 
demokratische – Erfahrungen gemacht werden sollen.“ (ebd., S. 845) Diese 
Übersetzung des Deweyschen Begriffsbestecks in eine politisch-pädagogi­
sche Programmatik steht im eklatanten Widerspruch zu dessen deutlicher 
Formulierung, dass „der Bildungsprozess kein anderes Ziel als sich selbst 
hat; er ist sein eigenes Ziel.“ (Bohnsack 2003, S. 61) Noch dazu scheint die 
Negativität als grundlegender Bestandteil des Pragmatismus aufgegeben: 
Denn dieser wird immerfort von praktischen Irritationen und Zweifeln 
(„irritation of doubt“ Pierce zitiert nach English 2005, S. 51), Schwierigkei­
ten oder Frustrationen, „that puts [his old oppinions] to a strain“ (James 
zitiert nach English 2005, S. 52) oder (weniger individualistisch als bei 
James) von sozial hervorgebrachten „problems of thought“ (Mead zitiert 
nach English 2005, S. 55) angetrieben – nicht von der programmatisch 
vorweggenommenen Lösung. Die Frage nach der Verbesserung und Quali­
tät der Erfahrung oszilliert demnach selbst zwischen dem Anspruch, die 
Demokratie zu stabilisieren und der Möglichkeit, deren Krisen als Lern­
gelegenheit mit offenem Ausgang zu nutzen. Wenngleich Dewey vorgibt, 
die „Demokratie muss in jeder Generation neu geboren werden, und Erzie­
hung ist ihre Hebamme“ (Knoll 2018, 705), bleiben die Hinweise auf die 
konkrete Ausgestaltung politischer Bildungsprozesse z.T. schwer lesbar, da 
sie immer das gesamte Theoriegebäude Deweys einbeziehen.

Der Bildungsbegriff, dessen spezifisch deutsche idealistische Tradition 
Dewey kritisiert, rückt durch die Brille des Pragmatismus näher an Pro­
zesse der Sozialisation, des kollektiven Lernens oder experimentellen Er­
probens und Übens heran. Bildung wird hier weniger als individualisti­
sche Selbstvervollkommnung im Sinne klassischer Bildungsphilosophien 
verstanden, sondern als sozial eingebetteter, interaktiver Prozess, der sich 
stets innerhalb konkreter sozialer, institutioneller und gesellschaftlicher 
Situationen vollzieht. In diesem Verständnis kommt der Erfahrung dann 
zentrale Bedeutung zu, wenn sie als Wechselspiel von Individuum und 
Umwelt verstanden wird, wobei die Reflexion die Qualität der Erfahrung 
bestimmt. Deweys Konzeption der Demokratie als Lebensform, die er von 
der bloßen Regierungs- bzw. Staatsform unterscheidet, gewinnt vor diesem 
Hintergrund eine besondere bildungstheoretische Relevanz. Demokratie ist 
nicht nur eine institutionell verfasste Herrschaftsordnung, sondern eine 
spezifische Qualität sozialer Interaktion und kollektiver Lernprozesse, in 
denen Menschen wechselseitig voneinander lernen. In Deweys Worten zum 
Verhältnis von Pädagog:innen und Lernenden wird darin ein konkreter 
pädagogischer Handlungsmodus sichtbar: „der Lehrende [ist] Lernender 

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

81

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der Lernende – ohne dass er es weiß – zugleich Lehrer“ (Dewey 1916 
[2011], S. 167) Diese Annahme verweist auf einen prinzipiell symmetrischen 
Bildungsprozess, in dem Autorität, das Bildungsziel und die bestmögliche 
Gestaltung des (Bildungs-)Weges nicht von vornherein festgelegt, sondern 
in der Interaktion situativ hergestellt werden. Denn, „[s]o einleuchtend es 
ist, dass Erfahrungen bilden, so schwer ist dieser Prozess wissenschaftlich 
fassbar und im pädagogischen Handeln operationalisierbar […], so wenig 
lassen sich diese steuern, systematisieren, kategorisieren, in eine Ordnung 
bringen“ (Laner/Peterlini 2023, S. 8). Dewey weist allerdings die Vorstel­
lung zurück, dass Lehrkräfte auf Autorität verzichten könnten und ein voll­
ends demokratisches Erfahrungslernen möglich sei. Im Erfahrungsbegriff 
voreilig den „Wegbereiter für die Projektorientierung“ (Reinhardt 2005, 
S. 165) zu sehen, verkürzt entsprechend Deweys durchaus gesellschaftskri­
tisch lesbares Vorhaben auf einen pädagogisch isolierten Raum. Mit der 
Projektmethode wird aus einem politisch fundierten und pädagogisch ge­
leiteten Erfahrungslernen ein didaktisches Prinzip unter vielen, das vorran­
gig unter methodischen Gesichtspunkten betrachtet wird. Gerade diese 
funktionale Einhegung des Erfahrungsbegriffs steht im Widerspruch zu 
Deweys gesellschaftstheoretischer Pointe und Intention, soziale Erfahrun­
gen im Spannungsfeld von Individuum und Gesellschaft als Ausgangspunkt 
für Veränderung zu denken. Erfahrung ist für Dewey stets auch Produkt 
und Motor sozialer Auseinandersetzungen, die sich nicht im Schonraum 
pädagogischer Institutionen erschöpfen. Stattdessen entfaltet sich Bildung 
nur im ständigen Wechselspiel zwischen individuellen Erfahrungsprozes­
sen und kollektiven Aushandlungen innerhalb gesellschaftlicher Kontexte. 
Indem sich Lernende aktiv mit Widersprüchen, Konflikten und Ambivalen­
zen ihrer sozialen Umwelt auseinandersetzen, wird die Erfahrungsqualität 
politisch aufgeladen und erhält eine emanzipatorische Dimension. Bildung 
erscheint so nicht als linearer Prozess kumulativen Wissenserwerbs oder 
angehäufter Erfahrungen, sondern als ein offenes, provisorisches Gesche­
hen, das permanent neu justiert werden muss und in seiner Tendenz 
expansiv ist – abhängig von den historischen, kulturellen und sozialen 
Bedingungen, unter denen Erfahrungen gemacht werden und Lernprozes­
se stattfinden. Die sozialpädagogische Demokratiebildung versucht diesen 
Aspekt einzufangen, indem sie die Jugendarbeit demokratisch in die Kom­
mune eingebettet verfasst, sodass Kinder und Jugendliche in Prozessen der 
Demokratiebildung ihre politischen Artikulationen in kommunale Diskur­
se einbringen können (vgl. Sturzenhecker 2020, S. 1264). Diesen expansiven 
Charakter gilt es hervorzuehen, denn „[a]nders als vielfach angenommen, 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

82

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erstrebte Dewey nicht eine ‚Demokratisierung‘ der Schule, wie wir das 
Schlagwort heute verwenden“ und er „vertrat keine Form der kooperativen 
Demokratie, in der die Schülerinnen und Schüler ein gewichtiges Wort 
mitzureden hatten (Bohnsack, 2005, S. 116), auch keine Form der präsidia­
len Demokratie, in der der Lehrer sein Veto gegen Beschlüsse der Schüler 
geltend machen konnte (Prange,1983, S. 119), und schon gar keine Form 
der direkten Demokratie, in der die Schüler als Betroffene ein Anrecht 
auf „Selbstorganisation“, „Selbstverantwortung“ und „selbstbestimmte Pro­
blembearbeitung“ besaßen (Bastian & Gudjons, 1990, S. 25 –27).“ (Knoll 
2018, S. 709) Bildende Erfahrungen sind nicht allein durch demokratische 
bzw. demokratisierende Strukturen bestimmt, sondern drücken sich in der 
„Freiheit zum Widerstand“ (Scott, 1908, S. 80 nach Knoll 2018, S. 709) aus.

Hier zeigt sich Deweys demokratischer Experimentalismus: Lernen be­
deutet nicht, bestehende Ordnungen zu affirmieren, sondern sich produk­
tiv zu deren Infragestellung zu verhalten. Politische Bildungsprozesse im 
pragmatistischen Sinne verlangen folglich, Lernende nicht lediglich auf 
bestehende Normen und Regeln der Demokratie vorzubereiten, sondern 
sie zu befähigen, die Kontingenz dieser Ordnung kritisch zu reflektieren 
und demokratische Prozesse selbst mitzugestalten. Dieser Anspruch ver­
weist letztlich auf das prozesshafte und utopische Moment das in Deweys 
Denken sowohl auf die pädagogische Situation (in der jeweiligen Instituti­
on, zwischen Lehrenden und Lernenden, in der Gesellschaft, usw.) und 
die gesellschaftlichen Bedingungen demokratischer Erfahrungen insgesamt 
gerichtet ist. Die Möglichkeit gesellschaftlicher Transformation ist nicht 
jenseits, sondern inmitten alltäglicher Bildungsprozesse verortet.

Sowohl für die USA, wo Deweys Denken in Schulgründungen manifest 
wurde, als auch für die Übertragung von Deweys Ansatz auf das deut­
sche Bildungswesen der Schule bleibt eine additive Hinzunahme von erfah­
rungsorientierten Maßnahmen, z.B. im Werkunterricht oder Projektmetho­
den, allerdings unzureichend, denn sie „setzte die von Dewey beabsichtigte 
Gewichtung zwischen Erziehung und Bildung außer Kraft, stand seiner 
Auffassung von Bildung sogar entgegen, weil das grundlegende Training 
von Arbeits- und Sozialethos fehlte.“ (Bittner 2001, S. 43) So „fehlte in 
der Versuchsschule jene radikale, und d.h. an die Wurzeln vordringende 
Gesellschaftskritik, die der spätere Dewey von politischer Bildung forder­
te.“ (Bohnsack 1976, S. 321) Denn „[n]ur mittels einer Hineinsetzung in 
das kulturelle ‚Medium … wissenschaftliche[r] und historische[r] Bedin­
gungen und Assoziationen‘ können bei allen Schülern gleichartige ‚Resulta­
te‘ (results, S. 59) im Kenntnisstand und im ‚Wissen über die technische 

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

83

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entwicklung‘ (technical information, S. 59) gewonnen werden, die ihnen 
eine ‚wissenschaftliche Einsicht‘ (scientific insight, S. 23) in die historische 
Notwendigkeit (necessity, S. 21) der technischen und sozialen Genese ge­
sellschaftlichen Lebens ermöglichen. Self realization als die Fähigkeit sich 
wesentlich in die realen Bezüge des Lebens einzufinden, ist dann höchstes 
Ziel des schulischen Bildungsvorgangs.“ (Bittner 2001, S. 41) Im Modus 
des Wissenschaftskollektivs bzw. der später vor allem über Friedrich Oetin­
ger/Theodor Wilhelm in den deutschprachigen Raum übersetzte Arbeits­
gemeinschaft pädagogisch zu arbeiten, ist noch keine ausreichende Qualifi­
kation für politische Bildungsprozesse – auch das gemeinsame Erproben 
und Reflektieren ist kein Selbstzweck. Die Verkürzung demokratischer Bil­
dungsbemühungen auf soziale Lernprozesse, wie sie etwa gegenüber demo­
kratiepädagogischen Ansätzen geäußert wird (vgl. Wohnig 2018), kann so 
besehen dem frühen Dewey selbst vorgeworfen werden. Erst mit seinen 
späteren explizit kapitalismuskritischen Schriften, korrigiert Dewey z.B. die 
seine Versuchsschulen kennzeichnende Blindheit gegenüber strukturellen 
Ausschlüssen, allen voran dem für Deweys Lebzeiten offenbaren Rassismus 
(vgl. Bohnsack 1976, S. 339).

Deweys education bleibt also einerseits normativ zurückhaltend einem 
demokratischen Experimentalismus verpflichtet, der nur ein Mehr an 
Wachstum und Erfahrungsmöglichkeiten als zulässigen Maßstab bestimmt: 
„Since in reality there is nothing to which growth is relative save more 
growth, there is nothing to which education is subordinate save more 
education.” (Dewey 1916 [1985], S. 56) Andererseits ist sich Dewey selbst 
bewusst, dass man in einer solchen Denkbewegung nicht dem Romantizis­
mus Rousseaus oder dem Sentimentalismus der zeitgenössischen ‚Kinder­
forscher‘ verfallen und durch Gewährung unbeschränkter Selbständigkeit 
eine „Vergöttlichung der kindlichen Launen“ (Knoll 2018, 707) bewirken 
dürfe. Statt einer Überbetonung des sozialen Lernens im schulischen Alltag 
ist Deweys Erfahrungslernen nicht ohne die Dimension der Emanzipation 
als Befreiung von Unterdrückung vorstellbar. Erst wenn die Begrenzungen 
des Erfahrungsraums gesellschaftlich beseitigt sind, werden Erfahrungen 
demokratisch. (An dieser Stelle wird in der pädagogischen Rezeption 
Deweys häufig ein komplementäres Verhältnis zu Habermas und den 
deliberativen Demokratietheorien konstruiert, die die Demokratisierung 
pädagogischer Institutionen thematisieren (siehe oben)). Bildungstheore­
tisch stellt sich die „Frage, welche Voraussetzungen die Schule schaffen 
kann, um die reflexive Distanzierung eigener Sozialisationserfahrungen wie 
gesellschaftlich-dominanter Normalitätserwartungen möglich zu machen.“ 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

84

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Bünger/Mayer 2009, S. 846). Vor diesem Hintergrund plädieren Bünger 
und Mayer dafür, „politische Bildung nicht als Lösung demokratiepoliti­
scher Herausforderungen zu konzipieren, sondern [sie] müsste vorbehaltlos 
ihre Verwicklungen in die gesellschaftlichen Problemlagen reflektieren, auf 
die sie sich implizit und explizit bezieht.“ (ebd., S. 846) So schlussfolgern 
Bünger und Mayer im Anschluss an Reichenbach: „Vielleicht wäre gegen­
wärtig – auch im Interesse an Deweys Demokratieverständnis – von der 
Vorstellung einer pragmatischen Wiederherstellung einer (inter-)subjektiv 
unproblematischen, ausgeglichenen Situation Abstand zu nehmen. Oder 
anders formuliert: Vielleicht ist ‚Demokratie in einem politischen Sinne (...) 
das, was die Gemeinschaft durcheinander bringt‘ (Reichenbach 2007, 102)“ 
(Bünger/Mayer 2009, S. 846).

Während mit Deweys Erfahrungsbegriff die Leerstelle bei Habermas 
komplementär ergänzt werden kann, bleiben – mindestens in den spe­
zifischen Rezeptionsweisen der pragmatischen und deliberativen Demo­
kratietheorien (siehe oben) – das Moment des Aufbrechens bestehender 
gesellschaftlicher Ordnungsvorstellungen und das Politisieren der gesell­
schaftlichen Bedingungen von Demokratiebildung oder politischer Bildung 
unterbelichtet bzw. nicht ausgehend von einer der beiden demokratietheo­
retischen Perspektiven allein möglich. Dieses kritische, befragende Potenti­
al wird einerseits von radikalen Demokratietheorien beansprucht und ihr 
aus pädagogischer Perspektive zugeschrieben, weshalb sie – wenngleich 
fragmentarisch – die dritte Theorietradition für die Bestimmung des Ver­
hältnisses von Demokratiebildung und politischer Bildung darstellt.

2.3.1.3 Bildung als politische Bresche

Während im Diskurs radikaler Demokratietheorie in jüngerer Zeit eine 
stärkere Beschäftigung mit dem Pädagogischen angemahnt wird (vgl. Sö­
rensen 2020), ist in der Bildungsphilosophie schon seit längerem – insbe­
sondere durch die intensiven Debatten als Reaktion auf den Poststruktu­
ralismus und die Postmoderne-Diagnose – eine Auseinandersetzung mit 
radikaler Demokratietheorie zu erkennen (vgl. Casale et al. 2016). Der 
Bildungsbegriff wird hier als Ergebnis politischer Auseinandersetzungen 
und Präferenzsetzungen aufgefasst. Weil in der Moderne keine Fundierung 
(Gott, Natur, Vernunft usw.) für sich eine Allgemeingültigkeit beanspru­
chen kann, kommt der pädagogische Diskurs nicht zur Ruhe. Die scheinbar 
endlosen Auseinandersetzungen um die Fassung pädagogischer Kategori­

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

85

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


en wird hier allerdings nicht mehr als Defizit markiert. Stattdessen wird 
danach gefragt, wie sich in und durch diese Auseinandersetzungen über­
haupt der Anschein bilden kann, es ginge dabei um ein allgemein Selbst­
verständliches, das nicht weiter hinterfragt werden müsste. Theoriebildung 
wird hier als Reflexionsfeld gedacht, in dem es darum geht, hegemoniale 
Wissensordnungen zu reflektieren und eine dauerhafte „Selbstirritation 
von Ordnungsmustern“ (Schäfer/Thompson 2013b, S. 14) zu vollziehen. 
Pädagogik steht vor der permanenten Aufgabe, ihre Institutionen praktisch-
politisch immer wieder neu zu (be-)gründen, ohne sie letztgültig und ab­
schließend instituieren zu können. Der Begriff des Politischen dient dabei 
als Formierungs- wie auch Problematisierungsinstrument vermeintlich ein­
heitlicher Diskurse und Institutionen (vgl. Schäfer/Thompson 2013a).

Im Zuge der aufholenden erziehungswissenschaftlichen Rezeption eini­
ger zentraler Theoretiker:innen aus dem Feld der radikalen Demokratie­
theorie (vgl. Mayer et al. 2019; Wittig et al. 2024) drängt zunehmend die 
Frage in den Vordergrund, welchen Stellenwert der Bildungsbegriff im 
Verhältnis zum Politischen einnimmt. Neben einer an der politischen Diffe­
renz geschulten Kontingenzperspektive und Konfliktorientierung, welche 
mit radikalen Demokratietheorien einhergeht (siehe oben), ist zu fragen, 
wie die „Annäherung von Bildungstheorie und radikaler Demokratietheo­
rie“ (Bünger 2013, S. 208) Eingang in das Bildungsdenken und die pädago­
gische Beziehung findet. Bereits die Fragerichtung verweist auf das zentra­
le Problem der Vermittlung zwischen radikalen Demokratietheorien und 
pädagogischen Ansätzen: Steht die Suche nach den Potenzialen radikaler 
Demokratietheorien für eine kritische sozialwissenschaftliche (Demokra­
tie-)Bildung (vgl. Meyer 2022) oder die Ergründung der „pädagogische[n] 
Leerstelle“ (Sörensen 2020, S. 21) der radikalen Demokratietheorien im 
Vordergrund? Sörensen (2025) benennt in seiner Auseinandersetzung mit 
dieser Schnittstelle zwei Extreme: Auf der einen Seite liegt bereits die Su­
che nach einer pädagogischen Nutzbarmachung und Identifikation bzw. 
Aneignung von „thematisch-inhaltlichen Offerten“ (Meyer 2022, S. 215 f.) 
quer zu zentralen Prämissen dieser demokratietheoretischen Denkrichtung. 
Die Suche führe in eine pädagogische Sackgasse: „Es gibt keine Anschluss­
punkte/Es kann keine Anschlusspunkte geben“ (Sörensen 2025, S. 220), da 
die kritische Befragungsaktivität und das negative Grundmoment radikaler 
Demokratietheorien (vgl. Flügel-Martinsen 2021, S. 29 f.) eine Institutiona­
lisierung, Konzeptualisierung oder curriculare Engführung verunmögliche. 
Die theoriearchitektonisch bedingte zentrale Stellung der Kontingenzan­
nahme führe zu seiner „Askese der radikalen Demokratietheorie in Bezug 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

86

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf Bildungsfragen“ (Albrecht 2023, S. 215). Auf der anderen Seite reichen 
die pädagogischen Lesarten radikaler Demokratietheorien wiederum „bis 
hin zu radikaldemokratisch ausbuchstabierten Curricula“ (Sörensen 2025, 
S. 220), die einer „vergleichsweise einfach vorzunehmenden minimalen In­
haltsbestimmung“ folgen und eine „inhaltlich radikaldemokratisch angerei­
cherte Fassung des herkömmlichen Unterrichtsgeschehens“ (ebd., S. 231 f.) 
nachgehen – mitsamt einer „zunehmenden Kompetenzifizierung“ (ebd., 
S. 222).

Vor dem Hintergrund dieser Rezeptionsproblematik stellt sich für die 
Verhältnisbestimmung von Demokratiebildung und politischer Bildung we­
niger die Frage nach einer unmittelbaren Anschlussfähigkeit radikaler De­
mokratietheorien an bestehende pädagogische Konzepte und ihre Praxis, 
sondern vielmehr nach den Bedingungen einer Beziehung des Politischen 
und Pädagogischen, die auf Differenz, Spannung und Unverrechenbarkeit 
gründet. Die Herausforderung liegt dabei nicht in der Übertragung radikal­
demokratischer Inhalte in pädagogische Settings, sondern in der Reflexion 
jener Rahmungen, durch die sich pädagogisches Denken und Handeln 
konstituiert – Rahmungen, die selbst nie neutral oder voraussetzungslos 
sind. Die Spannung zwischen struktureller Offenheit radikaler Demokrati­
etheorien und dem notwendig strukturierenden Charakter pädagogischer 
Praxis verweist auf ein konstitutives Paradoxon, das weder final aufzulösen 
noch schlicht auszuhalten ist, sondern praktisch nach der gemeinsamen 
Austragung eines Spannungsverhältnisses verlangt, das sich zwischen dem 
Unverfügbaren des Pädagogischen und dem Unabschließbaren des Politi­
schen auftut. Für die bildungsphilosophische Tradition ist diese Verschal­
tung des Politischen mit dem Pädagogischen keineswegs neu, sondern 
konstitutiv: Die Idee von Bildung als Prozess der Selbstbestimmung und 
Emanzipation ist stets auf politische Ordnungsbedingungen bezogen – so­
wohl in affirmativer als auch in kritischer Absicht (vgl. Pongratz 2013). 
Radikale Demokratietheorien, insbesondere unter Berücksichtigung der 
Dezentrierung des Subjekts und der radikal gedachten Kontingenz, stellen 
für die Pädagogik eine grundlegende Herausforderung dar, da diese „wie 
kaum eine andere Disziplin […] dem Projekt der Moderne und seinem 
Glauben an das starke autonome Subjekt aufs engste verhaftet [ist]“ (Ricken 
2007, S. 158).

Die Bezugnahme auf Bildung und das damit verbundene Versprechen 
– verstanden als Ermöglichung individueller Entwicklung und Befreiung 
von normierenden gesellschaftlichen Zuschreibungen (vgl. Schäfer 2011) – 
steht in einem engen Zusammenhang mit demokratietheoretischen Über­

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

87

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legungen zur prinzipiellen Kontingenz und letztlich unmöglichen Letztbe­
gründbarkeit sozialer Ordnung. In beiden Feldern wird die Unabschließ­
barkeit normativer Orientierung – zu sagen, was die finale Form des De­
mokratischen bzw. das gebildete Subjekt ausmacht – und die Bezugnahme 
auf einen uneinholbaren (nicht-realisierbaren), imaginären Bezugspunkt 
nicht als Mangel, sondern als produktiver Ausgangspunkt für eine refle­
xive Praxis begriffen (vgl. Schäfer 2020). Dadurch, dass für das Soziale 
keine vereindeutigbare Begründungsfigur vorliegt und sich gesellschaftli­
che Ordnungsmuster als kontingent erweisen, ist auch die Erziehung in 
diesen Sozialzusammenhang von diesem Begründungsproblem betroffen. 
So rekonstruiert etwa Alfred Schäfer das traditionelle pädagogische Selbst­
verständnis dahingehend als eines, das sich aus der Beanspruchung einer 
Distanz zur Politik konstituiert, „insofern, als sich die sakralisierten Mög­
lichkeitsräume der Bildung als ästhetische Entwürfe jenseits von Macht 
und Herrschaft positionieren zu können glauben.“ (2011, S. 84) Die mit 
der Aufklärung einsetzende Begründung der modernen Pädagogik verweise 
dabei immer bereits auf die Offenheit und Kritikwürdigkeit des Sozialen, 
die Erziehungs- und Bildungsarbeit notwendig macht und beansprucht für 
sich „die Möglichkeit einer freien Entwicklung und individueller Selbstbe­
stimmung jenseits sozialer Zumutungen.“ (Bünger 2013, S. 120 f.) Dabei gilt 
die für die Eröffnung dieser Möglichkeit anzunehmende „Unbestimmtheit 
des Bildungsbegriffs als notwendiges Moment pädagogischer Theoriebil­
dung“ (ebd., S. 121). Sie stellt also keinen Mangel dar, sondern verweist auf 
den Einbezug der Reflexion identifizierender Bestimmungen, „insofern mit 
Bildung gerade Prozesse beschrieben werden sollten, die über das jeweils 
sozial Verortbare und Darstellbare hinausführen könnten“ (ebd.). Die Kon­
struktion dieses Unbestimmten – für Rousseau etwa die Natur des Kindes, 
für Humboldt die Individualität des autonomen Selbst – dient, so Schäfer, 
dazu, dass ein „pädagogischer Zwischenraum“ bzw. „Differenzraum“ der 
Bildung denkbar und zu einem strategischen Referenzpunkt für praktische 
Belange werden kann. Nur dadurch, dass Individualität nie final inhaltlich 
präzisiert werden kann, „wird der Entfaltungsraum von Subjektivität nicht 
prädefiniert, sondern als frei vorstellbar.“ (ebd.)

Gleichwohl ist dieses pädagogische Denken in eine doppelte Ambivalenz 
verstrickt. Einerseits droht die Berufung auf die Unbestimmtheit, einen 
metaphysischen Rest im Pädagogischen zu perpetuieren; andererseits droht 
die ästhetische Konstruktion eines Standpunktes Jenseits des Sozialen illu­
sionär zu werden und kann dazu beitragen, „die Nichteinlösung des uner­
reichbaren, anvisierten Bezugspunkts (Autonomie, Emanzipation, usw.) als 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

88

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überwindbares Defizit pädagogischer Praxis auszulegen und den jeweiligen 
Akteuren als deren ‚Versagen‘ zuzuschreiben.“ (Bünger 2013, S. 119). Eine 
solche Lesart stabilisiert nicht nur normativen Erwartungsdruck, sondern 
stützt sich häufig auf Strategien, in der Bildung – etwa im Sinne der Bildung 
des autonomen Subjekts – selbst als soziales Imaginäres fungiert, das hege­
moniale Ordnungen symbolisch absichert (vgl. ebd., S. 133).

Während im Bildungsdenken der Aufklärung noch das rationale Sub­
jekt als Leitfigur diente, werden heute Formulierungen einer mündigen 
demokratischen Subjektposition als Bildungsziel und als die notwendige 
Voraussetzung der hegemonialen Sozialordnung hervorgebracht. Oder an­
dersherum: eine gewisse hegemonial gewordene Ordnung bringt durch die 
wirkmächtige Unterstellung des demokratischen Subjekts (und der Charak­
teristika, Kompetenzanforderungen, usw.) ihre eigene Grundlage hervor. 
Die demokratische Subjektposition wird damit nicht nur als Voraussetzung 
von Demokratie gedacht, sondern zugleich als deren Produkt. In diesem 
Sinne sichert die Erzeugung eines solchen imaginären Bezugspunkts – des 
kompetenten beteiligungsfähigen Subjekts – die partielle Schließung des 
Sozialen zu einer spezifischen gesellschaftlichen Ordnung ab (vgl. Bünger 
2013, S. 134).

Alfred Schäfers Rezeption politischer Philosophie und poststrukturalisti­
scher Demokratietheorien dient daher dem Versuch, das Bildungsverspre­
chen neu zu fassen: nicht länger als Ausdruck eines essentialistischen Sub­
jektverständnisses, sondern als sozial situiertes und gleichzeitig prekäres 
Moment. Der „angezeigte Riss zwischen symbolischer Ordnung und ihrer 
gründenden Imagination verläuft somit durch das Subjektive wie das So­
ziale“ (Bünger 2013, S. 148). Das Versprechen der Bildung wird so lesbar 
als Widerlager/Gegenhalt hegemonialer Schließungsbewegungen – jedoch 
nicht im Sinne eines transzendentalen Außen, sondern als Ort der produk­
tiven Irritation (vgl. ebd., S. 148 f.).

Trotz und gerade wegen dieser strukturellen Verstrickungen in Macht­
verhältnisse bleibt der Bildungsraum und das mit ihm verbundene Ver­
sprechen von einem kritischen Überschuss durchzogen. Insbesondere die 
Institution Schule trägt ein Moment normativer Unruhe aus. Denn sie muss 
„um ihres eigenen Auftrags willen das Ende der Herrschaft immer wieder 
ausrufen – auch wenn sie die ausgerufene Freiheit alltäglich erneut zurück­
nimmt.“ (Pongratz 2013, S. 92 f.) In dieser Spannung liegt das bleibende 
kritische Potenzial des Pädagogischen.

Folgerichtig wurden theoretische Versuche unternommen, weitere Brü­
cken zwischen der politischen Theorie und Bildungstheorie zu bauen, da 

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

89

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich „zwischen Pädagogischem und Pädagogik eine strukturanaloge Diffe­
renz zu jener von Politischem und Politik ausmachen lässt“ (Bünger/Jergus 
2024, S. 60): Das Pädagogische markiert dabei – analog zum Politischen – 
den Ort des Unbestimmten, Paradoxen und Unmöglichen, das sich jeder 
definitiven Institutionalisierung entzieht. Demgegenüber steht die Pädago­
gik als Praxis des Möglichen: als Versuch, das Unverfügbare durch didak­
tische, curriculare oder institutionelle Arrangements zu bearbeiten (vgl. 
Wimmer 2011; Schäfer 2012). Wichtig festzuhalten ist, dass sich „das Päd­
agogische nie als solches realisieren lässt, sondern selbst nur als unmögliche 
Schließung, als Begründungsproblem oder unstillbarer Anspruch einer je­
den Pädagogik zeigt“ (Bünger/Jergus 2024, S. 60). Eine nicht einlösbare 
Schließungsbewegung, die jeder pädagogischen Praxis ihre normativen wie 
epistemologischen Grenzen einschreibt – als permanente Herausforderung 
und unstillbarer Impuls zugleich.

Gerade dieses Spannungsverhältnis erhält seine Bedeutung durch das, 
was Carsten Bünger und Kerstin Jergus als Pädagogizität – das „Bestehen 
auf die Beziehung im Konflikt“ (2024, S. 61) – bezeichnen: „Das proble­
matisierende Verhältnis nicht nur zur geltenden, sondern zur Kontingenz 
und Bestreitbarkeit einer jeden Ordnung, die darin eingelagerte Auseinan­
dersetzung um die bestehende Welt und deren Zukunft erhält ihre Päd­
agogizität darin, sich diesem Konflikt als Beziehungsform zuzuwenden 
und ihn in der Spannung von Weitergabe und Transformation offen zu 
halten.“ (ebd.) Die Pädagogizität radikaldemokratischer Bildung liegt dem­
nach nicht allein in dem Postulat, Widersprüche überwinden zu wollen, 
sondern im Umgang mit ihnen. Das problematisierende Verhältnis zur je­
weils geltenden Ordnung – und zu jeder denkbaren Ordnung – konstituiert 
ein Bildungsverständnis, das sich dem Konflikt nicht entzieht, sondern 
ihn als Grundlage einer pädagogischen Beziehung in gesellschaftlichen 
Verhältnissen anerkennt. Mit der Verantwortungsübernahme für diese pa­
radoxe Situation – für ein Bildungsverständnis, das auf etwas zielt, das sich 
seinem Zugriff entzieht – einer radikaldemokratischen Bildung, ist somit 
auch das demokratische bzw. politisierende Moment von Bildung benannt: 
das Abarbeiten an der gesellschaftlichen Zurichtung des demokratischen 
Erfahrungs- und Bildungsraumes von Lernenden. In solchen Prozessen des 
Abarbeitens wird nicht nur die bestehende Ordnung in Frage gestellt, son­
dern auch die Möglichkeit einer anderen, noch nicht gegebenen Ordnung 
ins Spiel gebracht. Bildung im Sinne radikaler Demokratietheorie ist damit 
ein fortwährender Akt der Unterbrechung und Neubegründung – nicht 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

90

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus einer Position der Gewissheit heraus, sondern im Modus des Fragens, 
Zweifelns, Verbindens und Werdens.

Unter dem Eindruck solcher Formulierungen ist es nicht verwunder­
lich, dass insbesondere raumtheoretische und machtkritische Zugriffe auf 
die pädagogische Praxis vom befragenden Gestus des radikaldemokrati­
schen Modells profitieren. Wenngleich Demokratische Schulen oder auf 
eine Demokratisierung der pädagogischen Praxis zielende Ansätze, wie die 
Demokratiepädagogik oder auf die Schule bezogene Demokratiebildung, 
nicht neu sind, sind dort doch die radikal-demokratietheoretischen Fragen 
nach Macht- und Herrschaftsverhältnissen und z.B. der differentiellen Zu­
sammensetzung der Teilnehmenden auf besondere Weise virulent, denn 
„[d]ie Entscheidung, den ‚un-fähigen‘ Schüler:innen, Lehrer:innen, […] 
Hausmeister:innen der Schule die ‚Fähigkeit zu[zu]sprechen, sich um die 
Angelegenheiten des Gemeinsame [oder Verschränkten wie Differenten] 
kümmern zu können‘ (Beiler et al. 2014, 18) wurde [in den konkreten 
pädagogischen Settings bzw. schulischen Räumen; SP] bereits mehrfach 
gefällt.“ (Wartmann 2024, S. 210) Dementsprechend zeichnet sich der de­
mokratietheoretische Zugriff auf den pädagogischen Raum dadurch aus, 
dass er „proaktiv den Anspruch reklamiert, einen Beitrag zur Aufklärung 
und potenziellen Überwindung historisch gewachsener und womöglich 
subtil wirkender Führungs- und Machtverhältnisse – und damit auch zur 
Demokratisierung der Demokratie – im Feld des Pädagogischen zu leis­
ten.“ (Sörensen 2025, S. 231) Bildungseinrichtungen werden demnach in 
ihrer Bedeutung als Kampfzonen politischer Artikulation (nicht bloß Orte 
neutraler Vermittlung) hervorgehoben: „Über diese negative Bestimmung 
aufeinander bleibt die Einheit von Pädagogischem und Politischen eine 
Beziehung der Differenz und ein Konfliktfeld, das sich zwar politisch-he­
gemonietheoretisch beschreiben, aber nicht auflösen lässt.“ (Schäfer 2011, 
S. 120) Aus Warte der Bildungstheorie lässt sich also die „derart ans Poli­
tische angenäherte Frage der Bildung nicht in ihrer theoretischen Bearbei­
tung beruhigen“ (Bünger 2013, S. 151), sondern kann zum einen analytische 
und begrifflich-konzeptionelle Beschreibung von Annäherungen an den 
Möglichkeitsraum der Bildung sein, die sich aber immer einer letzten 
Vergewisserung entziehen. Zum anderen zeigt sich in dieser Korrespon­
denz von radikaler Demokratietheorie und der Tradition der Bildungsphi­
losophie der „wissenschaftsstrategische Einsatz“ (Schäfer 2012, S. 12) und 
ein „theoriepolitischer Einsatz einer Problematisierung ‚trivialisierter‘ Bil­
dungssemantiken und der in sie verstrickten Bildungswissenschaft.“ (Bün­
ger 2013, S. 151)

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

91

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus Sicht radikaler Demokratietheorie müsste es demnach auch darum 
gehen, Fragen der Erneuerung der Demokratie im Sinne ihrer weiteren 
Demokratisierung einzubeziehen. Transformatorische Momente politischer 
Bildung wären aus dieser Perspektive immer dann gegeben, wenn die 
gegebene Wissens- und Partizipationsordnung nicht lediglich ausgefüllt, 
sondern in der Interaktion selbst zum Gegenstand der kritischen Ausein­
andersetzung und transformatorischen Bearbeitung wird. Es geht dann 
nicht bloß darum, zu lernen, die eigenen Interessen innerhalb des staat­
lich verbürgten oder pädagogisch mehr oder weniger weit gefassten Parti­
zipationsrahmens zu vertreten, sondern diesen Partizipationsrahmen als 
gegebene Ordnung selbst zum Gegenstand des politischen Denkens und 
Handelns zu machen – und dazu gehört auch das Konsensprinzip delibera­
tiv angelegter Konzepte sozialpädagogischer Demokratiebildung mit ihren 
entsprechenden Verfahren und Gremien. Radikale Demokratiebildung will 
der Tatsache gerecht werden, dass auch deliberative Verfahren und Gre­
mien kontingent und damit dem politischen Konflikt ausgesetzt sind. In 
demokratischen Prozessen steht neben den jeweils zur Verhandlung aufge­
worfenen Themen immer auch die Frage mit zur Debatte, was Demokratie 
eigentlich ist und sein soll und wie sie sich institutionalisieren lässt.

Das Politische einer durch radikale Demokratietheorien informierten 
Bildung kann demnach auch jenseits des „demokratischen Tellerrands“ 
(Gürses 2020) liegen, insofern Demokratie überhaupt erst als eine im kom­
mende vorgestellt wird. Sörensen schlägt dahingehend die „Erfahrbarma­
chung von Kontingenz als Selbstermächtigung im Unterrichtsgeschehen“ 
als „Marker zur Bestimmung eines als radikaldemokratisch zu qualifizie­
renden Bildungssettings“ (Sörensen 2025, S. 232) vor. Über die individuelle 
Befähigung, mit Kontingenz und Konfliktualität gesellschaftlicher Zusam­
menhänge umzugehen, hinaus, rückt also die Form und Modalität des Un­
terrichts bzw. der Bedingungen des pädagogischen Settings in den Fokus. 
Dies verweist auf die Gesellschaftlichkeit der Individuen und der pädago­
gischen Praxis insgesamt, die sich an ihrer institutionellen Form, den sozia­
len Exklusionen und umstrittenen Aushandlung ihres Zwecks stets zu rei­
ben hat, was hieße, dass „Kontingenz nicht nur vorrangiger Inhalt ist, son­
dern auch in der Form, in der Modalität des Bildungsvorgangs, bestmöglich 
zur Geltung zu bringen wäre.“ (Sörensen 2020, S. 30) Dafür wären „Räume 
der Ermöglichung des Lernens zu schaffen, in denen die Möglichkeit des 
personalen Wissens und auch des Wissensvorsprungs als Ausgangspunkt 
nicht – ebenso wenig wie die Wissensvermittlung – kategorial abgelehnt, 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

92

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissen aber auch nicht als unhinterfragbar, und Wissensvorsprünge nicht 
als ewige Gegebenheit hypostasiert werden.“ (ebd., S. 30 f.)

So wäre auch der „sozialen Gewichtslosigkeit“ (MacNays 2014) radika­
ler Demokratietheorien entgegenzuwirken und mit dem radikaldemokrati­
schen Bildungsaspiration immer auch eine „radikaldemokratische Politik 
der Bildung“ (Sörensen 2025, S. 234 f.) zu verbinden, wobei diese „sich in 
ihrer Reichweite nicht ressortbezogen selbstbeschränken darf, sondern das 
pädagogische Feld als eingebettet in und in Wechselbeziehung mit dem 
Feld des Politischen insgesamt stehend begreift.“ (ebd., S. 235) Radikal-de­
mokratietheoretisch orientierte Bildung – an dieser Stelle ist offen, ob dies 
eine Bewegung hin zur Demokratiebildung oder zur politischen Bildung 
ist – bildet andere Orte politischer Subjektivierung durch die Erfahrung 
von Alterität und das Einüben dissensualer Praktiken bei einer besonderen 
Aufmerksamkeit für die dabei hervorgebrachte Ordnung der Verantwor­
tungsübernahme. Denn diese wird nicht allein durch die übliche personale 
Autorität, sondern auch die raum-, feld- und situationsspezifischen Positio­
nierungen bestimmt. Sörensen markiert in seiner Auseinandersetzung mit 
der möglichen Bestimmung von „präfigurativen Orte[n] der Erfahrbarma­
chung von Kontingenz, als Manifestationen einer nichtautoritären, radikal­
demokratischen Autorität“ entsprechend „nicht (nur) die Eigenschaft einer 
Lehrperson, sondern die Bezeichnung eines Settings, das das Erfahren, 
Erproben und Praktizieren von Kontingenz ermöglicht und in der das Ver­
hältnis von LehrerIn und SchülerIn eine andere als die klassisch-hierarchi­
sche Form annähme, ohne zugleich völlig annulliert zu werden.“ (Sörensen 
2020, S. 33).

Mit radikalen Demokratietheorien über Bildung nachzudenken, bedeu­
tet demzufolge, die hier skizzierten theoriearchitektonischen Spannungen 
nicht (allein) in pädagogischen Mittelpositionen oder geschlossenen Kon­
zeptionen aufzulösen, wie es mit einer vorschnellen Übersetzung in eine 
Konfliktkompetenz, Ambiguitätstoleranz oder inhaltliche Aufklärung über 
die Veränderbarkeit gesellschaftlicher Verhältnisse mitsamt deren Deu­
tungsrahmen drohen könnte. Mit bildungstheoretischer Perspektive den 
Verweisungszusammenhang von Bildung und Demokratie herauszuschä­
len, der sich aus der Reflexion der Unabschließbarkeit sozialer Ordnungen 
als Konstitutionsmoment pädagogischer Beziehungen ergibt (vgl. Reichen­
bach 1999; Bünger/Jergus 2025), bindet ebendiese Aspekte auch an die 
jeweiligen Räume/Orte und deren Funktionalität zurück, in denen Akteure 
Demokratie und Bildung (nicht) beanspruchen (können). Sei es an den 
sogenannten Rändern der Gesellschaft und den politischen Bildungsbemü­

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

93

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hungen im Jugendvollzug, mit Geflüchteten oder in den tendenziell infor­
mellen Settings sozialer Bewegungen. Oder sei es innerhalb bestehender 
Bildungsinstitutionen, den pädagogischen Zusammenhängen von Theorie, 
Konzeption und Praxis und den konkreten Erfahrungen in Klassen- und 
Seminarräumen. Mit dem Verweis auf eine Dissens-, Konflikt- oder Kon­
tingenzorientierung ist damit immer auch der Anspruch auf Demokratisie­
rung der eigenen Praxis und Räume verbunden, wobei dieses hohe Ideal 
nicht allein auf voluntaristisches Handeln engagierter Lehrkräfte abgewälzt 
werden, sondern die Arbeit an den gesellschaftlichen, institutionellen und 
wissenspolitischen Strukturen ebenjener Praxis informieren soll. Kritik und 
Politisierung werden zu Schlüsselbegriffen, die in der Folge auch die deli­
berativ oder pragmatistisch begründeten Ansätze politischer Pädagogik irri­
tieren oder ergänzen können. Politischer Bildung und Demokratiebildung 
wäre somit eine institutionelle, theoriepolitische und gesellschaftliche Posi­
tionierung aufgetragen. Von dieser steten Positionierungsarbeit aus wäre 
„ein robuster radikaldemokratischer Bildungsauftrag zu reklamieren und 
pädagogisch – wenn auch logisch widersprüchlich – in das keineswegs 
machtfreie gesellschaftliche ‚Bildungssetting‘ zu intervenieren.“ (Sörensen 
2025, S. 228) Ohne je festes Fundament hätten Pädagog:innen im Modus 
der Selbstkritik das Demokratische in der Bildung zu suchen und für 
einen „‚schwachen‘, aber ‚robusten‘ radikaldemokratischen Bildungsauftrag“ 
(ebd., S. 220 f.) einzustehen, der sich nicht mit einem Stück vom Schulku­
chen zufriedengibt, sondern als ein Bestandteil eines „radikaldemokratiepo­
litischen Bildungsprojekts“ (ebd., S. 221) zu verfolgen ist.

2.3.2 Demokratie bilden

Entlang der bildungstheoretischen Korrespondenzen auf die demokratie­
theoretischen Ansätze des Pragmatismus, der Deliberation und der Radi­
kaldemokratie wird ein je spezifischer Zusammenhang von Bildung, De­
mokratie und Politik sichtbar. In diesem Abschnitt rückt die Frage in den 
Mittelpunkt, ob „die Erziehungswissenschaften die Demokratietheorien in 
ihrer praktischen Herausforderung begleiten“ (Schwarz 2020, S. 400) oder 
nicht vielmehr das der Bildungstheorie eingeschriebene Spannungsverhält­
nis von Bildung und Demokratie produktiv gemacht werden kann, um das 
Verhältnis von Demokratiebildung und politischer Bildung zu bestimmen. 
Das Signum »Demokratie bilden« beansprucht dabei keine eklektische 
Harmonie oder Synthese deliberativer, pragmatistischer und radikaldemo­

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

94

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kratischer Elemente (wenngleich sich wohl aus allen dreien Theorietradi­
tionen Teilelemente wiederfinden). Verstanden als Heuristik kann damit 
eine Perspektive auf Demokratiebildung und politische Bildung eröffnet 
werden, die zum einen die immanente Verschränkung von Demokratie und 
Bildung hervorhebt und zum anderen das spezifische Zutun der Bildungs­
theorie markiert: Der Bildungsbegriff ist demnach als diskursiver Einsatz 
zu verstehen, um (Selbst-)Kritik und Politisierung zu initiieren bzw. nach 
deren Ermöglichungsbedingungen innerhalb der jeweiligen Bildungskon­
stellation – dem Zusammenwirken von institutionellen, sozialräumlichen, 
professionstheoretischen, didaktischen, usw. Faktoren – zu fragen.

Die Begriffe Bildung und Demokratie treffen sich also nicht nur in der 
durch sie möglichen Praxis der Vervielfältigung von Bindestrichpädagogi­
ken und Demokratiekomposita (vgl. Widmaier 2018). Genau die darin auf­
scheinende Offenheit beider Begriffe ist auch Hinweis auf das Versprechen 
der Bildung und das Versprechen der Demokratie – den Kreuzungspunkt, 
der die Verbindung einer demokratie- als bildungstheoretischen und einer 
bildungs- als demokratietheoretischen Reflexion verlangt und ermöglicht 
(vgl. Schäfer 2011). Bildungstheorie fungiert als Knotenpunkt, als Ort und 
Praxis, in der das Versprechen der Bildung und das Versprechen der De­
mokratie zusammenkommen (vgl. Bünger/Jergus 2025). Politische Bildung 
und Demokratiebildung auf ihr Bildungsverständnis hin zu untersuchen, 
bedeutet dann sowohl die begriffliche Anstrengung gegen einen voreiligen 
Synkretismus als auch die Gelingensbedingungen gegen den Begriff zu 
setzen.

Deutlich wird, dass eine bildungstheoretische Befragung nicht darin auf­
geht, eine selektive (Habermas), missverstandene (Dewey) oder verkürzte 
(radikale Demokratietheorie) pädagogische Rezeption der jeweiligen De­
mokratietheorien auszuweisen. Neben der Analyse und Kritik verschiede­
ner Bemühungen um Bildung in der und für die Demokratie steht das 
„Problem ihrer (performativen) Re-Produktion“ (Schäfer/Thompson 2013, 
S. 14) im Vordergrund – bei aller Selbstkritik doch demokratisch bilden 
zu müssen und in diesem Sinne pädagogische Ordnungsbildung zu betrei­
ben. Bereits die Argumentation mit Bildungstheorie kann allerdings als 
widerständiges performatives Moment fungieren, wenn die explizite Hin­
wendung zu bildungsphilosophischen Topoi den jeweiligen gesellschaft­
lichen Anforderungen und den damit verbundenen Machbarkeits- und 
Herstellungsfantasien entgegenwirken hilft (vgl. Bünger 2018). Demokra­
tie und Bildung bleiben als offene Werdensprozesse notwendigerweise 
unabgeschlossen. Der praktischen Notwendigkeit einer die Demokratie 

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

95

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stärkenden Bildungsmöglichkeit wird so keine Absage erteilt, sondern im 
Gegenteil: Denk- und Handlungsräume werden eröffnet und im Sozialen 
und Politischen zu konkretisieren gesucht (vgl. Bünger/Jergus 2025). Mit 
den jeweiligen Korrespondenzen wurden spezifische pädagogische Lesarten 
der jeweiligen Demokratietheorien angemahnt, die demokratietheoretische 
Irritationen aus der Warte der Pädagogik voreilig transferieren, ohne den 
z.T. fundamentalen Herausforderungen der für die Profession konstitutiven 
und zur Wahrung der professionellen Autonomie für nötig erklärten einhei­
mischen Begriffe (vgl. Herbart 1806 [1964]) weitere Wirkkraft einzuräumen. 
Bildung verweist als Begriff jedoch auf die Risse in den Subjektivierungs­
praktiken, wie sie durch die Demokratiebildung oder politische Bildung 
eröffnet werden und fordert dazu auf, „sich zu den gesellschaftlichen Anru­
fungen in spezifischer Weise zu verhalten.“ (Pongratz 2017, S. 322) Denn: 
„In Bildungsprozessen zeigt sich, dass das, was ist, nicht alles ist, und 
sie versuchen, diese ‚Mehr‘, diese Überschreitungsperspektive, inhaltlich zu 
fassen.“ (ebd.) Für Fragen der Demokratiebildung und politischen Bildung 
sind das allen voran Konflikte um das in den jeweiligen Konzeptionen, 
Räumen und politischen Rahmenbedingungen vorherrschende Verständnis 
von Demokratie bzw. Demokratisierung.

Für beides – die praktische Umsetzung als auch die z.B. bildungs- und 
förderungspolitische Behauptung – scheint die Zentralität der Zweck-Mit­
tel-Relation unverrückbar. Wenngleich entlang verschiedener demokratie- 
und bildungstheoretischer Reflexionen die Behauptung einer Überwindung 
oder vollständigen reflexiven Integration dieses pädagogischen Handlungs­
modells mehrheitlich als theoretisch-konzeptionelles Ideal gesetzt, statt als 
realistisch anzunehmendes Ziel formuliert wird, verliert sich in der Rezep­
tion und Adaption der vermeintlich abstrakten und von den pädagogischen 
Realitäten distanzierenden Ansätzen aus den beiden umrissenen Feldern 
der Demokratie- und Bildungstheorie deren theoriepolitischer Charakter. 
Dies gilt insbesondere angesichts der Tatsache, dass die bildungstheore­
tische, erziehungswissenschaftliche und demokratiebildnerische bzw. poli­
tikdidaktische Praxis sich nicht außerhalb eines interessenfreien Raumes 
befinden, sondern permanent mit spezifischen Erwartungshaltungen ver­
schiedener Akteure konfrontiert werden.

Die bildungstheoretische Reflexion auf das ‚Demokratie bilden‘ preist 
die eigene gesellschaftliche Rolle mit in die Begriffsarbeit ein, denn „[w]ie 
in anderen Wissenschaften befördert dieser Druck auch in der pädago­
gischen Disziplin die Tendenz, sich opportunistisch ‚der jeweils stärksten 
Realitätsmacht anzupassen‘ (Negt 1995, 358)“ (Bernhard et al. 2018, S. 20) 

Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen

96

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bildung ist weder auf seine Funktion als „soziale Problemlösungsreserve“ 
(Ruhloff 2006, S. 291) noch auf ein nurmehr unter Berücksichtigung raum­
spezifischer Bedingungen auszubuchstabierendes Ideal zu reduzieren. Für 
die Verhältnisbestimmung von politischer Bildung und Demokratiebildung 
verdeutlicht die bildungstheoretische Intervention, dass die Pädagogizität 
und Politizität des pädagogischen Verhältnisses in Spannung zu halten 
sind. Sowohl, was die Herausbildung demokratietheoretisch begründeter 
pädagogischer Konzeptionen angeht, als auch die pädagogische Praxis 
selbst. Pädagogische Akteure hätten so in ihrem jeweiligen Handlungsfeld 
Interessenvertreter politischer Bildungsprozesse zu sein.

2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen

97

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748964674-49 - am 04.02.2026, 22:49:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748964674-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 2 Demokratie- und bildungstheoretische Reflexionen zum Verhältnis von Demokratiebildung und politischer Bildung
	2.1 Drei Demokratietheorien – eine Einführung
	2.1.1 Deliberative Demokratie
	2.1.2 Pragmatismus
	2.1.3 Radikale Demokratietheorien

	2.2 Untersuchungen und Reflexionen zum Verhältnis von Demokratietheorien und Demokratiebildung/politische Bildung
	2.2.1 Rezeptionslinien deliberativer Demokratietheorie
	2.2.2 Rezeptionslinien des Pragmatismus
	2.2.3 Rezeptionslinien radikaler Demokratietheorie

	2.3 Bildungstheoretische Korrespondenzen
	2.3.1 Drei Korrespondenzen: Deliberative, pragmatistische und radikaldemokratische Bildung
	2.3.1.1 Kommunikatives Handeln und Bildung
	2.3.1.2 Pragmatismus, Bildung und demokratischer Experimentalismus
	2.3.1.3 Bildung als politische Bresche

	2.3.2 Demokratie bilden



