3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMaglichkeit
des Zeugnisses

Vor allem im Rahmen seiner Homo-Sacer-Trilogie hat sich Giorgio Agamben mit dem Be-
griff und Phinomen der Zeug_innenschaft im Anschluss an die Shoah beschiftigt." Da-
bei schligt er, zumindest auf den ersten Blick, einen dhnlichen Weg wie Derrida ein: Das
Agamben'sche Zeugnis zeichnet sich durch seine Leerstelle, seine Differenz und Liicke
aus. Auch Agamben geht davon aus, dass Zeug_innenschaft eine unmogliche Moglich-
keit, eine Aporie, eine contradictio in adjecto darstellt, insofern Weiterlebende der Shoah
eigentlich die Koinzidenz »von Fakten und Wahrheit, von Konstatieren und Verstehen«
(WAD 8) zu leisten hitten, darin aber gerade versagen. Diese Nicht-Koinzidenz ist es
denn auch, die Agamben die »Aporie von Auschwitz« (WAb 8)* nennt. Dabei ist fitr Agam-

1 Was von Auschwitz bleibt ist der dritte Teil von Agambens urspriinglich auf drei Binde angelegten,
aber letztlich in neun Banden erschienenen Homo-Sacer-Projektes. Die Grundlage dieses Projektes
ist Aristoteles’ Unterscheidung zwischen Biog/bios und {wr\/zoe in der Nikomachischen Ethik. In ihr
erkennt Agamben die Spaltung der Identitat in ein vergesellschaftetes Wesen (bios politikos) und
dasblofRe Leben (nuda vita). Diese Spaltung pragt, so Agamben, das politische Denken des Westens
bis heute (Agamben, Homo sacer, 11f.). Die Figur des Homo sacer ist dem romischen Recht entlehnt
und dient der genannten Unterscheidung zwischen bios und zoe. Dabei geht Agamben von einer
doppelten Bedeutung des Wortes sacer aus: Es bedeutet sowohl heilig als auch ausgestofen. In
diesem Konzept erkennt Agamben einen Raum jenseits von Recht und Kultur, der nicht erst durch
die Ausstofdung des fremden und anderen Lebens konstituiert wird, sondern von jeher der west-
lichen Geschichte eingeschrieben ist. Diese Entwicklung versteht Agamben in Anlehnung an Fou-
caultals Biopolitik (a.a.0.,127f.): Das Individuum wird durch einen totalitaren Zugriff angegangen,
d.h., aufgrund von Terror und globalen Fluchtbewegungen werden die Grund- und Freiheitsrechte
aufler Kraft gesetzt. Damit wird der Ausnahmezustand zum neuen Paradigma des Regierens. Die
wichtigsten von Agamben herangezogenen Gesprachspartner_innen dieses Projekts sind Hannah
Arendt, Walter Benjamin, Michel Foucault, Martin Heidegger und Carl Schmitt.

2 Agamben verwendet in seinen Texten (fast) ausschliefilich den Begriff »Auschwitz« als Bezeich-
nung fiir die Ermordung des europdischen Jidinnen_Judentums wahrend des Zweiten Weltkriegs,
weil er den Begriff des »Holocausts« sowohl etymologisch als auch aufgrund seines historischen
Gebrauchs fir unangebracht bzw. falsch konnotiert hilt (vgl. WAb 25-28). Auch den Begriff der
Shoah kritisiert er als Euphemismus, halt ihm aber zugute, dass er »keinerlei Spott« enthalt (vgl.
a.2.0., 27). Zu meiner eigenen Begriindung, warum ich den Begriff der Shoah verwende, s. oben
1.1.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Zeug_innenschaft und Sein

bens Uberlegungen zur Zeug_innenschaft diese Metonymie, d.h. die Zentralstellung des
Zeugnisses (von) der Shoah, entscheidend: Im Unterschied zu alltagsweltlichen Phino-
menen, in denen Menschen stets vor die Herausforderung gestellt sind, wie sie anderen
eigene und damit fiir andere fremde Erfahrungen mitteilen konnen, ist dem Zeugnis der
Shoah diese Aporie immer schon strukturell eingeschrieben — und das fiir Agamben aus
zwei Griinden:?

»Einerseits namlich erscheint den Uberlebenden das, was in den Lagern geschehen ist,
als das einzige Wahre und als solches Unvergefiliche; andererseits ist diese Wahrheit
in genau demselben Maf3 unvorstellbar, d.h. nicht auf die sie konstituierenden Wirk-
lichkeitselemente reduzierbar. Tatsachen, die so wirklich sind, daf$ verglichen damit
nichts mehrwahrist; Wirklichkeit, die notwendig ihre faktischen Elemente (ibersteigt:
das ist die Aporie von Auschwitz.« (WAb 8)

Was Derrida fiir das Zeugnis insgesamt beansprucht, nimlich dass es aufgrund seiner
subjektiven Einmaligkeit anfillig fir Fiktion ist, wird fiir Agamben durch die Shoah po-
tenziert: Das subjektiv Singulire, das die Weiterlebenden zu bezeugen haben, iibersteigt
die gingigen Wirklichkeitselemente, bezeugt, was gemeinhin unvorstellbar ist, weil es
mit der bisher bekannten Wirklichkeit radikal bricht. Auch fiir Agamben legen Zeug_in-
nen Zeugnis fiir etwas ab, das nicht eigentlich bezeugt werden kann, insofern es ver-
baliter das Vorstellungsvermdégen der Nichtbetroffenen iibersteigt, es sodann zu einem
Bruch und einer scheinbar uniiberbriickbaren Liicke zwischen den Zeug_innen und ih-
ren Horer_innen kommt. In dieser Hinsicht dhneln Agambens Reflexionen in manchen
Aspekten denjenigen Derridas, weil auch er um die Dissoziation des bezeugenden Sub-
jekts weifd.

Gleichwohl werde ich in der folgenden darstellenden und interpretierenden Rekon-
struktion der Position Agambens dafiir plidieren, in Agambens Aporie vom unmogli-
chen Zeugnis »die fundamental soziale Grundstruktur des Zeugnisses«* zu erkennen.’

3 Mit den grundsdtzlichen Schwierigkeiten des sprachlichen Austauschs von Erfahrungen beschaf-
tigt sich Agamben in seinen Werk Kindheit und Geschichte. Dort geht er dem Verhaltnis von Stim-
me und Sprache nach, um (s)einem Menschenbegriff auf die Spur zu kommen. Interessanterweise
nimmt auch in diesen Untersuchungen die Liicke (s. unten) eine besondere Rolle ein, namlich der
uniberbriickbare Hiatus zwischen Rede bzw. Stimme und Sprache, zwischen dem Sprechen und
der Sprache: »Der Raum zwischen Stimme und Logos ist ein leerer Raum.« (Agamben, Kindheit,
15.) Die Liicke wird hier zur Bedingung der Méglichkeit von Ethik und Politik. In dem zweiJahre vor
Was von Auschwitz bleibt veroffentlichten Essay Mittel ohne Zweck taucht die Problematik der Erfah-
rungsvermittlung erneut auf, nun aber im Kontext der Shoah: »Man sagt, dass die Uberlebenden,
die aus den Lagern zuriickkehrten (und zurtickkehren), nichts zu erzahlen hatten, und dass je au-
thentischer ihr Zeugnis war, sie um so weniger versuchten, das Erlebte mitzuteilen. Es ist, als ob
sie selbst als erste Zweifel angefallen hitten an der Wirklichkeit dessen, was ihnen zugestoRen
war [...] Mit gebiihrender Einschrankung gesagt, gilt dieses Gefiihl des Argwohns gegeniiber dem
eigenen Zeugnis in gewisser Weise auch fir uns. Es scheint, als ob nichts von dem, was wir in den
letzten Jahren erlebt haben, uns zu sprechen erméachtigt.« (Agamben, Mittel ohne Zweck, 103.)

4 EE 93.

5 Dass dies sachgemaf? ist, lasst sich schon alleine damit begriinden, dass Agamben mit Was von
Auschwitz bleibt den Anspruch erhebt, Grundlagen fiir eine Ethik nach Auschwitz zu liefern (vgl.
WAb 9).

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

Die Aporie, die Agamben insbesondere in der Zeugnisliteratur Primo Levis findet, soll
dessen Verstindnis nach nicht nur festgestellt werden, »sie ist vielmehr Gegenstand ei-
ner prizisen ethischen Forderung: weitergeben, iiberliefern«®. Anders als bei Derrida,
bei dem die Dissoziation des bezeugenden Subjekts durch die Trennung der konstitu-
tiven Elemente der Zeug_innenschaft — das Moment der Wahrnehmung und jenes ih-
rer Wiedergabe — zustande kommt, geht Agamben, und das hingt mit seiner Fokussie-
rung auf das Zeugnis Weiterlebender der Shoah zusammen, davon aus, dass Zeug_innen
sich per se durch eine personale Differenz auszeichnen. Das Zeugnis ist bei Agamben
Produkt zweier Subjekte: Die Weiterlebenden der Shoah tragen in sich das Subjekt der-
jenigen, welche die Shoah am eigenen Leib und vollstindig erlebt haben: die sogenann-
ten »Muselminner, die lebenden Toten. Und sie haben in sich ihr eigenes Subjekt, also
dasjenige, welches die Shoah »tiberlebt« hat und anstelle der leiblichen Opfer, der leben-
den Toten, nun Zeugnis ablegt. Diese doppelte Subjektivitit, dieses doppelte Sein der
Zeug_innen, befragt Agamben in seinem Werk Was von Auschwitz bleibt in vier Anldufen:
Er fragt nach der Rolle der Zeug_innen (WAb 13-35) und derjenigen des »Muselmannes«
(WAD 36-75), warum die Scham ein locus classicus in der Literatur der Weiterlebenden ist
(WAD 76-118)" und wie sich das Archiv vom Zeugnis unterscheidet (WAD 119-150).

3.1. Die Liicke befragen - Zeug_innenschaft zwischen Erklarungen,
zu schnellem Verstehen und Euphemismus

»Die Aporie von Auschwitz«, so Agamben, »ist die Aporie historischer Erkenntnis selbst«
(WAD 8). Die zahlreichen Forschungen im Zusammenhang der Aufarbeitung der Shoah
hitten zwar dazu gefithrt, dass »die historischen Umstinde der Vernichtung der Juden
ausreichend geklirt« sind, doch ein »menschliche[s] Begreifen des Geschehens« (WAb
7), d.h. ein Verstindnis dafiir, was die Shoah fiir das Hier und Heute bedeutet, stehe
noch aus. Es fehle denn auch noch immer an einem Verstindnis iiber »Sinn und Mo-
tive des Verhaltens von Henkern und Opfern« (WAb 7). Agamben geht folglich davon aus,
dass die historischen Fakten geklirt und bewiesen sind, sie deshalb auch nicht mehr zu
leugnen seien. Um jedoch zu einem ethisch-politischen Verstindnis der Shoah vordrin-
gen zu konnen, bediirfe es einer intensiveren Beriicksichtigung von Zeugnissen Weiter-
lebender, was Agamben in Levis literarischen Zeugnissen nachzuweisen gedenkt. Dass
Agamben dafiir gerade Levi wihlt, ist paradigmatisch fiir die Pramisse seiner gesamten
Uberlegungen: Es geht nicht so sehr darum, das Zeugnis als solches zu verstehen, son-
dern es zu kommentieren, nimlich »jene Liicke zu befragen« (WAb 9), die jedes Shoah-

6 Gagnebin, Geschichte, 110.

7 Dieser Abschnitt findet in meiner Darstellung und Interpretation von Agambens Zeug_innen-
schafts-Verstandnis weitgehend keine Beriicksichtigung, insofern er die Thematik der doppelten
Subjektivitat aus der Perspektive der Scham beleuchtet, fiir das Verstandnis der Zeug_innenschaft
aber an dieser Stelle nicht Wesentliches zum besseren Verstandnis meiner Herangehensweise
beizutragen hat. Eine instruktive Darstellung und Interpretation bietet Gelhard, Die Addquatheit,
60—62, sowie Rémer, Scham, 324-326.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

75


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Zeug_innenschaft und Sein

Zeugnis notwendigerweise evoziert.® Agamben selbst versteht sich gleichsam als »Kom-
mentator der Liicke<’. Der Ort der Zeug_innenschaft ist »das Sagen einer Liicke«'°. Da-
bei ist die Liicke selbst eine doppelte: Sie entsteht einerseits aus dem Umstand, dass,
wie bereits erwihnt, das Zeugnis mit bekannten Wirklichkeitsvorstellungen bricht bzw.
sich nicht auf gingige Wirklichkeitselemente stiitzen kann. Andererseits liegt in der Lii-
cke die genannte doppelte Subjektivitit der Zeug_innen begriindet. Dementsprechend
definiert Levi den zweiten Aspekt der Liicke wie folgt:

»Und es gibt in jedem Zeugnis noch eine weitere Liicke: Die Zeugen sind per Defini-
tion Uberlebende, und ihnen allen ist somit in gewissem Mafe ein Privileg zuteil ge-
worden. [...] Das Schicksal des gewohnlichen Haftlings hat niemand erzahlt, weil es fiir
ihn nicht moglich war, kérperlich zu iberleben. Der gewdhnliche Haftling ist auch von
mir beschrieben worden, wenn ich von den >Muselmannern«berichtete [...].«"

Die doppelte Liicke erscheint so als weitere Aporie und damit als ein Ausdruck dessen,
wovon sich nicht zeugen lisst. Agamben stimmt dieser Wahrnehmung zu, kritisiert aber
in der Folge, wie mit dieser Liicke umgegangen wird: »Manche wollen zu viel und zu
schnell verstehen, sie haben fiir alles Erklirungen; andere weigern sich zu verstehen und
betreiben eine wohlfeile Sakralisierung.« (WAbD 8) Beide Optionen lehnt Agamben ab, weil
sie ein Ausdruck davon sind, dass der Aporie von Auschwitz nicht zugehért wird, ihr folg-
lich gerade nicht Rechnung getragen wird.

Die erste Option, die Moglichkeit des zu schnellen Verstehens und Erklirens, fufit
fiir Agamben auf einem »der am weitesten verbreiteten Mifdverstindnisse«, nimlich
der »stillschweigende[n] Vermengung ethischer und juristischer Kategorien (oder,
schlimmer noch, juristischer und theologischer Kategorien: in ihr besteht die neue
Theodizee)« (WAD 15). Schuld, Verantwortung, Unschuld, Urteil, Freispruch und viele
mehr sind Kategorien der Moral und Religion, werden aber »in gewissem Mafd mit dem
Recht vermischt« (WAb 15). Im Unterschied zur Moral und Religion gehe es dem Recht
aber, so Agamben, »letztlich nicht um Gerechtigkeit. Und schon gar nicht um Wahrheit«
(WADb 15f.). Worum es dem Recht gehe, so Agamben, sei das Urteil — und das unabhingig
von >Wahrheit< oder Gerechtigkeit.”” Zur Begriindung dieser Position zieht Agamben
Kafkas Prozess heran, wo an entscheidender Stelle steht: »Das Gericht will nichts von
Dir. Es nimmt Dich auf],] wenn Du kommst[,] und es entldRt Dich[,] wenn Du gehst.«

[o2)

Fur eine instruktive werkimmanente Einfithrung in Levis Vorstellung der Liicke vgl. de Oliveira, The

limits.

9 Lenzen, Spinne im Schidel, 214.

10 Nanni, Auschwitz, 428.

11 Levi, Gespriche und Interviews, 226. Ahnlich halt auch Elie Wiesel fest: »Diejenigen, die diese Er-
fahrung nicht durchgemacht haben, haben keine Ahnung; und diejenigen, die sie durchgemacht
haben, werden nichts verlauten lassen, nichts oder fast nichts, was vollstindig ware. Die Vergan-
genheit gehort den Toten.« (Zitiert nach Sofsky, Die Ordnung, 19.)

12 Fireine Position, die um diese Problematik weifs, ihr aber gleichwohl widerspricht und damit ge-
rade auf das konstitutiv-konstruktive Verhaltnis zwischen Religion bzw. Theologie und Recht ver-
weist, vgl. Frettloh, Die Gnade im Recht, sowie dies., Leben aus der Hoffnung, insbes. 378f. Vgl.
auch den Sammelband von Waldhoff (Hg.), Gnade vor Recht.

13 Kafka, Der Procefs, 235.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

In seiner Lektiire von Kafkas Prozess findet Agamben die Auffassung, wonach Recht
- entgegen gingiger Auffassung — nicht die Norm, sondern »vielmehr Urteil — und
also ProzefR« (WAb 16) meint. Anders formuliert: Das Recht zielt auf ein Urteil, sein
»Endzweck [...] ist die Herstellung des Urteils« (WAD 16). Damit ist das Urteil aber immer
getrennt von dem, was kommt: die Strafe, das Widerfahren von Gerechtigkeit oder die
Feststellung der >Wahrheit«. Kurzum: »Das Urteil hat sich selbst zum Zweck« (WAD 16).
Wenn aber das Urteil sich selbst zum Zweck hat, fithrt dies zur Vorstellung, wonach
das vor Gericht verhandelte Problem damit bewiltigt sei. Genau diesen Umstand legt
nun Agamben den Prozessen zu den Taten des nationalsozialistischen Regimes™ zur
Last: So notwendig sie waren, hilt Agamben sie gleichwohl »fiir jene Verwirrung der
Intellektuellen verantwortlich« (WAb 17), niamlich die Vorstellung, dass das Problem
damit bewiltigt sei. Insofern die Urteile rechtskriftig wurden und die Schuldbeweise
erbracht waren, glaubte mensch, das Recht habe das Problem erschépft.” Die Aporie
von Auschwitz, die doppelte Liicke, wird damit als verstehbar deklariert, zumal sich ihre
Probleme durch das Urteil geklirt zu haben scheinen.’ Indes ist, so Agamben weiter,
das Gegenteil der Fall: »Das Recht hatte das Problem nicht erschépft; dieses Problem [...]
[ist, MK] so enorm, dafd es das Recht selbst in Frage stellt[] und mit sich in den Abgrund«
(WAD 17) reifdt.””

Die zweite Option, die Verweigerung des Verstehens und das Betreiben einer wohl-
feilen Sakralisierung, kritisiert Agamben deshalb, weil damit ein ganz spezifischer

14 Ernennt»die zwolf Niirnberger Prozesse und die anderen in und aufierhalb Deutschlands bis zu
dem 1961 in Jerusalem, der [..] eine weitere Reihe von Prozessen in der Bundesrepublik ausléste«
(WAb17).

15 Firein»prominente[s] Opfer der Verwechslungvon Rechtund Moral und von Theologie und Recht«
(WAb17) hilt Agamben Hans Jonas und seinen Gottesbegriff nach Auschwitz: Anlésslich der Verlei-
hung des Lucas-Preises 1984 beschiftigte sich Jonas mit Auschwitz. In seiner Rede lehrt er eine
neue Theodizee, insofern er der Frage nachgeht, wie Gott* Auschwitz zulassen konnte. Das Urteil
inJonas’ Theodizee, die selbst stets ein Prozess ist, lautet: »Nachdem er [sc. Gott*] sich ganz in die
werdende Welt hineingegeben hat, hat Gott nichts mehr zu geben: Jetzt ist es am Menschen, ihm
zu geben [..].« (Jonas, Gottesbegriff, 47.) Um an der Gerechtigkeit und Verstehbarkeit der Cott-
heit* festhalten zu konnen, verabschiedet sich Jonas in seiner Theodizee vom Allmachts-Pradikat.
Dafir herhalten miissen die Menschen selbst, die Theodizee wird zur Anthropodizee. Es ist dieser
Umstand, den Agamben kritisiert, weil letztlich hinter»der Machtlosigkeit Gottes [...] die der Men-
schen auf[taucht]« (WAb18). Damit aber sage die Theodizee »nicht nur nichts tiber Auschwitz, we-
der iiber die Opfer noch die Henker; es gelingtihr nichteinmal, das lieto fine zu vermeiden«, weil bei
Jonas die Menschen noch dann»ihr plusjamais ¢a! [...] rufen, wenn langst klar wurde, dafs ¢a tiberall
ist« (ebd.). Ob Agambens Urteil zutrifft, Iasst sich zumindest kritisch infrage stellen: Jonas’ Hoff-
nung stitzt sich auf das jadische Traditionsmotiv der 36 Gerechten, die die jetzige Welt erhalten
und zu denen die »Gerechten aus den Volkern« hinzukommen (vgl. dazu Wiese, Zusammen Phi-
losoph, sowie Lesch, Ethische Argumentation). Insofern Jonas auf ihr gerechtes Tun, ihr »Prinzip
Verantwortung« (vgl. Jonas, Das Prinzip Verantwortung) setzt, ist ein Zeugnis der Weiterlebenden
mindestens impliziert (vgl. auch Schieder, Weltabenteuer, sowie Baum, Gott nach Auschwitz).

16  Vgl. Nichanian, The Historiographic Perversion, 85.

17 Zur Kritik dieser Position Agambens vgl. Kitzmann, Frames of Memory, 113—115. Kitzmann stimmt
mit Agamben darin (berein, dass juristische Prozesse mit entsprechenden Urteilen die Vorstel-
lung des Abgeschlossenseins implizieren, weist aber darauf hin, dass die Urteile einen Beitrag zur
Archivierung der Zeugnisse leisten und so gegen das Vergessen vorgehen.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

77


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Zeug_innenschaft und Sein

Euphemismus betrieben wiirde. Agambens Reflexionen sind eine dezidierte Absage
an den Unsagbarkeitstopos.’® Etwas als unsagbar auszuweisen bedeutet fiir Agamben,
etwas »mit dem Ansehen der Mystik [zu, MK] schmiicken« (WAb 28). In Rekurs auf Jo-
hannes Chrysostomos’ Abhandlung Uber die Unbegreiflichkeit Gottes, der darin gegeniiber
seinen Gegnern energisch die Unbegreiflichkeit der christlichen Gottheit* verteidigt,
weist Agamben nach, dass das Behaupten einer Unbegreiflichkeit nicht nur mit der
Verweigerung des Verstehens einhergeht, sondern einem Euphemismus gleichkommt.
Chrysostomos plidiere dafiir, es hinsichtlich der Unbegreiflichkeit Gottes* den En-
geln gleichzutun: Anstatt die unaussprechliche Herrlichkeit zu erkennen versuchen,
beten die Engel schweigend an. »Schweigend anbeten« heifdt im griechischen Original
gvpnuelv/euphemein. Daraus folgt fiir Agamben:

»Zu sagen, Auschwitz sei >unsagbar< oder >unbegreiflichs, heifdt also soviel wie euphe-
mein, heifdt, es schweigend anzubeten, wie man es einem Gott gegeniiber tut; heifdt
also, was auch immer die Absichten jedes einzelnen sein mégen, zu seinem Ruhm bei-
zutragen.« (WAb 29)

Beide Optionen sind Bagatellisierungen der Aporie von Auschwitz: die erste, indem sie
die Shoah als ein zu l6sendes, die zweite als ein nicht zu l6sendes Problem versteht. Was
Agamben daran stért, ist das Entweder-oder. Vor allem aber: Sowohl die juristische als
auch die mystische Losung geschieht iiber die Kopfe der Betroffenen hinweg, d.h., sie
missachtet das Zeugnis der Weiterlebenden. Denn dieses witrde die Liicke sichtbar ma-
chen, die als solche gerade nie geschlossen werden kann und sodann, topologisch ge-
sprochen, im Zwischenraum des Entweder und Oder gleichsam steckenbleibt. Nur in
diesem Zwischenraum l4sst sich die Aporie von Auschwitz kommentieren. Das Zeug-
nis von Weiterlebenden zu kommentieren bedeutet fiir Agamben darum »notwendig,
jene Liicke zu befragen — oder besser: zu versuchen, ihr zuzuhoren« (WAb 9). Auch fir
Agamben ist die Shoah unbezeugbar, aber auf eine ganz spezifische Weise, »namlich in-
sofern das Zeugnis vom Holocaust stets eine >Liickes, eine Unvollstindigkeit enthilt«*.
Wer darum als Weiterlebender Zeugnis ablegt, »weif}, daf} er Zeugnis ablegen muf3 von
der Unmoglichkeit, Zeugnis abzulegen« (WAbD 30).

Agamben schliefdt sich dem von Lyotard bereits 1983 in seinem Buch Der Widerstreit
formulierten logischen Paradoxon an, das Felman und Laub einige Jahre spiter auf das
Schlagwort der Shoah als Ereignis ohne Zeugen bringen:*°

18  Vgl. De la Durantaye, A Critical Introduction, 259.

19 EE 94.

20 Agamben hilt Felman und Laub zugute, dass ihr Forschungsprojekt die »Schwelle der Unterscheid-
barkeit von Innen und Auen« sichtbar gemacht hat: Die Shoah, so Agamben im Anschluss an
Felman und Laub, sei im doppelten Sinn ein Ereignis ohne Zeug_innen, weil es einerseits »nicht
moglich [ist], aus dem Inneren des Todes Zeugnis abzulegen«, andererseits von aufden her nicht
bezeugt werden kann, weil »der outsider [...] per definitionem vom Ereignis ausgeschlossen«ist. (WAb
31.) Statt nun aber diese Schwelle zu analysieren, ndmlich wie Agamben in ihr zu verharren, werde
in den weiteren Arbeiten Felmans, so Agamben, aus einer logischen Unmaoglichkeit eine »dstheti-
sche[] Moglichkeit unter Berufung auf die Metapher des Gesangs« (a.a.0., 32). Agambens Vorwurf
der Asthetisierung hangt damit zusammen, dass Felman in ihrem Kommentar zu Claude Lanz-
manns Film Shoah bemerkt: »What makes the power of the testimony in the film and what consti-

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

mTatsdchlich und mit eigenen Augen eine Gaskammer gesehen<zu haben wire die Be-
dingung fiir die Autoritdt, ihre Existenz zu behaupten und den Ungldubigen zu beleh-
ren. Zudem mufl man beweisen, daf sie in dem Augenblick todbringend war, als man
sie sah. Der einzig annehmbare Beweis fiir ihre tédliche Wirkung besteht darin, daf
man tot ist. Als Toter aber kann man nicht bezeugen, daff man in einer Gaskammer
umgekommen ist.«”’

Anders jedoch als Derrida, bei dem dieses Paradoxon dazu fiihrt, dass Zeug_innen auf
einsamem Posten stehen, weil sie gemif seiner Primisse kraft ihrer Worte, ihrer Stim-
me und korperlichen Prisenz — kurz: ihres Seins - fiir die Einheit und >Wahrheit« des
Zeugnisses biirgen, beruht fiir Agamben »die Giiltigkeit eines Zeugnisses wesentlich auf
dem, was ihm fehlt« (WAb 30). Es ist folglich gerade die Fragwiirdigkeit des Seins der
Zeug_innen, die diese als solche auszeichnet, weil die Zeug_innen durch das, was ihrem
Zeugnis fehlt, »ihrer Autoritit beraubt« (WAb 30) werden. Wo Zeug_innen ihrer Auto-
ritit beraubt werden, entsteht eine Liicke — die »Liicke, die den Sinn des Zeugnisses in
Frage stellt und damit Identitit und Glaubwiirdigkeit der Zeugen« (WAb 29). Die sWahr-
heit<der Zeugnisse von Weiterlebenden erschépft sich damit nie in ihrem Wortlaut, weil
sie gleichsam zwischen den Zeilen einen Verweis einschlief}en, der nicht artikulierbar
ist. »Wahr konnen sie [sc. die Zeugnisse] nur in ihren Liicken sein, und nicht in ihrer
Buchstiblichkeit.«** Wer darum genau hinhirt, wird in dieser Liicke das Zeugnis ande-
rer héren: dasjenige der sogenannten »Muselminner, der lebenden Toten.”

tutes in general the impact of the film is not the words and voice, the interaction, that is, between
words, voice, rhythm, melody, images, writing, and silence. Each testimony speaks to us beyond
its words, beyond its melody, like the unique performance of singing [..].« (Felman, The return,
277f.) Agamben vermerkt dazu: »Das Paradoxon des Zeugnisses durch den deus ex machina des Ce-
sangs zu erklaren heifst das Zeugnis dsthetisieren — etwas, vor dem Lanzmann sich sehr in acht
genommen hat.« (WAb 32.) Hochstens kann fiir Agamben das Zeugnis, »vielleicht, die Moglichkeit
des Gedichts begriinden« (ebd.). Vgl. zu Agambens Kritik an Felman auch Sulk, Not grace, 7678,
sowie Hallander, The Pedagogical Possibilities, 46f.

21 Lyotard, Der Widerstreit, 17f.

22 Kawashima, Uber die Fotografie, 233.

23 Zum Phdnomen und dem Begriff des »Muselmanns« vgl. ausfiihrlich Becker/Bock, »Muselméan-
ner«. Die Herkunft des Begriffs »Muselmanns« ist umstritten. Aufderdem wurden von Lager zu
Lager unterschiedliche Begriffe fiir die »Muselminner« verwendet (etwa »Gamel«, »Kretiner,
»Kriippel«, »Schwimmer«, »Kamele« oder »Scheich« sowie »Muselweiber« und »Schmuckstiicke«
fir Frauen, vgl. Sofsky, Die Ordnung, 363). Die wahrscheinlichste Erklarung verweist gemifl Agam-
ben auf die wortliche Bedeutung des arabischen Ausdrucks muslim: »Er bezeichnet den, der sich
bedingungslos dem Willen Cottes unterwirft, und bildet den Ausgangspunkt der in den europdi-
schen Kulturen seit dem Mittelalter weit verbreiteten Legenden Giber den angeblichen islamischen
Fatalismus (in der abschatzigen Nuance ist das Wort in den europiischen Sprachen, besonders
im Italienischen gut belegt).« (WAb 38.) Die islamische Grundiiberzeugung, wonach die Ergebung
des muslim darauf fult, dass der Wille Allahs in jedem noch so kleinen Ereignis wirksam ist, wird
damit in sein Gegenteil verkehrt (vgl. a.a.0., 39). AuRerdem werden die kauernde Kérperhaltung
dieser Menschen und die katatonen Bewegungen des Oberkérpers als Ausdruck betender Mus-
lim_innen gedeutet (vgl. EE 95, sowie Simon, Das Wort Muselmann, und Wittler, »Muselmann,
welche die Begrifflichkeit auf den C-A-F-F-E-E-Kinderkanon aus dem frithen 19. Jahrhundert zu-
riickfithren, jedoch unterschiedliche Ansichten dariiber vertreten, ob in ihrer Semantik ein Bezug
zum Islam vorhanden ist). Aufgrund dieses offensichtlichen und von Agamben selbst implizit be-

am 14.02.2026, 09:21:38. @

79


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Zeug_innenschaft und Sein

3.2. Die depersonalisierten Insass_innen als vollstandige Zeug_innen:
die lebenden Toten

Agamben hort auf die Liicke und erkennt in ihr die Signatur des Lagers: Die Zeugnisse
von Weiterlebenden enthalten nicht nur eigene Erfahrungen, sondern in ihnen versu-
chen sieimmer wieder fiir diejenigen Zeugnis abzulegen, die den perfiden Strategien der
Entmenschlichung durch das nationalsozialistische Regime ginzlich zum Opfer gefallen
sind.** Denn die Liicke muss »in sich zusammenbrechen, damit eine andere Unméglich-
keit der Bezeugung an ihre Stelle treten kann - die desjenigen, das keine Sprache hat«
(WAD 33).” Zur ersten Unméglichkeit gesellt sich eine zweite. Dabei hat Agamben nicht
so sehrjene Menschen vor Augen, die in den Gaskammern oder anderswo ermordet wur-
den, sondern vor allem die, die im Lager selbst die Achtung vor ihrem Menschsein auf-
grund von Hunger und extremer Schwiche gleichsam verloren haben: »Das Unbezeug-
bare hat einen Namen. Es heifdt, im Lagerjargon: der Muselmann [...].« (WAD 36)*¢ Als

nannten anti-muslimischen Rassismus, der sich vonjeher mit dem Begriff verbindet, werde ich aus
interreligioser Sensibilitat im Folgenden, abgesehen von den Zitaten, in denen der Begriff sMu-
selmann«verwendet wird, ausschliefSlich den alternativen Terminus der »lebenden Toten« (engl.
the living dead) verwenden. Wenn Agamben von der»grausame[n] Selbstironie«schreibt, dass auf-
grund dieser Bezeichnung die Insass_innen darum wussten, »daf$ sie nicht als Juden sterben wer-
den« (WAb 39), ist damit angedeutet, dass der Begriff sich aus einer diskriminierenden Fremdzu-
schreibung speist. Welche weiteren interreligios-theologischen Probleme sich hinter dem Begriff
verbergen und was er (nicht) leisten kann, musste indes an anderer Stelle genauer erértert wer-
den. Mit der Verwendung des Begriffs der lebenden Toten wende ich mich auRerdem gegen die
auch bei Agamben wiederholt auftauchende Bezeichnung dieser Menschen als Nicht-Menschen.
Diese Begrifflichkeit erscheint mir deshalb problematisch, weil sie den Haftlingen ihre Mensch-
lichkeit abspricht. Sie waren aber (noch) am Leben, wenngleich sie innerlich »tot«waren und jegli-
che Initiative und jeglichen Lebenswillen verloren hatten. In jedem Fall ist die Bezeichnung dieser
Haftlinge eine Fremdzuschreibung (vgl. Warmbold, Lagersprache, 275) und die mit dem Begriff
»lebende Tote« verbundene Grenzverschiebung des Todes in den Bereich des Lebens war nicht
Ausloser, sondern Resultat einer »sozialen« Kategorisierung, insofern die Lagerstruktur auf eine
Entmenschlichung ihrer Haftlinge angelegt war, was auch Auswirkungen auf das Verhaltnis zwi-
schen den lebenden Toten und den anderen Haftlingen hatte. »[F]ir die damit in Gang gesetzten
Prozesse der (Neu-)Ordnung der sozialen Verhéltnisse in den Haftlingsgesellschaften wurde der
Tod als sozialer Tatbestand zu einem konstitutiven Faktor.« (Becker/Bock, »Muselminner«, 134.)

24 Vgl EE 94.

25  Vgl. WAb 33: »Die Spur des Unbezeugten, die die Sprache zu transkribieren glaubt, ist nicht sein
Wort. Sie ist das Wort der Sprache, das entsteht, wo die Sprache nicht mehrim Anfangist, sondern
ihnverlafst, um—nur noch—Zeugnis abzulegen: Sie>war nicht das Licht, sondern sollte zeugen von
dem Licht<[Joh 1,9, MK].«

26 In der Sekundarliteratur zu Agambens Was von Auschwitz bleibt wird wiederholt kritisiert, dass
Agamben ausschliefllich die lebenden Toten als Signatur der Lager verstehe und damit die Zeug-
nisse derer missachte, die einerseits direkt nach ihrer Ankunft in den Lagern in die Gaskammern
gefiihrt, erstickt und verbrannt wurden sowie andererseits Mitglieder der Sonderkommandos wa-
ren, welche von der SS zu Vernichtungsarbeit gezwungen wurden. Vgl. besonders pointiert Mes-
nard/Kahan, Agamben a I’épreuve. Diese Kritik (ibersieht, dass in den von Agamben zahlreich her-
angezogenen Zeugnissen jene genannten Personengruppen wiederholt zu Wort kommen. Die Fo-
kussierung auf die lebenden Toten kann darum meines Erachtens nicht mit einer Missachtung der
Zeugnisse anderer gleichgesetzt werden.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

»Muselminner«wurden im Lagerjargon Insass_innen bezeichnet, die aufgrund der phy-
sischen und psychischen Bestialititen der Lager sich selbst aufgegeben bzw. sich aufzu-
geben hatten: Noch am Leben waren sie bereits tot, weil sie ihr empfundenes Menschsein

verloren hatten.” Der »Muselmann«ist der Nicht-Mensch, wobei fiir Agamben die Beto-
nung auf dem Menschen liegt, weil im Nicht-Menschen immer noch der Mensch steckt.?®
Kurzum: Sie sind lebende Tote, denn in ihnen wird »das Nicht-Menschliche vom Men-

schen isoliert«*. In Levis Erinnerungen spielen die lebenden Toten denn auch eine zen-

trale Rolle:

»Sie, die Muselmanner, die Verlorenen, sind der Nerv des Lagers: sie, die anonyme, die
stets erneuerte und immer identische Masse schweigend marschierender und sich ab-
schuftender Nichtmenschen, in denen der géttliche Funke erloschen ist und die schon
zu ausgehohlt sind, um wirklich zu leiden. Man zégert, sie als Lebende zu bezeichnen;
man zogert, ihren Tod, vor dem sie nicht erschrecken, als Tod zu bezeichnen, weil sie zu
miide sind, ihn zu fassen. Sie bevolkern meine Erinnerung mit ihrer Gegenwart ohne
Antlitz; und konnte ich in einem einzigen Bild das ganze Leid unserer Zeit einschlie-
Ren, wirde ich dieses nehmen, das mir vertraut ist: Ein verharmter Mann mit gebeug-
ter Stirn und gekriimmten Schultern, von dessen Gesicht und Augen man nichtdie Spur
eines Gedankens zu lesen vermag.«*°

27

28

29
30

Vgl. Améry, Jenseits von Schuld, 28f.: »Der sogenanntesMuselmann¢, wie die Lagersprache den sich
aufgebenden und von den Kameraden aufgegebenen Haftling nannte, hatte keinen Bewufstseins-
raum mehr, in dem Gut oder Bose, Edel oder Gemein, Geistig oder Ungeistig sich gegeniiberstehen
konnten. Er war ein wandelnder Leichnam, ein Biindel physischer Funktionen in den letzten Zu-
ckungen.«

Vgl. Mills, The Philosophy, 88f. In dieser Hinsicht unterscheidet sich Agambens Position von derje-
nigen Bettelheims, dessen Untersuchungen er ansonsten zur Begriindung seiner eigenen Position
wiederholt heranzieht. Fiir Bettelheim stehen die lebenden Toten als Chiffre fiir einen Punkt oh-
ne Zurick, fir die »Schwelle, jenseits derer man aufhort, Mensch zu sein« (WAb 54). (Vgl. etwa
Bettelheim, Aufstand, 173.) Doch fiir Agamben steckt noch im lebenden Toten der Mensch, »denn
ihm einfach das Menschsein abzusprechen, wiirde bedeuten, das Verdikt der SS zu akzeptieren«
(WAb 55).

Deuring, Was dazu gehort, 8.

Levi, Ist das ein Mensch, 107f. Vgl. auch Ktodziriski/Ryn, An der Crenze, 128f.: »Der SS-Mann ging
langsam vorbei und sah zu dem Muselmann hin, der geradeweg auf ihn zukam. Wir alle sahen
nach links, um zu sehen, was passieren wiirde. Und dieses willenlose, gedankenlose Wesen latsch-
te in seinen klappernden Holzschuhen dem SS-Mann direkt in die Arme. Der SS-Mann schrie und
zog ihm eins mit der Reitpeitsche (iber den Kopf. Der Muselmann blieb stehen, er wufste nicht so
recht, was geschehen war, und als er einen zweiten und dritten Hieb daftir bekam, dafd er die Miit-
ze nichtangenommen hatte, machter[..] in die Hosen. Als der SS-Mann den schwarzen Fleck sah,
der sich um die Holzschuhe des Muselmanns ausbreitete, geriet er aufder sich. Er stlrzte auf ihn
zu, trat ihm in die Bauchhdhle und, nachdem er schon im eigenen Kot auf dem Boden lag, gegen
Kopf und Brustkorb. Der Muselmann wehrte sich nicht. Beim ersten Tritt hatte er sich zusammen-
gekriimmt, noch ein paar Tritte und er starb.« Im Werk Jorge Semprins begegnet immer wieder
der Appell an die Mithiftlinge, sich selbst nicht aufzugeben, sich beispielsweise wenigstens tig-
lich zu waschen, also nicht zur_zum lebenden Toten zu verkommen. Vgl. ders., Der Tote.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

81


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Zeug_innenschaft und Sein

Das Existieren zwischen Leben und Tod bzw. das Existieren als Tod im Leben macht fiir
Levi die lebenden Toten zu den vollstindigen Zeug_innen.* Sie sind es deshalb, weil sie
keine »Geschichte«, kein »Antlitz« und keine »Gedanken« haben.?* Denn ihr Nicht-Sein
verweist auf das, was sich nicht bezeugen lisst, und zeigt damitan, was zu bezeugen, was
das wirkliche Zeugnis der Shoah wire. Anders als bei Derrida bergen diese Zeug_innen
nicht einmal ein Geheimnis in ihrem Inneren, denn Letzteres ist inexistent.>* Als Person
verkorpern die lebenden Toten das, was mit allen gingigen Wirklichkeitsvorstellungen
bricht — und das im wahrsten Sinne des Wortes. Das ist der Grund, warum Agamben in
ihnen die paradigmatische Figur der Lager sieht: Das menschenverachtende Experiment
einer industriellen Massenvernichtung lisst sich an diesen Figuren ablesen.>* Genau da-
mit aber machen sie die Liicke horbar. Agamben nennt dies »Levis Paradox« (WAD 131).
Insofern die lebenden Toten namlich die vollstindigen Zeug_innen sind, impliziert das
Paradox zwei widerspriichliche Propositionen, die fiir Agamben konstitutiv sind fiir das
Phinomen der Zeug_innenschaft: »(1) Der Muselmann ist der Nicht-Mensch, derjeni-
ge, der auf keinen Fall Zeugnis ablegen konnte. (2) Derjenige, der nicht Zeugnis ablegen
kann, ist der wirkliche Zeuge, der absolute Zeuge.« (WAD 131) Anders formuliert: Die Lii-
cke ist stumm, weil sie das Nicht(s) bezeugt: Der Strategie der Entsubjektivierung im
Lager zum Opfer gefallen, bezeugen sie ihre Depersonalisierung, ihr Nicht-Sein. Die le-
benden Toten, so zitiert Agamben Bruno Bettelheim, sind diejenigen, die »authéren, auf
ihre Umwelt zu reagieren, und Objekte werden; doch damit horten sie auf[,] Personen zu
sein«®. Fiir Bettelheim zeigt sich das Sein der lebenden Toten darin, dass sie keine Emp-
findungen mehr hatten: »Man kénnte sogar dariiber Vermutungen anstellen, ob diese
Organismen den Reflexbogen umgingen, der sonst den dufderen oder inneren Reiz iiber
die Stirnlappen mit Gefiihl und Handeln verband«*®. Im Lager gibt es folglich einen Orr,
an dem der Mensch, »obwohl er dem Anschein nach Mensch bleibt, aufhért, Mensch zu
sein« (WAD 48).*” Threr Subjektivitit beraubt, konnen diese Menschen nichts mehr be-
zeugen, zumal sie nichts mehr im gewohnten Sinne erleben. Das aber bedeutet, dass fir
Agamben das Zeugnis seinen Ausgangsort dort hat, wo es keine Zeug_innen gibt, weil
die lebenden Toten auch und gerade der Fihigkeit zu bezeugen beraubt sind.*® Entspre-

31 Vgl. Levi, Die Untergegangenen, 86.

32 Levi, Ist das ein Mensch, 108.

33 Vgl. Schmidt, Fir den Zeugen, 94.

34 Vgl EE 95. Der dritte Teil — Was von Auschwitz bleibt — seiner Homo-Sacer-Trilogie bringt damit, wie
auch Schmidt vermerkt, ganz grundsatzlich Agambens Anliegen dieser Trilogie zum Ausdruck, das
im Versuch besteht, »eine Logik der souverdanen Macht von den Crenzfiguren aus zu verstehen, die
diese produziert« (ebd.).

35  Bettelheim, Aufstand, 167.

36  A.a.0.,168.

37 Agamben verhiltsich dazu, weil er, wie erwihnt, anders als Bettelheim noch am Menschlichen im
Unmenschlichen festhalt, durchaus kritisch, wenn er fragt: »[W]as heifdt es fiir einen Menschen,
Nichtmensch zu werden? Gibt es ein Menschsein des Menschen, das sich von seinem biologischen
Menschsein unterscheiden und abtrennen 14f3t?« (Ebd.) Ein solcher Menschenbegriff, der einen
Teil der Menschen ausschliefit, sei denn auch zu problematisieren: »Denn keine Ethik darf sich
anmaflen, einen Teil des Menschlichen auszuschliefien, so unangenehm und schwer es auch sein
mag, ihn anzuschauen.« (WAb 55.)

38  Vgl. Kliinder, Politischer Pessimismus, 347.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

chend hilt Agamben fest: »Levis Zeugnis beginnt erst dort, wo die Entmenschlichung an
ihr Ziel gekommen ist [...].« (WAb 51)

Die lebenden Toten sind die wahren Zeug_innen, wohingegen die Weiterlebenden
die Nicht-Zeug_innen sind. Nur insofern die Nicht-Zeug_innen »den tiefsten Punkt des
Abgrunds nicht berithrten«®, sie die Gaskammern nie von innen sahen oder nicht auf-
grund von Hunger, Misshandlung, Erschépfung und Wahnsinn zu lebenden Toten wur-
den, konnen sie als nicht vollstindige Zeug_innen Zeugnis ablegen: Zeugnis von dem
und denjenigen, das und die sich nicht bezeugen lassen. Levi ist sodann fiir Agamben
»der einzige, der sich bewuf3t vornimmt, Zeugnis abzulegen anstelle der Muselméinner,
der Untergegangenen, derer, die zerstort worden sind und den tiefsten Punkt des Ab-
grunds beriihrt haben« (WAD 51). Als Weiterlebende Zeugnis zu geben, bedeutet fiir die
lebenden Toten zu sprechen, wobei dieses Sprechen ein Nicht-Sprechen und damit ein
bezeugendes Schweigen ist. Denn das Sprechen fiir die lebenden Toten versteht Agam-
ben im Anschluss an Levi nicht etwa so, dass das Zeugnis der lebenden Toten in dem der
Weiterlebenden gleichsam aufgehoben und tradiertist. Das Zeugnis der Weiterlebenden
ist nicht die Weitergabe eines Wissens, das die lebenden Toten nicht bezeugen kénnten.
Denn als lebende Tote haben sie nichts zu sagen und keine Erinnerung weiterzugeben.
Die lebenden Toten haben »bereits die Fahigkeit der Beobachtung, der Erinnerung, des
Abwigens und des Ausdrucks verloren«*°. Das bedeutet, dass die lebenden Toten im La-
ger nicht nur ihre Sprache, sondern auch die Fihigkeit, eine Erfahrung zu machen, die
dann in Sprache gefasst werden konnte, verloren. Oder anders formuliert: »Die Beson-
derheit der Zeugenschaft von Auschwitz ist, dass es sich bei diesem vorausgesetzten Fak-
tum um ein Fehlendes handelt.«*' Wer es darum trotzdem tibernimmt, »fiir sie Zeugnis
abzulegen, und nichts anderes tut der Weiterlebende gemifl Agamben, »weif3, daf3 er
Zeugnis ablegen muf3 von der Unméglichkeit, Zeugnis abzulegen«. (WAb 30)

Fiir Agamben sind Moglichkeit (als »Seinkénnen«) und Kontingenz (als »Nichtsein-
Konnen) die »Operatoren der Subjektivierung«, d.h., sie ermoglichen, dass ein »Maogli-
ches zur Existenz« (WAD 128) gelangt. Dem gegeniiber versteht er die Unmdglichkeit als
Negation der Moglichkeit (als »nicht [sein kénnen]«) und die Notwendigkeit als Negati-
on der Kontingenz (als »nicht [nicht-sein konnen]«) als »Operatoren der Entsubjektivie-
rung« (WAD 128), d.h. als Prozess, der das Subjekt dekonstruiert und entmachtet.* Wih-
rend nun die ersten beiden das Sein in seiner Subjektivitit und damit »als eine Welt, die
immer meine Welt ist, weil in ihr die Moglichkeit existiert und das Wirkliche beriihrts,
konstituieren, so definieren Notwendigkeit und Unmdglichkeit das Sein in seiner Ge-
samtheit und Kompaktheit — »im Grenzfall also [als, MK] eine Welt, die niemals mei-
ne Welt ist, weil in ihr die Mdglichkeit nicht existiert« (WAb 128). Die Shoah markiert

39  Levi, Die Untergegangenen, 83.

40 A.aO,86.

41 Schmidt, Fiir den Zeugen, 94.

42 Vgl. auch WAb116: »Der Mensch ist derjenige, der den Menschen iiberleben kann. Im ersten Sinn bezieht
sich die These auf den Muselmann [..] und bezeichnet dann das unmenschliche Vermégen, den
Menschen zu iiberleben. Im zweiten Sinn bezieht sie sich auf den Uberlebenden und bezeichnet
das Vermogen des Menschen, den Muselmann, den Nicht-Menschen zu iiberleben.« Schabacher,
Topik, 172, stellt darum akkurat fest, dass in der Shoah-Literatur oft nicht die »ge- bzw. misslingen-
de Subjektwerdung, sondern die Zerstérung der Basis thematisiert« wird.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

83


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Zeug_innenschaft und Sein

fiir Agamben den historischen Zusammenbruch dieses Prozesses, weil »das Unmégliche
gezwungen wird, ins Wirkliche itberzugehen« (WAb 129). Anders formuliert: Das eigent-
lich Unmégliche wird wirklich, die unvorstellbare Bestialitit das Produkt von Menschen.
Was das Unmogliche im Besonderen erzeugt, sind fiir Agamben die lebenden Toten. Das
ist es, was bei Agamben durch die Shoah potenziert wird und worin er sich folglich von
Derrida unterscheidet: Nicht nur bricht die subjektive Einmaligkeit der Erfahrung mit
der Wirklichkeit der betroffenen Subjekte — ihre Welt geht verloren —, sondern sie stellt
die Existenz des Subjektes, das diese Erfahrung macht, dem diese Unmdoglichkeit als nun
Mogliches widerfihrt, existentiell infrage. Mehr noch: Dieses Subjekt verliert sich selbst,
obwohl es von anderen immer noch wahrgenommen wird. Die lebenden Toten werden
von den Weiterlebenden gesehen und gehort, obwohl jene sich selbst nicht mehr sehen
und auch nicht mehr sprechen kénnen.

»Auschwitz ist die Existenz des Unméglichen, die radikalste Negation der Kontingenz
—und deswegen die absoluteste Notwendigkeit. Der Muselmann, den es erzeugt, ist
die sich daraus ergebende Katastrophe des Subjekts, seine Ausléschung als Ort der
Kontingenz und seine Erhaltung als Existenz des Unmaoglichen. [...] Sie definiert ein
biopolitisches Experiment mit den Operatoren des Seins, in dem das Subjekt bis an
den Grenzpunkt transformiert und aufgeldst wird, an dem die Verbindung zwischen
Subjektivierung und Entsubjektivierung zu zerbrechen scheint.« (WAb 129)

Die Katastrophe des Subjekts zerbricht indes nicht ganz bzw. sie wird, bildlich gespro-
chen, gleichsam im Bruch versteinert: In dem Moment, in welchem Weiterlebende fiir
die lebenden Toten zeugen, kommt es zu einer »Einheit-Differenz« (WAb 131) zwischen
den beiden. Wer von diesem nicht bezeugbaren Bruch zeugt, macht die Nicht-Existenz
als Existenz wahrnehmbar. Die Weiterlebenden versteht Agamben sodann nicht als
Stellvertreter_innen, die anstelle der lebenden Toten etwas zu geben, d.h. zu bezeugen
hitten, sondern als Biirg_innen des nicht Bezeugbaren: Das Agamben’'sche unmagliche
Zeugnis ist ein »Akt eines auctor« (WAb 131).

3.3. Der Autoritat beraubt »zum Sein bringen«:
die Weiterlebenden und die lebenden Toten in ihrer Einheit-Differenz

Levis Paradox — die lebenden Toten sind die vollstindigen Zeug_innen —, das die zwei wi-
derspriichlichen Propositionen impliziert, einerseits als lebende_r Tote_r nicht fihig zu
sein, Zeugnis zu geben, andererseits als diese lebenden Toten die einzig wahren Zeug_in-
nen zu sein, bringt fiir Agamben die duale Struktur zum Ausdruck, die das Zeugnis als ei-
nen Akt eines auctor kennzeichnet, nimlich »als Differenz und Erganzung einer Unmog-
lichkeit und einer Méglichkeit zu sagen, eines Nicht-Menschen und eines Menschen, ei-
nes lebenden Wesens und eines sprechenden Wesens« (WAb 131). Wann immer Weiterle-
bende von der Shoah zeugen, haben sie sich zur Abwesenheit der lebenden Toten zu ver-
halten, »weil sie — als unbezeugbarer Ort der wahren Zeugenschaft — zum Zentrum der
testimonialen Autoritit wird«**. Das, was »die Uberlebenden ihrer Autoritit beraubt«

43 Bachmann, Der abwesende Zeuge, 59f.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

(WAD 30), das Unbezeugbare, soll sie nun gleichermaflen autorisieren, dieses Unbezeug-
bare zu bezeugen. Agamben erinnert fir die Begriindung dieses Widerspruchs an den
lateinischen Begriff des auctor, dessen »Zeugnis immer etwas voraussetzt — ein Faktum,
eine Sache oder ein Wort —, das vor ihm da ist und dessen Wirklichkeit und Giiltigkeit
beglaubigt oder bestitigt werden mufl« (WAb 130).*

Mit dem Begriff des auctor wurde im Lateinischen urspriinglich eine Person bezeich-
net, die innerhalb eines Rechtsprozesses fiir eine minderjihrige oder aus anderen Griin-
den nichtjuristisch geschiftsfihige Person einsteht, damit dieser zu Rechtswirksambkeit
verholfen wird. Der auctor handelt als Vormund. Indem dieser die Formel auctor fio aus-
spricht, versieht er das Miindel — die Person, die unter Vormundschaft steht — mit Au-
toritdt. In der gleichen Weise bestitigt die auctoritas patrum der Senatoren einen Volks-
beschluss und macht ihn so rechtskriftig. Unter den iltesten Bedeutungen des Wortes,
so Agamben, »finden sich auch diese: >Verkiufer« bei einem Akt der Eigentumsiibertra-
gung, ferner >derjenige, der rit oder iiberzeugt, und schlieflich >Zeuge« (WAb 129)*.
Agamben fragt sich darum, was das gemeinsame Merkmal dieser augenscheinlich he-
terogenen Bedeutungen ist, zumal die urspriingliche Bedeutung darauf zielt, einen un-
vollkommenen Akt zu vervollstindigen.

Fir die Bedeutung des auctor als Verkdufer hilt Agamben fest, dass es bei einem Ver-
kauf zu einem Ubereinkommen mindestens zweier Parteien kommt, »bei dem das gute
Rechtdes Kaufers immer auf dem des Verkiufers beruht, der so dessen auctor wird« (WAb
130). Das durch den Kauf erworbene Gut wird dadurch autorisiert, dass Verkiufer_innen
dieses an andere abgeben.

Die Bedeutung der Ratgebenden und Uberzeugenden kniipft fiir Agamben an der
Bedeutung des Verkiufers an: Unsichere und z6gernde Subjekte erhalten durch den auc-
tor einen Impuls, eine Erginzung, die es den Subjekten erlaubt, »zur Tat zu schreitenc
(WADb 138). Der eigene Wille wird insofern autorisiert, als er das von auflen erhilt, was er
braucht, um sich tiber diesen gewiss zu sein.

In dieser Perspektive wird sodann fiir Agamben auch die Bedeutung des Zeugen als
auctor einsichtig: Anders als der festis, der dadurch zum Zeugen wird, dass er als Drit-
ter bei einer Auseinandersetzung von zweien zugegen ist, und dem superstes, dem eine
Erfahrung am eigenen Leib widerfahren ist, setzt der auctor fiir sein Zeugnis stets et-
was voraus, worauf er sich beziehen kann.*® Ein »Faktum, eine Sache oder ein Wort [..]
und dessen Wirklichkeit und Giiltigkeit« (WAb 130) soll durch den auctor beglaubigt oder
bestitigt werden. Wenn aber die Zeug_innen fiir die Sache biirgen, dann haben diese
immer mehr Autoritit als die Sache selbst. Kurzum: Der auctor steht »in Gegensatz zu

44 Das ist mit ein Grund, warum Agamben Felmans Asthetisierung des Zeugnisses kritisiert
(s. Anm. 20): Das Zeugnis gibt es fiir Agamben nur im Auftrag der vollstindigen Zeug_innen, d.h.,
dass er Felmans Argumentation gerade in ihr Gegenteil verkehrt: Nicht Gesang oder Dichtung er-
moglichen Zeug_innenschaft, sondern Dichtung ist allenfalls als Zeug_innenschaft moglich, weil
es diese gibt. Vgl. Sulk, Not grace, 77.

45  Ohne Verweis auf eine entsprechende Quelle.

46  Am Begriff des superstes kritisiert Agamben nicht nur, dass ethische und juristische Kategorien ver-
mischt wiirden, sondern dass es auf der Ebene der Versprachlichung zu einer Verschrankung zwei-
er Erzdhlinstanzen kommt, was mit einer Deckungsgleichheit von Weiterlebenden und lebenden
Toten gleichgesetzt werden kann, die Agamben ablehnt. Vgl. Zimmermann, Der Balkan, 396f.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

85


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Zeug_innenschaft und Sein

res« (WAD 130). In dieser Perspektive erscheint das Zeugnis, darauf will Agamben hinaus,
konstitutiv als defizitir, wobei es itberhaupt das Defizit ist, das die Zeug_innen —eben als
auctores — auf den Plan ruft. Das Zeugnis »impliziert stets eine wesentliche Dualitit, bei
der ein Mangel oder eine Unfihigkeit erginzt oder zur Giiltigkeit gebracht« (WAb 130f.)
wird. Damit erklirt sich auch, warum Emile Benveniste als urspriingliche Bedeutung des
Verbs augere »zum Sein bringen« (WAb 131) nennt:

»Die Antike kennt keine creatio ex nihilo, fiir sie impliziert jeder Schopfungsakt immer
ein Anderes, formlose Materie oder unvollkommenes Sein, das vervollkommnet oder
»zum Wachsen gebracht«werden mufl. Jeder Schépfer ist immer ein Mit-Schopfer, je-
der Autor ein Ko-Autor. Und wie der Akt des auctor den des Rechtsunfihigen vollendet,
wie er dem Beweiskraft verleiht, das sie von sich aus nicht besitzt, und Leben dem, das
allein nicht leben konnte, so laf3t sich umgekehrt sagen, dafd der Akt oder das Wort des
auctor-Zeugen lberhaupt erst Sinn erhalten durch den unvollkommenen Akt oder die
Unfihigkeit, die ihnen vorausgehen und die sie vervollstindigen.« (WAb 131)

In dieser Bestimmung der Zeug_innen als auctores zeigt sich nicht nur die soziale Di-
mension von Agambens Zeug_innenschafts-Verstindnis, sondern auch inwiefern sein
Zeug_innen-Begriff von einer doppelten Subjektivitit ausgeht.*” »Ein Akt des Autors,
der beanspruchte, von selbst giiltig zu sein, wire Unsinn, so wie das Zeugnis des Uberle-
benden Wahrheit und Existenzberechtigung nur dann besitzt, wenn es das Zeugnis des-
sen vervollstindigt, der nicht Zeugnis ablegen kann.« (WAb 131) Analog zu Vormund und
Miindel, Schépferin und Stoff, »sind Uberlebender und Muselmann untrennbar« (WAb
131). Eigentlich ihrer Autoritit beraubt, weil sie nie davon zeugen kénnen, wovon sie zeu-
gen sollten, bringen die Weiterlebenden die zum Sein, denen das Sein abhandengekom-
men ist: Der Mensch zeugt fiir die lebenden Toten, nicht weil er Mensch, sondern weil
er nicht lebender Toter ist. Das Zeugnis erwichst fiir Agamben aus dieser Verbindung,
wobei auch noch hier die Liicke aufrechterhalten wird: Die doppelte Subjektivitit ver-
bindet zwei Subjekte bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung ihrer jeweiligen Subjektivitit
bzw. Entsubjektivierung. Das ist gemeint, wenn Agamben von der »Einheit-Differenz«
(WAD 131) spricht, die das Zeugnis konstituiert.

Die Verbindung zwischen Subjektivierung und Entsubjektivierung, die zu zerbre-
chen scheint, wird mit der Vorstellung des Zeugnisses als Akt eines auctor greifbar:
Agamben versteht das Subjekt des Zeugnisses als ein konstitutiv gespaltenes. Nur im
Bruch, in der Spaltung, »in dieser Kluft und Verbindungslosigkeit« (WAD 131) hat es
Bestand. Zeug_innen sind »Subjekt[e] einer Entsubjektivierung« (WAb 132). Die bei-
den Subjekte sind voneinander unterschieden und doch untrennbar.*® Im Zeugnis der

47  Vgl.dazu Lérincz, Zeugnisgaben, 38f., der die Seinsweise der Zeug_innen als auctores in gabetheo-
retischer Perspektive beleuchtet und sie in Verbindung zu Agambens Uberlegungen zur Scham
stellt: »[D]er Beschenkte kann nur als solcher zum Subjekt werden, zugleich kann er die Gabe nur
annehmen, erverfigt nicht iiber sie, eher noch gibt er sie zuriick, d.h. er verzichtet in gewisser Wei-
se aus seinen Subjektstatus (Entsubjektivierung), und in dieser Duplizitat ergibt sich die Scham
(und nicht aus einem Schuld-Bewusstsein, das ein Effekt der falschen Deutung der Scham ist).«

48  An dieser Stelle misste konsequenterweise die Zweideutigkeit von Subjektivitiat genauer unter-
sucht werden: Insofern der Mensch Subjekt seiner Erfahrungen und Handlungen ist, ist er immer
gleichzeitig der, der erfahrt und etwas tut, und der, mit dem etwas geschieht (vgl. Grgn, Homo

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

Weiterlebenden begegnen sich diese und die lebenden Toten, »menschlich und nicht-
menschlich sind koextensiv und fallen dennoch nicht zusammen« (WAb 132). Es ist eine
»unauflosliche Teilung, die spaltet, aber das Gespaltene nicht trennt, weshalb Agamben
von einem »doppelten Uberleben« (WAb 132) spricht:*

»Das Uberleben des Nichtmenschlichen durch den Zeugen ist Funktion des Uberle-
bens des Menschlichen durch den Muselmann. Was grenzenlos zerstort werden kann,
ist das, was sich grenzenlos tiberleben kann.« (WAb132)

Esist dieses von Agamben postulierte doppelte Uberleben, das bei ihm dazu fiihrt, dass
der erste Grund fiir die von Felman und Laub eruierte Krise der Zeug_innenschaft, nim-
lich dass die Vollstrecker._innen der Bestialitit des Zweiten Weltkrieges darauf bedacht
waren, alle Beweise der Shoah verbaliter auszuloschen, aus den Angeln gehoben wird.
Das gilt allerdings, um meine Kritik an Agambens Position bereits anklingen zu lassen,
genau betrachtet eigentlich ausschliefilich auf sprachtheoretischer Ebene:*® Der doppel-
ten Unméglichkeit des Zeugnisses — die lebenden Toten als vollstindige Zeug_innen, die
nicht Zeugnis ablegen konnen, und die Weiterlebenden, die Zeugnis ablegen kénnen,
aber nicht vollstindige Zeug_innen sind — wird hier von Agamben nicht das letzte Wort
gelassen. Vielmehr stellt sie sicher, dass es nicht zu einer Wiederholung der héhnischen
Mahnung der SS an die Insass_innen der Lager kommt, wie sie Levi zu Beginn seines
Zeugnisses Die Untergegangenen und die Geretteten®* wiedergibt:

»Wie auch immer dieser Krieg ausgeht — den Krieg gegen Euch haben wir gewonnen.
Keiner von Euch wird iibrigbleiben, um Zeugnis abzulegen, aber selbst wenn einer da-
vonkommen sollte, wiirde ihm die Welt nicht glauben. Vielleicht wird es Vermutungen
geben, Diskussionen, Untersuchungen von Historikern, aber es wird keinerlei Gewif3-
heit geben, weil wir Euch samt den Beweisen zerstéren werden. Und selbst wenn ir-

subiectus, 19). Ich komme spéter (s. unten 11.5.5.) in meiner Kritik an Agambens Position darauf
zuriick.

49  Mills erkennt in dieser Vorstellung des doppelten Uberlebens die Grundziige einer sprachtheo-
retischen Ethik des Uberlebens: »[T]he survivors are human to the extent that they bear witness
to an impossibility of bearing witness, that is, of being inhuman. Hence, testimony arises in the
noncoincidental currents of the human and the inhuman, as the human being’s bearing witness
to the inhuman. This means that the ethics of witnessing that Agamben develops can be under-
stood as an ethics of survival, insofar as the human survives the inhuman in testimony [...].« (Mills,
Linguistic Survival, 201.) Vgl. auch dies., The philosophy, 81—105.

50 Dersprachtheoretische Zugang, der Agambens Reflexionen durchzieht, hat ihm wiederholt Kritik
eingebracht, weil er zu einer Mystifikation der Shoah fiihre. Vgl. besonders pointiert Meyer, Das
Wissen, 84f.: »Es ist oft bemerkt worden, Agambens Philosophie zeichne sich durch ihren Eklek-
tizismus aus. Bedenklicher scheint mir, dass der Mord an der [sic!] Juden hier zum Gegenstand
einer intellektuellen Rhetorik wird, die nicht das Geringste zum Verstidndnis des Geschehens bei-
tragt. Stattdessen desavouiert und entwertet der Absolutheitsanspruch, unter den sich diese Art
von Denken lber Auschwitz stellt, die iiberlieferten, notwendig liickenhaften Zeugnisse von Op-
fern wie Uberlebende der Shoah.« Vor allem aber: Agambens sprachtheoretischer Zugang fiihrt
zu erheblichen Spannungen seiner Vorstellung einer ontologisch gefassten doppelten Subjektivi-
tat. Ich komme spater (s. unten I1.5.5.) darauf zurick.

51 »Die Untergegangenen« (engl. the drownded) im Titel des Werkes meinen genau die lebenden To-
ten, die Menschen also, die im Lagermorast untergingen, in ihm ertranken und erstickten.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

87


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Zeug_innenschaft und Sein

gendein Beweis Ubrigbleiben und einer von Euch iiberleben sollte, werden die Leute
sagen, dafd die Dinge, von denen ihr da berichtet, zu ungeheuerlich sind, als dafs man
sie glauben konnte [..] Die Geschichte der Lager werden wir diktieren.«**

3.4. Weil ein Zeugnis sie sind und schweigend zeugen voneinander:
die soziale Dimension des Zeugnisses als Rest

Mit dem Zeugnis der Weiterlebenden werden die hohnischen Worte der SS fir Agam-
ben widerlegt. Dieser »Isolierung des Uberlebens vom Leben« (WAD 137) wird mit jedem
Zeugnis von Weiterlebenden widersprochen. Nicht, weil in ihnen das Nicht-Menschliche
und Menschliche, die lebenden Toten und die Weiterlebenden zusammenfallen, sondern
indem sie Zeugnis geben von der untrennbaren Teilung. Die sWahrheit< eines Zeugnisses
liegt denn fiir Agamben auch nicht darin begriindet, dass es zu einer »Ubereinstimmung
zwischen dem Gesagten und den Fakten, zwischen der Erinnerung und dem Geschehenc
(WAD137) kommt. Das klassische Wahrheitskriterium, wonach Wahrheit — ohne einfache
Anfithrungszeichen - in der Angleichung zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Satz
und Dingen besteht — »Veritas est adaequatio intellectus et rei«”® —, weicht bei Agam-
ben einem sprachlich relationalen Wahrheitsverstindnis: Die >Wahrheit« des Zeugnisses
hingt »von der unvordenklichen Relation zwischen dem Sagbaren und dem Unsagbaren,
zwischen dem Innen und dem Aufien der Sprache« (WAD 137£.) ab: »Die Autoritit des Zeu-
gen besteht darin, dafS er einzig im Namen eines Nicht-sagen-Konnens sprechen kann, d.h. darin,
dafS er Subjekt ist.« (WAb 138) Das ontologische Zeug_innenschafts-Verstindnis Derridas
taucht auch bei Agamben auf: Zeugnis kann es fiir Agamben nur dort geben, wo es einer-
seits Unmogliches zu sagen gibt und andererseits durch Entsubjektivierungen Subjekte
fehlen, die bezeugen kénnen. Kurzum: Die Weiterlebenden sollen sprechend werden, die
lebenden Toten sollen lebendig werden. Das Zeugnis hingt auch hier an seinen Subjek-
ten, ihrem Sein bzw. dem fehlenden Sein der Subjekte. Auctores sind die Weiterlebenden
darum gerade auch in der Hinsicht, dass das, was sie zum Sein bringen, eine Unmog-
lichkeit darstellt, die jedoch mit dem Akt des Bezeugens zur Wirklichkeit werden soll. Im
Unterschied zum Archiv, das der Erinnerung dient und sich dem Vergessen widersetzt,
verbiirgt das wahre Zeugnis die Unarchivierbarkeit, weil das, was hier bezeugt wird, nie
zu einem Ende kommen kann, zumal andernfalls doch wieder einem zu schnellen Ver-
stehen oder einem Euphemismus stattgegeben wiirde.>* Das Zeugnis hat und darf kein
télos, kein Ziel haben:*

52 Levi, Die Untergegangenen, 7, zitiert nach WAb 137, wo der Wortlaut nach dem italienischen Ori-
ginal wiedergegeben wird. Die deutsche Fassung zitiert an der genannten Stelle aus Wiesenthal,
Doch die Mérder, o.S.

53  Thomasvon Aquin, Summa theologiae |, q.16, a.2.

54  Vgl. WAb138:»Das Zeugnis verbiirgt nicht die faktische Wahrheit derim Archiv aufbewahrten Aus-
sage, sondern deren Unarchivierbarkeit, deren AuRerlichkeit dem Archiv gegeniiber: also die Not-
wendigkeit, mit der sie sich [...] der Erinnerung wie dem Vergessen entzieht.« Vgl. dazu Sulk, Not
grace, 58—61.

55  Darinzeigtsich einweiterer Aspekt, inwiefern bei Agamben von einer doppelten Unmoglichkeit des
Zeugnisses gesprochen werden muss: »[T]his paradoxical view prompts a dual movement: toward

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

»Wir miissen aufhéren, die Prozesse der Subjektivierung und Entsubjektivierung, das
Sprechendwerden des lebenden Wesens und das Lebendigwerden des sprechenden
Wesens [...] so zu betrachten, als ob sie ein télos hitten, [...] in dem Lebender und Spre-
chender, Nicht-Mensch und Mensch [...] sich in einer erreichten, vollendeten Mensch-
lichkeitverbinden, sich zu einer verwirklichten Identitdt zusammenfiigen.« (WAb138f.)

Dass Zeugnisse ohne Ziel sind, bedeutet indes fir Agamben nicht, dass sie sinnlos oder
vergeblich wiren. Wenn sie nimlich auch kein Ziel haben, so enthalten sie einen Rest: In
oder unter den Zeugnissen gibt es keinen Grund, »aber zwischen ihnen, in ihrer Mit-
te, [gibt es] eine irreduzible Kluft, in der jeder Terminus den Platz des Rests einneh-
men, Zeugnis ablegen kann« (WAb 139). Mit dem Terminus des Rests bezeichnet Agam-
ben »nichtirgendetwas, das iibrigbleibt«, sondern eine »Differenz«*. Einen Uberschuss,
eine Nicht-Identitit. Er findet diese Kategorie, wie sein nach Was von Auschwitz bleibt>’
verdftentlichtes Werk Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Romerbrief zeigt, in den pau-
linischen Briefen des Neuen Testaments.*®

Im dritten Kapitel dieses Kommentars beschiftigt Agamben sich mit dem griechi-
schen Partizip Perfekt dpwpiousvos/aphorismenos, iibersetzt es mit »ausgesondert«
und weist gleich zu Beginn darauf hin, dass es sich dabei um einen besonders wichtigen

both the insistence on the paradox as paradox and the necessity of working or playing out new
formulations to respond to the excess/lack that continually requires rearticulations that can never
reach total closure.« (LaCapra, Approaching Limit, 143.)

56  Agamben, Das unheilige Leben, 21.

57  Auch in Was von Auschwitz bleibt erortert Agamben in einem kurzen Abschnitt (a.a.0., 142f.) den
»theologisch-messianische[n] Begriff« (a.a.0., 142) des Rests, in dem er sich auf mehrere Stellen
aus dem Romerbrief bezieht. Das Ganze liest sich indes wie eine Kurzzusammenfassung seiner
Ausfithrungen in Die Zeit, die bleibt, weshalb ich mich im Folgenden auf dieses Werk beziehe.

58  Agambens Werk Il tempo che resta. Un commento alla Lettera ai Romani, das 2000 erschien und 2006
mit dem Titel Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Romerbrief ins Deutsche tibersetzt wurde, ist
das Ergebnis mehrerer Seminare, die Agamben zwischen 1998 und 1999 in Paris, Verona, Evanston
und Berkeley gehalten hatte. Die Form blieb dabei immer die gleiche: Agamben iibersetzt die ers-
ten zehn Worter des Rémerbriefes —»Paulus, zum Sklaven des Messias Jesus berufen, als Apostel
ausgesondert fiir die Verkiindigung Gottes« (Zdb 17) — und verteilt sie auf sechs (Seminar-)Tage,
denn, so die These Agambens, darin zeige sich die gesamte Botschaft des Apostels. (Standhartin-
ger, Paulus als politischer Denker, 82, vermutet hinter den zehn Worten aufierdem eine Anspie-
lung auf den Dekalog, um Agambens eigene These der »Neutralisierung von gesetzlichen Eintei-
lungen [..] durch das messianische Ereignis« [Zdb 24] zu unterstreichen.) Auf die sechs Tage folgt
ein Kapitel mit dem Titel »Schwelle oder tornada«, das sodann als Schlussstrophe dieser Sestine
gelten kann. Ganz grundsatzlich verfolgt Agamben mit seinem Kommentar das Ziel, »die Bedeu-
tung der Paulinischen Briefe als grundlegenden messianischen Text der westlichen Kultur wieder-
herzustellen« (Zdb11), weil er der Uberzeugung ist, dass »eine nunmehr zweitausendjahrige Praxis
des Ubersetzens und Kommentierens, die mit der Geschichte der christlichen Kirche zusammen-
fallt, den Messianismus [...] buchstablich aus dem Paulinischen Text gestrichen hat« (ebd.). Damit
istdas eigentliche Projekt benannt, ndmlich »den Sinn und die innere Form derjenigen Zeit zu ver-
stehen, die bei ihm [sc. Paulus] ho nyn kairés, die >Jetztzeitc, heifdt« (a.a.0.,12), oder in den Worten
Agambens: die Zeit, die bleibt. Eine instruktive Buch-Besprechung bietet Lohr, Hier geistert Paulus.
Vor allem aus historisch-kritischer Perspektive kritisiert wird Agambens Lesart von Frankemolle,
Aspekte der Zeit.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

89


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Zeug_innenschaft und Sein

Ausdruck handeln miisse, zumal Paulus seine Berufung zum Zeugen fiir Christus be-
reits im Brief an die Galater »mit einer Form desselben Verbums definiert und Gott als
den benennt, >der mich ausgesondert hat [aphorisas] im Bauch meiner Mutter und der
mich berufen hat durch seine Gnade« (Gal 1,15)« (Zdb 56).°° Mit dem Begriff aphorismenos
thematisiere Paulus, so Agamben, seine Vergangenheit, sein »Einst« (Gal 1,13), zumal
das griechische aphorismenos die Ubersetzung fiir das hebriische 0°winB/peruschim ist
und damit auf Paulus’ einstigen Stand als Pharisier hinweise (Phil 3,5).%° Weil fiir die
Pharisder — im Unterschied zu anderen Stromungen des damaligen Jidinnen_Juden-
tums — das Halten des Gesetzes nicht nur die schriftliche, sondern ebenso die miindliche
Tora impliziert, die wie ein Zaun um das Gesetz steht und es so vor jeglichem unreinen
Kontakt schiitzen soll, miisse die »Wand der Trennung« in Eph 2,14 als »Zwischenwand
des Zauns« iibersetzt werden. Paulus nehme demgemif} seine einstige Bezeichnung
ironisch auf, insofern seine jetzige Aussonderung zum Apostel fiir Christus »nicht mehr
an einem nomos, sondern an der messianischen Verkiindigung [...] ausgerichtet ist« (Zdb
58). Mit der messianischen Verkiindigung wird also jene Mauer niedergerissen, welche
die Pharisier einst um die Tora gebaut haben, »um sie vor dem am-hares und vor den
gojim, den Nichtjuden, zu schiitzen«(Zdb 58).

Wenn aber das messianische aphorismenos einerseits die Aussonderung des pe-
ruschim aufnehme, sie andererseits teile, »dann impliziert aphdrisménos sozusagen eine
Aussonderung der zweiten Potenz, eine Aussonderung der Aussonderung selbst, die
die Teilungen des pharisdischen Gesetzes teilt und durchquert« (Zdb 58). Innerhalb
der zahlreichen paulinischen Teilungen spiele vor allem diejenige zwischen odp§/sarx
und mvebpo/pneuma (Fleisch/Hauch) eine entscheidende Rolle, denn die durch den
Messias zerstorte »Wand der Trennung« aus Eph 2,14 fillt »mit dem nomos ton entolon,
dem >Gesetz der Gebote« zusammen, das die Menschen in >Beschnittene< und >Nichtbe-
schnittene« geteilt hatte« (Zdb 59). Daraus folgt fiir Agamben: »Das Prinzip des Gesetzes

59  DerBegriff thematisiert fiir Agamben indes eine Problematik, um die sich weite Teile seines Textes
drehen: »Wie ist es moglich, dafd Paulus, der den Universalismus und das messianische Ende jeder
Trennung zwischen Juden und Heiden predigt, sich auf sich selbst als einen >Ausgesonderten<be-
zieht? In Eph 2,14f. sagt Paulus ausdriicklich, dafl der Messias >aus zwei eins gemacht hat und die
Wand der Trennung [to mesétoichon tou phragmoii] zerstort hatc. Das ist ein starker Ausdruck, da er
eine grundlegende Setzung des Judentums in Frage stellt [..].« (Zdb 56) Wenn der Sinn der messia-
nischen Verkiindigung darin liege, dass diese Mauer niedergerissen ist—darauf wiirden doch auch
die Ausfithrungen im Galaterbrief zum Antiochenischen Zwischenfall (Gal 2,12-14) hinweisen—, sei
es doch hochst fragwiirdig, dass Paulus sich weiterhin als Ausgesonderten definiere. Doch gera-
de damit sei das eigentliche Problem benannt, das sich mit diesem Begriff stelle: »das Problem
des Universalismus bzw. des mutmaflichen Universalismus bei Paulus« (a.a.0., 57). Zum Problem
des Universalismus, das Ausdruck der Kritik Agambens an Badious Paulus-Lektiire (Badiou, Die
Begriindung) ist, vgl. Finkelde, Streit um Paulus.

60 Theologisch durchaus zu Recht fragt Hohn an dieser Stelle kritisch nach, ob nicht ein Unterschied
zwischen dem »Sichabsondern« und dem »Abgesondertwerden« besteht, »der iiber die Gramma-
tik hinausgeht. Das eine ist man durch eigene Wahl und Entscheidung, das andere durch Beru-
fung und gottliche Gnade. Wer von Saulus zum Paulus, vom Pharisder zum Apostel wurde, ist
gleich zweifach ein >Ausgesonderter« (Hohn, Messianische Zeit, 312). Dann aber kénnte Paulus
—als doppelt Ausgesonderter—auch jemand sein, der sich von einer restlosen Abgrenzung restlos
abgegrenzt hat, was Agamben jedoch bestreitet.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

ist also die Teilung.« (Zdb 59) Dieses Prinzip entwickle Paulus nicht selbst, sei doch auch
in der Hebriischen Bibel das Konzept »Volk« — durch oy/am und *13/goj. bzw. 0*13/gojim
— immer schon geteilt. »Krude« sei nur, dass Paulus die Einteilung von Juden und
Nichtjuden »in der Antithese beschnitten/unbeschnitten zum Ausdruck bringt« (Zdb
60). Die Agambens Paulus-Lektiire leitende Frage ist in der Folge: »Wie gelingt es ihm
[sc. Paulus], die nomistischen Einteilungen des Gesetzes in messianischer Perspektive
zu neutralisieren?« (Zdb 61) Agambens Antwort: Paulus stelle diesem genannten Gesetz
nicht ein anderes, ein »dem ersten zwar dhnliches, aber universelleres Gesetz« (Zdb 61)
gegeniiber, sondern der messianische Aphorismus orientiere sich vielmehr an diesen
nomistischen Teilungen, insofern er sie »durch einen weiteren Schnitt« (Zdb 61) teile: ein
Schnitt zwischen sarx und preuma.

Die erste, nomistische Teilung zwischen Juden und Nichtjuden »ist deutlich, was
ihr Kriterium betrifft (beschnitten/nichtbeschnitten), und erschépfend, was ihre Funk-
tionsweise betrifft, da sie die Ganzheit sMenschen« in zwei Gruppen aufteilt, ohne einen
Rest ibrigzulassen« (Zdb 62). Die zweite Teilung, sprich Paulus’ Teilung zwischen Fleisch
und Hauch, »fillt nicht mit derjenigen zwischen Juden und Nichtjuden zusammen, ist
ihr aber auch nicht duflerlich: Vielmehr zerschneidet sie die Teilung selbst« (Zdb 62). Dies
ist es, was Agamben die »Teilung der Teilung« nennt und in der Folge als »Schnitt des
Apelles« definiert. Er rekurriert damit auf die in Walter Benjamins Passagenwerk wie-
dergegebene Geschichte von Plinius iiber den Wettkampf zwischen den Kiinstlern Apel-
les und Protogenese:® Letzterer zeichnet eine so feine Linie, »daf} sie nicht von einem
menschlichen Stift zu rithren scheint« (Zdb 62), doch Apelles teilt diese Linie mit einer
noch feineren Linie. »Der messianische Aphorismus ist in diesem Sinn ein Schnitt des
Apelles, der nicht ein eigentliches Objekt hat, sondern der die vom Gesetz definierten
Teilungen teilt.« (Zdb 62) Diese Teilung hat zur Folge, dass Paulus in R6m 2,28-29 die
Gruppe der Juden der nomistischen Teilung in Juden nach dem Fleisch und Juden nach dem
Hauch unterteilt sowie — obwohl das Paulus an genannter Stelle nicht tut! - in Nichtju-
den nach dem Fleisch und Nichtjuden nach dem Hauch. Ergo bewirke der Schnitt des Apel-
les, dass genannte These, wonach die nomistische Teilung deutlich und erschépfend ist,
nicht mehr zutreffend sei, »weil es immer Juden geben wird, die Nichtjuden sind, und
Nichtjuden, die Nicht-Nichtjuden sind« (Zdb 63).

Die Folge aus der Teilung der Teilung ist sodann ein Rest, der nicht »eine mef3bare
Zahl oder ein positives und substantielles Uberbleibsel« ist, »das allen vorhergehenden
Teilungen entsprechen wiirde und das [...] in sich die Fihigkeit triige, alle Differenzen zu
tiberwinden« (Zdb 63). Wihrend fur die erste Teilung galt: tertium non daretur, ist der Rest
der zweiten Teilung nun dieses Dritte, das die »Form einer doppelten Negation« (Zdb 63)
annimmt: Nicht-Nichtjude. Paulus selbst habe indes dieses »logische Paradigma« (Zdb
63) bereits in 1 Kor 9,20-23 entwickelt: »Wer im messianischen Gesetz ist, ist nicht-nicht
im Gesetz.« (Zdb 63) Oder anders formuliert: »Wer im messianischen Gesetz ist, verkor-
pert [..] eine Nicht-Nicht-Positionierung.«** Es sind keine distinkten Identititen, die
sich nach der Teilung gegeniiberstehen, zumal sich der wahre Jude und der wahre Christ

61 Vgl. Plinius, Naturgeschichte, 69.
62  Finkelde, Streit um Paulus, 316.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

91


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Zeug_innenschaft und Sein

ohnehin nur im Geist identifizieren lassen wiirden, der Geist folglich fiir Agamben keine
quantifizierbare Grofe ist.*

Was Agamben hier fiir das Verhiltnis zwischen Jidinnen_Juden und Christ_innen
bzw. der Nicht-Identitit als Resultat der Konversion des Paulus vom Juden zum Christen
zu bedenken gibt, vermag in der Tat Erhellendes fiir das Zeug_innenschafts-Verstind-
nis Agambens beizutragen. Denn was Agamben mit der These, wonach das Zeugnis kein
Ziel, aber einen Rest zum Ausdruck bringt, implizit sagt, ist, dass das Zeugnis eine dia-
lektische Aufhebung,® d.h. eine Negation der Negation auf der Hegel'schen Linie von
Negieren und darin zugleich Bewahren ist.

Hegel bestimmt die dialektische Aufhebung als aus drei Momenten bestehend: die
Negation im Sinne der Beendigung, Uberwindung und des Unwirksam-Machens, die Be-
wahrung im Sinne des Erhaltens und schlieflich die Evhhung im Sinne der Integration

63 Vgl.a.a.0,315. Agambens Konzept des paulinischen Schnitts des Apelles und der daraus resultie-
rende Rest enthilt indes bei genauerer Betrachtung, darauf hat mich Luca Di Blasi zum ersten Mal
hingewiesen, einen doppelten Denkfehler: Die erste Teilung, bei der es ein Drittes nicht geben soll
und die sodann deutlich sei, »was ihr Kriterium betrifft [...], und erschépfend, was ihre Funktions-
weise betrifft« (Zdb 62), ist eine contradictio in adjecto, die sich unter dem Stichwort Cender Trouble
subsumieren lasst: Was bzw. wen Agamben ndmlich mit dem Kriterium von »beschnitten/unbe-
schnitten« vollig aufien vor lasst, sind die judischen Frauen. Es sei denn, Jidinnen wiirden zum
Teil der Nichtjuden gehoren, was unmoglich gemeint sein kann. Nun kann argumentiert werden,
dass Agamben bereits an dieser Stelle womaoglich implizit mit der Unterscheidung von adp€/sarx
und iveOpa/pneuma argumentiert, was de facto nicht der Fall ist und — darin zeigt sich der eigent-
liche Widerspruch —auch dann die Teilung nicht deutlich ware, zumal auch Nichtjuden in diesem
Sinne beschnitten sein kénnten. Diesen Beobachtungen folgend, bedeutet das, dass Agambens
erste Teilung grundsatzlich nur retrospektiv erklart werden kann, aber gerade dann nicht gleich-
zeitig deutlich und erschépfend sein kann: Die urspriingliche Teilung anhand der Beschneidung ist
nur dann deutlich, wenn sie retrospektiv als Teilung im Fleisch verstanden wird. Aber genau dann
ist sie nicht erschopfend, weil damitJidinnen von der Teilung ausgeschlossen sind. Sie ist jedoch
erschopfend, wenn sie retrospektiv als Teilung im Geiste verstanden wird, weil sie dann Frauen
miteinschliefit, allerdings ist die Teilung dann nicht deutlich, da, wie bereits erwahnt, auch Nicht-
juden in diesem Sinne beschnitten sein kdnnten. Hinzu kommt, dass Agamben postuliert, Paulus
gehe in Rom 2,28-29 von der Unterscheidung zwischen beschnitten und unbeschnitten aus, weil
diese Unterscheidung die Juden selbst vollziehen wiirden und [sie]darum auch fiir alle anderen
zu gelten habe. Das heifst, Agamben geht von vornherein von einem Gruppen-Denken aus, das
jedoch im weiteren Kontext von Rém 2 kritisch in Frage gestellt werden muss: Paulus scheint mit
»Fleisch« und »Geist« in den Versen 26—27 gerade nicht zwei neue Mengen, jedoch zwei Dimensio-
nenzuimplizieren, zumal der Unbeschnittene (wortlich: die Vorhaut) sowohl die natiirliche, sprich
die fleischliche als auch die metaphorische Dimension implizieren kann, wobei Letztere in diesem
Kontext die Gesetzlosigkeit meint. Agambens Denkfehler besteht erstens darin, zwei Begriffe, die
sich gewissermafien erst aus der Teilung der Teilung ergeben — die Deutlichkeit und die Vollstdn-
digkeit —, als gegeben vorauszusetzen, die jedoch den Widerspruch nicht aufldsen, und zweitens
davon auszugehen, dass sie durch Paulus bereits dort bei der ersten Teilung vorliegen. Dadurch
entsteht ein unmoglicher Begriff eines urspriinglichen Jidinnen_Judentums, das Ausgangspunkt
fiir die paulinische Operation sein soll. Das miisste an anderer Stelle ausfiihrlicher problematisiert
werden.

64  Vgl. De la Durantaye, A Critical Introduction, 301.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

auf hoherer Ebene.® Was dabei bei Agamben gleichsam rauskommt, ist der Rest. Ent-
sprechend hilt Agamben in Was von Auschwitz bleibt fest:

»Im Begriff des Rests fallt die Aporie des Zeugnisses zusammen mit der messianischen.
Wie der Rest von Israel weder das ganze Volk ist noch ein Teil von ihm, sondern gerade
die Unméglichkeit fiir das Ganze fiir den Teil bedeutet, mit sich selbst und miteinander
zusammenzufallen; [..] so sind die Zeugen von Auschwitz weder die Toten noch die
Uberlebenden, weder die Untergegangenen noch die Geretteten, sondern das, was als
Rest zwischen ihnen bleibt.« (WAb 143)

In dieser Logik des zugleich Negieren und Bewahrens, das einen Rest zur Folge hat, ver-

steht Agamben die Sprache des Zeugnisses, das also, was hoérbar wird, wenn Weiterle-

bende in ihrer doppelten Subjektivitit Zeugnis ablegen. Agamben bemiiht dafiir den Fall

einer toten Sprache.

Jede Sprache wird von zwei gegensitzlichen Tendenzen durchzogen. Wihrend die

eine auf »Innovation und Transformation« zielt, hat die andere »Invarianz und Bewah-

rung« (WAD 139) zum Ziel. Letztere steht fiir die grammatikalische Norm, wohingegen
die erste »einer Zone der Anomie« (WAbD 139) entspricht. Was die beiden Tendenzen ver-
bindet, ist das sprechende Subjekt. Dieses ist folglich auctor der Sprache. Wenn nun aber

im Sprechen »die Beziehung zwischen Norm und Anomie, zwischen dem Sagbaren und

65

Vgl. Hegel, Wissenschaft, 93ff. »Das Aufheben stellt seine wahrhafte gedoppelte Bedeutung dar,
welche wir an dem Negativen gesehen haben; es ist ein Negieren und ein Aufbewahren zugleich;
das Nichts, als Nichts des Diesen, bewahrt die Unmittelbarkeit auf und ist selbst sinnlich, aber ei-
ne allgemeine Unmittelbarkeit.« (A.a.0., 94.) Dass sich Agamben dieses Verstandnisses bedient,
zeigt sich etwa in seinen Auseinandersetzungen mit der von Paulus postulierten Opposition von
Clauben und Cesetz bzw. der »paradoxe[n] Figur des Gesetzes im messianischen Ausnahmezu-
stand vopog Ttiotewg/nomos pisteos, Gesetz des Glaubens< (Rém 3,27)« (Zdb121). In jener Oppositi-
on, dem »Antagonismus zwischen epangelia-pistis und nomos« (a.a.0., 107), entdeckt Agamben ei-
nen Wortgebrauch, der »fiir einen Philosophen zumindest (iberraschend ist« (a.a.0.,109). Es han-
delt sich um das in diesem Zusammenhang von Paulus gebrauchte Verb katapyeiv/katargein. Mit
diesem Verb driickt Paulus das Ungiiltig-Werden des Gesetzes aus und Agamben (ibersetzt es sei-
ner lexikalischen Bedeutung nach mit »unwirksam machen« und »deaktivieren«, denn die positi-
ve Entsprechung zu katargein sei evepyeiv/energein. Dieser Zusammenhang zeige sich deutlich in
R6m 7,5f.: »Denn als wir im Fleisch waren, waren die Leidenschaften der Stinden durch das Gesetz
wirksam [energeito] in unseren Gliedern, so dafd wir dem Tod die Frucht brachten; jetzt aber sind
wir deaktiviert [katergethemen, sunwirksam gemacht< vom Cesetz« (a.a.0.,110). Luther schliefilich
Ubersetzte katargein mit »aufheben«, d.h. mit jenem Wort, das Hegel zur Begriindung seiner Dia-
lektik gereicht. Wenn darum katargein als Aufhebung wiedergegeben wird, bilden in Rém 3,31 —
»Heben wir das Gesetz auf durch den Glauben? Das sei ferne, sondern wir richten das Gesetz auf«—
Annullieren (katargein) und Aufrichten (iotaveiv/histanein) nicht langer einen Gegensatz. Die von
Paulus ausgerufene »Gerechtigkeit ohne Gesetz« steht dann auch nicht fiir dessen Negation, son-
dern seine Erhéhung. Der Glaube — die Gerechtigkeit ohne Gesetz — ist folglich »die Realisierung
und Erfullung — das pléeroma — des Gesetzes« (a.a.0., 121). Dabei miisste auch die Wendung »Ge-
rechtigkeit ohne Gesetz« noch einmal problematisiert werden, denn nach Rém 3,21-28 bezeugt
gerade das Gesetz/die Tora die Gerechtigkeit aus Treue/Glauben, ndmlich im Sinne von Gen 15,6.
Esisteine Gerechtigkeit, die nicht aus dem Tun der Werke des Gesetzes, sondern aus dem Glauben,
der mtiotig/pistis resultiert, nach Paulus: des Gottvertrauens Jesu Christi selbst. Vgl. dazu Frettl6h,
Theologie des Segens, 317—326.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

93


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Zeug_innenschaft und Sein

dem nicht Sagbaren zerbricht, dann stirbt die Sprache, und es tritt eine neue sprachli-
che Identitit ins Bewuf3tsein« (WAb 139). Das geschieht gemafd Agamben in der doppel-
ten Unmoglichkeit des Zeugnisses. Der Rest ist die Sprache des Zeugnisses. Als lebende
Sprache wird sie gesprochen, »als sei sie tot« (WAb 141). Als tote Sprache wird sie gespro-
chen, »als sei sie lebendig« (WAD 141). Als diese nicht nicht-tote und als nicht nicht-leben-
dige Sprache ist sie indes nur moglich, insofern sie der Rest zweier verschiedener Sub-
jekte ist. Das Subjekt des Zeugnisses von der Shoah ist nicht mit sich selbst identisch,
weil es sich, wie gezeigt, tatsichlich um zwei Individuen handelt.®® Wihrend bei Der-
rida die Identitit der Zeug_innen »in der auratischen Unteilbarkeit der Stimme«* das
Zeugnis eint und authentifiziert, so ist es bei Agamben gerade die soziale Dimension des
Zeugnisses, insofern Zeug_innenschaft »stets eine wesentliche Dualitit [impliziert], bei
der ein Mangel oder eine Unfihigkeit erginzt und zur Giiltigkeit gebracht« (WAb 130f.)
wird.®®

Sowohl Derrida als auch Agamben nehmen in ihren Uberlegungen zum Phinomen
und dem Begrift der Zeug_innenschaft den Ausgang in der Aporie eines epistemischen
Zeug_innenbegriffs:*® Das Wissen von Zeug_innen griindet in einer Erfahrung, die
sich nicht vermitteln ldsst. Derrida bleibt letztlich in dieser Aporie gefangen, vor allem
verharrt das bezeugende Subjekt aufgrund seiner ontologischen Gespaltenheit in der
Einsamkeit. Die aporetische Bleibe der Derrida’schen Zeug_innen ist eine einsame.
Bei Agamben hingegen wird diese Aporie wenn nicht aufgeldst, so doch zumindest
geofinet, insofern er sie grundlegend als relationale versteht: Das Zeugnis als Artikula-
tion des Widerfahrenen setzt nicht nur zwei Subjekte voraus, sondern diese sind auch
stets aufeinander bezogen. In der unmoglichen Moglichkeit, Zeugnis zu geben, erkennt
Agamben darum die soziale Dimension der Zeug_innenschaft. Dabei versteht Agamben
die soziale Dimension des Zeugnisses nicht in der Art, dass Weiterlebende das Zeug-
nis der lebenden Toten komplementieren — damit wiirde die Entsubjektivierung doch
wieder aufgehoben —, sondern sie besteht darin, dass sie gerade ihre soziale Differenz
benennt bzw. zur Sprache bringt: Die soziale Dimension ist eine soziale Differenz.”
Wohl sprechen Weiterlebende als auctores fiir die lebenden Toten, aber was ihr Zeugnis
verifiziert, ist das, was dabei entsteht, woriiber sie selbst aber nie verfiigen: der Rest. Die
Derridasche Bleibe steht in Analogie zum Agamben’schen Rest — im Unterschied, dass
Letzterer nie einsam ist. Was in diesem Rest passiert, ist »das Stattfinden einer Sprache
als Ereignis einer Subjektivitit« (WAD 144). Dieses Ereignis lisst sich darum als ein nicht
Nicht-Sprechen, ein schweigendes Sprechen und sprechendes Schweigen verstehen.
Oder, so ein weiterer Erklirungsversuch Agambens, als Glossolalie, als Zungenrede.

66 Vgl EE 97.

67 Ebd.

68  Vgl. Hallander, The Pedagogical Possibilities, 47: »Taking into account that the testimony is an ini-
tially impossible thing [...], and to understand it instead as a remnant that exists between the two
witnesses, opens up the importance of leaving room for the impossible with the language itself.
It is when the rescued witness enters, acts and testifies instead of those who have become >de-
subjectivized«[...] that there are ethical and political possibilities.«

69 Vgl EE 98.

70  Vgl. fiir die politischen Konsequenzen dieses Verstindnisses Hetzel, Jenseits von Mehrheit,
107-113.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

Im Rekurs auf Ingeborg Bachmanns Diktum »Ich ohne Gewihr!«”* gibt Agamben zu
bedenken, dass jeder sprachliche Akt »etwas wie eine Entsubjektivierung« (WAb 99) ein-
schlieRt. In der religiésen Tradition meint die Glossolalie das Sprechen einer Person, die
nicht weif}, was sie spricht. Das Prinzip der Sprache wird hier »etwas Fremdes und >Bar-
barisches«™ (WAb 99). Seit Ferdinand Saussure unterscheidet die Linguistik das System
sprachlicher Zeichen (»langue«) von der konkreten Rede (»parole«): Nichts im System
der Rede verweist darauf, wie die Zeichen zu verwenden sind. »Die Welt des Zeichens
ist geschlossen«”, hat darum Benveniste im Anschluss an Saussure gesagt. »[Vlom Zei-
chen zum Satz gibt es keinen Ubergang, weder durch Syntagmatisierung noch in ande-
rer Weise. Ein Hiat trennt sie.«”* Die Frage ist darum, wie eine Aneignung der Sprache
durch die Sprechenden moglich ist. Agamben verweist dafir auf deiktische Ausdriicke
wie »ich«, »du«, »dies«, »hier« und »jetzt«. Diese lassen sich — im Unterschied zu allen
anderen Wortern, die eine lexikalische Bedeutung besitzen — nur definieren in Bezug auf
die jeweilige Rede, in der sie vorkommen: »Ich kann nur als >Redewendungs, nicht als Ge-
genstand definiert werden, wie es bei einem nominalen Zeichen der Fall ist. Ich bedeutet
die Person, welche die gegenwirtige [jeweilige Rede], die ich enthilt, aussagt.«” Benve-
niste, und mit ihm Agamben, schlief3t daraus, dass ohne Rede kein Ich existiert. Nur in-
dem mensch spricht, existiert das Ich. Das Sprechen ist eine Subjektivierung. Zeitgleich
kommt es aber zu einer Entsubjektivierung. »Zu sprechen, sich der Sprache zu bedienen
und damit etwas auszusagen, ist sowohl das Sich-Auflésen des Subjekts an die Sprache
als auch die Infragestellung des Systems der Sprache.«’® Die sprechende Person muss
sich selbst verlieren, um sich mit dem Ich wiederzufinden, d.h. neu zu identifizieren.
Indem »der Sprecher >Ich« sagt, erklirt er sich zum Subjekt der Rede, gleichzeitig aber
tritt er in eine Distanz zu sich und seinen unmittelbaren Erlebnissen«”:

»[D]as Lebewesen, das sich im Akt der Aussage, indem es ich sagte, sich selbst voll-
kommen vergegenwadrtigte, stofdt seine Erlebnisse in eine bodenlose Vergangenheit
zuriick, kann nicht mehr unmittelbar mit ihnen zusammenfallen.« (WAb107)

71 Bachmann, Frankfurter Vorlesungen, 218.

72 Das»Barbarische« ist eine Anspielung auf 1Kor 14,11: »Wenn ich nun die Bedeutung der Sprache
nicht kenne, werde ich fiir den, der spricht, ein Barbar sein und der, der in mir spricht, wird ein
Barbar sein.« (Vgl. WAb 99.)

73 Benveniste, Probleme, 65.

74  Ebd. Agamben beschiftigt sich hier ausfiihrlich mit Foucaults Archiologie des Wissens, um sich von
dessen Position zu distanzieren: Foucault untersucht das AuRen des Aussageaktes (»parole«) un-
abhéngig von seinem Inhalt. Verantwortlich ist fiir diesen gemaf Foucault weder ein »lch« noch
ein »transzendentales« Bewusstsein. Das Subjekt ist lediglich »die Inexistenz, in deren Leere die
Sprache sich rastlos und unaufhérlich ausbreitet« (Foucault, Schriften in vier Binden, 672). Die
Zeug_innen-Aussage kann bei Agamben jedoch nie das Subjekt komplett suspendieren (vgl. Ort-
ner, Poetologie, 298).

75  Benveniste, Probleme, 281.

76  Deuring, Was dazu gehort, 184.

77 Schmidt, Fiir den Zeugen, 96.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

95


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96  Zeug_innenschaft und Sein

Esistdie Nicht-Identitit’®, die Differenz des Individuums zu sich selbst, welche die Sub-
jektivitit, das Sein, das auf dem sprachlichen Ereignis beruht, stiftet:

»Wenn ein Subjekt zum ersten Mal in Gestalt eines Bewufitseins erscheint, dann ge-
schieht dies also, indem eine Trennung zwischen Wissen und Sagen markiert wird:
Der Wissende macht die Erfahrung einer schmerzlichen Unmaoglichkeit zu sagen und
der Sprechende die Erfahrung einer ebenso bitteren Unmadglichkeit zu wissen.« (WAb
107f.)

In diesem Hiat zwischen den Wissenden, den lebenden Toten, und den Sprechenden,
den Weiterlebenden, ereignet sich das Zeugnis als Rest. Kiirzer: Der Restist die_der Zeu-
gin_Zeuge.” Oder nicht so sehr die Zeugin, aber »testimony as that which consists of an
always-already and a never-before, and which is but a call to testimony«®*°. Wo also am
Anfang von Agambens Uberlegungen die Liicke steht, steht am Schluss der Rest. Wenn
es den Weiterlebenden gelingt, »die Unmoglichkeit zu sprechen zum Sprechen zu brin-
gen« (WAD 143), ereignet sich der Rest als vollstindiges Zeugnis. Das bedeutet, dass im
Rest die lebenden Toten als vollstindige Zeug_innen konstituiert werden.® Dann aber
ist »die Grundlage alles Leugnens selbst widerlegt« (WAD 143):

»Wenn der Uberlebende nicht von der Gaskammer oder von Auschwitz Zeugnis ablegt,
sondern fiir den Muselmann, wenn er allein von einer Unméglichkeit zu sprechen her
spricht, dann kann sein Zeugnis nicht geleugnet werden. Auschwitz — das, von dem
Zeugnis abzulegen nicht mdglich ist—ist absolut und unwiderleglich bewiesen.« (WAb
143f))

Die Krise der Zeug_innenschaft endet bei Agamben im sozialen Gefiige, dem Wechselver-
hiltnis von Weiterlebenden und lebenden Toten, welches sich schliefllich bzw. im besten
Falle »in der Paradoxie der Zone der Ununterscheidbarkeit authebt«®:

»Weil es Zeugnis nur gibt, wo es eine Unmoglichkeit zu sagen gab, weil es einen Zeu-
gen nur gibt, wo eine Entsubjektivierung stattfand — deswegen ist der Muselmann tat-
sichlich der vollstindige Zeuge, deswegen ist es nicht moglich, den Muselmann vom
Uberlebenden zu trennen.« (WAb 138)

Das letzte Wort haben in Agambens Reflexionen denn auch die Weiterlebenden als le-
bende Tote: Agamben zitiert 8 Zeugnisse aus Klodzinskis und Ryns Untersuchungen zu
denlebenden Toten. Die Studie enthilt 89 Zeugnisse. Zehn von ihnen stammen von Men-
schen, die den Zustand des lebenden Toten iiberlebt haben und nun versuchen in Worte
zu fassen, was ihnen widerfahren ist.®> Denn fiir Agamben ist klar: Im Satz Ich war ein
lebender Toter findet Levis Paradox seine extreme Formulierung: Nicht nur wird damit

78  Vgl. dazu auch Agambens Ausfithrungen in ders., Kindheit, insbes. 56.

79  Vgl. Edkins, Whatever Politics, 81.

80 Diittmann, Never Before, 5.

81 Vgl. Lundemo, Montage, 193: »This [sc. Levis] Paradox instigates a lacuna within the position of the
witness itself, and which in the end is a division between the human and the non-human, the living
and the dead. The lacuna of the testimony is finally also a remnant of the subject itself.«

82  Kliinder, Politischer Pessimismus, 347.

83  Vgl. Ktodzinski/Ryn, An der Grenze, 121-124.

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMdglichkeit des Zeugnisses

dem Paradox nicht widersprochen, sondern es wird »aufs genauste bestitigt«: »Ich, der
ich hier spreche, war ein Muselmann, war also derjenige, der auf keinen Fall sprechen kann [...].«
(WAD 144) Der Rest, das vollstindige Zeugnis in der doppelten Unméglichkeit wird hier
mit Hinden greifbar. Die Frage bleibt indes: fiir wen? Emmanuel Lévinas wiirde sagen:
fiir die anderen.

am 14.02.2026, 09:21:38. @

97


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 09:21:38. @


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

