
3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit

des Zeugnisses

Vor allem imRahmen seinerHomo-Sacer-Trilogie hat sichGiorgio Agambenmit demBe-

griff und Phänomen der Zeug_innenschaft im Anschluss an die Shoah beschäftigt.1 Da-

bei schlägt er, zumindest auf den ersten Blick, einen ähnlichenWegwieDerrida ein: Das

Agamben’sche Zeugnis zeichnet sich durch seine Leerstelle, seine Differenz und Lücke

aus. Auch Agamben geht davon aus, dass Zeug_innenschaft eine unmögliche Möglich-

keit, eine Aporie, eine contradictio in adjecto darstellt, insofern Weiterlebende der Shoah

eigentlich die Koinzidenz »von Fakten und Wahrheit, von Konstatieren und Verstehen«

(WAb 8) zu leisten hätten, darin aber gerade versagen. Diese Nicht-Koinzidenz ist es

dennauch,dieAgambendie »Aporie vonAuschwitz« (WAb 8)2 nennt.Dabei ist fürAgam-

1 Was von Auschwitz bleibt ist der dritte Teil von Agambens ursprünglich auf drei Bände angelegten,

aber letztlich in neun Bänden erschienenenHomo-Sacer-Projektes. Die Grundlage dieses Projektes

ist Aristoteles’ Unterscheidung zwischen βίος/bios und ζωή/zoe in der Nikomachischen Ethik. In ihr

erkennt Agamben die Spaltung der Identität in ein vergesellschaftetes Wesen (bios politikos) und

das bloße Leben (nudavita). Diese Spaltungprägt, soAgamben, das politischeDenkendesWestens

bis heute (Agamben, Homo sacer, 11f.). Die Figur desHomo sacer ist dem römischen Recht entlehnt

und dient der genannten Unterscheidung zwischen bios und zoe. Dabei geht Agamben von einer

doppelten Bedeutung des Wortes sacer aus: Es bedeutet sowohl heilig als auch ausgestoßen. In

diesem Konzept erkennt Agamben einen Raum jenseits von Recht und Kultur, der nicht erst durch

die Ausstoßung des fremden und anderen Lebens konstituiert wird, sondern von jeher der west-

lichen Geschichte eingeschrieben ist. Diese Entwicklung versteht Agamben in Anlehnung an Fou-

cault als Biopolitik (a.a.O., 127f.): Das Individuumwird durch einen totalitären Zugriff angegangen,

d.h., aufgrund von Terror und globalen Fluchtbewegungen werden die Grund- und Freiheitsrechte

außer Kraft gesetzt. Damit wird der Ausnahmezustand zum neuen Paradigma des Regierens. Die

wichtigsten von Agamben herangezogenen Gesprächspartner_innen dieses Projekts sind Hannah

Arendt, Walter Benjamin, Michel Foucault, Martin Heidegger und Carl Schmitt.

2 Agamben verwendet in seinen Texten (fast) ausschließlich den Begriff »Auschwitz« als Bezeich-

nung für die Ermordung des europäischen Jüdinnen_Judentumswährend des ZweitenWeltkriegs,

weil er den Begriff des »Holocausts« sowohl etymologisch als auch aufgrund seines historischen

Gebrauchs für unangebracht bzw. falsch konnotiert hält (vgl. WAb 25–28). Auch den Begriff der

Shoah kritisiert er als Euphemismus, hält ihm aber zugute, dass er »keinerlei Spott« enthält (vgl.

a.a.O., 27). Zu meiner eigenen Begründung, warum ich den Begriff der Shoah verwende, s. oben

I.1.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Zeug_innenschaft und Sein

bensÜberlegungen zur Zeug_innenschaft dieseMetonymie, d.h. die Zentralstellung des

Zeugnisses (von) der Shoah, entscheidend: Im Unterschied zu alltagsweltlichen Phäno-

menen, in denenMenschen stets vor die Herausforderung gestellt sind, wie sie anderen

eigene unddamit für andere fremdeErfahrungenmitteilen können, ist demZeugnis der

Shoah diese Aporie immer schon strukturell eingeschrieben – und das für Agamben aus

zwei Gründen:3

»Einerseits nämlich erscheint denÜberlebenden das, was in den Lagern geschehen ist,

als das einzige Wahre und als solches Unvergeßliche; andererseits ist diese Wahrheit

in genau demselben Maß unvorstellbar, d.h. nicht auf die sie konstituierenden Wirk-

lichkeitselemente reduzierbar. Tatsachen, die so wirklich sind, daß verglichen damit

nichtsmehrwahr ist;Wirklichkeit, die notwendig ihre faktischen Elemente übersteigt:

das ist die Aporie von Auschwitz.« (WAb 8)

Was Derrida für das Zeugnis insgesamt beansprucht, nämlich dass es aufgrund seiner

subjektiven Einmaligkeit anfällig für Fiktion ist, wird für Agamben durch die Shoah po-

tenziert: Das subjektiv Singuläre,das dieWeiterlebenden zubezeugenhaben,übersteigt

die gängigen Wirklichkeitselemente, bezeugt, was gemeinhin unvorstellbar ist, weil es

mit der bisher bekanntenWirklichkeit radikal bricht. Auch für Agamben legen Zeug_in-

nen Zeugnis für etwas ab, das nicht eigentlich bezeugt werden kann, insofern es ver-

baliter das Vorstellungsvermögen der Nichtbetroffenen übersteigt, es sodann zu einem

Bruch und einer scheinbar unüberbrückbaren Lücke zwischen den Zeug_innen und ih-

ren Hörer_innen kommt. In dieser Hinsicht ähneln Agambens Reflexionen in manchen

Aspekten denjenigen Derridas, weil auch er um die Dissoziation des bezeugenden Sub-

jekts weiß.

Gleichwohl werde ich in der folgenden darstellenden und interpretierenden Rekon-

struktion der Position Agambens dafür plädieren, in Agambens Aporie vom unmögli-

chen Zeugnis »die fundamental soziale Grundstruktur des Zeugnisses«4 zu erkennen.5

3 Mit den grundsätzlichen Schwierigkeiten des sprachlichen Austauschs von Erfahrungen beschäf-

tigt sich Agamben in seinen Werk Kindheit und Geschichte. Dort geht er dem Verhältnis von Stim-

me und Sprache nach, um (s)einemMenschenbegriff auf die Spur zu kommen. Interessanterweise

nimmt auch in diesen Untersuchungen die Lücke (s. unten) eine besondere Rolle ein, nämlich der

unüberbrückbare Hiatus zwischen Rede bzw. Stimme und Sprache, zwischen dem Sprechen und

der Sprache: »Der Raum zwischen Stimme und Logos ist ein leerer Raum.« (Agamben, Kindheit,

15.) Die Lücke wird hier zur Bedingung derMöglichkeit von Ethik und Politik. In dem zwei Jahre vor

Was von Auschwitz bleibt veröffentlichten EssayMittel ohne Zweck taucht die Problematik der Erfah-

rungsvermittlung erneut auf, nun aber im Kontext der Shoah: »Man sagt, dass die Überlebenden,

die aus den Lagern zurückkehrten (und zurückkehren), nichts zu erzählen hatten, und dass je au-

thentischer ihr Zeugnis war, sie um so weniger versuchten, das Erlebte mitzuteilen. Es ist, als ob

sie selbst als erste Zweifel angefallen hätten an der Wirklichkeit dessen, was ihnen zugestoßen

war […] Mit gebührender Einschränkung gesagt, gilt dieses Gefühl des Argwohns gegenüber dem

eigenen Zeugnis in gewisser Weise auch für uns. Es scheint, als ob nichts von dem, was wir in den

letzten Jahren erlebt haben, uns zu sprechen ermächtigt.« (Agamben, Mittel ohne Zweck, 103.)

4 EE 93.

5 Dass dies sachgemäß ist, lässt sich schon alleine damit begründen, dass Agamben mit Was von

Auschwitz bleibt den Anspruch erhebt, Grundlagen für eine Ethik nach Auschwitz zu liefern (vgl.

WAb 9).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 75

Die Aporie, die Agamben insbesondere in der Zeugnisliteratur Primo Levis findet, soll

dessen Verständnis nach nicht nur festgestellt werden, »sie ist vielmehr Gegenstand ei-

ner präzisen ethischen Forderung: weitergeben, überliefern«6. Anders als bei Derrida,

bei dem die Dissoziation des bezeugenden Subjekts durch die Trennung der konstitu-

tiven Elemente der Zeug_innenschaft – das Moment der Wahrnehmung und jenes ih-

rer Wiedergabe – zustande kommt, geht Agamben, und das hängt mit seiner Fokussie-

rung auf das ZeugnisWeiterlebender der Shoah zusammen, davon aus, dass Zeug_innen

sich per se durch eine personale Differenz auszeichnen. Das Zeugnis ist bei Agamben

Produkt zweier Subjekte: Die Weiterlebenden der Shoah tragen in sich das Subjekt der-

jenigen, welche die Shoah am eigenen Leib und vollständig erlebt haben: die sogenann-

ten »Muselmänner«, die lebenden Toten. Und sie haben in sich ihr eigenes Subjekt, also

dasjenige,welches die Shoah »überlebt« hat und anstelle der leiblichenOpfer, der leben-

den Toten, nun Zeugnis ablegt. Diese doppelte Subjektivität, dieses doppelte Sein der

Zeug_innen, befragt Agamben in seinemWerkWas von Auschwitz bleibt in vier Anläufen:

Er fragt nach der Rolle der Zeug_innen (WAb 13–35) und derjenigen des »Muselmannes«

(WAb 36–75), warum die Scham ein locus classicus in der Literatur derWeiterlebenden ist

(WAb 76–118)7 und wie sich das Archiv vom Zeugnis unterscheidet (WAb 119–150).

3.1. Die Lücke befragen – Zeug_innenschaft zwischen Erklärungen,
zu schnellem Verstehen und Euphemismus

»Die Aporie von Auschwitz«, so Agamben, »ist die Aporie historischer Erkenntnis selbst«

(WAb 8). Die zahlreichen Forschungen im Zusammenhang der Aufarbeitung der Shoah

hätten zwar dazu geführt, dass »die historischen Umstände der Vernichtung der Juden

ausreichend geklärt« sind, doch ein »menschliche[s] Begreifen des Geschehens« (WAb

7), d.h. ein Verständnis dafür, was die Shoah für das Hier und Heute bedeutet, stehe

noch aus. Es fehle denn auch noch immer an einem Verständnis über »Sinn und Mo-

tive des Verhaltens vonHenkern undOpfern« (WAb 7). Agamben geht folglich davon aus,

dass die historischen Fakten geklärt und bewiesen sind, sie deshalb auch nicht mehr zu

leugnen seien. Um jedoch zu einem ethisch-politischen Verständnis der Shoah vordrin-

gen zu können, bedürfe es einer intensiveren Berücksichtigung von ZeugnissenWeiter-

lebender, was Agamben in Levis literarischen Zeugnissen nachzuweisen gedenkt. Dass

Agamben dafür gerade Levi wählt, ist paradigmatisch für die Prämisse seiner gesamten

Überlegungen: Es geht nicht so sehr darum, das Zeugnis als solches zu verstehen, son-

dern es zu kommentieren, nämlich »jene Lücke zu befragen« (WAb 9), die jedes Shoah-

6 Gagnebin, Geschichte, 110.

7 Dieser Abschnitt findet in meiner Darstellung und Interpretation von Agambens Zeug_innen-

schafts-Verständnis weitgehend keine Berücksichtigung, insofern er die Thematik der doppelten

Subjektivität aus der Perspektive der Schambeleuchtet, für das Verständnis der Zeug_innenschaft

aber an dieser Stelle nicht Wesentliches zum besseren Verständnis meiner Herangehensweise

beizutragen hat. Eine instruktive Darstellung und Interpretation bietet Gelhard, Die Adäquatheit,

60–62, sowie Römer, Scham, 324–326.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Zeug_innenschaft und Sein

Zeugnis notwendigerweise evoziert.8 Agamben selbst versteht sich gleichsam als »Kom-

mentator der Lücke«9. Der Ort der Zeug_innenschaft ist »das Sagen einer Lücke«10. Da-

bei ist die Lücke selbst eine doppelte: Sie entsteht einerseits aus dem Umstand, dass,

wie bereits erwähnt, das Zeugnismit bekanntenWirklichkeitsvorstellungen bricht bzw.

sich nicht auf gängigeWirklichkeitselemente stützen kann. Andererseits liegt in der Lü-

cke die genannte doppelte Subjektivität der Zeug_innen begründet. Dementsprechend

definiert Levi den zweiten Aspekt der Lücke wie folgt:

»Und es gibt in jedem Zeugnis noch eine weitere Lücke: Die Zeugen sind per Defini-

tion Überlebende, und ihnen allen ist somit in gewissem Maße ein Privileg zuteil ge-

worden. […] Das Schicksal des gewöhnlichenHäftlings hat niemand erzählt, weil es für

ihn nicht möglich war, körperlich zu überleben. Der gewöhnliche Häftling ist auch von

mir beschrieben worden, wenn ich von den ›Muselmännern‹ berichtete […].«11

Die doppelte Lücke erscheint so als weitere Aporie und damit als ein Ausdruck dessen,

wovon sich nicht zeugen lässt.Agamben stimmtdieserWahrnehmung zu,kritisiert aber

in der Folge, wie mit dieser Lücke umgegangen wird: »Manche wollen zu viel und zu

schnell verstehen, sie haben für alles Erklärungen; andereweigern sich zu verstehen und

betreibeneinewohlfeile Sakralisierung.« (WAb8)BeideOptionen lehntAgambenab,weil

sie ein Ausdruck davon sind, dass der Aporie von Auschwitz nicht zugehört wird, ihr folg-

lich gerade nicht Rechnung getragen wird.

Die erste Option, die Möglichkeit des zu schnellen Verstehens und Erklärens, fußt

für Agamben auf einem »der am weitesten verbreiteten Mißverständnisse«, nämlich

der »stillschweigende[n] Vermengung ethischer und juristischer Kategorien (oder,

schlimmer noch, juristischer und theologischer Kategorien: in ihr besteht die neue

Theodizee)« (WAb 15). Schuld, Verantwortung, Unschuld, Urteil, Freispruch und viele

mehr sind Kategorien der Moral und Religion, werden aber »in gewissemMaßmit dem

Recht vermischt« (WAb 15). Im Unterschied zur Moral und Religion gehe es dem Recht

aber, so Agamben, »letztlich nicht umGerechtigkeit. Und schon gar nicht umWahrheit«

(WAb 15f.).Worum es demRecht gehe, so Agamben, sei das Urteil – und das unabhängig

von ›Wahrheit‹ oder Gerechtigkeit.12 Zur Begründung dieser Position zieht Agamben

Kafkas Prozess heran, wo an entscheidender Stelle steht: »Das Gericht will nichts von

Dir. Es nimmt Dich auf[,] wenn Du kommst[,] und es entläßt Dich[,] wenn Du gehst.«13

8 Für eine instruktivewerkimmanente Einführung in Levis Vorstellung der Lücke vgl. deOliveira, The

limits.

9 Lenzen, Spinne im Schädel, 214.

10 Nanni, Auschwitz, 428.

11 Levi, Gespräche und Interviews, 226. Ähnlich hält auch Elie Wiesel fest: »Diejenigen, die diese Er-

fahrung nicht durchgemacht haben, haben keine Ahnung; und diejenigen, die sie durchgemacht

haben, werden nichts verlauten lassen, nichts oder fast nichts, was vollständig wäre. Die Vergan-

genheit gehört den Toten.« (Zitiert nach Sofsky, Die Ordnung, 19.)

12 Für eine Position, die um diese Problematik weiß, ihr aber gleichwohl widerspricht und damit ge-

rade auf das konstitutiv-konstruktive Verhältnis zwischen Religion bzw. Theologie und Recht ver-

weist, vgl. Frettlöh, Die Gnade im Recht, sowie dies., Leben aus der Hoffnung, insbes. 378f. Vgl.

auch den Sammelband von Waldhoff (Hg.), Gnade vor Recht.

13 Kafka, Der Proceß, 235.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 77

In seiner Lektüre von Kafkas Prozess findet Agamben die Auffassung, wonach Recht

– entgegen gängiger Auffassung – nicht die Norm, sondern »vielmehr Urteil – und

also Prozeß« (WAb 16) meint. Anders formuliert: Das Recht zielt auf ein Urteil, sein

»Endzweck […] ist die Herstellung des Urteils« (WAb 16). Damit ist das Urteil aber immer

getrennt von dem, was kommt: die Strafe, das Widerfahren von Gerechtigkeit oder die

Feststellung der ›Wahrheit‹. Kurzum: »Das Urteil hat sich selbst zum Zweck« (WAb 16).

Wenn aber das Urteil sich selbst zum Zweck hat, führt dies zur Vorstellung, wonach

das vor Gericht verhandelte Problem damit bewältigt sei. Genau diesen Umstand legt

nun Agamben den Prozessen zu den Taten des nationalsozialistischen Regimes14 zur

Last: So notwendig sie waren, hält Agamben sie gleichwohl »für jene Verwirrung der

Intellektuellen verantwortlich« (WAb 17), nämlich die Vorstellung, dass das Problem

damit bewältigt sei. Insofern die Urteile rechtskräftig wurden und die Schuldbeweise

erbracht waren, glaubte mensch, das Recht habe das Problem erschöpft.15 Die Aporie

von Auschwitz, die doppelte Lücke,wird damit als verstehbar deklariert, zumal sich ihre

Probleme durch das Urteil geklärt zu haben scheinen.16 Indes ist, so Agamben weiter,

das Gegenteil der Fall: »Das Recht hatte das Problem nicht erschöpft; dieses Problem […]

[ist,MK] so enorm,daß es das Recht selbst in Frage stellt[] undmit sich in den Abgrund«

(WAb 17) reißt.17

Die zweite Option, die Verweigerung des Verstehens und das Betreiben einer wohl-

feilen Sakralisierung, kritisiert Agamben deshalb, weil damit ein ganz spezifischer

14 Er nennt »die zwölf Nürnberger Prozesse und die anderen in und außerhalb Deutschlands bis zu

dem 1961 in Jerusalem, der […] eine weitere Reihe von Prozessen in der Bundesrepublik auslöste«

(WAb 17).

15 Für ein »prominente[s]Opfer derVerwechslung vonRecht undMoral und vonTheologie undRecht«

(WAb 17) hält Agamben Hans Jonas und seinen Gottesbegriff nach Auschwitz: Anlässlich der Verlei-

hung des Lucas-Preises 1984 beschäftigte sich Jonas mit Auschwitz. In seiner Rede lehrt er eine

neue Theodizee, insofern er der Frage nachgeht, wie Gott* Auschwitz zulassen konnte. Das Urteil

in Jonas’ Theodizee, die selbst stets ein Prozess ist, lautet: »Nachdem er [sc. Gott*] sich ganz in die

werdendeWelt hineingegeben hat, hat Gott nichts mehr zu geben: Jetzt ist es amMenschen, ihm

zu geben […].« (Jonas, Gottesbegriff, 47.) Um an der Gerechtigkeit und Verstehbarkeit der Gott-

heit* festhalten zu können, verabschiedet sich Jonas in seiner Theodizee vom Allmachts-Prädikat.

Dafür herhalten müssen die Menschen selbst, die Theodizee wird zur Anthropodizee. Es ist dieser

Umstand, den Agamben kritisiert, weil letztlich hinter »derMachtlosigkeit Gottes […] die derMen-

schen auf[taucht]« (WAb 18). Damit aber sage die Theodizee »nicht nur nichts über Auschwitz, we-

der über dieOpfer nochdieHenker; es gelingt ihr nicht einmal, das lietofine zu vermeiden«,weil bei

Jonas dieMenschen noch dann »ihr plus jamais ça! […] rufen, wenn längst klar wurde, daß ça überall

ist« (ebd.). Ob Agambens Urteil zutrifft, lässt sich zumindest kritisch infrage stellen: Jonas’ Hoff-

nung stützt sich auf das jüdische Traditionsmotiv der 36 Gerechten, die die jetzige Welt erhalten

und zu denen die »Gerechten aus den Völkern« hinzukommen (vgl. dazu Wiese, Zusammen Phi-

losoph, sowie Lesch, Ethische Argumentation). Insofern Jonas auf ihr gerechtes Tun, ihr »Prinzip

Verantwortung« (vgl. Jonas, Das Prinzip Verantwortung) setzt, ist ein Zeugnis derWeiterlebenden

mindestens impliziert (vgl. auch Schieder, Weltabenteuer, sowie Baum, Gott nach Auschwitz).

16 Vgl. Nichanian, The Historiographic Perversion, 85.

17 Zur Kritik dieser Position Agambens vgl. Kitzmann, Frames of Memory, 113–115. Kitzmann stimmt

mit Agamben darin überein, dass juristische Prozesse mit entsprechenden Urteilen die Vorstel-

lung des Abgeschlossenseins implizieren, weist aber darauf hin, dass die Urteile einen Beitrag zur

Archivierung der Zeugnisse leisten und so gegen das Vergessen vorgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Zeug_innenschaft und Sein

Euphemismus betrieben würde. Agambens Reflexionen sind eine dezidierte Absage

an den Unsagbarkeitstopos.18 Etwas als unsagbar auszuweisen bedeutet für Agamben,

etwas »mit dem Ansehen der Mystik [zu, MK] schmücken« (WAb 28). In Rekurs auf Jo-

hannes Chrysostomos’ Abhandlung Über die Unbegreiflichkeit Gottes, der darin gegenüber

seinen Gegnern energisch die Unbegreiflichkeit der christlichen Gottheit* verteidigt,

weist Agamben nach, dass das Behaupten einer Unbegreiflichkeit nicht nur mit der

Verweigerung des Verstehens einhergeht, sondern einem Euphemismus gleichkommt.

Chrysostomos plädiere dafür, es hinsichtlich der Unbegreiflichkeit Gottes* den En-

geln gleichzutun: Anstatt die unaussprechliche Herrlichkeit zu erkennen versuchen,

beten die Engel schweigend an. »Schweigend anbeten« heißt im griechischen Original

ευφημείν/euphemein. Daraus folgt für Agamben:

»Zu sagen, Auschwitz sei ›unsagbar‹ oder ›unbegreiflich‹, heißt also soviel wie euphē-

meîn, heißt, es schweigend anzubeten, wie man es einem Gott gegenüber tut; heißt

also, was auch immer die Absichten jedes einzelnen seinmögen, zu seinemRuhmbei-

zutragen.« (WAb 29)

Beide Optionen sind Bagatellisierungen der Aporie von Auschwitz: die erste, indem sie

die Shoah als ein zu lösendes, die zweite als ein nicht zu lösendes Problem versteht.Was

Agamben daran stört, ist das Entweder-oder. Vor allem aber: Sowohl die juristische als

auch die mystische Lösung geschieht über die Köpfe der Betroffenen hinweg, d.h., sie

missachtet das Zeugnis derWeiterlebenden. Denn dieses würde die Lücke sichtbar ma-

chen, die als solche gerade nie geschlossen werden kann und sodann, topologisch ge-

sprochen, im Zwischenraum des Entweder und Oder gleichsam steckenbleibt. Nur in

diesem Zwischenraum lässt sich die Aporie von Auschwitz kommentieren. Das Zeug-

nis von Weiterlebenden zu kommentieren bedeutet für Agamben darum »notwendig,

jene Lücke zu befragen – oder besser: zu versuchen, ihr zuzuhören« (WAb 9). Auch für

Agamben ist die Shoah unbezeugbar, aber auf eine ganz spezifischeWeise, »nämlich in-

sofern das Zeugnis vom Holocaust stets eine ›Lücke‹, eine Unvollständigkeit enthält«19.

Wer darum als Weiterlebender Zeugnis ablegt, »weiß, daß er Zeugnis ablegen muß von

der Unmöglichkeit, Zeugnis abzulegen« (WAb 30).

Agamben schließt sich dem von Lyotard bereits 1983 in seinem Buch Der Widerstreit

formulierten logischen Paradoxon an, das Felman und Laub einige Jahre später auf das

Schlagwort der Shoah als Ereignis ohne Zeugen bringen:20

18 Vgl. De la Durantaye, A Critical Introduction, 259.

19 EE 94.

20 Agambenhält Felmanund Laub zugute, dass ihr Forschungsprojekt die »Schwelle derUnterscheid-

barkeit von Innen und Außen« sichtbar gemacht hat: Die Shoah, so Agamben im Anschluss an

Felman und Laub, sei im doppelten Sinn ein Ereignis ohne Zeug_innen, weil es einerseits »nicht

möglich [ist], aus dem Inneren des Todes Zeugnis abzulegen«, andererseits von außen her nicht

bezeugtwerden kann,weil »der outsider […] per definitionem vomEreignis ausgeschlossen« ist. (WAb

31.) Statt nun aber diese Schwelle zu analysieren, nämlich wie Agamben in ihr zu verharren, werde

in den weiteren Arbeiten Felmans, so Agamben, aus einer logischen Unmöglichkeit eine »ästheti-

sche[] Möglichkeit unter Berufung auf die Metapher des Gesangs« (a.a.O., 32). Agambens Vorwurf

der Ästhetisierung hängt damit zusammen, dass Felman in ihrem Kommentar zu Claude Lanz-

manns Film Shoah bemerkt: »What makes the power of the testimony in the film and what consti-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 79

»›Tatsächlich undmit eigenen Augen eine Gaskammer gesehen‹ zu habenwäre die Be-

dingung für die Autorität, ihre Existenz zu behaupten und den Ungläubigen zu beleh-

ren. Zudemmußman beweisen, daß sie in dem Augenblick todbringend war, als man

sie sah. Der einzig annehmbare Beweis für ihre tödliche Wirkung besteht darin, daß

man tot ist. Als Toter aber kann man nicht bezeugen, daß man in einer Gaskammer

umgekommen ist.«21

Anders jedoch als Derrida, bei dem dieses Paradoxon dazu führt, dass Zeug_innen auf

einsamem Posten stehen, weil sie gemäß seiner Prämisse kraft ihrer Worte, ihrer Stim-

me und körperlichen Präsenz – kurz: ihres Seins – für die Einheit und ›Wahrheit‹ des

Zeugnisses bürgen, beruht für Agamben »die Gültigkeit eines Zeugnisses wesentlich auf

dem, was ihm fehlt« (WAb 30). Es ist folglich gerade die Fragwürdigkeit des Seins der

Zeug_innen, die diese als solche auszeichnet, weil die Zeug_innen durch das, was ihrem

Zeugnis fehlt, »ihrer Autorität beraubt« (WAb 30) werden. Wo Zeug_innen ihrer Auto-

rität beraubt werden, entsteht eine Lücke – die »Lücke, die den Sinn des Zeugnisses in

Frage stellt und damit Identität und Glaubwürdigkeit der Zeugen« (WAb 29). Die ›Wahr-

heit‹ der Zeugnisse vonWeiterlebenden erschöpft sich damit nie in ihremWortlaut,weil

sie gleichsam zwischen den Zeilen einen Verweis einschließen, der nicht artikulierbar

ist. »Wahr können sie [sc. die Zeugnisse] nur in ihren Lücken sein, und nicht in ihrer

Buchstäblichkeit.«22 Wer darum genau hinhört, wird in dieser Lücke das Zeugnis ande-

rer hören: dasjenige der sogenannten »Muselmänner«, der lebenden Toten.23

tutes in general the impact of the film is not the words and voice, the interaction, that is, between

words, voice, rhythm, melody, images, writing, and silence. Each testimony speaks to us beyond

its words, beyond its melody, like the unique performance of singing […].« (Felman, The return,

277f.) Agamben vermerkt dazu: »Das Paradoxon des Zeugnisses durch den deus exmachina des Ge-

sangs zu erklären heißt das Zeugnis ästhetisieren – etwas, vor dem Lanzmann sich sehr in acht

genommen hat.« (WAb 32.) Höchstens kann für Agamben das Zeugnis, »vielleicht, die Möglichkeit

des Gedichts begründen« (ebd.). Vgl. zu Agambens Kritik an Felman auch Sulk, Not grace, 76–78,

sowie Hållander, The Pedagogical Possibilities, 46f.

21 Lyotard, Der Widerstreit, 17f.

22 Kawashima, Über die Fotografie, 233.

23 Zum Phänomen und dem Begriff des »Muselmanns« vgl. ausführlich Becker/Bock, »Muselmän-

ner«. Die Herkunft des Begriffs »Muselmanns« ist umstritten. Außerdem wurden von Lager zu

Lager unterschiedliche Begriffe für die »Muselmänner« verwendet (etwa »Gamel«, »Kretiner«,

»Krüppel«, »Schwimmer«, »Kamele« oder »Scheich« sowie »Muselweiber« und »Schmuckstücke«

für Frauen, vgl. Sofsky, Die Ordnung, 363). Diewahrscheinlichste Erklärung verweist gemäßAgam-

ben auf die wörtliche Bedeutung des arabischen Ausdrucks muslim: »Er bezeichnet den, der sich

bedingungslos demWillen Gottes unterwirft, und bildet den Ausgangspunkt der in den europäi-

schenKulturen seit demMittelalterweit verbreiteten Legendenüber den angeblichen islamischen

Fatalismus (in der abschätzigen Nuance ist das Wort in den europäischen Sprachen, besonders

im Italienischen gut belegt).« (WAb 38.) Die islamische Grundüberzeugung, wonach die Ergebung

des muslim darauf fußt, dass der Wille Allahs in jedem noch so kleinen Ereignis wirksam ist, wird

damit in sein Gegenteil verkehrt (vgl. a.a.O., 39). Außerdem werden die kauernde Körperhaltung

dieser Menschen und die katatonen Bewegungen des Oberkörpers als Ausdruck betender Mus-

lim_innen gedeutet (vgl. EE 95, sowie Simon, Das Wort Muselmann, und Wittler, »Muselmann«,

welche die Begrifflichkeit auf den C-A-F-F-E-E-Kinderkanon aus dem frühen 19. Jahrhundert zu-

rückführen, jedoch unterschiedliche Ansichten darüber vertreten, ob in ihrer Semantik ein Bezug

zum Islam vorhanden ist). Aufgrund dieses offensichtlichen und von Agamben selbst implizit be-

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Zeug_innenschaft und Sein

3.2. Die depersonalisierten Insass_innen als vollständige Zeug_innen:
die lebenden Toten

Agamben hört auf die Lücke und erkennt in ihr die Signatur des Lagers: Die Zeugnisse

von Weiterlebenden enthalten nicht nur eigene Erfahrungen, sondern in ihnen versu-

chensie immerwieder fürdiejenigenZeugnis abzulegen,diedenperfidenStrategiender

EntmenschlichungdurchdasnationalsozialistischeRegimegänzlich zumOpfer gefallen

sind.24Denndie Lückemuss »in sich zusammenbrechen,damit eine andereUnmöglich-

keit der Bezeugung an ihre Stelle treten kann – die desjenigen, das keine Sprache hat«

(WAb 33).25 Zur ersten Unmöglichkeit gesellt sich eine zweite. Dabei hat Agamben nicht

so sehr jeneMenschen vorAugen,die indenGaskammernoder anderswoermordetwur-

den, sondern vor allem die, die im Lager selbst die Achtung vor ihremMenschsein auf-

grund von Hunger und extremer Schwäche gleichsam verloren haben: »Das Unbezeug-

bare hat einen Namen. Es heißt, im Lagerjargon: der Muselmann […].« (WAb 36)26 Als

nannten anti-muslimischenRassismus, der sich von jehermit demBegriff verbindet,werde ich aus

interreligiöser Sensibilität im Folgenden, abgesehen von den Zitaten, in denen der Begriff »Mu-

selmann« verwendet wird, ausschließlich den alternativen Terminus der »lebenden Toten« (engl.

the living dead) verwenden.Wenn Agamben von der »grausame[n] Selbstironie« schreibt, dass auf-

grund dieser Bezeichnung die Insass_innen darum wussten, »daß sie nicht als Juden sterben wer-

den« (WAb 39), ist damit angedeutet, dass der Begriff sich aus einer diskriminierenden Fremdzu-

schreibung speist. Welche weiteren interreligiös-theologischen Probleme sich hinter dem Begriff

verbergen und was er (nicht) leisten kann, müsste indes an anderer Stelle genauer erörtert wer-

den. Mit der Verwendung des Begriffs der lebenden Toten wende ich mich außerdem gegen die

auch bei Agamben wiederholt auftauchende Bezeichnung dieser Menschen als Nicht-Menschen.

Diese Begrifflichkeit erscheint mir deshalb problematisch, weil sie den Häftlingen ihre Mensch-

lichkeit abspricht. Sie waren aber (noch) am Leben, wenngleich sie innerlich »tot« waren und jegli-

che Initiative und jeglichen Lebenswillen verloren hatten. In jedem Fall ist die Bezeichnung dieser

Häftlinge eine Fremdzuschreibung (vgl. Warmbold, Lagersprache, 275) und die mit dem Begriff

»lebende Tote« verbundene Grenzverschiebung des Todes in den Bereich des Lebens war nicht

Auslöser, sondern Resultat einer »sozialen« Kategorisierung, insofern die Lagerstruktur auf eine

Entmenschlichung ihrer Häftlinge angelegt war, was auch Auswirkungen auf das Verhältnis zwi-

schen den lebenden Toten und den anderen Häftlingen hatte. »[F]ür die damit in Gang gesetzten

Prozesse der (Neu-)Ordnung der sozialen Verhältnisse in den Häftlingsgesellschaften wurde der

Tod als sozialer Tatbestand zu einem konstitutiven Faktor.« (Becker/Bock, »Muselmänner«, 134.)

24 Vgl. EE 94.

25 Vgl.WAb 33: »Die Spur des Unbezeugten, die die Sprache zu transkribieren glaubt, ist nicht sein

Wort. Sie ist dasWort der Sprache, das entsteht, wo die Sprache nichtmehr im Anfang ist, sondern

ihn verläßt, um – nur noch – Zeugnis abzulegen: Sie ›war nicht das Licht, sondern sollte zeugen von

dem Licht‹ [Joh 1,9, MK].«

26 In der Sekundärliteratur zu Agambens Was von Auschwitz bleibt wird wiederholt kritisiert, dass

Agamben ausschließlich die lebenden Toten als Signatur der Lager verstehe und damit die Zeug-

nisse derer missachte, die einerseits direkt nach ihrer Ankunft in den Lagern in die Gaskammern

geführt, erstickt und verbrannt wurden sowie andererseits Mitglieder der Sonderkommandos wa-

ren, welche von der SS zu Vernichtungsarbeit gezwungen wurden. Vgl. besonders pointiert Mes-

nard/Kahan, Agamben à l’épreuve. Diese Kritik übersieht, dass in den von Agamben zahlreich her-

angezogenen Zeugnissen jene genannten Personengruppen wiederholt zuWort kommen. Die Fo-

kussierung auf die lebenden Toten kann darum meines Erachtens nicht mit einer Missachtung der

Zeugnisse anderer gleichgesetzt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 81

»Muselmänner«wurden imLagerjargon Insass_innenbezeichnet,die aufgrundderphy-

sischen und psychischen Bestialitäten der Lager sich selbst aufgegeben bzw. sich aufzu-

gebenhatten:NochamLebenwaren sie bereits tot,weil sie ihr empfundenesMenschsein

verlorenhatten.27Der »Muselmann« ist derNicht-Mensch,wobei fürAgambendieBeto-

nung auf demMenschen liegt,weil imNicht-Menschen immer noch derMensch steckt.28

Kurzum: Sie sind lebende Tote, denn in ihnen wird »das Nicht-Menschliche vom Men-

schen isoliert«29. In Levis Erinnerungen spielen die lebenden Toten denn auch eine zen-

trale Rolle:

»Sie, die Muselmänner, die Verlorenen, sind der Nerv des Lagers: sie, die anonyme, die

stets erneuerte und immer identischeMasse schweigendmarschierender und sich ab-

schuftender Nichtmenschen, in denen der göttliche Funke erloschen ist und die schon

zu ausgehöhlt sind, umwirklich zu leiden. Man zögert, sie als Lebende zu bezeichnen;

man zögert, ihren Tod, vor dem sie nicht erschrecken, als Tod zu bezeichnen, weil sie zu

müde sind, ihn zu fassen. Sie bevölkern meine Erinnerung mit ihrer Gegenwart ohne

Antlitz; und könnte ich in einem einzigen Bild das ganze Leid unserer Zeit einschlie-

ßen, würde ich dieses nehmen, das mir vertraut ist: Ein verhärmter Mannmit gebeug-

ter Stirn undgekrümmtenSchultern, vondessenGesicht undAugenmannicht die Spur

eines Gedankens zu lesen vermag.«30

27 Vgl. Améry, Jenseits von Schuld, 28f.: »Der sogenannte ›Muselmann‹, wie die Lagersprache den sich

aufgebenden und von den Kameraden aufgegebenenHäftling nannte, hatte keinen Bewußtseins-

raummehr, in demGut oder Böse, Edel oder Gemein, Geistig oder Ungeistig sich gegenüberstehen

konnten. Er war ein wandelnder Leichnam, ein Bündel physischer Funktionen in den letzten Zu-

ckungen.«

28 Vgl. Mills, The Philosophy, 88f. In dieser Hinsicht unterscheidet sich Agambens Position von derje-

nigen Bettelheims, dessen Untersuchungen er ansonsten zur Begründung seiner eigenen Position

wiederholt heranzieht. Für Bettelheim stehen die lebenden Toten als Chiffre für einen Punkt oh-

ne Zurück, für die »Schwelle, jenseits derer man aufhört, Mensch zu sein« (WAb 54). (Vgl. etwa

Bettelheim, Aufstand, 173.) Doch für Agamben steckt noch im lebenden Toten der Mensch, »denn

ihm einfach das Menschsein abzusprechen, würde bedeuten, das Verdikt der SS zu akzeptieren«

(WAb 55).

29 Deuring, Was dazu gehört, 8.

30 Levi, Ist das ein Mensch, 107f. Vgl. auch Kłodziński/Ryn, An der Grenze, 128f.: »Der SS-Mann ging

langsam vorbei und sah zu dem Muselmann hin, der geradeweg auf ihn zukam. Wir alle sahen

nach links, um zu sehen, was passierenwürde. Und dieses willenlose, gedankenloseWesen latsch-

te in seinen klappernden Holzschuhen dem SS-Mann direkt in die Arme. Der SS-Mann schrie und

zog ihm eins mit der Reitpeitsche über den Kopf. Der Muselmann blieb stehen, er wußte nicht so

recht, was geschehen war, und als er einen zweiten und dritten Hieb dafür bekam, daß er die Müt-

ze nicht angenommen hatte, macht er […] in die Hosen. Als der SS-Mann den schwarzen Fleck sah,

der sich um die Holzschuhe des Muselmanns ausbreitete, geriet er außer sich. Er stürzte auf ihn

zu, trat ihm in die Bauchhöhle und, nachdem er schon im eigenen Kot auf dem Boden lag, gegen

Kopf und Brustkorb. Der Muselmann wehrte sich nicht. Beim ersten Tritt hatte er sich zusammen-

gekrümmt, noch ein paar Tritte und er starb.« Im Werk Jorge Semprúns begegnet immer wieder

der Appell an die Mithäftlinge, sich selbst nicht aufzugeben, sich beispielsweise wenigstens täg-

lich zu waschen, also nicht zur_zum lebenden Toten zu verkommen. Vgl. ders., Der Tote.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Zeug_innenschaft und Sein

Das Existieren zwischen Leben und Tod bzw. das Existieren als Tod im Lebenmacht für

Levi die lebenden Toten zu den vollständigen Zeug_innen.31 Sie sind es deshalb, weil sie

keine »Geschichte«, kein »Antlitz« und keine »Gedanken« haben.32 Denn ihr Nicht-Sein

verweist aufdas,was sichnichtbezeugen lässt,undzeigtdamit an,waszubezeugen,was

das wirkliche Zeugnis der Shoah wäre. Anders als bei Derrida bergen diese Zeug_innen

nicht einmal ein Geheimnis in ihrem Inneren, denn Letzteres ist inexistent.33 Als Person

verkörpern die lebenden Toten das, was mit allen gängigen Wirklichkeitsvorstellungen

bricht – und das im wahrsten Sinne desWortes. Das ist der Grund, warum Agamben in

ihnendieparadigmatischeFigurderLager sieht:DasmenschenverachtendeExperiment

einer industriellenMassenvernichtung lässt sich an diesen Figuren ablesen.34 Genau da-

mit aber machen sie die Lücke hörbar. Agamben nennt dies »Levis Paradox« (WAb 131).

Insofern die lebenden Toten nämlich die vollständigen Zeug_innen sind, impliziert das

Paradox zwei widersprüchliche Propositionen, die für Agamben konstitutiv sind für das

Phänomen der Zeug_innenschaft: »(1) Der Muselmann ist der Nicht-Mensch, derjeni-

ge, der auf keinen Fall Zeugnis ablegen könnte. (2) Derjenige, der nicht Zeugnis ablegen

kann, ist der wirkliche Zeuge, der absolute Zeuge.« (WAb 131) Anders formuliert: Die Lü-

cke ist stumm, weil sie das Nicht(s) bezeugt: Der Strategie der Entsubjektivierung im

Lager zumOpfer gefallen, bezeugen sie ihre Depersonalisierung, ihr Nicht-Sein.Die le-

benden Toten, so zitiert AgambenBrunoBettelheim, sind diejenigen, die »aufhören, auf

ihreUmwelt zu reagieren,undObjektewerden; doch damit hörten sie auf[,] Personen zu

sein«35. Für Bettelheim zeigt sich das Sein der lebenden Toten darin, dass sie keine Emp-

findungen mehr hatten: »Man könnte sogar darüber Vermutungen anstellen, ob diese

Organismen den Reflexbogen umgingen, der sonst den äußeren oder inneren Reiz über

die Stirnlappenmit Gefühl undHandeln verband«36. Im Lager gibt es folglich einenOrt,

an dem der Mensch, »obwohl er dem Anschein nach Mensch bleibt, aufhört, Mensch zu

sein« (WAb 48).37 Ihrer Subjektivität beraubt, können diese Menschen nichts mehr be-

zeugen, zumal sie nichts mehr im gewohnten Sinne erleben. Das aber bedeutet, dass für

Agamben das Zeugnis seinen Ausgangsort dort hat, wo es keine Zeug_innen gibt, weil

die lebenden Toten auch und gerade der Fähigkeit zu bezeugen beraubt sind.38 Entspre-

31 Vgl. Levi, Die Untergegangenen, 86.

32 Levi, Ist das ein Mensch, 108.

33 Vgl. Schmidt, Für den Zeugen, 94.

34 Vgl. EE 95. Der dritte Teil –Was von Auschwitz bleibt – seiner Homo-Sacer-Trilogie bringt damit, wie

auch Schmidt vermerkt, ganz grundsätzlich Agambens Anliegen dieser Trilogie zumAusdruck, das

im Versuch besteht, »eine Logik der souveränenMacht von den Grenzfiguren aus zu verstehen, die

diese produziert« (ebd.).

35 Bettelheim, Aufstand, 167.

36 A.a.O., 168.

37 Agamben verhält sich dazu, weil er, wie erwähnt, anders als Bettelheim noch amMenschlichen im

Unmenschlichen festhält, durchaus kritisch, wenn er fragt: »[W]as heißt es für einen Menschen,

Nichtmensch zu werden? Gibt es einMenschsein desMenschen, das sich von seinem biologischen

Menschsein unterscheiden und abtrennen läßt?« (Ebd.) Ein solcher Menschenbegriff, der einen

Teil der Menschen ausschließt, sei denn auch zu problematisieren: »Denn keine Ethik darf sich

anmaßen, einen Teil des Menschlichen auszuschließen, so unangenehm und schwer es auch sein

mag, ihn anzuschauen.« (WAb 55.)

38 Vgl. Klünder, Politischer Pessimismus, 347.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 83

chend hält Agamben fest: »Levis Zeugnis beginnt erst dort,wo die Entmenschlichung an

ihr Ziel gekommen ist […].« (WAb 51)

Die lebenden Toten sind die wahren Zeug_innen, wohingegen die Weiterlebenden

die Nicht-Zeug_innen sind.Nur insofern die Nicht-Zeug_innen »den tiefsten Punkt des

Abgrunds nicht berührten«39, sie die Gaskammern nie von innen sahen oder nicht auf-

grund vonHunger,Misshandlung, Erschöpfung undWahnsinn zu lebenden Toten wur-

den, können sie als nicht vollständige Zeug_innen Zeugnis ablegen: Zeugnis von dem

und denjenigen, das und die sich nicht bezeugen lassen. Levi ist sodann für Agamben

»der einzige, der sich bewußt vornimmt, Zeugnis abzulegen anstelle der Muselmänner,

der Untergegangenen, derer, die zerstört worden sind und den tiefsten Punkt des Ab-

grunds berührt haben« (WAb 51). Als Weiterlebende Zeugnis zu geben, bedeutet für die

lebenden Toten zu sprechen, wobei dieses Sprechen ein Nicht-Sprechen und damit ein

bezeugendes Schweigen ist. Denn das Sprechen für die lebenden Toten versteht Agam-

ben im Anschluss an Levi nicht etwa so, dass das Zeugnis der lebenden Toten in dem der

Weiterlebendengleichsamaufgehobenund tradiert ist.DasZeugnisderWeiterlebenden

ist nicht dieWeitergabe einesWissens, das die lebenden Toten nicht bezeugen könnten.

Denn als lebende Tote haben sie nichts zu sagen und keine Erinnerung weiterzugeben.

Die lebenden Toten haben »bereits die Fähigkeit der Beobachtung, der Erinnerung, des

Abwägens und des Ausdrucks verloren«40. Das bedeutet, dass die lebenden Toten im La-

ger nicht nur ihre Sprache, sondern auch die Fähigkeit, eine Erfahrung zu machen, die

dann in Sprache gefasst werden könnte, verloren. Oder anders formuliert: »Die Beson-

derheit derZeugenschaft vonAuschwitz ist,dass es sichbei diesemvorausgesetztenFak-

tum um ein Fehlendes handelt.«41Wer es darum trotzdem übernimmt, »für sie Zeugnis

abzulegen«, und nichts anderes tut der Weiterlebende gemäß Agamben, »weiß, daß er

Zeugnis ablegenmuß von der Unmöglichkeit, Zeugnis abzulegen«. (WAb 30)

Für Agamben sind Möglichkeit (als »Seinkönnen«) und Kontingenz (als »Nichtsein-

Können) die »Operatoren der Subjektivierung«, d.h., sie ermöglichen, dass ein »Mögli-

ches zur Existenz« (WAb 128) gelangt. Dem gegenüber versteht er die Unmöglichkeit als

Negation der Möglichkeit (als »nicht [sein können]«) und die Notwendigkeit als Negati-

on der Kontingenz (als »nicht [nicht-sein können]«) als »Operatoren der Entsubjektivie-

rung« (WAb 128), d.h. als Prozess, der das Subjekt dekonstruiert und entmachtet.42Wäh-

rend nun die ersten beiden das Sein in seiner Subjektivität und damit »als eineWelt, die

immer meineWelt ist, weil in ihr die Möglichkeit existiert und das Wirkliche berührt«,

konstituieren, so definieren Notwendigkeit und Unmöglichkeit das Sein in seiner Ge-

samtheit und Kompaktheit – »im Grenzfall also [als, MK] eine Welt, die niemals mei-

neWelt ist, weil in ihr die Möglichkeit nicht existiert« (WAb 128). Die Shoah markiert

39 Levi, Die Untergegangenen, 83.

40 A.a.O., 86.

41 Schmidt, Für den Zeugen, 94.

42 Vgl. auchWAb 116: »DerMensch ist derjenige, der denMenschen überleben kann. Im ersten Sinn bezieht

sich die These auf den Muselmann […] und bezeichnet dann das unmenschliche Vermögen, den

Menschen zu überleben. Im zweiten Sinn bezieht sie sich auf den Überlebenden und bezeichnet

das Vermögen des Menschen, den Muselmann, den Nicht-Menschen zu überleben.« Schabacher,

Topik, 172, stellt darum akkurat fest, dass in der Shoah-Literatur oft nicht die »ge- bzw.misslingen-

de Subjektwerdung, sondern die Zerstörung der Basis thematisiert« wird.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Zeug_innenschaft und Sein

für Agamben den historischen Zusammenbruch dieses Prozesses,weil »dasUnmögliche

gezwungenwird, insWirkliche überzugehen« (WAb 129). Anders formuliert: Das eigent-

lichUnmöglichewirdwirklich,die unvorstellbareBestialität das Produkt vonMenschen.

Was dasUnmögliche imBesonderen erzeugt, sind für Agambendie lebenden Toten.Das

ist es, was bei Agamben durch die Shoah potenziert wird und worin er sich folglich von

Derrida unterscheidet: Nicht nur bricht die subjektive Einmaligkeit der Erfahrung mit

der Wirklichkeit der betroffenen Subjekte – ihre Welt geht verloren –, sondern sie stellt

dieExistenzdesSubjektes,dasdieseErfahrungmacht,demdieseUnmöglichkeit als nun

Möglicheswiderfährt, existentiell infrage.Mehrnoch:Dieses Subjekt verliert sich selbst,

obwohl es von anderen immer noch wahrgenommen wird. Die lebenden Toten werden

von den Weiterlebenden gesehen und gehört, obwohl jene sich selbst nicht mehr sehen

und auch nicht mehr sprechen können.

»Auschwitz ist die Existenz des Unmöglichen, die radikalste Negation der Kontingenz

– und deswegen die absoluteste Notwendigkeit. Der Muselmann, den es erzeugt, ist

die sich daraus ergebende Katastrophe des Subjekts, seine Auslöschung als Ort der

Kontingenz und seine Erhaltung als Existenz des Unmöglichen. […] Sie definiert ein

biopolitisches Experiment mit den Operatoren des Seins, in dem das Subjekt bis an

den Grenzpunkt transformiert und aufgelöst wird, an dem die Verbindung zwischen

Subjektivierung und Entsubjektivierung zu zerbrechen scheint.« (WAb 129)

Die Katastrophe des Subjekts zerbricht indes nicht ganz bzw. sie wird, bildlich gespro-

chen, gleichsam im Bruch versteinert: In dem Moment, in welchem Weiterlebende für

die lebenden Toten zeugen, kommt es zu einer »Einheit-Differenz« (WAb 131) zwischen

den beiden.Wer von diesem nicht bezeugbaren Bruch zeugt, macht die Nicht-Existenz

als Existenz wahrnehmbar. Die Weiterlebenden versteht Agamben sodann nicht als

Stellvertreter_innen, die anstelle der lebenden Toten etwas zu geben, d.h. zu bezeugen

hätten, sondern als Bürg_innen des nicht Bezeugbaren: Das Agamben’sche unmögliche

Zeugnis ist ein »Akt eines auctor« (WAb 131).

3.3. Der Autorität beraubt »zum Sein bringen«:
die Weiterlebenden und die lebenden Toten in ihrer Einheit-Differenz

LevisParadox–die lebendenToten sinddie vollständigenZeug_innen–,dasdie zweiwi-

dersprüchlichen Propositionen impliziert, einerseits als lebende_r Tote_r nicht fähig zu

sein,Zeugnis zugeben,andererseits alsdiese lebendenTotendie einzigwahrenZeug_in-

nenzusein,bringt fürAgambendiedualeStruktur zumAusdruck,diedasZeugnis als ei-

nen Akt eines auctor kennzeichnet, nämlich »als Differenz und Ergänzung einer Unmög-

lichkeit und einerMöglichkeit zu sagen, eines Nicht-Menschen und einesMenschen, ei-

nes lebendenWesens und eines sprechendenWesens« (WAb 131).Wann immerWeiterle-

bende von der Shoah zeugen, haben sie sich zur Abwesenheit der lebenden Toten zu ver-

halten, »weil sie – als unbezeugbarer Ort der wahren Zeugenschaft – zum Zentrum der

testimonialen Autorität wird«43. Das, was »die Überlebenden ihrer Autorität beraubt«

43 Bachmann, Der abwesende Zeuge, 59f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 85

(WAb 30), das Unbezeugbare, soll sie nun gleichermaßen autorisieren, dieses Unbezeug-

bare zu bezeugen. Agamben erinnert für die Begründung dieses Widerspruchs an den

lateinischen Begriff des auctor, dessen »Zeugnis immer etwas voraussetzt – ein Faktum,

eine Sache oder ein Wort –, das vor ihm da ist und dessen Wirklichkeit und Gültigkeit

beglaubigt oder bestätigt werdenmuß« (WAb 130).44

Mit demBegriff des auctorwurde imLateinischen ursprünglich eine Person bezeich-

net, die innerhalb eines Rechtsprozesses für eineminderjährige oder aus anderenGrün-

dennicht juristisch geschäftsfähige Person einsteht, damit dieser zuRechtswirksamkeit

verholfen wird. Der auctor handelt als Vormund. Indem dieser die Formel auctor fio aus-

spricht, versieht er das Mündel – die Person, die unter Vormundschaft steht – mit Au-

torität. In der gleichen Weise bestätigt die auctoritas patrum der Senatoren einen Volks-

beschluss und macht ihn so rechtskräftig. Unter den ältesten Bedeutungen des Wortes,

so Agamben, »finden sich auch diese: ›Verkäufer‹ bei einem Akt der Eigentumsübertra-

gung, ferner ›derjenige, der rät oder überzeugt‹, und schließlich ›Zeuge‹« (WAb 129)45.

Agamben fragt sich darum, was das gemeinsame Merkmal dieser augenscheinlich he-

terogenen Bedeutungen ist, zumal die ursprüngliche Bedeutung darauf zielt, einen un-

vollkommenen Akt zu vervollständigen.

Für die Bedeutung des auctor als Verkäufer hält Agamben fest, dass es bei einemVer-

kauf zu einem Übereinkommenmindestens zweier Parteien kommt, »bei dem das gute

RechtdesKäufers immeraufdemdesVerkäufers beruht,der sodessen auctorwird« (WAb

130).Das durch denKauf erworbeneGutwird dadurch autorisiert, dass Verkäufer_innen

dieses an andere abgeben.

Die Bedeutung der Ratgebenden und Überzeugenden knüpft für Agamben an der

Bedeutung des Verkäufers an: Unsichere und zögernde Subjekte erhalten durch den auc-

tor einen Impuls, eine Ergänzung, die es den Subjekten erlaubt, »zur Tat zu schreiten«

(WAb 138). Der eigeneWille wird insofern autorisiert, als er das von außen erhält, was er

braucht, um sich über diesen gewiss zu sein.

In dieser Perspektive wird sodann für Agamben auch die Bedeutung des Zeugen als

auctor einsichtig: Anders als der testis, der dadurch zum Zeugen wird, dass er als Drit-

ter bei einer Auseinandersetzung von zweien zugegen ist, und dem superstes, dem eine

Erfahrung am eigenen Leib widerfahren ist, setzt der auctor für sein Zeugnis stets et-

was voraus, worauf er sich beziehen kann.46 Ein »Faktum, eine Sache oder ein Wort […]

und dessenWirklichkeit und Gültigkeit« (WAb 130) soll durch den auctor beglaubigt oder

bestätigt werden. Wenn aber die Zeug_innen für die Sache bürgen, dann haben diese

immer mehr Autorität als die Sache selbst. Kurzum: Der auctor steht »in Gegensatz zu

44 Das ist mit ein Grund, warum Agamben Felmans Ästhetisierung des Zeugnisses kritisiert

(s. Anm. 20): Das Zeugnis gibt es für Agamben nur im Auftrag der vollständigen Zeug_innen, d.h.,

dass er Felmans Argumentation gerade in ihr Gegenteil verkehrt: Nicht Gesang oder Dichtung er-

möglichen Zeug_innenschaft, sondern Dichtung ist allenfalls als Zeug_innenschaft möglich, weil

es diese gibt. Vgl. Sulk, Not grace, 77.

45 Ohne Verweis auf eine entsprechende Quelle.

46 AmBegriff des superstes kritisiert Agamben nicht nur, dass ethische und juristische Kategorien ver-

mischt würden, sondern dass es auf der Ebene der Versprachlichung zu einer Verschränkung zwei-

er Erzählinstanzen kommt, was mit einer Deckungsgleichheit vonWeiterlebenden und lebenden

Toten gleichgesetzt werden kann, die Agamben ablehnt. Vgl. Zimmermann, Der Balkan, 396f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Zeug_innenschaft und Sein

res« (WAb 130). In dieser Perspektive erscheint das Zeugnis, darauf will Agamben hinaus,

konstitutiv als defizitär,wobei esüberhauptdasDefizit ist,dasdieZeug_innen–ebenals

auctores– auf den Plan ruft. Das Zeugnis »impliziert stets eine wesentliche Dualität, bei

der ein Mangel oder eine Unfähigkeit ergänzt oder zur Gültigkeit gebracht« (WAb 130f.)

wird.Damit erklärt sich auch,warumÉmileBenveniste als ursprünglicheBedeutungdes

Verbs augere »zum Sein bringen« (WAb 131) nennt:

»Die Antike kennt keine creatio ex nihilo, für sie impliziert jeder Schöpfungsakt immer

ein Anderes, formlose Materie oder unvollkommenes Sein, das vervollkommnet oder

›zum Wachsen gebracht‹ werden muß. Jeder Schöpfer ist immer ein Mit-Schöpfer, je-

der Autor ein Ko-Autor. Undwie der Akt des auctor den des Rechtsunfähigen vollendet,

wie er dem Beweiskraft verleiht, das sie von sich aus nicht besitzt, und Leben dem, das

allein nicht leben könnte, so läßt sich umgekehrt sagen, daß der Akt oder dasWort des

auctor-Zeugen überhaupt erst Sinn erhalten durch den unvollkommenen Akt oder die

Unfähigkeit, die ihnen vorausgehen und die sie vervollständigen.« (WAb 131)

In dieser Bestimmung der Zeug_innen als auctores zeigt sich nicht nur die soziale Di-

mension von Agambens Zeug_innenschafts-Verständnis, sondern auch inwiefern sein

Zeug_innen-Begriff von einer doppelten Subjektivität ausgeht.47 »Ein Akt des Autors,

der beanspruchte, von selbst gültig zu sein,wäreUnsinn, sowie das Zeugnis des Überle-

bendenWahrheit und Existenzberechtigung nur dann besitzt,wenn es das Zeugnis des-

sen vervollständigt, der nicht Zeugnis ablegen kann.« (WAb 131) Analog zu Vormund und

Mündel, Schöpferin und Stoff, »sind Überlebender und Muselmann untrennbar« (WAb

131).Eigentlich ihrer Autorität beraubt,weil sie nie davon zeugen können,wovon sie zeu-

gen sollten, bringen dieWeiterlebenden die zumSein, denen das Sein abhandengekom-

men ist: Der Mensch zeugt für die lebenden Toten, nicht weil er Mensch, sondern weil

er nicht lebender Toter ist. Das Zeugnis erwächst für Agamben aus dieser Verbindung,

wobei auch noch hier die Lücke aufrechterhalten wird: Die doppelte Subjektivität ver-

bindet zwei Subjekte bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung ihrer jeweiligen Subjektivität

bzw. Entsubjektivierung. Das ist gemeint, wenn Agamben von der »Einheit-Differenz«

(WAb 131) spricht, die das Zeugnis konstituiert.

Die Verbindung zwischen Subjektivierung und Entsubjektivierung, die zu zerbre-

chen scheint, wird mit der Vorstellung des Zeugnisses als Akt eines auctor greifbar:

Agamben versteht das Subjekt des Zeugnisses als ein konstitutiv gespaltenes. Nur im

Bruch, in der Spaltung, »in dieser Kluft und Verbindungslosigkeit« (WAb 131) hat es

Bestand. Zeug_innen sind »Subjekt[e] einer Entsubjektivierung« (WAb 132). Die bei-

den Subjekte sind voneinander unterschieden und doch untrennbar.48 Im Zeugnis der

47 Vgl. dazu Lörincz, Zeugnisgaben, 38f., der die Seinsweise der Zeug_innen als auctores in gabetheo-

retischer Perspektive beleuchtet und sie in Verbindung zu Agambens Überlegungen zur Scham

stellt: »[D]er Beschenkte kann nur als solcher zum Subjekt werden, zugleich kann er die Gabe nur

annehmen, er verfügt nicht über sie, eher noch gibt er sie zurück, d.h. er verzichtet in gewisserWei-

se aus seinen Subjektstatus (Entsubjektivierung), und in dieser Duplizität ergibt sich die Scham

(und nicht aus einem Schuld-Bewusstsein, das ein Effekt der falschen Deutung der Scham ist).«

48 An dieser Stelle müsste konsequenterweise die Zweideutigkeit von Subjektivität genauer unter-

sucht werden: Insofern der Mensch Subjekt seiner Erfahrungen und Handlungen ist, ist er immer

gleichzeitig der, der erfährt und etwas tut, und der, mit dem etwas geschieht (vgl. Grøn, Homo

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 87

Weiterlebenden begegnen sich diese und die lebenden Toten, »menschlich und nicht-

menschlich sind koextensiv und fallen dennoch nicht zusammen« (WAb 132). Es ist eine

»unauflösliche Teilung«, die spaltet, aber dasGespaltene nicht trennt,weshalb Agamben

von einem »doppelten Überleben« (WAb 132) spricht:49

»Das Überleben des Nichtmenschlichen durch den Zeugen ist Funktion des Überle-

bens des Menschlichen durch den Muselmann. Was grenzenlos zerstört werden kann,

ist das, was sich grenzenlos überleben kann.« (WAb 132)

Es ist dieses von Agamben postulierte doppelte Überleben, das bei ihm dazu führt, dass

der erste Grund für die von Felman und Laub eruierte Krise der Zeug_innenschaft, näm-

lich dass die Vollstrecker_innen der Bestialität des Zweiten Weltkrieges darauf bedacht

waren, alle Beweise der Shoah verbaliter auszulöschen, aus den Angeln gehoben wird.

Das gilt allerdings, ummeine Kritik an Agambens Position bereits anklingen zu lassen,

genaubetrachtet eigentlich ausschließlich auf sprachtheoretischerEbene:50Derdoppel-

tenUnmöglichkeit des Zeugnisses –die lebenden Toten als vollständige Zeug_innen, die

nicht Zeugnis ablegen können, und die Weiterlebenden, die Zeugnis ablegen können,

aber nicht vollständige Zeug_innen sind –wird hier von Agamben nicht das letzteWort

gelassen. Vielmehr stellt sie sicher, dass es nicht zu einerWiederholung der höhnischen

Mahnung der SS an die Insass_innen der Lager kommt, wie sie Levi zu Beginn seines

ZeugnissesDie Untergegangenen und die Geretteten51 wiedergibt:

»Wie auch immer dieser Krieg ausgeht – den Krieg gegen Euch haben wir gewonnen.

Keiner von Euch wird übrigbleiben, um Zeugnis abzulegen, aber selbst wenn einer da-

vonkommen sollte, würde ihmdieWelt nicht glauben. Vielleicht wird es Vermutungen

geben, Diskussionen, Untersuchungen von Historikern, aber es wird keinerlei Gewiß-

heit geben, weil wir Euch samt den Beweisen zerstören werden. Und selbst wenn ir-

subiectus, 19). Ich komme später (s. unten II.5.5.) in meiner Kritik an Agambens Position darauf

zurück.

49 Mills erkennt in dieser Vorstellung des doppelten Überlebens die Grundzüge einer sprachtheo-

retischen Ethik des Überlebens: »[T]he survivors are human to the extent that they bear witness

to an impossibility of bearing witness, that is, of being inhuman. Hence, testimony arises in the

noncoincidental currents of the human and the inhuman, as the human being’s bearing witness

to the inhuman. This means that the ethics of witnessing that Agamben develops can be under-

stood as an ethics of survival, insofar as the human survives the inhuman in testimony […].« (Mills,

Linguistic Survival, 201.) Vgl. auch dies., The philosophy, 81–105.

50 Der sprachtheoretische Zugang, der Agambens Reflexionen durchzieht, hat ihmwiederholt Kritik

eingebracht, weil er zu einer Mystifikation der Shoah führe. Vgl. besonders pointiert Meyer, Das

Wissen, 84f.: »Es ist oft bemerkt worden, Agambens Philosophie zeichne sich durch ihren Eklek-

tizismus aus. Bedenklicher scheint mir, dass der Mord an der [sic!] Juden hier zum Gegenstand

einer intellektuellen Rhetorik wird, die nicht das Geringste zum Verständnis des Geschehens bei-

trägt. Stattdessen desavouiert und entwertet der Absolutheitsanspruch, unter den sich diese Art

von Denken über Auschwitz stellt, die überlieferten, notwendig lückenhaften Zeugnisse von Op-

fern wie Überlebende der Shoah.« Vor allem aber: Agambens sprachtheoretischer Zugang führt

zu erheblichen Spannungen seiner Vorstellung einer ontologisch gefassten doppelten Subjektivi-

tät. Ich komme später (s. unten II.5.5.) darauf zurück.

51 »Die Untergegangenen« (engl. the drownded) im Titel des Werkes meinen genau die lebenden To-

ten, die Menschen also, die im Lagermorast untergingen, in ihm ertranken und erstickten.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Zeug_innenschaft und Sein

gendein Beweis übrigbleiben und einer von Euch überleben sollte, werden die Leute

sagen, daß die Dinge, von denen ihr da berichtet, zu ungeheuerlich sind, als daß man

sie glauben könnte […] Die Geschichte der Lager werden wir diktieren.«52

3.4. Weil ein Zeugnis sie sind und schweigend zeugen voneinander:
die soziale Dimension des Zeugnisses als Rest

Mit dem Zeugnis der Weiterlebenden werden die höhnischen Worte der SS für Agam-

ben widerlegt. Dieser »Isolierung des Überlebens vom Leben« (WAb 137) wird mit jedem

Zeugnis vonWeiterlebendenwidersprochen.Nicht,weil in ihnendasNicht-Menschliche

undMenschliche,die lebendenTotenunddieWeiterlebenden zusammenfallen, sondern

indemsieZeugnis geben vonder untrennbarenTeilung.Die ›Wahrheit‹ eines Zeugnisses

liegt denn für Agamben auchnicht darin begründet, dass es zu einer »Übereinstimmung

zwischendemGesagtenunddenFakten,zwischenderErinnerungunddemGeschehen«

(WAb 137) kommt.DasklassischeWahrheitskriterium,wonachWahrheit–ohneeinfache

Anführungszeichen – in der Angleichung zwischen Subjekt und Objekt, zwischen Satz

und Dingen besteht – »Veritas est adaequatio intellectus et rei«53 –, weicht bei Agam-

ben einem sprachlich relationalenWahrheitsverständnis: Die ›Wahrheit‹ des Zeugnisses

hängt »vonderunvordenklichenRelationzwischendemSagbarenunddemUnsagbaren,

zwischen dem Innen und dem Außen der Sprache« (WAb 137f.) ab: »Die Autorität des Zeu-

gen besteht darin, daß er einzig imNamen eines Nicht-sagen-Könnens sprechen kann, d.h. darin,

daß er Subjekt ist.« (WAb 138) Das ontologische Zeug_innenschafts-Verständnis Derridas

taucht auch bei Agamben auf: Zeugnis kann es für Agambennur dort geben,wo es einer-

seits Unmögliches zu sagen gibt und andererseits durch Entsubjektivierungen Subjekte

fehlen,die bezeugenkönnen.Kurzum:DieWeiterlebendensollen sprechendwerden,die

lebenden Toten sollen lebendig werden. Das Zeugnis hängt auch hier an seinen Subjek-

ten, ihrem Sein bzw. dem fehlenden Sein der Subjekte. Auctores sind dieWeiterlebenden

darum gerade auch in der Hinsicht, dass das, was sie zum Sein bringen, eine Unmög-

lichkeit darstellt, die jedochmit demAkt des Bezeugens zurWirklichkeitwerden soll. Im

Unterschied zum Archiv, das der Erinnerung dient und sich dem Vergessen widersetzt,

verbürgt das wahre Zeugnis die Unarchivierbarkeit, weil das, was hier bezeugt wird, nie

zu einem Ende kommen kann, zumal andernfalls doch wieder einem zu schnellen Ver-

stehen oder einem Euphemismus stattgegeben würde.54 Das Zeugnis hat und darf kein

télos, kein Ziel haben:55

52 Levi, Die Untergegangenen, 7, zitiert nachWAb 137, wo der Wortlaut nach dem italienischen Ori-

ginal wiedergegeben wird. Die deutsche Fassung zitiert an der genannten Stelle aus Wiesenthal,

Doch die Mörder, o.S.

53 Thomas von Aquin, Summa theologiae I, q.16, a.2.

54 Vgl.WAb 138: »Das Zeugnis verbürgt nicht die faktischeWahrheit der imArchiv aufbewahrten Aus-

sage, sondern deren Unarchivierbarkeit, deren Äußerlichkeit demArchiv gegenüber: also die Not-

wendigkeit, mit der sie sich […] der Erinnerung wie dem Vergessen entzieht.« Vgl. dazu Sulk, Not

grace, 58–61.

55 Darin zeigt sich einweiterer Aspekt, inwiefern bei Agamben von einer doppeltenUnmöglichkeit des

Zeugnisses gesprochen werdenmuss: »[T]his paradoxical view prompts a dual movement: toward

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 89

»Wir müssen aufhören, die Prozesse der Subjektivierung und Entsubjektivierung, das

Sprechendwerden des lebenden Wesens und das Lebendigwerden des sprechenden

Wesens […] so zu betrachten, als ob sie ein télos hätten, […] in dem Lebender und Spre-

chender, Nicht-Mensch und Mensch […] sich in einer erreichten, vollendeten Mensch-

lichkeit verbinden, sich zu einer verwirklichten Identität zusammenfügen.« (WAb 138f.)

Dass Zeugnisse ohne Ziel sind, bedeutet indes für Agamben nicht, dass sie sinnlos oder

vergeblich wären.Wenn sie nämlich auch kein Ziel haben, so enthalten sie einen Rest: In

oder unter den Zeugnissen gibt es keinen Grund, »aber zwischen ihnen, in ihrer Mit-

te, [gibt es] eine irreduzible Kluft, in der jeder Terminus den Platz des Rests einneh-

men, Zeugnis ablegen kann« (WAb 139). Mit dem Terminus des Rests bezeichnet Agam-

ben »nicht irgendetwas,dasübrigbleibt«, sondern eine »Differenz«56.EinenÜberschuss,

eine Nicht-Identität. Er findet diese Kategorie, wie sein nachWas von Auschwitz bleibt57

veröffentlichtesWerkDie Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zumRömerbrief zeigt, in den pau-

linischen Briefen des Neuen Testaments.58

Im dritten Kapitel dieses Kommentars beschäftigt Agamben sich mit dem griechi-

schen Partizip Perfekt ἀφωρισμένος/aphorismenos, übersetzt es mit »ausgesondert«

undweist gleich zu Beginn darauf hin, dass es sich dabei um einen besonders wichtigen

both the insistence on the paradox as paradox and the necessity of working or playing out new

formulations to respond to the excess/lack that continually requires rearticulations that can never

reach total closure.« (LaCapra, Approaching Limit, 143.)

56 Agamben, Das unheilige Leben, 21.

57 Auch in Was von Auschwitz bleibt erörtert Agamben in einem kurzen Abschnitt (a.a.O., 142f.) den

»theologisch-messianische[n] Begriff« (a.a.O., 142) des Rests, in dem er sich auf mehrere Stellen

aus dem Römerbrief bezieht. Das Ganze liest sich indes wie eine Kurzzusammenfassung seiner

Ausführungen in Die Zeit, die bleibt, weshalb ich mich im Folgenden auf dieses Werk beziehe.

58 AgambensWerk Il tempo che resta. Un commento alla Lettera ai Romani, das 2000 erschien und 2006

mit dem Titel Die Zeit, die bleibt. Ein Kommentar zum Römerbrief ins Deutsche übersetzt wurde, ist

das Ergebnis mehrerer Seminare, die Agamben zwischen 1998 und 1999 in Paris, Verona, Evanston

und Berkeley gehalten hatte. Die Form blieb dabei immer die gleiche: Agamben übersetzt die ers-

ten zehn Wörter des Römerbriefes – »Paulus, zum Sklaven des Messias Jesus berufen, als Apostel

ausgesondert für die Verkündigung Gottes« (Zdb 17) – und verteilt sie auf sechs (Seminar-)Tage,

denn, so die These Agambens, darin zeige sich die gesamte Botschaft des Apostels. (Standhartin-

ger, Paulus als politischer Denker, 82, vermutet hinter den zehn Worten außerdem eine Anspie-

lung auf den Dekalog, um Agambens eigene These der »Neutralisierung von gesetzlichen Eintei-

lungen […] durch das messianische Ereignis« [Zdb 24] zu unterstreichen.) Auf die sechs Tage folgt

ein Kapitel mit dem Titel »Schwelle oder tornada«, das sodann als Schlussstrophe dieser Sestine

gelten kann. Ganz grundsätzlich verfolgt Agamben mit seinem Kommentar das Ziel, »die Bedeu-

tung der Paulinischen Briefe als grundlegendenmessianischen Text der westlichen Kultur wieder-

herzustellen« (Zdb 11), weil er der Überzeugung ist, dass »eine nunmehr zweitausendjährige Praxis

des Übersetzens und Kommentierens, die mit der Geschichte der christlichen Kirche zusammen-

fällt, denMessianismus […] buchstäblich aus dem Paulinischen Text gestrichen hat« (ebd.). Damit

ist das eigentliche Projekt benannt, nämlich »den Sinn und die innere Formderjenigen Zeit zu ver-

stehen, die bei ihm [sc. Paulus] ho nyn kairós, die ›Jetztzeit‹, heißt« (a.a.O., 12), oder in denWorten

Agambens: die Zeit, die bleibt. Eine instruktiveBuch-Besprechungbietet Löhr,Hier geistert Paulus.

Vor allem aus historisch-kritischer Perspektive kritisiert wird Agambens Lesart von Frankemölle,

Aspekte der Zeit.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Zeug_innenschaft und Sein

Ausdruck handeln müsse, zumal Paulus seine Berufung zum Zeugen für Christus be-

reits im Brief an die Galater »mit einer Form desselben Verbums definiert und Gott als

den benennt, ›der mich ausgesondert hat [aphorísas] im Bauch meiner Mutter und der

mich berufen hat durch seine Gnade‹ (Gal 1,15)« (Zdb 56).59Mit dem Begriff aphorismenos

thematisiere Paulus, so Agamben, seine Vergangenheit, sein »Einst« (Gal 1,13), zumal

das griechische aphorismenos die Übersetzung für das hebräische םישִׁוּרפְּ /peruschim ist

und damit auf Paulus’ einstigen Stand als Pharisäer hinweise (Phil 3,5).60 Weil für die

Pharisäer – im Unterschied zu anderen Strömungen des damaligen Jüdinnen_Juden-

tums–dasHalten desGesetzes nicht nur die schriftliche, sondern ebenso diemündliche

Tora impliziert, die wie ein Zaun um das Gesetz steht und es so vor jeglichem unreinen

Kontakt schützen soll, müsse die »Wand der Trennung« in Eph 2,14 als »Zwischenwand

des Zauns« übersetzt werden. Paulus nehme demgemäß seine einstige Bezeichnung

ironisch auf, insofern seine jetzige Aussonderung zumApostel für Christus »nichtmehr

an einem nomos, sondern an dermessianischen Verkündigung […] ausgerichtet ist« (Zdb

58). Mit der messianischen Verkündigung wird also jene Mauer niedergerissen, welche

die Pharisäer einst um die Tora gebaut haben, »um sie vor dem am-hares und vor den

gojim, den Nichtjuden, zu schützen«(Zdb 58).

Wenn aber das messianische aphorismenos einerseits die Aussonderung des pe-

ruschim aufnehme, sie andererseits teile, »dann impliziert aphõrisménos sozusagen eine

Aussonderung der zweiten Potenz, eine Aussonderung der Aussonderung selbst, die

die Teilungen des pharisäischen Gesetzes teilt und durchquert« (Zdb 58). Innerhalb

der zahlreichen paulinischen Teilungen spiele vor allem diejenige zwischen σάρξ/sarx

und πνεῦμα/pneuma (Fleisch/Hauch) eine entscheidende Rolle, denn die durch den

Messias zerstörte »Wand der Trennung« aus Eph 2,14 fällt »mit dem nomos ton entolõn,

dem ›Gesetz der Gebote‹ zusammen, das die Menschen in ›Beschnittene‹ und ›Nichtbe-

schnittene‹ geteilt hatte« (Zdb 59). Daraus folgt für Agamben: »Das Prinzip des Gesetzes

59 Der Begriff thematisiert für Agamben indes eine Problematik, umdie sichweite Teile seines Textes

drehen: »Wie ist esmöglich, daß Paulus, der den Universalismus und dasmessianische Ende jeder

Trennung zwischen Juden und Heiden predigt, sich auf sich selbst als einen ›Ausgesonderten‹ be-

zieht? In Eph 2,14f. sagt Paulus ausdrücklich, daß der Messias ›aus zwei eins gemacht hat und die

Wand der Trennung [to mesótoichon tou phragmoú] zerstört hat‹. Das ist ein starker Ausdruck, da er

eine grundlegende Setzung des Judentums in Frage stellt […].« (Zdb 56)Wenn der Sinn dermessia-

nischen Verkündigung darin liege, dass dieseMauer niedergerissen ist – darauf würden doch auch

die Ausführungen imGalaterbrief zumAntiochenischenZwischenfall (Gal 2,12-14) hinweisen –, sei

es doch höchst fragwürdig, dass Paulus sich weiterhin als Ausgesonderten definiere. Doch gera-

de damit sei das eigentliche Problem benannt, das sich mit diesem Begriff stelle: »das Problem

des Universalismus bzw. des mutmaßlichen Universalismus bei Paulus« (a.a.O., 57). Zum Problem

des Universalismus, das Ausdruck der Kritik Agambens an Badious Paulus-Lektüre (Badiou, Die

Begründung) ist, vgl. Finkelde, Streit um Paulus.

60 Theologisch durchaus zu Recht fragt Höhn an dieser Stelle kritisch nach, ob nicht ein Unterschied

zwischen dem »Sichabsondern« und dem »Abgesondertwerden« besteht, »der über die Gramma-

tik hinausgeht. Das eine ist man durch eigene Wahl und Entscheidung, das andere durch Beru-

fung und göttliche Gnade. Wer von Saulus zum Paulus, vom Pharisäer zum Apostel wurde, ist

gleich zweifach ein ›Ausgesonderter‹« (Höhn, Messianische Zeit, 312). Dann aber könnte Paulus

– als doppelt Ausgesonderter – auch jemand sein, der sich von einer restlosen Abgrenzung restlos

abgegrenzt hat, was Agamben jedoch bestreitet.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 91

ist also die Teilung.« (Zdb 59) Dieses Prinzip entwickle Paulus nicht selbst, sei doch auch

in der Hebräischen Bibel das Konzept »Volk« – durch םעָ /am und יֹוגּ /goj. bzw. םיִֹוגּ /gojim

– immer schon geteilt. »Krude« sei nur, dass Paulus die Einteilung von Juden und

Nichtjuden »in der Antithese beschnitten/unbeschnitten zum Ausdruck bringt« (Zdb

60). Die Agambens Paulus-Lektüre leitende Frage ist in der Folge: »Wie gelingt es ihm

[sc. Paulus], die nomistischen Einteilungen des Gesetzes in messianischer Perspektive

zu neutralisieren?« (Zdb 61) Agambens Antwort: Paulus stelle diesem genannten Gesetz

nicht ein anderes, ein »dem ersten zwar ähnliches, aber universelleres Gesetz« (Zdb 61)

gegenüber, sondern der messianische Aphorismus orientiere sich vielmehr an diesen

nomistischen Teilungen, insofern er sie »durch einenweiteren Schnitt« (Zdb 61) teile: ein

Schnitt zwischen sarx und pneuma.

Die erste, nomistische Teilung zwischen Juden und Nichtjuden »ist deutlich, was

ihr Kriterium betrifft (beschnitten/nichtbeschnitten), und erschöpfend, was ihre Funk-

tionsweise betrifft, da sie die Ganzheit ›Menschen‹ in zwei Gruppen aufteilt, ohne einen

Rest übrigzulassen« (Zdb 62).Die zweite Teilung, sprich Paulus’ Teilung zwischen Fleisch

und Hauch, »fällt nicht mit derjenigen zwischen Juden und Nichtjuden zusammen, ist

ihr aber auchnicht äußerlich: Vielmehr zerschneidet sie die Teilung selbst« (Zdb 62).Dies

ist es, was Agamben die »Teilung der Teilung« nennt und in der Folge als »Schnitt des

Apelles« definiert. Er rekurriert damit auf die in Walter Benjamins Passagenwerk wie-

dergegebene Geschichte von Plinius über denWettkampf zwischen den Künstlern Apel-

les und Protogenese:61 Letzterer zeichnet eine so feine Linie, »daß sie nicht von einem

menschlichen Stift zu rühren scheint« (Zdb 62), doch Apelles teilt diese Linie mit einer

noch feineren Linie. »Der messianische Aphorismus ist in diesem Sinn ein Schnitt des

Apelles, der nicht ein eigentliches Objekt hat, sondern der die vom Gesetz definierten

Teilungen teilt.« (Zdb 62) Diese Teilung hat zur Folge, dass Paulus in Röm 2,28-29 die

Gruppe der Juden der nomistischen Teilung in Juden nach dem Fleisch und Juden nach dem

Hauch unterteilt sowie – obwohl das Paulus an genannter Stelle nicht tut! – in Nichtju-

den nach dem Fleisch und Nichtjuden nach dem Hauch. Ergo bewirke der Schnitt des Apel-

les, dass genannteThese, wonach die nomistische Teilung deutlich und erschöpfend ist,

nicht mehr zutreffend sei, »weil es immer Juden geben wird, die Nichtjuden sind, und

Nichtjuden, die Nicht-Nichtjuden sind« (Zdb 63).

Die Folge aus der Teilung der Teilung ist sodann ein Rest, der nicht »eine meßbare

Zahl oder ein positives und substantielles Überbleibsel« ist, »das allen vorhergehenden

Teilungen entsprechenwürde und das […] in sich die Fähigkeit trüge, alle Differenzen zu

überwinden« (Zdb 63).Während für die erste Teilung galt: tertiumnon daretur, ist der Rest

der zweiten Teilung nun dieses Dritte, das die »Form einer doppelten Negation« (Zdb 63)

annimmt: Nicht-Nichtjude. Paulus selbst habe indes dieses »logische Paradigma« (Zdb

63) bereits in 1 Kor 9,20-23 entwickelt: »Wer immessianischen Gesetz ist, ist nicht-nicht

im Gesetz.« (Zdb 63) Oder anders formuliert: »Wer immessianischen Gesetz ist, verkör-

pert […] eine Nicht-Nicht-Positionierung.«62 Es sind keine distinkten Identitäten, die

sich nach der Teilung gegenüberstehen, zumal sich derwahre Jude und derwahre Christ

61 Vgl. Plinius, Naturgeschichte, 69.

62 Finkelde, Streit um Paulus, 316.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Zeug_innenschaft und Sein

ohnehin nur imGeist identifizieren lassenwürden, der Geist folglich für Agamben keine

quantifizierbare Größe ist.63

Was Agamben hier für das Verhältnis zwischen Jüdinnen_Juden und Christ_innen

bzw.derNicht-Identität als Resultat derKonversiondes Paulus vom Juden zumChristen

zu bedenken gibt, vermag in der Tat Erhellendes für das Zeug_innenschafts-Verständ-

nis Agambens beizutragen.Dennwas Agambenmit derThese,wonach das Zeugnis kein

Ziel, aber einen Rest zum Ausdruck bringt, implizit sagt, ist, dass das Zeugnis eine dia-

lektische Aufhebung,64 d.h. eine Negation der Negation auf der Hegel’schen Linie von

Negieren und darin zugleich Bewahren ist.

Hegel bestimmt die dialektische Aufhebung als aus drei Momenten bestehend: die

Negation im Sinne der Beendigung, Überwindung und des Unwirksam-Machens, die Be-

wahrung im Sinne des Erhaltens und schließlich die Erhöhung im Sinne der Integration

63 Vgl. a.a.O., 315. Agambens Konzept des paulinischen Schnitts des Apelles und der daraus resultie-

rende Rest enthält indes bei genauerer Betrachtung, darauf hatmich Luca Di Blasi zum erstenMal

hingewiesen, einen doppeltenDenkfehler: Die erste Teilung, bei der es einDrittes nicht geben soll

und die sodann deutlich sei, »was ihr Kriterium betrifft […], und erschöpfend, was ihre Funktions-

weise betrifft« (Zdb 62), ist eine contradictio in adjecto, die sich unter dem Stichwort Gender Trouble

subsumieren lässt: Was bzw. wen Agamben nämlich mit dem Kriterium von »beschnitten/unbe-

schnitten« völlig außen vor lässt, sind die jüdischen Frauen. Es sei denn, Jüdinnen würden zum

Teil der Nichtjuden gehören, was unmöglich gemeint sein kann. Nun kann argumentiert werden,

dass Agamben bereits an dieser Stelle womöglich implizit mit der Unterscheidung von σάρξ/sarx

und πνεῦμα/pneuma argumentiert, was de facto nicht der Fall ist und – darin zeigt sich der eigent-

licheWiderspruch – auch dann die Teilung nicht deutlich wäre, zumal auch Nichtjuden in diesem

Sinne beschnitten sein könnten. Diesen Beobachtungen folgend, bedeutet das, dass Agambens

erste Teilung grundsätzlich nur retrospektiv erklärt werden kann, aber gerade dann nicht gleich-

zeitig deutlich und erschöpfend sein kann: Die ursprüngliche Teilung anhand der Beschneidung ist

nur dann deutlich, wenn sie retrospektiv als Teilung im Fleisch verstanden wird. Aber genau dann

ist sie nicht erschöpfend, weil damit Jüdinnen von der Teilung ausgeschlossen sind. Sie ist jedoch

erschöpfend, wenn sie retrospektiv als Teilung im Geiste verstanden wird, weil sie dann Frauen

miteinschließt, allerdings ist die Teilung dann nicht deutlich, da, wie bereits erwähnt, auch Nicht-

juden in diesem Sinne beschnitten sein könnten. Hinzu kommt, dass Agamben postuliert, Paulus

gehe in Röm 2,28-29 von der Unterscheidung zwischen beschnitten und unbeschnitten aus, weil

diese Unterscheidung die Juden selbst vollziehen würden und [sie]darum auch für alle anderen

zu gelten habe. Das heißt, Agamben geht von vornherein von einem Gruppen-Denken aus, das

jedoch im weiteren Kontext von Röm 2 kritisch in Frage gestellt werden muss: Paulus scheint mit

»Fleisch« und »Geist« in den Versen 26–27 gerade nicht zwei neueMengen, jedoch zwei Dimensio-

nen zu implizieren, zumal derUnbeschnittene (wörtlich: dieVorhaut) sowohl die natürliche, sprich

die fleischliche als auch diemetaphorischeDimension implizieren kann, wobei Letztere in diesem

Kontext die Gesetzlosigkeit meint. Agambens Denkfehler besteht erstens darin, zwei Begriffe, die

sich gewissermaßen erst aus der Teilung der Teilung ergeben – die Deutlichkeit und die Vollstän-

digkeit –, als gegeben vorauszusetzen, die jedoch den Widerspruch nicht auflösen, und zweitens

davon auszugehen, dass sie durch Paulus bereits dort bei der ersten Teilung vorliegen. Dadurch

entsteht ein unmöglicher Begriff eines ursprünglichen Jüdinnen_Judentums, das Ausgangspunkt

für die paulinischeOperation sein soll. Dasmüsste an anderer Stelle ausführlicher problematisiert

werden.

64 Vgl. De la Durantaye, A Critical Introduction, 301.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 93

auf höherer Ebene.65 Was dabei bei Agamben gleichsam rauskommt, ist der Rest. Ent-

sprechend hält Agamben inWas von Auschwitz bleibt fest:

»ImBegriff des Rests fällt die Aporie des Zeugnisses zusammenmit dermessianischen.

Wie der Rest von Israel weder das ganze Volk ist noch ein Teil von ihm, sondern gerade

die Unmöglichkeit für das Ganze für den Teil bedeutet,mit sich selbst undmiteinander

zusammenzufallen; […] so sind die Zeugen von Auschwitz weder die Toten noch die

Überlebenden, weder die Untergegangenen noch die Geretteten, sondern das, was als

Rest zwischen ihnen bleibt.« (WAb 143)

In dieser Logik des zugleich Negieren und Bewahrens, das einen Rest zur Folge hat, ver-

steht Agamben die Sprache des Zeugnisses, das also, was hörbar wird, wenn Weiterle-

bende in ihrer doppelten Subjektivität Zeugnis ablegen.Agamben bemüht dafür den Fall

einer toten Sprache.

Jede Sprache wird von zwei gegensätzlichen Tendenzen durchzogen. Während die

eine auf »Innovation und Transformation« zielt, hat die andere »Invarianz und Bewah-

rung« (WAb 139) zum Ziel. Letztere steht für die grammatikalische Norm, wohingegen

die erste »einer Zone der Anomie« (WAb 139) entspricht.Was die beiden Tendenzen ver-

bindet, ist das sprechende Subjekt.Dieses ist folglich auctor der Sprache.Wenn nun aber

im Sprechen »die Beziehung zwischen Norm und Anomie, zwischen dem Sagbaren und

65 Vgl. Hegel, Wissenschaft, 93ff. »Das Aufheben stellt seine wahrhafte gedoppelte Bedeutung dar,

welche wir an dem Negativen gesehen haben; es ist ein Negieren und ein Aufbewahren zugleich;

das Nichts, als Nichts des Diesen, bewahrt die Unmittelbarkeit auf und ist selbst sinnlich, aber ei-

ne allgemeine Unmittelbarkeit.« (A.a.O., 94.) Dass sich Agamben dieses Verständnisses bedient,

zeigt sich etwa in seinen Auseinandersetzungen mit der von Paulus postulierten Opposition von

Glauben und Gesetz bzw. der »paradoxe[n] Figur des Gesetzes im messianischen Ausnahmezu-

stand νόμος πίστεως/nomos pisteos, ›Gesetz des Glaubens‹ (Röm 3,27)« (Zdb 121). In jener Oppositi-

on, dem »Antagonismus zwischen epangelía-pistis und nomos« (a.a.O., 107), entdeckt Agamben ei-

nenWortgebrauch, der »für einen Philosophen zumindest überraschend ist« (a.a.O., 109). Es han-

delt sich um das in diesem Zusammenhang von Paulus gebrauchte Verb καταργεῖν/katargein. Mit

diesem Verb drückt Paulus das Ungültig-Werden des Gesetzes aus und Agamben übersetzt es sei-

ner lexikalischen Bedeutung nach mit »unwirksam machen« und »deaktivieren«, denn die positi-

ve Entsprechung zu katargein sei ενεργεῖν/energein. Dieser Zusammenhang zeige sich deutlich in

Röm 7,5f.: »Denn als wir im Fleisch waren, waren die Leidenschaften der Sünden durch das Gesetz

wirksam [enērgeíto] in unseren Gliedern, so daß wir dem Tod die Frucht brachten; jetzt aber sind

wir deaktiviert [katērgēthēmen, ›unwirksam gemacht‹] vomGesetz« (a.a.O., 110). Luther schließlich

übersetzte katargeinmit »aufheben«, d.h. mit jenemWort, das Hegel zur Begründung seiner Dia-

lektik gereicht. Wenn darum katargein als Aufhebung wiedergegeben wird, bilden in Röm 3,31 –

»Hebenwir das Gesetz auf durch den Glauben? Das sei ferne, sondernwir richten das Gesetz auf« –

Annullieren (katargeín) und Aufrichten (ἱστανεῖν/histanein) nicht länger einen Gegensatz. Die von

Paulus ausgerufene »Gerechtigkeit ohne Gesetz« steht dann auch nicht für dessen Negation, son-

dern seine Erhöhung. Der Glaube – die Gerechtigkeit ohne Gesetz – ist folglich »die Realisierung

und Erfüllung – das plērōma – des Gesetzes« (a.a.O., 121). Dabei müsste auch die Wendung »Ge-

rechtigkeit ohne Gesetz« noch einmal problematisiert werden, denn nach Röm 3,21-28 bezeugt

gerade das Gesetz/die Tora die Gerechtigkeit aus Treue/Glauben, nämlich im Sinne von Gen 15,6.

Es ist eineGerechtigkeit, die nicht aus demTunderWerke desGesetzes, sondern aus demGlauben,

der πίστις/pistis resultiert, nach Paulus: des Gottvertrauens Jesu Christi selbst. Vgl. dazu Frettlöh,

Theologie des Segens, 317–326.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Zeug_innenschaft und Sein

dem nicht Sagbaren zerbricht, dann stirbt die Sprache, und es tritt eine neue sprachli-

che Identität ins Bewußtsein« (WAb 139). Das geschieht gemäß Agamben in der doppel-

ten Unmöglichkeit des Zeugnisses. Der Rest ist die Sprache des Zeugnisses. Als lebende

Sprache wird sie gesprochen, »als sei sie tot« (WAb 141). Als tote Sprache wird sie gespro-

chen, »als sei sie lebendig« (WAb 141). Als diese nicht nicht-tote und als nicht nicht-leben-

dige Sprache ist sie indes nur möglich, insofern sie der Rest zweier verschiedener Sub-

jekte ist. Das Subjekt des Zeugnisses von der Shoah ist nicht mit sich selbst identisch,

weil es sich, wie gezeigt, tatsächlich um zwei Individuen handelt.66 Während bei Der-

rida die Identität der Zeug_innen »in der auratischen Unteilbarkeit der Stimme«67 das

Zeugnis eint und authentifiziert, so ist es bei Agamben gerade die sozialeDimension des

Zeugnisses, insofern Zeug_innenschaft »stets eine wesentliche Dualität [impliziert], bei

der ein Mangel oder eine Unfähigkeit ergänzt und zur Gültigkeit gebracht« (WAb 130f.)

wird.68

Sowohl Derrida als auch Agamben nehmen in ihren Überlegungen zum Phänomen

und dem Begriff der Zeug_innenschaft den Ausgang in der Aporie eines epistemischen

Zeug_innenbegriffs:69 Das Wissen von Zeug_innen gründet in einer Erfahrung, die

sich nicht vermitteln lässt. Derrida bleibt letztlich in dieser Aporie gefangen, vor allem

verharrt das bezeugende Subjekt aufgrund seiner ontologischen Gespaltenheit in der

Einsamkeit. Die aporetische Bleibe der Derrida’schen Zeug_innen ist eine einsame.

Bei Agamben hingegen wird diese Aporie wenn nicht aufgelöst, so doch zumindest

geöffnet, insofern er sie grundlegend als relationale versteht: Das Zeugnis als Artikula-

tion des Widerfahrenen setzt nicht nur zwei Subjekte voraus, sondern diese sind auch

stets aufeinander bezogen. In der unmöglichenMöglichkeit, Zeugnis zu geben, erkennt

Agamben darumdie soziale Dimension der Zeug_innenschaft. Dabei versteht Agamben

die soziale Dimension des Zeugnisses nicht in der Art, dass Weiterlebende das Zeug-

nis der lebenden Toten komplementieren – damit würde die Entsubjektivierung doch

wieder aufgehoben –, sondern sie besteht darin, dass sie gerade ihre soziale Differenz

benennt bzw. zur Sprache bringt: Die soziale Dimension ist eine soziale Differenz.70

Wohl sprechen Weiterlebende als auctores für die lebenden Toten, aber was ihr Zeugnis

verifiziert, ist das,was dabei entsteht,worüber sie selbst aber nie verfügen: der Rest.Die

Derrida’sche Bleibe steht in Analogie zum Agamben’schen Rest – im Unterschied, dass

Letzterer nie einsam ist.Was in diesem Rest passiert, ist »das Stattfinden einer Sprache

als Ereignis einer Subjektivität« (WAb 144). Dieses Ereignis lässt sich darum als ein nicht

Nicht-Sprechen, ein schweigendes Sprechen und sprechendes Schweigen verstehen.

Oder, so ein weiterer Erklärungsversuch Agambens, als Glossolalie, als Zungenrede.

66 Vgl. EE 97.

67 Ebd.

68 Vgl. Hållander, The Pedagogical Possibilities, 47: »Taking into account that the testimony is an ini-

tially impossible thing […], and to understand it instead as a remnant that exists between the two

witnesses, opens up the importance of leaving room for the impossible with the language itself.

It is when the rescued witness enters, acts and testifies instead of those who have become ›de-

subjectivized‹ […] that there are ethical and political possibilities.«

69 Vgl. EE 98.

70 Vgl. für die politischen Konsequenzen dieses Verständnisses Hetzel, Jenseits von Mehrheit,

107–113.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 95

Im Rekurs auf Ingeborg Bachmanns Diktum »Ich ohne Gewähr!«71 gibt Agamben zu

bedenken, dass jeder sprachliche Akt »etwas wie eine Entsubjektivierung« (WAb 99) ein-

schließt. In der religiösen Traditionmeint die Glossolalie das Sprechen einer Person, die

nicht weiß,was sie spricht.Das Prinzip der Sprachewird hier »etwas Fremdes und ›Bar-

barisches‹«72 (WAb 99). Seit Ferdinand Saussure unterscheidet die Linguistik das System

sprachlicher Zeichen (»langue«) von der konkreten Rede (»parole«): Nichts im System

der Rede verweist darauf, wie die Zeichen zu verwenden sind. »Die Welt des Zeichens

ist geschlossen«73, hat darum Benveniste im Anschluss an Saussure gesagt. »[V]om Zei-

chen zum Satz gibt es keinen Übergang, weder durch Syntagmatisierung noch in ande-

rer Weise. Ein Hiat trennt sie.«74 Die Frage ist darum, wie eine Aneignung der Sprache

durch die Sprechenden möglich ist. Agamben verweist dafür auf deiktische Ausdrücke

wie »ich«, »du«, »dies«, »hier« und »jetzt«. Diese lassen sich – im Unterschied zu allen

anderenWörtern,die eine lexikalischeBedeutungbesitzen–nurdefinieren inBezug auf

die jeweilige Rede, in der sie vorkommen: »Ichkann nur als ›Redewendung‹, nicht als Ge-

genstand definiert werden,wie es bei einemnominalen Zeichen der Fall ist. Ichbedeutet

die Person, welche die gegenwärtige [jeweilige Rede], die ich enthält, aussagt.«75 Benve-

niste, undmit ihm Agamben, schließt daraus, dass ohne Rede kein Ich existiert. Nur in-

demmensch spricht, existiert das Ich.Das Sprechen ist eine Subjektivierung. Zeitgleich

kommt es aber zu einer Entsubjektivierung. »Zu sprechen, sich der Sprache zu bedienen

und damit etwas auszusagen, ist sowohl das Sich-Auflösen des Subjekts an die Sprache

als auch die Infragestellung des Systems der Sprache.«76 Die sprechende Person muss

sich selbst verlieren, um sich mit dem Ich wiederzufinden, d.h. neu zu identifizieren.

Indem »der Sprecher ›Ich‹ sagt, erklärt er sich zum Subjekt der Rede, gleichzeitig aber

tritt er in eine Distanz zu sich und seinen unmittelbaren Erlebnissen«77:

»[D]as Lebewesen, das sich im Akt der Aussage, indem es ich sagte, sich selbst voll-

kommen vergegenwärtigte, stößt seine Erlebnisse in eine bodenlose Vergangenheit

zurück, kann nicht mehr unmittelbar mit ihnen zusammenfallen.« (WAb 107)

71 Bachmann, Frankfurter Vorlesungen, 218.

72 Das »Barbarische« ist eine Anspielung auf 1Kor 14,11: »Wenn ich nun die Bedeutung der Sprache

nicht kenne, werde ich für den, der spricht, ein Barbar sein und der, der in mir spricht, wird ein

Barbar sein.« (Vgl.WAb 99.)

73 Benveniste, Probleme, 65.

74 Ebd. Agamben beschäftigt sich hier ausführlich mit Foucaults Archäologie desWissens, um sich von

dessen Position zu distanzieren: Foucault untersucht das Außen des Aussageaktes (»parole«) un-

abhängig von seinem Inhalt. Verantwortlich ist für diesen gemäß Foucault weder ein »Ich« noch

ein »transzendentales« Bewusstsein. Das Subjekt ist lediglich »die Inexistenz, in deren Leere die

Sprache sich rastlos und unaufhörlich ausbreitet« (Foucault, Schriften in vier Bänden, 672). Die

Zeug_innen-Aussage kann bei Agamben jedoch nie das Subjekt komplett suspendieren (vgl. Ort-

ner, Poetologie, 298).

75 Benveniste, Probleme, 281.

76 Deuring, Was dazu gehört, 184.

77 Schmidt, Für den Zeugen, 96.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Zeug_innenschaft und Sein

Es ist dieNicht-Identität78,dieDifferenzdes Individuumszu sich selbst,welchedieSub-

jektivität, das Sein, das auf dem sprachlichen Ereignis beruht, stiftet:

»Wenn ein Subjekt zum ersten Mal in Gestalt eines Bewußtseins erscheint, dann ge-

schieht dies also, indem eine Trennung zwischen Wissen und Sagen markiert wird:

Der Wissende macht die Erfahrung einer schmerzlichen Unmöglichkeit zu sagen und

der Sprechende die Erfahrung einer ebenso bitteren Unmöglichkeit zu wissen.« (WAb

107f.)

In diesem Hiat zwischen den Wissenden, den lebenden Toten, und den Sprechenden,

denWeiterlebenden, ereignet sich das Zeugnis als Rest.Kürzer:DerRest ist die_der Zeu-

gin_Zeuge.79 Oder nicht so sehr die Zeugin, aber »testimony as that which consists of an

always-already and a never-before, and which is but a call to testimony«80. Wo also am

Anfang von Agambens Überlegungen die Lücke steht, steht am Schluss der Rest. Wenn

es denWeiterlebenden gelingt, »die Unmöglichkeit zu sprechen zum Sprechen zu brin-

gen« (WAb 143), ereignet sich der Rest als vollständiges Zeugnis. Das bedeutet, dass im

Rest die lebenden Toten als vollständige Zeug_innen konstituiert werden.81 Dann aber

ist »die Grundlage alles Leugnens selbst widerlegt« (WAb 143):

»Wenn der Überlebende nicht von der Gaskammer oder von Auschwitz Zeugnis ablegt,

sondern für den Muselmann, wenn er allein von einer Unmöglichkeit zu sprechen her

spricht, dann kann sein Zeugnis nicht geleugnet werden. Auschwitz – das, von dem

Zeugnis abzulegen nichtmöglich ist – ist absolut und unwiderleglich bewiesen.« (WAb

143f.)

Die Krise der Zeug_innenschaft endet bei Agamben im sozialen Gefüge, demWechselver-

hältnis vonWeiterlebenden und lebenden Toten,welches sich schließlich bzw. imbesten

Falle »in der Paradoxie der Zone der Ununterscheidbarkeit aufhebt«82:

»Weil es Zeugnis nur gibt, wo es eine Unmöglichkeit zu sagen gab, weil es einen Zeu-

gen nur gibt, wo eine Entsubjektivierung stattfand – deswegen ist der Muselmann tat-

sächlich der vollständige Zeuge, deswegen ist es nicht möglich, den Muselmann vom

Überlebenden zu trennen.« (WAb 138)

Das letzte Wort haben in Agambens Reflexionen denn auch die Weiterlebenden als le-

bende Tote: Agamben zitiert 8 Zeugnisse aus Kłodzińskis und Ryns Untersuchungen zu

den lebendenToten.DieStudie enthält 89Zeugnisse.Zehnvon ihnen stammenvonMen-

schen, die den Zustand des lebenden Toten überlebt haben und nun versuchen inWorte

zu fassen, was ihnen widerfahren ist.83 Denn für Agamben ist klar: Im Satz Ich war ein

lebender Toter findet Levis Paradox seine extreme Formulierung: Nicht nur wird damit

78 Vgl. dazu auch Agambens Ausführungen in ders., Kindheit, insbes. 56.

79 Vgl. Edkins, Whatever Politics, 81.

80 Düttmann, Never Before, 5.

81 Vgl. Lundemo, Montage, 193: »This [sc. Levis] Paradox instigates a lacuna within the position of the

witness itself, andwhich in the end is a division between the human and the non-human, the living

and the dead. The lacuna of the testimony is finally also a remnant of the subject itself.«

82 Klünder, Politischer Pessimismus, 347.

83 Vgl. Kłodziński/Ryn, An der Grenze, 121–124.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Giorgio Agamben: Die doppelte UnMöglichkeit des Zeugnisses 97

dem Paradox nicht widersprochen, sondern es wird »aufs genauste bestätigt«: »Ich, der

ich hier spreche, war ein Muselmann, war also derjenige, der auf keinen Fall sprechen kann […].«

(WAb 144) Der Rest, das vollständige Zeugnis in der doppelten Unmöglichkeit wird hier

mit Händen greifbar. Die Frage bleibt indes: für wen? Emmanuel Lévinas würde sagen:

für die anderen.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468333-010 - am 14.02.2026, 09:21:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

