
REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT: 

Von affizierenden Maskeraden, glänzend-tastenden

Blicken sowie aufblitzenden und strömenden Bildern

Wie das Private, so hat auch das Sehen eine Geschichtlichkeit. Kritische Stimmen gegen

die Privilegierung des Sehsinns haben eine lange Tradition in der feministischen Phi-

losophie, wobei der Sehsinn mit dominanten, patriarchalen und westlichen Wissens-

weisen verbunden ist.1 Das Geschlecht – und damit auch Weiblichkeit – wird durch

einen wesentlichen Teil dadurch konstituiert, was sich im, mit dem und durch den Blick

ereignet. Als prominente Vertreterin der feministischen, psychoanalytisch geprägten

Filmtheorie, verwies erstmals Laura Mulvey auf die in der dominanten patriarchalen

Gesellschafts- und Geschlechterordnung herrschende Trennung, welche die Frau als

Objekt des Blicks (Frau als Bild) einer männlichen Subjektposition (der Mann als Trä-

ger des Blicks) gegenüberstellt. Trotz der Bedeutsamkeit von Mulveys Theorie des male

gaze schreibt sich dort eine dualistische Logik ein, die das Cartesianische Subjekt als

ein distanzhaltendes, aus der Ferne (über-)blickendes konstituiert.2

1 Die Kritik an einem Okularzentrismus hat in der feministischen Theorie ein beträchtliches Erbe.

Zahlreiche Theoretiker*innen verbinden das Sehen mit der Distanzierung vom Körper und mit

der Objektivierung und Kontrolle von sich selbst und anderen: Luce Irigaray. Speculum: Spiegel des

anderen Geschlechts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp [1974] 1980; LauraMulvey. »Visual Pleasure andNar-

rative Cinema«, Dies. (Hg.). Visual and other Pleasures. Basingstoke u.a.: Palgrave Macmillan [1975]

2009, S. 14-30; Mieke Bal. Reading ›Rembrandt‹: Beyond the Word-Image Opposition. New York/Cam-

bridge: CambridgeUniversity Press 1991; Kaja Silverman.Male Subjectivity at theMargins. NewYork:

Routledge 1992.

2 Es waren die Verdienste der feministischen Filmwissenschaftler*innen, aber auch (Video)Künst-

ler*innen der 1970er und 1980er Jahre, einen objektivierenden Blick bzw. ideologische und patriar-

chale Blickstrukturen kritisch zuhinterfragen.Dabei ging es den feministischen Filmwissenschaft-

ler*innen insbesondere darum, ein distanzierendes Verhältnis zu ihrem Gegenstand, konkreten

Filmen, einzunehmen. Die Filmwissenschaftlerin Laura Marks plädierte in ihrer 2000 erschiene-

nen Monografie The Skin of the Film: Intercultural Cinema, Embodiment, and the Senses hingegen für

ein gegenteiliges Verhältnis. Mit ihrem Konzept der ›haptischen Visualität‹, das im weiteren Ver-

lauf der Arbeit noch eine zentrale Rolle einnehmen wird (vgl. Kapitel 5.2.4), spricht sich Marks für

eine größtmögliche Nähe zwischen ihr als Zuschauerin und dem Filmkörper aus, wobei jene Nähe

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Sowohl in Baudrillards Videostadium als auch in Krauss’ Beobachtung der Ein-

kapselung des ›Ichs‹ in der frühen Videokunst wurde theoretisch eine Subjekt/Objekt-

Verschränkung in Bezug auf das damals neue Medium Video problematisiert, die jenes

distanzierende Verhältnis von Subjekt und Objekt unterwandert (vgl. Kapitel 2.3.2). Ge-

rade die feministischen Videokünstler*innen der 1970er Jahre sahen in der von Baudril-

lard und Krauss ausgerufenen Krise der Differenz ein emanzipatorisches Potenzial.3

Sie verhandelten kritisch ein männlich-dominierendes, voyeuristisches und fetischi-

sierendes Blickregime4, unterwanderten Sichtweisen/Repräsentationen des weiblichen

Körpers und experimentierten mit einer Bandbreite von ästhetischen Mitteln, um der

Dominanz des Sehsinns entgegenzuwirken, indem sie insbesondere den Tastsinn mit-

einbezogen (vgl. Kapitel 3.2 und die Bedeutung der Berührung/des Berührt-werdens

für die Videokunst).

Vor dem Hintergrund der Frage nach dem Umgang mit der langwierigen Domi-

nanz des Sehsinns stellt sich Jacqueline Millner die Frage, wie zeitgenössische femi-

nistische Künstlerinnen mit diesem Erbe umzugehen und zementierte Sehgewohnhei-

ten umzustrukturieren hätten. Sie beobachtet in den zeitgenössischen feministischen

Praktiken – meist medienkünstlerischen – ein erneutes Interesse an einem ›fühlenden

Sehen‹ [»feeling seeing« i.O.], was die Dimension der Haptik erneut ins Spiel bringt,5

die aus meiner Sicht bereits in der frühen Videokunst eine entscheidende Rolle spiel-

te.6 Die Voraussetzung für ein ›fühlendes Sehen‹ ist ein verkörpertes, situiertes Sehen7,

wofür Luce Irigaray, aber auch Donna Haraway bereits in den 1980er Jahren eintraten.

Für Irigaray wird in einem patriarchalen System ein besitzergreifender, entkörperter

Blick privilegiert. Und Haraways Forderung nach einem verkörperten Sehen fußt auf

als ein progressives, körperliches Erleben verstanden werden kann, das nicht in einer repräsenta-

tionalen Analyse aufgehen kann.

3 Adorf 2008, S. 84.

4 Vgl. Lili Dujourie, Hommage à … IV und V (1972) oder Joan Jonas, Vertical Roll (1972). Silvia Eiblmayr

erkennt aus heutiger Perspektive eine Ambivalenz damaliger künstlerischer Auseinandersetzun-

gen in Bezug auf ›die Frau als Bild‹ und den Mann als ›Träger des Blicks‹: »Es läßt sich zeigen,

dass dem von feministischer Kunsttheorie und Selbstinterpretation oftmals emphatisch behaup-

ten Anspruch auf weibliche Authentizität – die sich jenseits der männlich bestimmten Ordnung

manifestierte – vom Kunstwerk her widersprochen wird. Eine Darstellung des weiblichen Kör-

pers entscheidet zwangsläufig immer im Kontext der vom herrschenden System vorgesehenen

Perspektive. Es ist jedoch gerade die – bewußt oder unbewußt – thematisierte Ambiguität der

weiblichen Position gegenüber dem eigenen Bild, die meines Erachtens diesen Kunstwerken den

innovativen und für die Erkenntnis der Konstituierungweiblicher Subjektivität bedeutsamen Aus-

druck verleiht.« Silvia Eiblmayr.Die Frau als Bild: Derweibliche Körper in der Kunst des 20. Jahrhunderts.

Berlin: Reimer 1993, S. 11.

5 Jacqueline Millner. »Feeling Seeing. Image, Sound and Touch in the Video Installation of Ange-

lica Mesiti«, Dies., Catriona Moore (Hg.). Feminist Perspectives on Art: Contemporary Outtakes. Lon-

don/New York: Routledge 2018, S. 133-143, S. 133.

6 Vgl. Adorf 2008.

7 Einen der ersten Aufsätze, der Performativität und Kultur- und Medienwissenschaft miteinander

verbindet und für ein verkörpertes Sehen von Film(Bildern) plädiert, veröffentliche Gertrud Koch

1997 mit dem Titel »Netzhautsex«. Gertrud Koch. »Netzhautsex – sehen als Akt«, Barbara Vinken

(Hg.). Die nackte Wahrheit: Zur Pornographie und zur Rolle des Obszönen in der Gegenwart. München:

Dt. Taschenbuch-Verl. 1997, S. 114-128.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 207

der Zusammenführung materieller und technischer Welten. All diese unterschiedli-

chen Bemühungen der Neuausrichtung einer dominanten und vornehmlich westlichen

Blickkonstitution basieren auf dem feministischen Streben nach der Anerkennung ei-

ner verkörperten, situierten und eingebetteten Natur menschlicher Existenz.

Ganz im Sinne Haraways weist Braidotti in ihrer Theoretisierung einer posthuma-

nen Subjektivität auf eine situierte und verkörperte Stellung des Subjekts hin. In ih-

rer Vision einer posthumanen Subjektivität ist diese »materialistisch und vitalistisch,

verleiblicht und eingebettet«8. Nach Braidotti ist es unabdingbar, nach einer posthu-

manistischen Subjektivität zu streben, um der »Komplexität und Widersprüchlichkeit

unserer Zeit zu entsprechen«.9 Braidottis Vorschlag einer radikalen Relationalität der

Welt verlangt nach einer ethischen Haltung, die stets körperlich, affektiv und damit

materiell ist. Braidotti grenzt ihre affirmative Ethik dezidiert von Ansätzen ab, die von

einem getrennten Subjekt-Objekt-Verhältnis oder einer gespaltenen Subjektivität (vgl.

Judith Butler, Jacques Derrida) ausgehen. In diesem Kapitel wird Braidottis Ansatz ei-

ner Ethik der Verwobenheit anhand des neo-materialistischen Konzeptes der response-

ability eingehender beleuchtet (vgl. Kapitel 5.2.4).

Das letzte Kapitel versucht nun vor dem Hintergrund des vorausgegangenen

Spektrums (oder besser Interferenzmusters) an Verschränkungen (privat/öffent-

lich, Köper/Geist, Natur/Kultur), eine relationale Verfasstheit von vermeintlichen

Gegensätzen zu bündeln und gleichzeitig anhand der Verschränkungen von Reprä-

sentation/Affekt sowie Subjekt/Objekt die Frage nach performativen Verwobenheiten,

die zentral sind für einen zeitgenössischen feministischen Diskurs, in einen breiteren

Kontext zu stellen. In drei Schritten werden jene Verschränkungen anhand der Begriffe

Maskerade, Blick und Bild untersucht. Das Sehen zurück in den Körper zu verla-

gern, wird dabei in diesem Kapitel als posthumanistisches und neo-materialistisches

Unterfangen begriffen, das ein körperloses Sehen grundsätzlich verneint.10 Dabei

interessiert mich, wie zeitgenössische Medienkünstlerinnen das Sehen als verkörperte

Praxis, was immer ein ›fühlendes Sehen‹ miteinschließt, thematisieren und wie sie

die medialen Bedingungen eines solchen Sehens befragen. Ein analytischer Blick auf

den Blick als solches, wie er im Kapitel 5.2 angestellt wird, ermöglicht es, Relationen

zur Andersartigkeit des Anderen herzustellen. Um diese Verhältnisse beschreiben zu

können, möchte ich epistemologische Implikationen von Sehen und Subjekt darlegen,

wie sie ein neu-materialistisches Denken favorisiert.

Doch zunächst wird das relationale Verhältnis zwischen Repräsentation und Affekt

(vgl. auch Kapitel 2.3.5) am für die feministische Theorie so zentrale Motiv der Mas-

kerade bearbeitet. Es soll gezeigt werden, dass jenes Motiv der Maskerade, das sich

aus theoriehistorischer Sicht an Fragen der Repräsentation koppelt, um die Dimensi-

on des Affekts gewinnbringend erweitert werden kann bzw. von Medienkünstlerinnen

8 Braidotti 2014, S. 56.

9 Ebd.

10 Auch in der kritischen Auseinandersetzung mit neuen Medientechnologien und insbesondere

computergenerierten digitalen Bildgebungsverfahren gewann die Thematisierung der Entkörper-

lichungen neue Dimensionen. Vgl. William J. T. Mitchell. The Reconfigured Eye: Visual Truth in the

Post-Photographic Era. Cambridge, Massachusetts: MIT Press 1994.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

erweitert wird. Im Zeichen einer tarnenden und affizierendenMaskerade kann ein sub-

versives Potenzial freigesetzt werden, das allerdings die Einsicht voraussetzt, dass es

hinter der Maske kein ›wahres Gesicht‹ beziehungsweise kein ›wahres Geschlecht‹ aus-

zumachen gibt.

Ausgehend von dieser Verwobenheit und einem in Kapitel 4 erarbeiteten Körperver-

ständnis nimmt das darauffolgende Unterkapitel 5.2 filmtheoretische Ansätze (von Vi-

vian Sobchack und LauraMarks) in den Blick, die anders als repräsentationale Analysen

insbesondere eine affektive Durchlässigkeit zwischen Zuschauer*innen und Filmkörper

betonen. Um imHinblick auf prozessuale Verhältnismäßigkeiten sich ereignende Rela-

tionsmomente zwischen dem Medialen und dem Subjektiven beschreiben zu können,

wende ichmichWalter Benjamins Aura-Begriff und affekttheoretischen (Deleuze) sowie

somatisch-filmtheoretischen (Sobchack, Marks) Auseinandersetzungen zu, die zentra-

le Impulse für einen neu-materialistischen Zugang zu einem spezifischen Blick-Begriff

bereithalten. Barads Konzept des ›agentiellen Schnittes‹ wird sich als geeigneter kon-

zeptueller Zugang zu einem angestrebten Blick-Begriff erweisen, um einer posthuma-

nistischen Idee des worlding (vgl. Kapitel 2.1.4), als kontinuierlich diffraktivem Prozess,

gerecht zu werden. Nachdem also die Produktivität des ›agentiellen Schnitts‹ im Hin-

blick auf eine performative Subjekt/Objekt-Verschränkung erläutert wird, möchte ich

daran eine spezifische Konzeptualisierung des Blicks als Objekt a durch Jacques Lacan

anknüpfen, um daraus ein Blickkonzept zu entwickeln, das ein verkörpertes, fühlendes

Sehen privilegiert und im Sinne der Diffraktion offenlegt, wo Effekte von Differenzen

zwischen Subjekt und Objekt entstehen.

Das Kapitel schließt mit einem neu-materialistisch verträglichen Bildbegriff11, der

sich aus vorangegangenen Überlegungen zu Subjekt/Objekt-Verschränkungen ange-

sichts des Blicks als ›Spiel von Licht und Undurchdringlichkeit‹ speist. Anschlussfähig

an Theoretisierungs-versuche des Blicks als glänzend oder haptisch, denen ein diffrak-

tiver Ansatz inhärent ist, und an ein verkörpertes, fühlendes Sehen als Strategie, leis-

ten die kunstphilosophischen und bildtheoretischen Überlegungen von Gilles Deleuze

sowie sein Konzept der Assemblage des Begehrens entscheidende Impulse für eine ab-

schließende Konturierung eines Bildbegriffs. Das Bild erweist sich dieser Deleuze’schen

11 Eine andere Perspektive auf die Frage nach einem neu-materialistisch verträglichen Bildbegriff

bietet die Medienwissenschaftlerin Olga Moskatova in ihrem jüngst erschienenen Beitrag »Ap-

parate des Sichtbaren. Neumaterialistische Zugänge zur Agentialität der Bilder«. Im Anschluss

an Barads Agentiellen Realismus beschreibt Moskatova eine posthumanistische Bildauffassung

als nicht-repräsentationalistische, nicht-anthropozentrische und materialistische Herangehens-

weise. »Sie untersucht, inwiefern Bilder in verteilter Autor*innenschaft zwischen menschlichen

und nicht-menschlichen materiellen Akteur*innen produziert werden, inwiefern sie nicht nur für

menschliche Rezipient*innen gemacht und an sie adressiert sind und schließlich, inwiefern Bilder

ihre eigene, nicht auf menschliche Leistungen und Repräsentation reduzierbare Agentialität ha-

ben können« (S. 149). Mein Ansatz teilt Moskatovas Argument einer Agentialität von Bildern, die

ich jedoch anders als Moskatova (medien)philosophischmitWalter Benjamin, LauraMarks, Gilles

Deleuze und Mieke Bal befragen möchte. Olga Moskatova. »Apparate des Sichtbaren. Neumate-

rialistische Zugänge zur Agentialität der Bilder«, Berenike Jung, Klaus Sachs-Hombach, Lukas R.A.

Wilde (Hg.). Agency Postdigital: Verteilte Handlungsmächte in medienwissenschaftlichen Forschungsfel-

dern. Köln: Herbert von Halem 2021, S. 145-177.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 209

Betrachtung folgend – und insbesondere auch im Anschluss an Mieke Bal – als affizie-

rendes Ereignis-im-Werden und als dynamischer Teil der Bild/Betrachtung. Vorangestellt

wird den Annäherungen an die Bild/Betrachtung als Diffraktionsereignis eine kurze Be-

gegnung zwischen Karen Barad und Walter Benjamin. Dabei gilt es mittels Benjamins

quantentheoretisch verträglichen Einsichten über die Materie der Zeit einem signifi-

kanten raumzeitlichen Diffraktionsereignis näher zu kommen: dem der ›Dialektik im

Stillstand‹ als Bild. Mit Walter Benjamin greife ich auf einen ›alten Materialisten‹ zu-

rück, der bereits in den 1930er und 1940er Jahren mit seinem Konzept der Aura und der

›Dialektik im Stillstand‹ gewisse Agentialitäten von Bildern und Spannungsverhältnisse

von Nähe/Ferne, Gewesenem/Jetzt adressierte, die mir im ›Durch-einander-hindurch-

Denken‹ mit neo-materialistischen Ansätzen produktiv erscheinen. Ein gewinnbrin-

gendes Resultat dieses ›Durch-einander-hindurch-Denkens‹ sehe ich darin, eine agency

der Bilder an bildkonstitutive Operationen koppeln zu können, ohne dabei in einen

Widerspruch zu repräsentationstheoretischen Analysen verfallen zu müssen.

Gerade diese grundlegende Frage nach Momenten des spannungsgesättigten ›So-

wohl-als-auch‹ von Subjekt/Objekt und Repräsentation/Affekt, die sich Theoretiker*in-

nen und Künstler*innen gleichermaßen stellen, zieht sich durch dieses abschließende

Kapitel. Dabei werden bewusst unterschiedliche Referenzsysteme aufgesucht, inner-

halb derer diese Frage gestellt wird. Die nun herangezogenen künstlerischen Arbeiten

und theoretischen Positionen eröffnen dabei jeweils eigene ästhetische sowie theore-

tische und methodische Horizonte, innerhalb derer Intra-Aktions-Momente von Sub-

jekt/Objekt und Repräsentation/Affekt erprobt und thematisiert werden. Einer trans-

versalen Bewegung folgend, geht es mir nun darum, cross-generationale, dialogische

Begegnungen von theoretischen Konzepten mit neu-materialistischen Ansätzen zu in-

szenieren, um produktive Anschlüsse und graduelle Verschiebungen hinsichtlich der

hier gestellten Frage herausarbeiten zu können.

5.1 Maskeraden zwischen Repräsentation und Affekt

»Die Maskerade ist, meiner Meinung nach,

zu verstehen als das, was die Frauen machen

[…], um am Wunsch des Mannes teilzuha-

ben, aber zum Preis des Verzichts auf den

eigenen.«12

Luce Irigaray

Zunächst wird es in diesem Unterkapitel um den Körper und seine Bedeutung im Hin-

blick auf Dimensionen derMaskerade gehen, die sich aus einer feministischenTheorie-

und Kunsttradition an psychoanalytische, philosophische und gender-theoretische Fra-

gen des ›Weiblichen‹ als das ›Uneigentliche‹ binden. Die oben beschriebene möbius-

12 Irigaray 1979, S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

bandartige Konstitution des Körpers nach Grosz (vgl. Kapitel 4) könnte dabei ebenso

auf die Maske13 als Denkfigur eines Dazwischen diskutiert werden.14

Aktuelle medienkünstlerische Arbeiten werden im weiteren Verlauf auf ihren Stel-

lenwert der Maskerade als zentrales feministisches Motiv hin befragt. Dabei folgt die-

ses Unterkapitel grundsätzlich Sigrid Schades Einschätzung, dass Darstellungen von

(geschlechtlichen) Körpern im Anschluss an feministische Theorien als Symptome zu

begreifen sind. Für die Kunsthistorikerin ist der (maskierte) Körper »Schauplatz der

Macht«15 und zeigt als solcher symptomatisch soziale und politische Krisen auf. Scha-

de zufolge wird dabei der Kunst die Aufgabe zuteil, an jenem »Symptom die Zeichen

der Krisen zu deuten«.16 Leiten lassen möchte ich mich, im Anschluss an Schade, von

einem Verständnis von Macht als einer Eigenschaft der Wahrnehmung. Dieser von Hi-

to Steyerl übernommene Machtbegriff erlaubt es, Macht als Affekt zu denken. In ihrer

Reflexion über eine konstatierte »Krise der Repräsentation« – so ein Teil des Titels ihres

Aufsatzes – schreibt Steyerl:

Die Verschiebung von Zeichen zu Sinn vollzieht die Bewegung von Macht als einen

diskursiven Apparat hin zuMacht als einer Eigenschaft derWahrnehmung, eine Trans-

formation von Macht als Repräsentation zu Macht als Gefühl oder Affekt.17

Von diesem Macht-Begriff als »Eigenschaft der Wahrnehmung« ausgehend, folgt die-

ses Unterkapitel der Annahme einer performativen Verschränkung von Repräsentation

und Affekt. Durchgespielt wird ein postuliertes intra-aktives Verhältnis von Repräsen-

tation und Affekt in einem ersten Teil des Unterkapitels an dem zentralen feministi-

schen Motiv der Maskerade. Nach einigen grundlegenden theoretischen, insbesondere

13 Stephanie Bremerich verweist darauf, dass trotz der etymologischen Verwandtschaft der Begriff

der Maskerade im wissenschaftlichen Diskurs von einem »Begriff der Maske (entlehnt aus dem

französischen masque für Gesichtslarve, Kostüm, Verkleideter; vgl. auch mittellateinisch masca

für Hexe sowie arabisch maskharat für Possenreißer) zu unterscheiden [ist], welcher in anthro-

pologischen und theaterwissenschaftlichen Kontexten vor allem die Verkleidung des Gesichts in

volkstümlich-rituellen Kontexten (antikes Theater, Commedia dell’arte, traditioneller Karneval)

bezeichnet«. Dies. »Maskerade«, Gender-Glossar, URL: https://gender-glossar.de/m/item/28-maske

rade, Stand: 16.10.2020.

14 Dreht man eine Maske um die eigene Achse, dann erscheint der Negativraum als Positiv; Vorder-

und Rückseite werden ununterscheidbar. Die Maske ist eine paradoxe Form, weil sie zugleich In-

nen und Außen darstellt und doch beide Seiten miteinander verbindet. Sie liegt wie ein Medium

zwischen Maskenträger*in und Beobachter*in und bildet das komplexe Modell eines Dazwischen.

Als Dazwischen kann die Maske jedoch nur wirken, wenn man nicht nur die Vorderseite betrach-

tet, sondern sich bisweilen auch – zumindest gedanklich – auf ihre Innenseite begibt und dem

eigenen Blick aussetzt. Die Maske als Denkfigur eines Dazwischens anzunehmen, soll in diesem

Unterkapitel nicht weiter ausgearbeitet werden, sondern weitere Überlegungen hinsichtlich ei-

ner angenommenen performativen Verschränktheit von Subjekt und Objekt begleiten.

15 Sigrid Schade. »Andere Körper. Kunst, Politik und Repräsentation in den 80er und 90er Jahren«,

Dies. (Hg.). Ausstellungskatalog: Andere Körper/Different Bodies. Linz/Wien: Passagen 1994, S. 10-24,

S. 11.

16 Ebd.

17 Hito Steyerl. »Das Reich der Sinne. Polizei-Kunst und die Krise der Repräsentation«, Dies., Marius

Babias (Hg.). Jenseits der Repräsentation: Essays 1999-2009 n.b.k. Köln: Walther König 2016, S. 47-53,

S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade
https://gender-glossar.de/m/item/28-maskerade


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 211

psychoanalytischen, Überlegungen zur Maskerade in Verbindung mit der Geschlech-

terfrage widme ich mich anhand einiger künstlerischer Arbeiten und Positionen der

Durchdringung von Repräsentation und Affekt vor der Folie jenes Motivs, das sich auch

an Fragen der Inszenierung und der Uneigentlichkeit bindet.

Die prominenteste Auseinandersetzung mit Weiblichkeit und Maskerade oder viel-

mehr Weiblichkeit als Maskerade findet sich bei der Psychoanalytikerin Joan Riviè-

re. In ihrem 1925 erschienenen gleichnamigen Aufsatz »Weiblichkeit als Maskerade«

schildert sie in einigen Fallstudien, wie erfolgreiche Frauen versuchen, durch die Form

der Maskerade die ›Übernahme des Phallus‹ zurücknehmen würden.18 Für Rivière be-

steht keine Unterscheidung zwischen Weiblichkeit und Maskerade. Sie verweist da-

mit auf die kulturelle Konstruktion von Geschlecht, wie sie sechs Jahrzehnte später

Judith Butler prominent ausarbeiten wird. Rivière charakterisiert das Verkleiden als

weibliche Defensivstrategie, um in eine männliche Subjektposition zu gelangen, und

analysiert Weiblichkeit als Maske, die be- und verdeckt sowie weibliches Rollenverhal-

ten produziert. Ihr Aufsatz wurde zum zentralen Referenztext für anschließende theo-

retische Ausarbeitungen insbesondere in der feministischen Film- und Kunsttheorie

der 1980er Jahre, die die einst psychoanalytisch gesetzte Verbindung zwischen Weib-

lichkeit und Maskerade wieder aufgriffen.19 In Bezug auf die historischen Ursprünge

der Thematisierung der Weiblichkeit als Maskerade wird deutlich, dass sich das Motiv

in erster Linie als Zugeständnis an eine repräsentative Logik als Tarnung verhielt. Es

ging demnach darum – mit Kaja Silverman gesprochen – dem Blickregime zu begeg-

nen, wobei Momente der Repräsentation und Sexualität darin eine zentrale Rolle für

die Maskerade-Thematisierung spielten. Im weiteren Verlauf möchte ich das feministi-

sche Motiv der Maskerade aufgreifen und es, jene eingeschriebene repräsentative Logik

ernstnehmend, um sein affizierendes Potenzial erweitern (vgl. Kapitel 2.3.4 und 2.3.5)

Es waren Jacques LacansWeiterführungen undModifizierungen von RivièresTheo-

rie der Weiblichkeit als Maskerade, die insbesondere in den 1990er Jahren die Bühnen

für kontroverse Debatten bereiteten.Nach Lacan bestimmt sich die Beziehung von Frau

undMann durch zwei Pole: Eins (männliche Seite) undNicht-alle(s) (weibliche Seite). Um

ihre sexuelle Wahrheit unendlich genießen zu können, bedient sich die weibliche Sei-

te, also das Nicht-alle(s), der Strategie der Maskerade.20 Während das Nicht-alle(s) seine

sexuelle Wahrheit damit verschleiert, gibt die männliche Seite lediglich vor, dass sie

alles – also der Eine – ist. Nach Lacan zeigt sich diese differente Geschlechterstruk-

tur darin, dass Männer eine Frau nach der anderen suchen, jedoch nie finden wür-

18 Joan Rivière. »Weiblichkeit als Maskerade«, Liliane Weissberg (Hg.). Weiblichkeit als Maskerade.

Frankfurt a.M.: Fischer [1929] 1994, S. 38-47.

19 Mit demselben Titel, Weiblichkeit als Maskerade, gab Liliane Weissberg 1994 einen Sammelband

mit Aufsätzen heraus, die sich unter film- und kunsttheoretischer Perspektive mit der Verschrän-

kung vonWeiblichkeit undMaskerade befassen. LautWeissberg wird das Konzept der Maskerade

in demder Performativität weitergetragen. Beide Konzepte erzeugen und schaffen durch einHan-

deln Bedeutung. Mit Weissberg gedacht, ergibt sich aus der Gleichsetzung von Weiblichkeit und

Maskerade die Erkenntnis, dass Weiblichkeit konstruiert ist. Andererseits gibt Weissberg auch zu

bedenken, ob die Frau ihre weibliche Identität verschleiern muss, um in einem von Männern do-

minierten Wertesystem bestehen zu können. Weissberg 1994.

20 Jacques Lacan. Encore: Das Seminar, Buch XX. Weimar/Berlin: Quadriga [1972-73] 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

den, während Frauen unaufhörlich auf den Einen warten. Marie-Luise Angerer macht

in ihrer Analyse deutlich, dass es in diesen psychisch bedingten Festschreibungen der

Geschlechter für Lacan das Konzept ›Frau‹ nicht gibt, »sehr wohl aber die konkreten

Frauen, während es auf der männlichen Seite das Konzept ›Mann‹ gibt, jedoch um den

Preis des konkreten Mannes«.21

An einer anderen Stelle beschreibt Lacan die Position der Frauen, die durch einen

Mangel gekennzeichnet ist: »Dies geschieht über das Dazwischentreten eines Scheins,

der an die Stelle des [Phallus-]Habens rückt, um es auf der einen Seite zu schützen,

auf der anderen den Mangel im anderen zu markieren.«22 Laut Lacan inszenieren sich

die mit einem Mangel versehenen Frauen demnach aus Gründen des (Selbst-)Schutzes

so, als seien sie der Phallus, während die Männer jenen haben.23 Judith Butlers Kritik

an Lacans Maskerade-Begriff als »Schein, der Phallus zu sein«24, liegt in seiner Bedeu-

tungswidersprüchlichkeit. Butler schreibt:

Wenn einerseits das ›Sein‹, die ontologische Bestimmung des Phallus, eine Maskera-

de ist, müßte sich scheinbar alles Sein auf eine Form des Erscheinens, des Anscheins

von Sein reduzieren, so daß sich die Geschlechter-Ontologie auf das Spiel der Erschei-

nungen reduzieren ließe. Andererseits suggeriert der Begriff ›Maskerade‹, daß es ein

›Sein‹ oder eine ontologische Bestimmung der Weiblichkeit vor der Maskerade gibt;

d.h. ein weibliches Begehren oder einen Anspruch, der zwar maskiert ist, aber wie-

der enthüllt werden kann und einen möglichen Bruch bzw. eine Verschiebung der

phallogozentischen Bedeutungs-Ökonomie verspricht.25

Damit könne laut Butler im Sinne Lacans die Maskerade zum einen als »performati-

ve Hervorbringung einer sexuellen Ontologie«26 und zum anderen als »Verleugnung

eines weiblichen Begehrens«27 verstanden werden. Ersteres und damit Butlers ange-

sprochenes Sein als Maskerade spiegelt sich insbesondere in den prominenten Arbeiten

der Künstlerin Cindy Sherman wider, die sich in ihren scheinbar unstillbar wiederkeh-

renden Inszenierungen von Wirklichkeiten immer wieder mit Fragen des »Anscheins

von Sein«28 in Verbindung mit Weiblichkeitsvorstellungen befasste. Insbesondere mit

ihren Filmstill-Fotografien inszenierte Sherman Filmwirklichkeiten, die immer schon

21 Marie–Luise Angerer. »DSK und die Krise der Währung(en)«, in: Texte zur Kunst, Feminismus! 2011,

S. 87-97, S. 93.

22 Jacques Lacan. »Die Bedeutung des Phallus«, Norbert Haas (Hg.). Schriften II – Jacques Lacan. Frei-

burg i.Br./Paris Walter-Verlag 1975, S. 130.

23 Andrea B. Braidts Kritik an psychoanalytischen Konzepten des Begehrens und des Subjekts in An-

schluss an Freud und Lacan richtet sich an deren Auffassung, das Geschlecht über das Haben oder

Nicht-Haben des Phallus zu definieren und daher eine rigide binäre Geschlechtlichkeit zu bekräf-

tigen, die letztlich Weiblichkeit ex negativo fasse. Andrea B. Braidt. »Geschlechterkonstruktion

im Film. Kritische Anmerkungen zum angloamerikanischen Blickparadigma«, Sieglinde Kletten-

hammer, Elfriede Pöder (Hg.). Das Geschlecht das sich(un)eins ist? Frauenforschung und Geschlechter-

geschichte in den Kulturwissenschaften. Innsbruck/Wien/München: Studien-Verlag 1999, S. 163-173.

24 Butler 1991, S. 79.

25 Ebd.

26 Ebd.

27 Ebd., S. 80.

28 Ebd., S. 79.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 213

Abbildungen der Abbildungen sind. In ihren filmischen Standbildern stellt Sherman

das Erscheinen von Weiblichkeit als Anschein von Frau-Sein in beinahe ermüdender

performativer Wiederholung aus. Die inszenierte und maskierte Frau, deren Sein sich

nach Lacan in der Maskierung konstituiert, wird zur Voraussetzung von Shermans kri-

tischer Reflexion. Sie wählt das Mittel der Verkleidung und das Medium der Fotografie,

wodurch eine Distanz zu ihrer eigenen Person hergestellt wird. Für Isabell Graw ist

Sherman selbst das Medium ihrer Aneignung: »Man könnte also sagen, dass Sherman

in ihren Filmstills die Tradition der Performance Art weiterführt, um sich zugleich der

mit diesem Format verbundenen Probleme (Vergänglichkeit, Reduktion auf den Kör-

per) zu entledigen.«29 Cindy Shermans Arbeiten enthüllen immer wieder aufs Neue den

instabilen Charakter von Geschlechterrollen. Sie hinterfragen die Annahme, weibliche

Sexualität sei angeboren und unvermittelt. In Ihren Arbeiten wird deutlich: Es existiert

eine Fiktion von Weiblichkeit im Bild und keine ›echte‹ Frau hinter dem Bild. Oder, um

noch einmal mit Butler zu sprechen: Shermans Arbeiten unterlaufen die Vorstellung

einer »ontologische[n] Bestimmung der Weiblichkeit vor der Maskerade«.30 Sie lassen

sich und damit auch uns auf das Spiel mit den psychoanalytischen Vorstellungen von

Weiblichkeit als Maskerade (vgl. Joan Rivière und Jacques Lacan) ein und speisen sich

aus kulturellen Codes. Es ist die westliche Film- und Werbeindustrie – so sprechen

Shermans Fotografien zu uns – die uns diese immer gleichen (Vorstellungs)Bilder (von

Weiblichkeit als Maskerade) bereitgestellt hat.

In einer Lacan’schen Dichotomie aus Phallus-Haben/Eins (Mann) und Phallus-

Sein/Nicht-alle(s) (Frau), die einen problematische Maskerade-Begriff mit sich zieht,

mag sich die Frage aufdrängen, ob Frauen wie Männer sein wollen. Diese Frage stellen

sich Künstlerinnen wie Cindy Sherman nicht. Im Zentrum steht das Performen einer

Rolle als Frau, wobei die Maskerade zu einer spezifischen Form der Aneignung wird.31

Während Sherman die bestimmenden medialen Bildwelten der 1970er und 1980er

Jahre, die derWerbung und des Films, zumAusgangspunkt ihrer prominenten Fotogra-

fieserie Untitled Film Stills (1977-1980) nahm, speisen sich die Arbeiten vieler zeitgenös-

sischer Künstler*innen aus den zirkulierenden Bildern im Netz. Künstler*innen arbei-

ten Bildrhetoriken und Handlungsmacht, Gebrauchsweisen und Semantiken der Bilder

heraus, die über Social-Media-Plattformen wie Facebook, Instagram oder YouTube dis-

tribuiert werden. Damit wird in den künstlerischen Arbeiten wie bereits in den 1960er

und 1970er Jahren ein medienimmanentes Machtpotenzial reflektiert und/oder unter-

wandert. Jeweils eine medienkünstlerische Arbeit von Signe Pierce und Amalia Ulman

29 Graw 2003, S. 68f.

30 Butler 1991, S. 79.

31 Die Maskerade lässt sich als wiederkehrendes Motiv in der feministischen Kunst der 1960er und

1970er Jahre ausmachen.Häufigging es in denperformancebasiertenArbeiten umeine projizierte

Fantasie, Frauen würden Macht über Männer gewinnen und/oder im Sinne Butlers parodistischer

Praktiken, zu einer Entnaturalisierung von Identität undGeschlechterkategorien beitragen. Exem-

plarisch für künstlerische Arbeiten, die eine Selbstbeobachtung durch die Maskierung verfolgten,

wären folgende zu nennen: Joan Jonas,Organic Honey’s Visual Telepathy (1972), LynnHershman Lee-

son, Roberta Breitmore (1974-78), Eleanor Antin, The King (1972) oder Adrian Pipers TheMythic Being

(1973-75).

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

wird im Folgenden als exemplarisch für ein zeitgenössisches Befragen digitaler Bilder-

welten herangezogen. Beide Arbeiten greifen dasMotiv derMaskerade auf unterschied-

licheWeise auf und verbinden esmit Fragen nach demAffekt. Daran anschließend wer-

den Renate Lorenz’ Figur der ansteckenden Drag und Pipilotti Rists künstlerische Rolle

der Hysterikerin auf ihre affektiven und affizierenden Qualitäten hin diskutiert.

5.1.1 Ein Schutzraum für wen?

American Reflexxx (Signe Pierce: 2013)

Die US-amerikanische Multi-Media Künstlerin Signe Pierce erkundet in ihren künstle-

rischen Auseinandersetzungen das weibliche Selbst gegenüber einer virtuellenMassen-

zuschauerschaft und lotet wiederkehrend die narzisstische Beziehung der digital Nati-

ves* mit ihren Smartphones und Tablets kritisch aus. Ihr 2013 entstandenes und sich

viral verbreitendes sechzehnminütiges Video American Reflexxx erweitert (siehe Abb. 17)

und verhandelt nicht zuletzt die Lacan’sche Vorstellung der Maskerade der Frau als

(Selbst)Schutz.

Die ersten Bilder des Videos zeigen die schlanke, platinblonde Künstlerin mit ei-

nem enganliegenden, blauen Minikleid und neongelben High-Heels. Sie trägt eine sil-

berglänzende Maske, die ihr Gesicht vollständig verdeckt und in der sich die bunten

Neonlichter ihrer Umgebung widerspiegeln. Sie rekelt sich lasziv und zur Kamera aus-

gerichtet an einer Palme, während uns ein eingeblendeter Schriftzug, bunt und mittig

im Videobild, geografisch verortet:Myrtle Beach, South Carolina, eine belebte Party-Meile

und beliebter Tourist*innen-Spot. Rhythmische Beats aus demOff untermalen die kur-

ze Tanzeinlage der maskierten Künstlerin. Ein permanentes Stocken und Verzerren auf

Bild- und Tonebene unterlaufen konsequent ästhetische Konventionen der Linearität,

Kohärenz und (Ab-)Geschlossenheit. Die Musik bricht ab; »Will u do me in that later?«

(TC: 00:00:38) wird sie von einem passierenden, muskulösen Mann mit nacktem Ober-

körper angesprochen, der sie offenbar als Prostituierte identifiziert. Das verdeckte Ge-

sicht der Künstlerin lässt über ihre Bewertung der Aufforderung des Mannes lediglich

spekulieren.

Erneut erscheint das Videobild im Shutter-Effekt; kurze Zeitlupen stören den natür-

lichen Fluss des Gefilmten und bringen die Betrachtenden auf visueller Ebene in einen

Zustand der Trunkenheit und des Strudelns, in der kein Halt mehr möglich ist. Die

Handkamera – von der Künstlerin Alli Coates getragen – nimmt an Geschwindigkeit

auf, folgt Signe Pierce durch die nächtlichen Straßen der vielbesuchten Unterhaltungs-

meile. Die Menschen filmen die maskierte Künstlerin mit ihren Smartphones, weichen

ihr irritiert aus oder beleidigen sie: »You nasty!« (TC: 00:01:52), »ohhhh, she is cree-

py« (TC: 00:04:07); sie bespritzen sie mit Wasser, werfen Plastikflaschen nach ihr oder

versuchen ihr ein Bein zu stellen. Alli Coates wird zu einer unter vielen Neugierigen;

wird als Filmende einer Kunst-Performance stellenweise unsichtbar. In anderen Mo-

menten adressiert Pierce ihre lasziven Tanzbewegungen direkt an Coates’ Kameralinse.

Die Rufe eines Straßenpredigers auf einer unscharfen Bühne im Hintergrund lassen

uns im Unklaren darüber, ob sie sich an alle Passant*innen oder nur an die tanzende

Künstlerin richten. »He who sins is of the devvvviiiillll« (TC: 00:04:49), verkündet der

nicht sichtbar bleibende Priester. Ekstatisch beginnt sich Signe Pierce regelrecht in der

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 215

umhüllenden Verdammungsrede zu baden und ihrer sündhaften geschlechtlichen Un-

eindeutigkeit zu stellen: Sie fällt auf die Knie, kreist ihren Oberkörper und rekelt ihre

Arme in die Luft. Mit buchstäblich ›aufgedrücktem Stempel‹ der Gottesverspottung –

»They [sinners] mock agains god« (TC: 00:05:18) – rückt die Künstlerin hinter einen

mittig positionierten Satz, einem Ruf des Priesters: »God will laugh at your calamity!«

(TC: 00:05:23)

Die von Schaulust, Beleidigungen und Handykameras gejagte Künstlerin lässt Fra-

gen nach demGrund ihrerMaskierung und die Aufforderungen der Passant*innen nach

Demaskierung unkommentiert, bis sich die ekstatisch aufgeladene affektive Spannung

letztlich in einem aggressiven Akt zu entladen scheint: Mit einem kräftigen Stoß in den

Rücken stößt eine vorbeigehende Frau die maskierte Künstlerin zu Boden. Einige Per-

sonen bilden distanziert einen Kreis um den regungslosen Körper; manche mutmaßen

sogar unbekümmert über ihren Tod. Ein Mann bewegt sich aus der Menge auf den un-

bewegten Körper zu: »This is the wrong place to die« (TC: 00:11:14). Ein paar Sekunden

vergehen, bis sich Signe Pierce auf dem Boden zu rekeln beginnt, aufsteht und den

Platz des Geschehens mit einer Gefolgschaft an filmenden Smartphones verlässt.

Abb. 17: Signe Pierce, American Reflexxx 2013

Demütigungen, Herablassungen und physische Angriffe als Formen der Gewalt

ziehen sich wie ein roter Faden, der am Ende blutig über das Knie der Künstlerin

läuft, durch die Video-Performance. In der letzten Videoeinstellung ist Ruhe einge-

kehrt. Langsam tastet die Kamera den Körper der Künstlerin von unten nach oben

ab. Ihr Knie blutet, ihre Haare sind zerzaust und ihr Körper lehnt sich – sichtlich

erschöpft, aber dennoch aufrecht – gegen eine Wand in einem Tattoostudio, in dem

sie Schutz gefunden zu haben scheint. Dass Gewalt untrennbar mit der Frage nach

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

dem Geschlecht verbunden ist, dass eine wechselseitige Kodierung von Gewalt- und

Geschlechterverhältnissen besteht32, stellt das Video in affektiv-geladener Weise aus.

Die wackeligen Bilder der Handkamera, die sich wiederholenden Shutter-Effekte

des Bildmaterials und Kurzzeitlupen werden zur Metapher für das Unbehagen, das

während der Betrachtung beinahe körperlich spürbar wird. Es erscheint mir unmög-

lich, durch das Gefühl von Ohnmacht und Hilflosigkeit der Protagonist*in nicht affek-

tiv von den Videobildern heimgesucht zu werden. Eine Materialisierung scheint sich an

meinem Körper zu ereignen, die ich nicht nur aufgrund jener Gefühle festzumachen

vermag, sondern auch an den ästhetischen Momenten des Glanzes auf der Maske, der

sich durch die Arbeit zieht und dem ich ein affizierendes Potenzial beimessen möchte

(vgl. Kapitel 5.2.3).

Auf der glänzenden Maske der Künstlerin fließen letztlich die Ursachen des Gelin-

gens des Videos zusammen, das konzeptuell darin besteht, wie der Titel American Re-

flexxx bereits andeutet, eine transphobe und misogyne US-amerikanische Gesellschaft

zu demaskieren. Die spiegelnde Maske über dem Gesicht der Künstlerin dient hier nicht

als Schutz vor physischen und psychischen Kränkungen und Verletzungen, sondern

vielmehr als Entindividualisierung der Performerin, deren für die Passant*innen unbe-

antwortet gebliebene Frage der Geschlechterzugehörigkeit einen Möglichkeitsraum für

transphobe Herablassungen und sexistische Beleidigungen schuf: »I don’t know what

your face looks like, but your body’s alright« (TC: 00:03:44). Einen Schutz(raum) finden

hingegen die Passant*innen in der stillen, gegenseitigen Bestätigung des Handelns der

Anderen* durch deren Zustimmung in ausbleibenden Einschreitungen. Das Misslin-

gen einer eindeutigen Geschlechterdistinktion verbindet sich zudemmit dem anrüchi-

gen, hyper-sexualisierten Auftreten der Künstlerin, das von Einigen als sittliche Grenz-

überschreitung, sexuelle Provokation oder Sündhaftigkeit erlebt wird. Jenes scheinbar

kollektiv-geteilte Erleben formiert sich zu einer legitimierenden Grundlage der Belei-

digungen und Herablassungen. Die gesichts- und stimmlose Blondine, als zentrales

Motiv der Videoarbeit, bleibt durch die glänzende Maske demnach durch das gesam-

te Video hindurch anonym; ihr Körper direkt konsumier- und angreifbar.33 Zugleich

wird der verbergende Charakter in der öffentlichen Performance unmittelbar negiert.

So erläutert Signe Pierce selbst:

In regards to the character, I’d been inspired by portraying the hyper-sexualized ›ideal

girls‹ you see on TV/online/in porn: blonde, sexy, and silent without any signified

sense of purpose or identity, other than the inherent condition of being observed. I’m

interested in what happens when you take that girl out of the screen and drop her

into reality.34

32 Michael Meuser. »Geschlecht«, Dies., Christian Gudehus (Hg.). Gewalt: Ein interdisziplinäres Hand-

buch. Stuttgart: J.B. Metzler 2013, S. 209-214, S. 211.

33 Die Konsumierbarkeit des Körpers alsWare ist ein bekanntesMotiv feministisch orientierter Kunst

und verweist auch in diesem Kontext auf die Verflechtung der Diskurse von Feminismus undMar-

xismus.

34 (Kati) Unbekannt. »The Lush-Noir of Signe Pierce’s Cyber-Feminism. The art of reality in a ›pics or

it didn’t happen‹ world«, in: Girls Are Awesome, 22.08.2016, URL: https://girlsareawesome.com/peo

ple/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand: 30.06.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:
https://girlsareawesome.com/people/lush-noir-signe-pierces-cyber-feminism/Stand:


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 217

Die Videoaufzeichnung war nur ein Teil der künstlerisch-konzeptuellen Arbeit. Der

zweite konzeptuelle Teil bestand in der Online-Bereitstellung des Videos auf YouTube,

wo es von Nutzer*innen kommentiert werden und Likes oder Dislikes erhalten konnte.

Zudem fand eine weitere Verbreitung auf Social-Media-Plattformen mittels des Hash-

tags #americanreflexxx statt. Somit wurden die Distribution des Videos und die dar-

über stattfindende netzbasierte Kommunikation über Soziale Medien zum zentralen

Bestandteil der künstlerisch-konzeptuellen Arbeit. Die am eigenen Körper der Künst-

lerin erlebteHomophobie wurde so in die Gesellschaft zurückgeworfen, um einen ande-

ren, virtuellen öffentlichen Raum zu öffnen, in dem eine Debatte überHomophobie und

Sexismus entstehen kann. Der zweite konzeptuelle Teil der Performance war demnach

einer dokumentarischen Demaskierung von Transphobie und Misogynie gewidmet.

Was Judith Butler als die »souveräne Individualität des Subjekts«35 beschreibt, wird

in Pierces Performance als radikales Nicht-Gelingen demonstriert. Butler spricht von

der zentralen Bedeutung von Formen der Freiheitsausübung, die in American Reflexxx

thematisiert werden.

Auch wenn eine Person das Gefühl hat, sie habe sich ihre Sexualität oder ihr Gender

nicht ausgesucht, sondern dass diese Bestandteil einer festgelegten oder hartnäcki-

gen Veranlagung sind, ist es wichtig, diese Position öffentlich zu äußern, die Straße

zu betreten, wie man sie eben betritt, […] und im Leben vor Gewalt geschützt zu sein.

In solchen Momenten sind öffentliche Darstellungen und Handlungen Formen der

Freiheitsausübung, die implizit oder explizit Gleichbehandlung fordern. Mit anderen

Worten, egal wie singulär unsere Handlung ist, sie muss als eine Handlung anerkannt

werden, die Gleichbehandlung verdient und den gleichen Wert hat wie jede andere

Darstellung von Gender oder Sexualität in der Welt.36

Als potenzieller User*innen-Kommentar unter dem Video American Reflexxx auf You-

Tube könnte Butlers Zitat für weitere Debatten über öffentliche Freiheitsausübungen

von und Gewaltformen gegen Personen anstoßen, deren non-konformes Gender oder

nicht-normative sexuelle Orientierung (un)eindeutig oder (un)maskiert bleibt. Grund-

sätzlich birgt die Maskerade als politisch-ästhetische Strategie eine Doppelfunktion,

die viele andere zeitgenössische feministische Künstlerinnen neben Signe Pierce the-

matisieren. Die Maskerade kann Interessen, Unrecht und Begierden verbergen. Gleich-

zeitig kann sie jedoch auch das Freisetzen von kulturell eingeübten Vorstellungen oder

vergrabenen Fantasien ermöglichen.37 Die argentinische Künstlerin Amalia Ulman be-

dient sich dieser Doppelfunktion der Maskerade im Kontext Sozialer Medien und ver-

handelt in ihrer Instagram-Performance Excellences & Perfections (2014), die im Folgenden

35 Judith Butler. »Von der Performativität zur Prekarität«, Kathrin Peters, Andrea Seier (Hg.). Gender

&Medien-Reader. Zürich: Diaphanes [2013] 2016, S. 573-589, S. 583.

36 Ebd., S. 582f.

37 Ein prominentes zeitgenössisches Beispiel für das konsequente Spiel mit der Maskerade findet

sich bei der stets anonym agierenden US-amerikanischen Künstlerin und Aktivistin Narcissister.

Immer wieder schlüpft die ausgebildete Tänzerin in Körperprothesen und üppige Kostümierun-

gen schillernder, hybrider Gestalten. Ihre queeren Performance-Arbeiten, wiederholt garniert mit

einer Portionweiblicher Erotik, entziehen sich jeglicher geschlechtlichen oder ethnischen Eindeu-

tigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

näher erläutert wird, Bildphänomene der vermeintlichen Produktion einer ›authenti-

schenWeiblichkeit‹, die sie als einem steten Modus des ›Als-Ob‹ unterliegend entlarvt.

5.1.2 Die immer schon imaginierte Weiblichkeit – Die affektive Strategie

des Als-Ob in Excellences & Perfections (Amalia Ulman: 2014)

In Jacques Derridas Nietzsche-Lektüre Sporen – Die Stile Nietzsches38 stellt der franzö-

sische Philosoph den Versuch an, die abendländische Zweiteiligkeit von Wahrheit und

Lüge zu dekonstruieren. In Anschluss an Nietzsche versteht Derrida die Frau als Schau-

spielerin. Sie entzieht sich der Divergenz zwischen Wahrheit und Lüge, denn »es gibt

kein Wesen der Frau […]. Es gibt keine Wahrheit der Frau […]. Frau ist ein Name die-

ser Nicht-Wahrheit der Wahrheit«.39 Statt einer Ontologisierung der Kategorie ›Frau‹

plädiert er für die Wirkung der Frauen. Nietzsche und Derrida stimmen dahingehend

überein, Frauen in vielen Gestalten zu sehen; sie sind dieMaskeraden. Franziska Schöß-

ler weist in ihrer kritischen Lektüre darauf hin, dass die Ausschließung der Frau aus

dem ›Diskurs der Eigentlichkeit‹ bei Derrida regelrecht affirmiert und »dazu genutzt

[wird], eine statische männliche Ordnung im Namen der Differenz und einer nichtme-

taphysischen Wahrheit zu unterlaufen«.40

Ebenso sprechen Adorno und Horkheimer in ihrer »Dialektik der Aufklärung«

der Frau einen rätselhaften, uneindeutigen Status zu. Im »Kern aller zivilisatori-

schen Rationalität«41 liegt laut den Kulturkritikern die »Verleugnung der Natur im

Menschen«.42 Für sie trägt das mythologisierte Frauenbild der Sirenen als »Reprä-

sentation der Natur« und »Rätselbild von Unwiderstehlichkeit (…) und Ohnmacht«43

zur Stabilisierung (männlicher) Herrschaftlichkeit bei, denn über die Verlagerung

des menschlichen Natur-Seins in einen unterworfenen Teil der Gattung gelingt die

Verleugnung umso besser.

Nietzsche,Derrida, Adorno undHorkheimer stimmen demnach dahingehend über-

ein, die Frau in vielen Verkörperungen, Gestalten und Maskeraden zu situieren. Diese

stete Uneigentlichkeit und Uneindeutigkeit der Frau zielt insbesondere bei Derrida auf

eine Nicht-Essentialisierung der Kategorie Frau ab. Entgegen der kritischen Bemer-

kung von Franziska Schößler möchte ich jene Situierung der Frau im Dazwischen und

damit Rätselhaften und Uneindeutigen bewusst affirmativ lesen; wenn ich auch ihrer

äußerst kritischen Bewertung der Situierung ›der Frau‹ durch einflussreiche, männli-

che Philosophen des 20. Jahrhunderts zustimme. Mit den Philosophen gedacht, ent-

zieht sich die Frau einer Festschreibung und damit einer Zementierung in eine Kate-

gorie. Gerade im Zwischenraum der Ambivalenz entwickelt sie ihr Potenzial der Unab-

38 Jacques Derrida. »Sporen. Die Stile Nietzsches«,Werner Hamacher,Maurice Blanchot (Hg.).Nietz-

sche aus Frankreich: Essays. Frankfurt a.M./Berlin: Ullstein 1986, S. 129-168.

39 Ebd., S. 136f.

40 Franziska Schößler. »Gender Studies in der Literaturwissenschaft«, in: Freiburger FrauenStudien, Nr.

12, 2003, 187-206, 191.

41 Theodor W. Adorno, Max Hokheimer. »Dialektik der Aufklärung«, Max Horkheimer (Hg.). Gesam-

melte Schriften. Bd. 5, Frankfurt a.M.: S. Fischer [1947] 1987, S. 78.

42 Ebd.

43 Ebd., S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 219

geschlossenheit und ihr Tätig-Sein, anstelle eines statischen Seins (vgl. Kapitel 2.1.4). Ich

möchte damit dem Modus der Kategorie Frau als ein ›Als-Ob‹ affirmativ gegenüber-

treten, da er als Kritikform unserer digital durchdrungenen Gegenwart ein Potenzial

birgt. Anhand der Social-Media-Performance Excellences & Perfections der argentinischen

Künstlerin Amalia Ulman soll nun exemplarisch aufgezeigt werden, inwiefern jenerMo-

dus des ›Als-Ob‹ als Instrument der Gegenwartsanalyse eingesetzt wird.

In einem gegenwärtigen Regime sozialer Netzwerke und Zeitalter des ›Postfakti-

schen‹ – einer Zeit, in der Wahrheit und Faktizität scheinbar einer Welt von leeren

Versprechungen und reinen Affekten gewichen sind – wird die Frage nach jenem Mo-

dus des ›Als-Ob‹ durchaus virulent. Das Postfaktische lebt von dem Vertrauen in die

Menschen, die sich nicht auf bedeutsame Positionen und Wahrheiten stützt, sondern

vielmehr auf starke Affekte. So wurde gezeigt, dass vor allem die visuelle Kultur ent-

scheidend mit Affekten verbunden ist. Die Social-Media-Plattform Instagram, die von

einer rein visuellen Sprache lebt, gerät hier besonders ins Blickfeld. Die Künstlerin

Amalia Ulman verbindet in Ihrer Instagram-Performance Excellences & Perfections die

Strategie des ›Als-Ob‹ mit Weiblichkeitsstereotypen und der Macht von Social Media

und deren affektiven Bildpolitiken. Der Titel der Performance verweist auf die Aus-

richtung der Inszenierung insbesondere weiblicher Social-Media-Nutzerinnen: Stets

gilt es Exzellenz und Perfektion zu zeigen. Am 19. April 2014 lud Ulman ein Bild mit

den Worten »Part I« in schwarzer Serifenschrift auf weißem Hintergrund auf ihrem

Instagram-Konto hoch. Die Bildunterschrift lautete kryptisch Excellences & Perfections.

In einem Zeitraum von knapp fünf Monaten postete Amelia Ulman insgesamt über 180

Posts auf Instagram und Facebook: halb-fiktionale Geschichten ihrer Verwandlung; die

einer konsumorientierten, jungen Frau, deren schillernder Lebensstil stets einer Logik

der Selbstvermarktung und -optimierung folgt (siehe Abb. 18). Ihre Selfies sind dabei

zugeschnitten auf die in der Anonymität lauernden Blicke der insgesamt rund 90.000

Follower*innen44 der Künstlerin. Sie gab beispielsweise vor, sich einer Brustvergröße-

rung unterzogen zu haben, indem sie Bilder von sich mit bandagierten Brüsten in ei-

ner Krankenhauskutte veröffentlichte. Andere Elemente der Verwandlung ihrer Online-

Persönlichkeit wurden nicht vorgetäuscht, wie zum Beispiel die strenge Einhaltung ei-

ner Zao-Dha-Diät oder der Besuch von Pole-Dance-Unterrichtsstunden. Stets waren

ihre Modifikationen auf den Körper ausgerichtet, den sie als Authentizitätsgaranten

und Einschreibungs- und Verwandlungsoberfläche in weichgetönten Selfies dokumen-

tierte. In teils aufwendigen Bildarrangements und -settings zitierte und reproduzier-

te Ulman eingeübte Social-Media-Erzähl- und Bildkonventionen wie Selfies vor dem

Spiegel, Modelposen und Schmollmünder. Intime und vermeintlich emotionale Inhal-

te verschränkten sich mit assoziativen, weiblich konnotierten Posen und Klischees wie

dem ›einsamen Mädchen‹, der klassischen ›jeune fille‹ oder dem aufstrebenden – später

abstürzenden – ›It-Girl‹, das schließlich ihre Seins- und Lebenserfüllung in einer hete-

rosexuellen Beziehungmit einemmännlichen Versorger findet: »Isn’t it nice to be taken

44 Bei zahlreichen Profilen dieser 90.000 Follower*innen handelte es sich jedoch um gefälschte

Profile, die der Künstler Constant Dullaart im Rahmen eines Projekts zur Erzeugung künstlicher

User*innen generierte.Monica Steinberg. »(Im)PersonalMatters: Intimate Strangers andAffective

Market Economies«, in: Oxford Art Journal, Vol. 42(1), 2019, 45-67, 54.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

care of«, postet sie unter ein Selfie von sich und ihrem neuen Lebenspartner. Wenige

Tage später, am 14. September 2014, endete Ulmans Performance mit einer Schwarz-

Weiß-Fotografie einer Rose mit der Bildunterschrift »The End – Excellences and Per-

fections«, wofür sie 129 Likes erhielt. Mit diesem medial inszenierten Abschluss einer

Geschichte, eines Märchens, folgte Ulman einer Kino- bzw. Märchenbuch-Konvention,

die das Ende kurz vor dem Abspann bzw. der letzten Seite auf Textebene markiert. Der

Einsatz dieser transmedialen Konvention der Endemarkierung verrät schließlich, dass

es sich bei Ulmans Instagram-Leben lediglich um eine frei erfundene Story handelt.45

Ulmans Follower*innen waren erbost über die Täuschung, in deren Fänge sie sich ge-

raten sahen und verurteilten Ulmans Fakemeist auf das Schärfste.

Vor dem Hintergrund eines postfaktischen Zeitalters, das sich eher auf Affekte

als auf Fakten und bedeutsame Positionen stützt, scheint im Kern dennoch ein ge-

wisser normativer Wahrheits- und Authentizitätsimperativ auf Seiten der Instagram-

Nutzer*innen zu wohnen, der ein ›wahres Gesicht‹ hinter einem Social-Media-Profil

einfordert. Ulman agiert in ihrer Performance im Modus des ›Als-Ob‹ nicht nur, um

am Ende der digitalen Gemeinschaft einen Spiegel vorzuhalten (reflektieren), sondern

um affektive Mechanismen und fetischisierende Verhaltenscodes von Social-Media-

Plattformen sowie ihre Ausdrucksweisen mit passenden Hashtags und entsprechender

Bildsprache zu hinterfragen, die reelle und damit materielle Auswirkungen auf (ins-

besondere weibliche) Körper haben. Dies setzt sowohl ein relationales, kontingentes

Verhältnis zwischen Fiktion und Realität voraus (vgl. Kapitel 3.2.4), als auch ein Körper-

verständnis, das den Körper als Überlappungsfläche von Physischem, Symbolischem

und Sozialem situiert (vgl. Kapitel 4).

Einem Selbstvermarktungs-Imperativ folgend, geht es dem ›Insta-Girl‹ um Insze-

nierungen der körperlichen Disziplinierung durch Diäten und das Durchstehen phy-

sischer Schmerzen durch plastisch-chirurgische Eingriffe und sportliche Tätigkeiten.

Der Körper setzt sich hier also als ein instabiles Gefüge, als Assemblage, zusammen –

bestehend aus ökonomischen Imperativen, intersubjektiven Prozessen und zirkulieren-

den Affekten.

Mit ihrer Langzeit-Performance zeigte die Künstlerin ein wirkungsvolles Authenti-

zitätsphantasma im Kontext von Social-Media-Präsenz nicht nur anhand ihres eigenen

weiblichen Körpers auf, sondern insbesondere anhand von Sozialen Medien selbst und

45 Tancredi Gusman macht deutlich, dass Ulmans Intention jedoch nicht nur darin lag, ihre Follo-

wer*innen hinters Licht zu führen, als vielmehr um ein kritisches Befragen der Ideologien und

Machtstrukturen des zeitgenössischen Kunstsystems: »she did not simply intend to deceive her

Instagram audience to betray their manipulability but rather meant to ›troll‹ the gatekeepers of

contemporary art and, in so doing, investigate the rules and regulatory mechanisms that govern

the art field and its gender representations. […] The artist therefore seems to have intended to pro-

duce a persona not acceptable in the art world, to disturb its regime of visibility and to bring out its

misogynistic undertone. Seen from this angle, Ulman’s performance thus acquires a political and

critical dimension that closely resembles that of numerous works of (feminist) performance and

body art.« Tancredi Gusman. »What the Images of the Self Reveal: Gender and Role Play in Amalia

Ulman’s Excellences & Perfections and in Early Performance-based Art«, in: FKW//Zeitschrift für Ge-

schlechterforschung und visuelle Kultur. Feministische Strategien in der Performance Kunst: Disobendient

Bodies, Heft 67, 2020, 48-62, 58.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 221

Abb. 18: Amalia Ulman, Excellences & Perfections 2014

der dort wiederkehrenden Bildpraktiken. Excellences & Perfections setzt an der verwund-

baren Stelle der Sozialen Medien an: ihrem Authentizitätsversprechen. Dies knüpft an

die seit der Entstehung der Fotografie geführten Debatte um den Wahrheitsanspruch

von fotografischen Bildern. Dass fotografische Bilder nie eine Realität repräsentieren,

ist heute insbesondere vor dem Hintergrund der digitalen Bildmanipulationstechni-

ken erneut virulent. Ulmans Performance ist demnach nicht nur ein Kommentar auf

Regeln und Zwänge körperlicher und weiblicher Identität, eine kritische Befragung der

Rezeption einer Social-Media-Bildkultur, sondern vor allem auch ein Verzerrspiel des

DualismusWahrheit und Lüge, das sie innerhalb der Social-Media-Plattform Instagram

ausgestaltet. Um noch einmal Derrida heranzuziehen: In ihrer Performance Excellences

& Perfections bewegt sich Ulman unentwegt zwischenWahrheit und Lüge undwird selbst

zur »Nicht-Wahrheit der Wahrheit«46. Sie schuf eine fiktionale Geschichte einer jun-

gen Frau, die im Rahmen von Social-Media-Praktiken und -Konventionen einem für

sich geltenden Wahrheitsanspruch gerecht wird. Die von der Künstlerin entworfene

Instagram-Persona erhält ihre Wahrhaftigkeit aus dem Glauben ihrer Follower*innen,

der wiederum auf der Ähnlichkeit und Erkennbarkeit eines scheinbar erprobten weib-

lichen Modells beruht.

Insbesondere scheint mir Ulmans Performance im Kern eine Auseinandersetzung

der zu Beginn geschilderten (weiblichen) Uneindeutigkeit in unserer digitalen Gegen-

wart zu sein. Was ist das Weibliche in unserer heutigen Zeit (noch)? Wie sehen Bilder,

Geschichten und Lebensweisen gegenwärtigerWeiblichkeiten aus? Spätestens seit Judith

Butler wissen wir, dass Geschlecht permanent performativ hervorgebracht wird. Mit

Karen Barad können wir daran anschließend festhalten, dass bestimmte (geschlechtli-

che) Grenzen (Frau oderMann, aber auch Lüge oderWahrheit) innerhalb von Phänome-

nen gezogen werden. Das heißt durch Intra-Aktionen werden spezifische Bedeutungen

in Kraft gesetzt.Weiblichkeit,Wahrheit und Lüge, Tatsache und Schein, Virtualität und

46 Derrida 1986, S. 136f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Realität (vgl. Kapitel 3.2.4) verweigern sich in Ulmans Performance der Kategorisierung

als starre Entitäten, sondern sie interferieren; zeigen sich in ihrer performativen Verwo-

benheit mit sozialen, symbolischen, digitalen, affektiven und physischen Komponen-

ten. Im Zeichen der Maskerade und des Rollenspiels besteht in Ulmans Performance

ein subversives Potenzial darin, dass ihre Follower*innen anerkennen müssen, dass es

hinter der Maske kein ›wahres Gesicht‹, kein wahres ›Girl‹ zu entdecken gibt. Vielmehr

zeigt sich dort, ›hinter der Maske‹, ein stereotypes ›Insta-Girl‹, das sich vor der Folie ei-

ner Konsum- und Werbeindustrie und den Social-Media-Konventionen stets diskursiv

herstellt und zugleich Einschreibungen in den Körper (Materialisierungen) erfährt; sich

also materiell-diskursiv herstellt. Indem die Künstlerin eine Maske dieses stereotypen

›Insta-Girls‹ im Rahmen ihrer Performance trägt, durchkreuzt sie eine weiblich kon-

notierte Rolle; macht selbst die Erfahrung von Geschlecht als Konstruktion. »I wanted

to prove that femininity is a construction, and not something biological or inherent to

any woman«47, erklärt Ulman. Sie lässt uns als Follower*in an einem Rollenspiel teilha-

ben, das Geschlecht als Maskerade zu erkennen gibt. Dieses künstlerische Bemühen der

Aufdeckung des Konstruktionscharakters von Geschlecht verbindet Ulmans Arbeit mit

feministischen Performance- und Videokünstlerinnen der 1970er Jahre. Auch Tancredi

Gusman konstatiert eine thematische und ästhetische Nähe zwischen Ulmans Perfor-

mance und einigen Arbeiten aus den 1970er Jahren wie die von Eleanor Antin, Lynn

Hershman Leeson, Adrian Piper, Cindy Sherman oder Martha Wilson. Dabei sei jene

Nähe laut Gusman nicht im Sinne einer direkten Genealogie oder einer klaren Linie

von Einflüssen oder direkten Bezügen zu identifizieren.48 Excellences & Perfections mit

frühen künstlerischen Arbeiten in Beziehung zu setzen, bedeutet vielmehr zu untersu-

chen, wie bestimmte Strategien der Befragung von Geschlecht und Identitätsbildung

»are dislocated in different historical contexts and how the processes that they set in

motion address both thewide societal and the specific artistic frameworks inwhich they

operate«.49 Gusman zufolge besteht der ›stärkste Kontakt‹ (»strongest contact«50 i.O.)

zwischen der feministischen Performancekunst-Tradition und Amalia Ulman in dem,

47 Alastair Sooke. »Is this the First Instagram Masterpiece?«, in: The Telegraph, 2016, URL: https

://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/, Stand:

26.08.2020.

48 Siehe dazu auch die Mieke Bals Analyse der Videoarbeit Hommage à … (1972) von Lili Dujourie,

auf die Sigrid Adorf in Operation Video (S. 199f.) verweist. Dujouries Posen im Video rufen laut Bal

»Erinnerung hervor, wenn auch ohne originäres Vorbild« (Mieke Bal. »Schweben zwischen Gegen-

stand und Ereignis: Begegnungen mit Lili Dujourie«, erschienen zur Ausstellung im Kunstverein

München. München:Wilhelm Fink 1998, S. 67). Undweiter zitiert Adorf Bal: »Die Vorstellung einer

Vermischung von Stereotype und Maskerade drängt sich auf […]. Mit anderen Worten: Dujouries

Posen bieten uns die ›Frau‹ als Konstrukt, zusammengesetzt durchmännliche Begierde, Furcht und

Phantasie; und zur gleichen Zeit zeigen sie ›die Frau‹ als durch sich selbstkonstruiert, als jemand,

der das Spiel spielt, wenn auch innerhalb vonZwängen, auf die sie nicht so einfach einwirken kann.

[…] Es gibt keine brutalere Dekonstruktion der ›Natürlichkeit‹ von Posen – jeder Art von Posen – als

diese sich bewegenden Abbilder von etwas, das wir gewohnt sind auf unbeweglichen Gemälden

zu sehen.« Bal zitiert in Adorf 2008, S. 200.

49 Gusman 2020, S. 51.

50 Ebd., S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/
https://www.telegraph.co.uk/photography/what-to-see/is-this-the-first-instagram-masterpiece/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 223

was Judith Butler parodistische Praxis nennt.51 Performative, parodistische Praktiken

wie die Stilisierung von geschlechtlichen Stereotypen, cross-dressing und drag würden

laut Butler zu einer Entnaturalisierung von Geschlechterkategorien und Identität bei-

tragen.52 Die von Gusman konstatierte Nähe zwischen den feministischen Positionen

der 1970er Jahre und Ulmans Position verweist mit dem Heranziehen der gendertheo-

retischen Argumentationen Butlers auf Dimensionen der Repräsentation. Der ›stärkste

Kontakt‹ wird von Gusman demnach erkannt durch vorangestellte Fragenwie:Was stel-

len die Instagram-Bilder von Ulman dar?Was repräsentieren sie? Welche Vorstellungen

von Geschlecht (als diskursives Produkt) transportieren die Bilder? Doch dass Ulmans

Bilder und ihr digitales Spiel der Maskerade auch affizierend auf Kunstrezipient*en

und insbesondere ihre Follower*innen wirkten, wurde bereits oben ausgeführt. Affek-

tive Dynamiken, Gefühle von Zugehörigkeit und Abgrenzung, von Bewunderung, Neid

und Mitgefühl zirkulieren während Ulmans Performance, bestimmen maßgeblich den

Status der Bilder im digitalen Raum und lassen sich nicht in repräsentative Logiken

auflösen. Jene Dynamiken verbinden sich mit konkreten Materialisierungen, die den

Körper der Follower*innen und den der Künstlerin selbst betreffen.

Im Folgenden werde ich Judith Butlers Überlegungen zum Potenzial der parodisti-

schen Maskerade, die einer repräsentativen Logik folgen, noch einmal aufgreifen. An-

hand der Figur der ansteckenden Drag von Renate Lorenz möchte ich dabei das Motiv

der Maskerade um einen affekttheoretischen Ansatz erweitern.

5.1.3 Die ansteckende Drag bei Renate Lorenz und Pauline Boudry

Spätestens seit den 1990er Jahren wurde Drag vielfach in theoretischen wie auch künst-

lerischen Queer- und Transgender-Kontexten thematisiert, in Szene gesetzt und situ-

iert. Zurückverfolgen lässt sich die Figur der Drag bis zumAnfang des 20. Jahrhunderts.

Sie geht zurück auf den Bereich der Travestie, der 1910 vom Sexualwissenschaftler Ma-

gnus Hirschfeld eingeführt wurde.53 In ihrer Installation/ihrem Film N.O.BODY (2008)

beziehen sich die Künstler*innen Pauline Boudry und Renate Lorenz explizit auf Ma-

gnus Hirschfeld und sein Buch Geschlechtskunde, Bilderteil von 1930 – ein ›Bilderatlas der

Anomalie‹. Darin ist neben zahlreichen Fotografien und Zeichnungen von Personen in

drag, SM-Szenarien, Fetischist*innen, gleichgeschlechtlichen Paaren und Zwitterwe-

sen die Portrait-Fotografie von Annie Jones-Elliot (1865-1902) aufzufinden, die dort als

›bärtige Lady‹ betitelt wird und die die beiden Künstler*innen Lorenz und Boudry durch

die Performance-Künstler*inWerner Hirsch in das Zentrum rücken.Hirsch trägt in der

Performance ein feminines bürgerlich-viktorianisches Kleid, einen kräftigen Bart und

lange schwarze Haare und schlüpft damit in die Rolle seines historischen Vorbildes An-

nie Jones-Elliot (siehe Abb. 19a). Vor den als Slide-Show projizierten Bildern aus dem

51 Ebd.

52 Butler zitiert in Ebd.

53 Magnus Hirschfeld. Die Transvestiten: Eine Untersuchung über den erotischen Verkleidungs-

trieb – mit umfangreichem casuistischen und historischen Material. Berlin: Medicinischer Verlag

2010.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Bilderatlas Geschlechtskunde, Bilderteil performt Hirsch eine Begegnung mit den auffälli-

gen Körpern, deren Darstellungen und Biografien von einer Geschichte der Abwertung

der Differenz erzählt. Als ›Wunder‹ im Kontext von Freak-Shows Ende des 19. Jahrhun-

derts bestaunt oder im medizinischen Diskurs als pathologische Körper untersucht,

verkörpern die gezeigten Subjekte auf den Bildern eine erklärte Differenz zu einer hete-

ronormativen Ordnung. In der Gestalt Annie Jones-Elliots – undmit ihr auch inWerner

Hirsch – treffen Männlichkeit und Weiblichkeit auf eine überzeichnete Art und Weise

zusammen. Ihr betont feminines Kleid, ihre langen Haare und ihr maskuliner, langer

Bart stehen im Dienst der Konnotation des weiblichen und männlichen Geschlechts

und in der Verbindung mit einer dezidierten Geschlechterverwirrung.

Geschlechter-Nonkonformität und Übertreibung zeichnen die Figur der Drag seit

jeher aus. Nicht zuletzt durch Butlers einschlägige Analyse der Drag ist sie zum zen-

tralen Symbol der Queer Studies avanciert. InDas Unbehagen der Geschlechter hinterfragt

Butler mithilfe der Drag-Figur, die sich stets durch Performance und Performativität

konstituiert, die ›Echtheit‹ bzw. ›Originalität‹ von Geschlecht-Sein: »Indem die Traves-

tie die Geschlechteridentität imitiert, offenbart sie implizit die Imitationsstruktur der

Geschlechteridentität als solcher wie auch ihre Kontingenz«.54 Mittels Wiederholung

und Re-Inszenierung von Weiblichkeit und Männlichkeit deckt die Drag die performa-

tive Herstellung und das Funktionieren von Geschlecht auf. Demzufolge hinterfragt die

Drag durch Subversion und Parodie hegemoniale Normvorstellungen von Geschlecht

und destabilisiert dadurch ein Zweigeschlechtermodell. Viele Arbeiten aus dem Kon-

text der feministischen Kunst der 1970er Jahre präfigurieren auf eine ästhetische Art

und Weise Butlers Theorie bereits zwanzig Jahre zuvor.55

In späteren Interpretationen Butlers wird die Drag – im Freud’schen Sinne – zur

Stellvertreterin einer heterosexuellen Melancholie. Ihre Identifikation mit einem verlo-

rengegangenen Objekt der Begierde würde in der Drag-Performance in hyperbolischer

Übertreibung ausagiert. Dazu schreibt Butler:

What [drag] does suggest is that gender performance allegorizes a loss it cannot

grieve, allegorizes the incorporative fantasy of melancholia whereby an object is

phantasmatically taken in or on as a way of refusing to let it go.56

Die Figur der Drag wird bei Butler als geschlechtertheoretische Denkfigur eingeführt,

wo sie in Verbindung mit Performativität und Praktiken der Drag Queens und Kings

queerer Subkulturen steht. Inszenierungen der DragQueens (seltener auchDrag Kings)

orientieren sich an einem spezifischen Humor und einer konsequenten Form der Über-

treibung hinsichtlich ihrer geschlechtlich kodierten Posen, Kostümierung und ihres

54 Butler 1991, S. 202.

55 Aus dem Kontext feministischer Kunst der 1970er Jahre ließen sich an dieser Stelle exemplarisch

die fotografischen Arbeiten Posturing Drag (1972), Posturing: Male Impersonator (1973) oder I make

up the image of my perfection/I make up the image of my deformity (1974) vonMarthaWilson heranzie-

hen. In diesen konzeptuellen Fotoperformances verkörpertWilson einenMann in Frauenkleidern,

parodiert weibliche Stereotype oder manipuliert ihre Erscheinung durch starkes Make-up.

56 Judith Butler. »Critically Queer«, Donald E. Hell, Annemarie Jagose (Hg.). The Routledge Queer Stu-

dies Reader. London/New York: Routledge 2013, S. 18-31, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 225

Make-Ups und werden daher nicht selten als Camp57 beschrieben.58 Ihre Inszenierun-

gen findenmeist im queerenMilieu der urbanen Subkulturen und im Kontext von Büh-

nenperformances oder Workshops statt. Mittels theatraler und körperlicher Perform-

anz macht die Drag-Figur sichtbar, wie Geschlechterkörper konstruiert sind, indem sie

meist hyperfeminine Weiblichkeit (Drag Queen) oder auch hypermaskuline Männlich-

keit (Drag King) imitiert. Sie verkörpert so ein konsequentes Verweigern der Überein-

stimmung von Identität, Körper und Begehren eines Geschlechts. Anders als Butlers

Argument, die im Drag vollzogene Imitation von Geschlecht ginge mit Performativität

einher, schlägt Renate Lorenz, die sich nicht nur künstlerisch, sondern auch theoretisch

immer wieder der Drag-Figur widmet, die ansteckende Drag als künstlerische Strategie

vor.59 Durch Ansteckung der zugleich begehrten und gefürchteten Drag, die nicht auf

Wiederholung, sondern auf Vervielfältigung basiert –mit Donna Haraway gedacht, auf

Partialisierung60 – gelinge laut Lorenz eine Flucht aus der Norm. Diese Strategie der

Ansteckung verschiebt die Aufmerksamkeit darauf, wie mit scheinbar deutlichen Kon-

ventionen und Bedeutungen gebrochen wird. Inwiefern verfolgt indessen das Konzept

der Ansteckung von Lorenz eine andere Logik des Bruchs mit dem Normativen als But-

lers Performativitätskonzept?

Lorenz entwickelt ihre Figur der ansteckenden Drag anhand des Konzepts der An-

steckung bei Deleuze und Guattari. Ausgehend von einer grundsätzlichen Infragestel-

lung des herkömmlichen Verständnisses von Evolution unternehmen die beiden Phi-

losophen in Tausend Plateaus eine Verschiebung von einem Baum-Modell der Evoluti-

on, einem Schema der Progression, hin zu einem Rhizom-Modell des Werdens. Statt

genealogischer Abstammungslinien und Ähnlichkeiten geht es um multiple Allianzen,

ungerichtete Mutationen und anti-genealogische Bündnisse, die sich im transversa-

len Modus stetig verknüpfen. Im Rekurs auf epidemiologische Erkenntnisse, die davon

ausgehen, dass Genfragmente durch Viren von einer Art auf andere Arten übertragen

werden können, konzipieren Deleuze/Guattari eine Art assemblageartige Ansteckungs-

evolution, die in Gesellschaftssystemen wirkt. Auch Jean Baudrillard bringt Anfang der

1990er Jahre virale Prozesse mit Entgrenzungen von Systemen in Verbindung. Zeitdia-

gnostisch beschreibt Baudrillard einen steten, unkontrollierbaren Prozess der Selbst-

57 Camp bezeichnet eine bestimmte Ästhetik bzw. ein kulturelles Sinnsystem, das sich durch exzes-

sive Theatralik, eine Vorliebe für Übertreibung und Betonung von ›Künstlichkeit‹ auszeichnet. Vgl.

Richard Dyer. Heavenly Bodies: Film Stars and Society. Basingstoke u.a.: Macmillan Education 1987;

Susan Sontag. »Notes on Camp«, Fabio Cleto (Hg.). Camp:Quees Aesthetics and the Performing Subject

– a Reader. Michigan: Michigan University Press 1999, S. 53-65; Esther Newton.Mother Camp: Female

Impersonators in America. Chicago/London: The University of Chicago Press 1972. Insbesondere die

Figur der Drag Queen kann als ›Camp‹ par excellence gesehen werden, da sie eine Camp-Kultur

verkörpert, versinnbildlicht und auf die Bühne bringt.

58 Ute Schirmer. Geschlecht anders gestalten: Drag Kinging, geschlechtliche Selbstverhältnisse und Wirk-

lichkeiten. Bielefeld: Transcript 2010, S. 24.

59 Renate Lorenz. Queer Art: A Freak Theory. Bielefeld: Transcript 2012a.

60 Anstatt allmächtige und objektive Erkenntnisansprüche zu verfolgen, gilt es laut Haraway eine

partiale Perspektive zu generieren, die verantwortlich und handlungsfähig zugleich macht (Hara-

way 2016). Für Haraway führt uns eine solche partiale Perspektive ein Verschränkt-Sein mit einer

Welt vor Augen, die wir niemals von außen begreifen können, weil wir stets Teil von ihr sind. Vgl.

Haraway 1995b, S. 83.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

überholung von Kommunikation, Politik und Ökonomie, aber auch Sexualität.61 Durch

diese viralen Mutationen, die »bösen Geister«62 unserer Zeit, verfielen die Systeme in

Logiken des ›Anormalen‹. Baudrillards gespenstische und beinahe phobische Konstruk-

tion der viralen Ansteckung63 erfährt bei Deleuze/Guattari eine affirmative Wendung.

Sie ist die nicht-intentional gerichtete, selbst-vervielfältigende und unkontrollierbare

Kraft, die Menschen, Tiere, Bakterien, Viren, Moleküle und Mikroorganismen ins Spiel

bringt.64 Zentral für Deleuzes/Guattaris vitalistisches Denkbild der Ansteckung ist das

unbeherrschbare, symbiotische und vitale Prinzip aller Lebensformen, was aber auch

Ängste, Unsicherheiten und Gefahren birgt.

We oppose epidemic to filiation, contagion to heredity, peopling by contagion to sex-

ual reproduction, sexual production. Bands, human or animal, proliferate by conta-

gion, epidemics, battlefields, and catastrophes. Like hybrids, which are in themselves

sterile, born of a sexual union that will not reproduce itself, but which begins over

again every time, gaining that much more ground.65

Versteht man hier die Ansteckung im wörtlichen wie übertragenen Sinne, impliziert

der Prozess des Werdens sowohl die Übertragung von Bakterien und Viren als auch

die von Ideen und Affekten. Andreas Folkers und Katharina Hoppe stellen fest, dass

sich das Werden durch »Affektübertragung in Massen« einstellt, »weshalb Deleuze und

Guattari dieses Werden mit dem […] Konzept der ›Ansteckung‹ kurzschließen«.66 Was

zudem in diesem Zitat zum Tragen kommt undmich nun wieder zurück zum Potenzial

der ansteckenden Drag bei Renate Lorenz und Pauline Boudry führt, ist die Dimension

einer queeren Sexualität und einer queer-rhizomatischen Verwandtschaft, um die es

Deleuze/Guattari zu gehen scheint.67 Im Anschluss an die beiden Philosophen schreibt

Lorenz: »Ansteckung tritt […] an die Stelle von Anerkennung, die ein zentrales Element

der Normalisierung ist, indem sie Normen und Regulierungen für Subjekte annehmbar

61 Jean Baudrillard im Gespräch mit Florian Rötzer: »Viralität und Virulenz«, Florian Rötzer (Hg.).

Digitaler Schein: Ästhetik der elektronischen Medien. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991b, S. 81-93, S. 82f.

62 Vgl. Jean Baudrillard. Transparenz des Bösen: Ein Essay über extreme Phänomene. Berlin: Merve 1992.

63 Im Kapitel 3.2.3 habe ich bereits darauf hingewiesen, dass Deleuze den Affekt selbst als das Un-

heimliche, das Fremde und Gespenstische beschreibt, was hier bei Baudrillard in Bezug auf virale

Mutationen von Gesellschaftssystemen deutlich wird. In gewisser Weise zeichnet sich eine Quer-

verbindung zwischen der Frage nach dem Affekt und der viralen Ansteckung ab: Sie implizieren

das Unbestimmte, das Flüchtige und verweisen auf einen Status des Dazwischens. Sowohl der Af-

fekt als auch der ansteckende Virus besetzen das Dazwischen, den Slash zwischen Natur/Kultur

und Mensch/Maschine.

64 Deleuze/Guattari [1980] 1992b, S. 242.

65 Ebd., S. 241.

66 Andreas Folkers, KatharinaHoppe. »Von derModernisierung zur Ökologisierung.Werden undBio-

politik bei Deleuze/Guattari und Haraway«, Heike Delitz, Frithjof Nungesser, Robert Seyfert (Hg.).

Soziologien des Lebens: Überschreitung –Differenzierung – Kritik. Bielefeld: Transcript 2018, S. 137-164,

S. 143.

67 Auch Baudrillard nimmt in gewisserWeise Bezug auf eine sich einzugrenzen drohende Sexualität,

so wurdeweiter oben gezeigt.Wenn also die Systeme, darunter auch die von ihmgenannte Sexua-

lität, in eine Logik des Anormalen mutieren, stellt sich der Verdacht eines von ihm angestellten

Vergleichs mit queerer Sexualität ein.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 227

macht.«68 Die Körper und Kostüme repräsentieren nicht, sondern verweisen vielmehr

auf produktive Verbindungslinien zwischen Natürlichem und Künstlichem, zwischen

Betrachter*in und Performer*in im Prozess des Werdens. Mit Deleuze gedacht, wird

in der Drag kein Individuum, kein Subjekt oder eine Identität sichtbar, sondern stetig

mutierende Assemblagen im Werden (vgl. Kapitel 4.1).69

Mit ihrer Künstler-Partnerin Boudry greift Lorenz diesen relationalen, rhizomati-

schen Denkansatz einer ansteckendenDrag inN.O.BODY mittels einer Begegnung nicht-

normativer Körper von damals und heute auf. Ansteckend erweist sich der in Drag auf-

tretende Werner Hirsch insofern, als dass sein durchdringendes Lachen eine anste-

ckende Wirkung auf die Betrachter*innen hat.

Auch in Boudrys und Lorenz’ Videoinstallation CONTAGIOUS! (2010) ist der Kör-

per der dort im Zentrum stehenden Drag ansteckend, wie bereits der Titel der Arbeit

andeutet. Im Videobild finden wir ein im New-Wave-Design der 1980er Jahre anmu-

tendes Setting: Die Decken, Wände und Böden sind in schwarz gehalten und an der

hinteren Wand sind blau-leuchtende Neonröhren angebracht (siehe Abb. 19b). Auf der

Bühne erscheint die Performerin ArantxaMartinez in einemwallenden Kleid einer Tän-

zerin des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Vor den auf der Bühne installierten Spiegel

beginnt Martinez Posen der Tänzerin Polaire zu imitieren, die sich auf Schwarz-Weiß-

Fotografien wiederfinden, die als Teil der Installation in Glaskästen ausgelegt sind. Im

Paris des Fin-de-siècle war Polaire für ihren sexuell aggressiven und nervösen Tanz-

stil bekannt geworden. Inspiriert wurden Polaire und andere Tänzerinnen dieser Zeit

von Fotografien weiblicher Hysterie-Patientinnen des französischen Arztes Dr. Jean-

Martin Charcot, der im Pariser Hôpital de la Salpêtrière die vornehmlich weibliche

Hysterie behandelte und erforschte.70 Angeregt (oder besser angesteckt) von diesem

Krankheitsbild, sprach man im kolonialen Paris von einem ›epileptischen Tanz‹, den

auch Polaire beherrschte und der in CONTAGIOUS! zur Aufführung gebracht wird. Die

Literatur- und Kulturwissenschaftlerin Rae Beth Gordon beschreibt den ›epileptischen

Tanz‹ als »exhibition of strangeness«71, wobei die Tänzerinnen zu Verkörperungen des

›Anders-Seins‹, des Kontrollverlusts und der Irritation gerieten. Gordon verweist zu-

dem auf den im 19. Jahrhundert verbreiteten Glauben, dass das Sehen und Imitieren

von (Tanz-)Bewegungen ansteckend sei.72 Entgegen dieser Repräsentation und Rezep-

tion von ›strangeness‹ durch die weiblichen Tanz-Performances versucht die Videoar-

beit CONTAGIOUS!, die Betrachter*innen durch den Modus der Ansteckung als Teil-

nehmende in die De-Normalisierung von Praktiken zu verstricken.73 Die ansteckenden

Qualitäten der tanzenden Drag-Körper erweisen sich als Möglichkeitsbedingung des

Verbindens mit anderen Körpern – vermeintlich anormal verbindet sich mit vermeint-

lich ›normal‹, vermeintlich ›krank‹ mit vermeintlich ›gesund‹ etc.

68 Renate Lorenz. »Drag Art«, Jessica Dorrance (Hg.). Bossing Images: Macht der Bilder, queere Kunst und

Politik. Berlin: NGBK Neue Gesellschaft für Bildende Kunst 2012b, S. 55-59, S. 57.

69 Lorenz 2012a, S. 21.

70 Vgl. ebd., S. 155.

71 Rae Beth Gordon. Dances with Darwin: 1875-1910. Farnham: Ashgate 2009, S. 45.

72 Ebd., S. 30.

73 Lorenz 2012a, S. 17.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Abfotografierte Doppelseiten aus den drei Bänden »Iconographie Photographique

de la Salpêtrière« von Charcot sowie Postkarten und Fotografien posierender Tänze-

rinnen der 1870er bis 1890er Jahre bilden die Inspirationsquelle der Tänzerinnen im

Video und den historischen Referenzrahmen des Gezeigten in den aufgebauten Glas-

kästen. Ähnlich dem ›epileptischen Tanz‹ zeigt uns neben ArantxaMartinez der/die Per-

former*in Vaginal Davis’ Bewegungen des ›Cakewalks‹, eines komödiantischen Gesell-

schaftstanzes, der in den USA Mitte des 19. Jahrhunderts von versklavten Afrikaner*in-

nen entwickelt wurde, um die europäischen Standardtänze ihrer weißen ›Meister‹ zu

verspotten. Nicht nur das Bühnensetting eines modernen Nachtclubs lässt die Zeitebe-

nen zwischen dem zu Ende gehenden 19. Jahrhundert und der Gegenwart im Video

verschmelzen: An der Ecke der Tanz-Bühne im Videobild ist ein modern gestyltes, er-

wartungsvolles Publikum platziert, das am Ende enttäuscht wird, da eine der Tänzerin-

nen entgegen der Erwartung des Publikums nicht zu tanzen, sondern unaufhörlich zu

husten beginnt. Einige Personen aus dem Publikum beginnen ebenfalls zu husten, bis

schließlich alle husten. Hier erfährt das Moment der Ansteckung eine weitere, wieder-

holt körperlicheWendung, die vielschichtige Fragen aufwirft: Wird die Ansteckungsge-

fahr als ermächtigende Geste vorgeführt, um aus normativen sozialen Konformitäten

zu gelangen? Geht es um die virale Ausbreitung des ›Anders-Seins‹ – oder vielmehr des

›Anders-Werdens‹ (Deleuze) – als eine Gefahr der körperlichen Infizierung mit einer

›Krankheit‹, einer (weiblichen) Anomalie, oder um die gewollte Ansteckung mit einer

angeregten Stimmung, einer Stimmung des Exzesses und der Transgression? Sowohl

der Werktitel als auch die Videoinstallation lassen diese Fragen offen. Grundlegend,

so argumentiert Lorenz entgegen Butlers rein performativer Auffassung der Drag, er-

weist sich das Modell der Ansteckung im Anschluss an Deleuze/Guattari als potenziell

normendestabilisierend:

The figure of contagion […] points to the fact that the repetition and reproduction of

movements, practices, characters, and histories was viewed as performative, in the

sense of producing social effects. Nonetheless, viewing the drag of hysterical crises

[…] differs from a model of performative repetition, which, according to this model,

reproduces norms and simultaneously destabilizes them through imperfection, mis-

takes, or parodic elements.74

Die Anschlussfähigkeit von Lorenz’ Theoretisierung der Drag-Figur an neu-materialis-

tische Ansätze ergibt sich auf zwei Ebenen: Statt eines Modells der Subjektivierung

erzeugt Lorenz’ Konzeption der Drag eine Distanz zu einer Subjektivierung. Die Drag

wird zu einer Voraussetzung des Experimentierens und der Eröffnung von Möglich-

keiten, um über Normvorstellungen hinauszugehen. Zudem ist das Agieren der Drag

niemals individuell und auf Identifikation ausgerichtet, sondern stets relational und

transversal.75 Die performenden Drag-Figuren in Lorenz’ und Boudrys Videoinstalla-

tionen, wie beispielsweiseN.O.BODY oderCONTAGIOUS!wollen damit weniger auf In-

dividuen, Subjekte oder Identitäten verweisen als vielmehr auf ihr ansteckendes Tun;

auf unbeherrschbare Assemblages, in denen affektive Dynamiken walten. Sie erlauben

74 Ebd., S. 157.

75 Ebd., S. 61.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 229

oder verhindern bestimmte Intensitäten und transportieren ein Begehren, das Objek-

te,Menschen, Zeiten und Praktikenmiteinander verbindet.76 Drag bedeutet für Lorenz

dabei immer auch die Rückverfolgung von Prozessen der Konstruktionen des eigenen

Körpers und damit Rückverfolgung der Übertragungswege der Ansteckung.77 Darüber

hinaus setzt eine Ansteckung stets eine Infiziertheit voraus, wodurch mit dem Auftritt

der ansteckenden Drag eine grundsätzliche Vulnerabilität, Offenheit und Unverfügbar-

keit ins Spiel kommt. Diese Bedingung des Verletzlich-Seins, -Machens und -Werdens

der ansteckenden Drag berührt eine ethisch-politische Dimension, die vor dem Hin-

tergrund der rein repräsentativen Logik der Maskerade nicht adressiert werden kann.

Für Judith Butler (in ihren jüngsten Auseinandersetzungen) ist gerade die Verletzlich-

keit, die aus einer Abhängigkeit von allem anderen Leben resultiert, die »gemeinsame

Bedingung menschlichen Lebens«78 und ein »Modus der Relationalität«79. Wie Butler

plädiert auch Donna Haraway dafür, von dieser geteilten Verletzlichkeit eine ethische

Verpflichtung abzuleiten, und begegnet der Denkfigur des Immunsystems – ähnlich

wie Deleuze/Guattari – affirmativ. Für Haraway sollte das körpereigene Abwehrsys-

tem nicht als Verteidigungsbollwerk, sondern als cyborgartiges Netzwerk verstanden

werden, wobei sich das Selbst/der Körper aufgrund seiner Angewiesenheit auf ande-

re (nicht-)menschliche Organismen/Körper stetig (re)konstituiert.80 Das Leben ist laut

Haraway ein »Fenster der Verwundbarkeit«, das niemals geschlossen werden darf zu-

gunsten einer »Vollendung eines völlig verteidigten, ›siegreichen‹ Selbst«81. Die anste-

ckende Drag lacht und tanzt demnach auf anderen Bühnen als auf denen jenes siegrei-

chen, immunen Selbst.

Liest man das einleitend angeführte ›Entweder-Teilchen-oder-Welle-Paradigma‹

von Licht in der klassischen Physik (vgl. Kapitel 1.1 aber auch 5.2.2) zusammen mit

Überlegungen zu einer entweder ansteckenden oder durch Performativität (re)kon-

stituierenden Drag, verhilft ein diffraktiver Ansatz zu einem konstitutiven ›Sowohl-

als-auch‹: So wie Licht sowohl Wellen- als auch Teilchencharakter aufweist (was

durch das Doppelspaltexperiment gezeigt werden konnte), agiert die Drag sowohl in

einem subversiven, parodistischen Modus durch performative Strategien, die einer

Repräsentationslogik folgen, als auch in einem affizierenden, vitalen, ansteckenden

(ausbreitenden, vermehrenden, bewohnenden, besiedelnden) Modus. Die ansteckende

Drag bei Lorenz wirft ein anderes Licht auf Destabilisierungsmomente von Normen

und entwirft andere transformatorische Potenziale, als es die Drag von Butler in ihrer

Thematisierung der Geschlechterkonstruiertheit zu tun vermag, und umgekehrt.

 

76 Ebd., S. 18.

77 Ebd., S. 22.

78 Judith Butler. Raster des Krieges: Warumwir nicht jedes Leid beklagen. Frankfurt a.M./New York: Cam-

pus 2010, S. 21.

79 Judith Butler. Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung. Berlin: Suhrkamp 2018,

S. 172.

80 Haraway 2000, S. 70.

81 Donna Haraway. »Die Biopolitik postmoderner Körper«, Thomas Lemke, Andreas Folkers (Hg.).

Biopolitik: Ein Reader. Berlin: Suhrkamp 2014b, S. 135-188, S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Abb. 19a: Renate Lorenz & Pauline Boudry, N.O.BODY 2008

Abb. 19b: Renate Lorenz & Pauline Boudry, CONTAGIOUS! 2010

Die in Lorenz’ und Boudrys Arbeiten wiederkehrenden Motive der Hysterie,

der Anomalie, des Exzesses, der Transgression, die in enger Verbindung zu einer

Maskerade-Theorie stehen, und die Bedeutsamkeit des körperlich-affektiven Erlebens

der Zuschauer*innen führen mich nun zu der Medienkünstlerin Pipilotti Rist, deren

Schaffen ich mit Amelia Jones als parafeministisch beschreiben werde. Indem ich im

Folgenden das medienkünstlerische Schaffen von Rist in den 1990er und 2000er Jahren

heranziehe, springe ich bewusst zwischen eingespurten Peer-Logiken und Diskurspfa-

den, da es mir nicht darum geht, linearen Genealogien zu folgen, sondern transversal,

anhand spezifischer motivischer Konstellationen –dem Motiv der Hysterie im Kontext

der Maskerade-Thematisierung – Verknüpfungen zu entwickeln.

 
 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 231

5.1.4 »I thirst after materialized fantasies«82 –

Die parafeministische Hysterikerin Pipilotti Rist

»I always try to create equal power between

the subject and the object, so as not to end

up creating a relationship where the camera

is here and the object is out there«.83

Pipilotti Rist

Von zentraler Bedeutung für feministische Theorie und Gender Studies sind Sigmund

Freuds theoretische Ausarbeitungen zur Hysterie. Um 1900 entwickelte Freud jenes

Krankheitsbild, das traditionell als Frauenkrankheit festgehalten wurde und als Begriff

seinen etymologischen Ursprung in der altgriechischen Bedeutung Gebärmutter (hys-

téra) hat. Mit Weiblichkeit wurden auf der Basis jenes psychischen Krankheitsbildes

Uneigentlichkeit, Theatralik und Nicht-Identität – kurz ›Anomalie‹ – in Verbindung

gebracht.84 Nach Freuds Verständnis der Hysterie, die in erster Linie den Frauenkör-

per ›befallen‹ könne, ereignet sich in ihr das vollendete Rollenspiel des ›Weibes‹. Die

Hysterikerin präsentiert sich somit als »theatralische Existenz jenseits des männlich

codierten Subjektstatus«.85 Betont Freud in der Vorstellung eines Rollenspiels der Frau

einen gewissen Als-Ob-Modus, geht Lacan einen Schritt weiter und setzt die Frau mit

der Hysterikerin gleich.86 In der Hysterikerin äußere sich damit nicht nur eine körper-

liche Übersetzung einer unbefriedigten, weiblichen Psyche – vielmehr ist die Hysterie

die Frau, so Lacan.

In jenem pathologischen Konzept der Hysterie scheint sich die symbolische Rol-

le von Weiblichkeit und insbesondere des weiblichen Körpers in der abendländischen

Historie widerzuspiegeln.87 Doch anstelle einer Ächtung jenes Konzepts bedienten sich

feministische Theoretikerinnen der 1970er und 1980er Jahre, wie Hélène Cixous und

Luce Irigaray der subversiven Strategie der Aneignung und verkehrten das hysterische

›Nicht-Subjekt‹ als Vorbild für »eine Dekonstruktion des erstarrten phallozentrischen

Bedeutungssystems«88 ins Positive. Ziel ihrer Begriffsaneignung war es, die Hysteri-

kerin für ihre feministischen Anliegen nutzbar zu machten.89 Ähnlich wie Cixous und

Irigaray entdeckte die Schweizer Künstlerin Pipilotti Rist in der ›weibliche Anomalie‹

82 Claire Bishop. »Interviewwith Pipilotti Rist«, in:Make: TheMagazine ofWomen’s Art, No. 91, 2001,13-

16.

83 Rist zitiert in:Margot Norton. »Blood-Diriven Cameras«,Massimiliano Gioni,Margot Norton (Hg.).

Pipilotti Rist: Pixel Forest. London: Phaidon Press 2016, S. 155-183, S. 167.

84 Schößler 2003, 191.

85 Ebd. 192.

86 Lena Lindhoff. Einführung in die feministische Literaturtheorie. Stuttgart u.a.: Metzler 2003, S. 85.

87 Christina von Braun. »Gender, Geschlecht und Geschichte«, Dies., Inge Stephan (Hg.). Gender-

Studien. Stuttgart: Metzler 2000, S. 16-57, S. 27.

88 Elisabeth Bronfen. Das verknotete Subjekt: Hysterie in der Moderne. Berlin: Volk &Welt 1998.

89 Insbesondere in den 1980er und 1990er Jahren war die Hysterikerin ein wichtiges Forschungsfeld

feministischer Kunst-, Kultur- und Medienwissenschaft. Vgl. beispielsweise Christina von Braun.

Nicht-Ich: Logik, Lüge, Libido. Frankfurt a.M.: Neue Kritik 1985; Sigrid Schade. »Charcot und das

Schauspiel des hysterischen Körpers: Die Pathosformel als ästhetische Inszenierung des psych-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

ein politisches Potenzial. Rist setzt die Hysterie als provokant-ästhetische Strategie in

ihren medienkünstlerischen Arbeiten ein, um Normalitäten in der Welt herauszufor-

dern; oder wie sie selbst schreibt, die soziale Ordnung zu ent-rücken und zu ent-setzen.

Sie schildert das subversive und machtvolle Potenzial der Hysterie wie folgt:

Ich verherrliche hysterische Aktionen. Sie sind machtvolle Gesten, eine Form des Wi-

derstands, wenn man sich in einer schwachen Position befindet. Hysterie bedeutet

zugleich, in viele Teile zu zerfallen, eine Ekstase und ein persönlicher Exorzismus.90

Wie auch Lorenz’ ansteckende Drag, die auf Zersplitterung und Vervielfältigung ab-

zielt, um von dort aus Verbindungen (mit anderen Körpern) einzugehen, zerfällt auch

Rists Hysterikerin in viele Teile; wird nicht eins, sondern viele. Rist unterscheidet sich

insofern von der ersten Generation feministischer Videokünstlerinnen, als dass ihr das

Medium Video zu einer Selbstwahrnehmung (des Körpers) dient. In einem Spiel der

Umstellung, Manipulation und Verzerrung von Bildern aus dem Kontext kommerziel-

ler, popkultureller Medienprodukte wie insbesondere dem Musikvideo übt sie sich in

bunten, virtuosen Gesten, Posen und Bewegungsmustern. Die Hysterikerin91 wird da-

bei nicht zu einer Identifikationsfigur, sondern zu einer ansteckenden Kraft; sie avan-

ciert zum Ausdruck ekstatischer, lustbesetzter Formen von Weiblichkeit. Ihre Nähe zu

kommerziellen Musikvideos etwa von Madonna bricht die Künstlerin an der Stelle, an

der sie mit der Hysterikerin ein populärkulturelles Kontra-Idol schafft; ein Gegenbild

zu vielen Maskeraden der weiblichen Superstars.92

Rists digitale Bilderwelten93 rufen Vertrautes und durch Medien geprägte Wirk-

lichkeitswahrnehmungen hervor und konfrontieren zugleich mit etwas zutiefst Frem-

dem. Sie pendeln zwischen fantasievoller, verzauberter Vorstellung und fragwürdiger

iatrischen Diskurses«, Silvia Baumgart (Hg.). Denk-Räume: Zwischen Kunst und Wissenschaft Berlin:

Reimer 1993, S. 461-484.

90 Christine Ross. »Fantasy and Distraction: An Interview with Pipilotti Rist«, (aus dem Englischen

von Barbara Hess), in: Afterimage, Vol. 28, Nr. 3, 1987, 7-9, 8. An einer anderen Stelle schreibt Rist,

dass sie lange versucht hatte, die Hysterie in sich zu akzeptieren und sie dann schnell als Über-

lebensstrategie kennenlernte: »I wanted to be free to explode into pieces and not be ashamed of

that. Exploding into pieces of pleasure.« Rist zitiert in Massimiliano Gioni. »Body Electric: An In-

terview with Pipilotti Rist«, Ders., Margot Norton (Hg.). Pipilotti Rist: Pixel Forest. London: Phaidon

Press 2016, S. 49-76, S. 59.

91 Auch andere Videokunstarbeiten wie Ecstatics, Hysterics and Other Saintly Ladies (2004) von Anna

Baumgart oderHysteria (1997) von Sam Taylor-Woods sind an dieser Stelle exemplarisch als künst-

lerisch-feministische Bestrebungen der De-Pathologisierung der Hysterie zu nennen.

92 Vgl. Anne Hoormann. »Mänade der Video-Kunst: Zu den Arbeiten von Pipilotti Rist«, Dieter Bur-

dorf, Mechthild Fend, Bettina Uppenkam (Hg.).Medien und Material: Zur Kunst der Moderne und der

Gegenwart.München: Fink 2007, S. 290-308, S. 307f.

93 Rist spricht häufig in fast organischen, sogar animistischen Begriffen über Technologie. Für sie ist

insbesondere die Audio- und Videotechnologie eine schlichte Kopie unserer Sinne. »For example,

the RGB system tries to replicate how the cones and sticks in our eyes work: it is a very primitive

copy of the eye, and I feel sympathy for it. It is only pass production that makes technology look

like plastic, metal, and cables. Cameras and projectors look like anti-bodies, but they are actually

complete copies of the body. Instead, people tend to have a misplaced fear of or respect toward

technology. I like how younger people use machines much more spontaneously.« Rist zitiert in

Gioni 2016, S. 69f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 233

Wirklichkeit. Meist gleitet ihre unverwechselbar intime und mobile Kamera über (Kö-

per-)Landschaften hinweg, zeigt den Körper als Säfte-Maschine oder verführerischen

Mikrokosmos. In ihren Videoarbeiten Blutclip (1992) oder Bluttraum (1993/1998) beispiels-

weise schafft sie »Hommagen an die Schönheit ›unreinen‹ Menstruationsblutes«94 und

zelebriert darin regelrecht die Ästhetik des weiblich konnotierten Verdrängten und

Schmutzigen. Häufig verwendet Rist auch das Fischaugenobjektiv, um extreme Nah-

aufnahmen zu erzielen. Diese und andere audiovisuellen Strategien stellen die ästheti-

schen Qualitäten von Bild und Ton in das Zentrum; eine poetische Seh-, Hör- und Tas-

terfahrung, die jenseits des Anliegens zu verorten ist, einen narrativen Beitrag zu leis-

ten.Die (meist weiblichen) Körper in ihren Videos und Installationen zeigen sich schwe-

relos und auch andere physikalische Gesetzte scheinen meist ausgehebelt. So schweben

die Körper in Rists Videos durch einen sinnlichen, von Farben regierten Kosmos. Ge-

rade das wiederkehrende Motiv des Schwebens eröffnet einen Raum des diffusen Da-

zwischens – zwischen Gleichgewicht und Orientierungslosigkeit – das im Installations-

erleben den Ausstellungsbesucher*innen widerfährt. Ein Gefühl von Schwerelosigkeit

und affektiver Eingebundenheit wird häufig durch raumgreifende Installationen ver-

stärkt: Manchmal flottieren die projizierten Bilder über Wände im Ausstellungsraum

und lösen so Raumgrenzen auf (vgl. z.B. Administrating Eternity (dt. Verwaltung der Ewig-

keit), 2011 oder Pour Your Body Out, 2007) oder ergießen sich auf Bodenabgründen (A la

belle étoile, 2007). Andernorts schwebt man auf großflächigen Netzen liegend über dem

Boden, um von dort aus die Videoprojektion an der Decke zu betrachten (Let Your Hair

Down, 2018/19), oder die Bilder kreisen über einem auf riesigen Decken in barocken Kir-

chen (Schweizer Beitrag zu Biennale in Venedig in der Kirche San Stae, 2005 mit Homo

Sapiens Sapiens).

Auch wenn Rists Videoarbeiten eine »unmissverständliche feministische Aussa-

ge«95 zugesprochen wird, betont die Künstlerin selbst, ihre Kunst stehe nicht im

Dienst einer feministischen Praxis, sondern sei vielmehr »Ausdruck ihres Selbstver-

ständnisses« und folge so einer eigenen Gesetzlichkeit. Feminismus sei für sie eine

»Ehrensache«, so äußert sie sich in einem Interview, und ihr künstlerisches Schaffen

sei neben dem Frau-Sein auch durch weitere Grundkonstellationen geprägt: »Meine

Hautfarbe ist weiß, ich stamme aus der ersten Welt und lebe im ausgehenden 20.

Jahrhundert.«96 Darin drückt Rist ihre Situiertheit als weiße Frau der europäischen

Mittelschicht und damit ihre intersektionelle Informiertheit aus. Das Konzept der

Intersektionalität veranlasste die feministische Kunsthistorikerin Amelia Jones dazu,

über den aktuellen Feminismus nachzudenken und anhand der künstlerischen Arbei-

ten von Pipilotti Rist das Konzept des Parafeminismus zu entwickeln.97 ›Para-‹ steht

94 Sabeth Buchmann. »Produktivitätssysteme. Zu den Arbeiten von Pipilotti Rist«, in: Texte zur Kunst,

H. 32, Nr. 8, 1998, 46-57, 49.

95 Hoormann 2007, S. 301.

96 Pipilotti Rist. »Als Mädchen habe ich geträumt, die Reinkarnation von John Lennon zu sein«, Ge-

spräch mit Christoph Doswald, in: Kunstforum International, Bd. 135, Oktober 1996 – Januar 1997,

206-212, 211.

97 Amelia Jones. Self/Image: Technology, Representation, and the Contemporary Subject. London: Rout-

ledge 2006; Siehe auch dazu: Dies. »Die televisionelle Architektur des Traumkörpers«, HeikeMun-

der (Hg.). It’s Time for Action. Zürich: JRP Ringier 2007, S. 129-156.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

im Zeichen von ›jenseits‹ und zielt damit auf eine Grenzerweiterung und Neubestim-

mung des Feminismus ab, nicht jedoch auf eine Tilgung.98 In Rists künstlerischen

Arbeiten – die sich im kunstkritischen Kontext immer wieder einem Für und Wider

als ›feministisch‹ auszusetzen haben – erkennt Jones die Entstehung parafeminis-

tischer Subjekte, die sich durch »multiple und relationale feminine Subjektivität«99

auszeichnen. Die Abkehr von Binaritäten bei gleichzeitiger Hinwendung zu multiplen,

komplexen und fluiden Identitäten, schließt unmittelbar an intersektionale und queer-

feministische Maxime an. Das konzeptuelle Modell des Parafeminismus – dienlich für

entsprechende Kritik und Forschung – wendet sich demnach von der Vorstellung ab,

den Feminismus im Sinne des Präfixes ›Post‹ hinter sich zu lassen, sondern schlägt

vielmehr eine Erweiterung des Feminismus-Begriffs vor. Für Jones demonstrieren Rists

medienkünstlerische Arbeiten emblematisch eine reziproke Beziehung zwischen Kör-

per und Begehren; eine Beziehung, die laut der Kunsthistorikerin von einflussreichen

psychoanalytischen und poststrukturalistischen Theorien der 1970er und 1980er Jahre

unterdrückt wurde. Als parafeministisch bezeichnet Amelia Jones die künstlerischen

Strategien von Rist insofern, als dass einfühlsame, intersubjektive und immersive

Zuschauer*innenerfahrungen kreiert werden und diese als progressive feministische

Praxis zu verstehen sind. In den Videoinstallationen der Schweizer Künstlerin sind

die Betrachtenden »immersed rather than positioned as disembodied gaze«100, was

zur Voraussetzung parafeministischer Kunstpraxis wird. Diese parafeministischen

Strategien versteht Jones als »radical extension and reworking of strategies, ideas, and

political values that are still feminist in the sense that they offer a critical perspective on

subjectivity as (still) embodied, gendered, and sexed«.101 Der Parafeminismus bekennt

sich demnach zu seinen feministischen Wurzeln, amplifiziert jedoch seine Ausrich-

tung, indem er keine schlichte Kritik am Patriarchat, an einem sogenannten male gaze

oder der binären Logik der Geschlechteridentifikation, darstellt. An einer anderen

Stelle betont Jones, das Modell des Parafeminismus als Vermittlerkategorie zwischen

feministischen und queeren Positionen zu verstehen; als Denkweise, die zwar auf dem

Feminismus der 1970er Jahre aufbaut, sich aber zugleich von einer Vorstellung eines

normativen Subjekts (männlich, weiß und heterosexuell) entschieden distanziert.102

Jones grenzt Parafeminismus demnach von frühen identitätspolitischen Modellen

ab. Sie bezieht sich dabei auf Diana Fuss’ Aufsatz »Fashion and the Homospectatori-

al Look«103, in dem Fuss sexuelle Identität als prozesshaft beschreibt, wobei der Blick

zwischen Begehren und Identifikation changiert. Damit versteht Jones in Anlehnung

an Fuss und Butler Identität nicht als auf kultureller Erfahrung und biologischen Vor-

aussetzungen beruhende ›Position‹. Diese Vorstellung ist nach den Identitätspolitiken

der 1970er Jahre durch Zusammenschlüsse definiert. Gemäß einer neuen Vorstellung

98 Jones 2007, S. 134.

99 Ebd., S. 137.

100 Jones 2006, S. 211.

101 Ebd., S. 210.

102 Amalia Jones, Erin Silver (Hg.). Otherwise: Imagining Queer Feminist Art Histories. Manchester: Man-

chester University Press 2016.

103 Diana Fuss. »Fashion and the Homospectatorial Look«, in: Identities: Critical Inquiry, Vol. 18, No. 4,

1992, 713-737.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 235

jener Prozesshaftigkeit von Identität steht die zirkulierende Verhandlung zwischen Be-

gehren und Identifikation im Fokus, die sich vornehmlich »in der Ordnung des Sicht-

baren«104 ereignet. Das Visuelle umfasst in dieser Betrachtung alle körperlichen Sinne

und versteht sich als synästhetisch und taktil (vgl. Kapitel 5.2.4). So zeugt Rists be-

rauschende Bild- und Tonsprache, die einem pulsierenden Gewebe von Relationen un-

terliegt, von taktilen, immersiven und synästhetischen Zuschauer*innen-erfahrungen.

Rist stellt häufig ein sinnliches Eintauchen in das Hier und Jetzt des Kunsterlebens und

eine kollektive, meditative Erfahrung in ihren konzeptuellen Fokus.105

Zentral für Jones’ Begriff des Parafeminismus106 ist sein reziproker Charakter ge-

genüber kultureller Bedeutung (Wert) und Identität. Entgegen einer Politik, frau müs-

se sich mit bestimmten Subjekten als ›Frau‹ identifizieren, zielt das parafeministische

Projekt (von Rists Multimedia-Installationen) darauf ab, in jenem Prozess die Art und

Weise zu erforschen, wie sowohl Subjekten als auch Objekten ein kultureller Wert und

damit auch Macht zugesprochen wird. Noch einmal sei an dieser Stelle explizit darauf

hingewiesen: Die Zuschreibung, kulturell wert- oder machtvoll zu sein, betrifft dabei

nicht nur Subjekte, sondern auch Objekte. Damit eröffnet sich der dem Parafeminis-

mus inhärente neu-materialistische Ansatz, den Rist, auf die Materialität ihres eigenen

Körpers bezugnehmend, wie folgt zum Ausdruck bringt:

Even when I work with my body, with myself as the performer, I am material, a lump

of whizzing atoms and a structure of unbending molecules, which simultaneously

generates the orders that dictate how to deal with the material. Then, and not only

than, I try as subject, as camera, not to intimidate my material.107

Amelia Jones108, Peggy Phelan109, Christine Ross110, Elisabeth Bronfen111 und Kate

Mondloch112 erläuterten, wie Rists spielerischer Umgang mit weiblicher Verkörperung

104 Jones 2007, S. 138.

105 Exemplarisch seien hier folgende ihrer Videoinstallationen genannt: Pour Your Body Out (2009) im

Museum of Modern Art, New York; Unschuldies (in) Shanghai (2002) auf der Shanghai Biennale; Ap-

felbaumunschuldig auf demDiamantenhügel (2003) im Postbahnhof, Berlin;Maximumhimmel (2012);

Worry Will Vanish Horizon (2014) in der Hauser &Wirth Gallery, London.

106 Laura Castagnini erweitert in ihrem Aufsatz »The ›Nature‹ of Sex« Jones‹ Modell des Parafemi-

nismus zu einer parafeministischen Parodie. Wie Jones bezieht sich Castagnini auf Pipilotti Rists

medienkünstlerischeArbeitPickelporno (1992) undderen vielschichtige feministische Parodien auf

Repräsentation, phallozentrische PornografieundEssenzialismus. Laura Castagnini. »The ›Nature‹

of Sex. Parafeminist Parody in Pipilotti Rist’s Pickelporno«, in: Australian and New Zealand Journal

of Art, Vol. 15, Iss. 2, [1992] 2015, 164-181.

107 Pipilotti Rist. »Don’t intimidate the Material. A Conversation between Elisabeth Roth and Pipilotti

Rist«, in: Parkett, No. 71, 2004, 14-17, 14.

108 Jones 2006, S. 210.

109 Peggy Phelan. »Opening Up Spaces within Spaces: The Expansive Art of Pipilotti Rist«, Dies., Hans

UlrichObrist, Elisabeth Bronfen (Hg.). Pipilotti Rist. London/NewYork: Phaidon Press 2001, S. 32-77,

S. 43.

110 Ross 2000, 7-9.

111 Elisabeth Bronfen. »Pipilotti’s Body Cinema«, Stephanie Rosenthal, Konrad Bitterli (Hg.). Pipilotti

Rist: Eyeball Massage. London: Hayward 2012, S. 116-123, S. 123.

112 Kate Mondloch. A Capsule Aesthetic: Feminist Materialisms in New Media Art. Minneapolis/London:

University of Minnesota Press 2018, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

und Subjektivität kritische Rahmenbedingungen für die Bewertung feministischer

Medienkunst im Hinblick auf Voyeurismus, Fetischismus, Lust (›pleasure‹) und Blick

(›gaze‹) zu irritieren scheint. Es ist Kate Mondloch, die in den medienkünstleri-

schen Installationen von Pipilotti Rist dezidiert eine Beteiligung der Künstlerin an

einem wachsenden interdisziplinären Feld feministischer theoretischer Materialismen

sieht.113 Mondloch spricht von einem regelrechten Hunger zeitgenössischer Museen

nach einem berauschendem Kunsterleben, nach »affective, sensational art«.114 Diesen

würden Rists Arbeiten zwar bedienen, allerdings vor dem Hintergrund die dynami-

schen, generativen Wechselbeziehungen zwischen Zuschauer*innen, technologischen

Objekten und anderenMaterialien erfahrbar zumachen – »an intimate, embodied, and

materialized interactivity with the lively forms and affects of today’s technoculture«.115

In ihrem Aufsatz über Formen der Partizipation in der Kunst beschreibt Juliane

Rebentisch die ästhetische Erfahrung mit zeitgenössischen künstlerischen Arbeiten als

»experiencing experience (Hervorh. i.O.), that is, encountering the world of experience fa-

miliar from the real worlds a new in themode of reflexive distance«.116 Doch Installatio-

nen wie die von Rist funktionieren in einem anderen Modus: Dort ist keine kritischen

Distanzaufnahme möglich; vielmehr erlebe ich mich als Ausstellungsbesucher*in ein-

gebunden, unmittelbar verwoben, in einem sinnlichem Gewebe von Affekten. Ich finde

mich in einer Position intimer und eingebetteter Nähe zur Installation wieder. Statt wie

Rebentisch von einer »reflexive distance« in der ästhetischen Erfahrung zu sprechen,

plädiert Mondloch für eine Betrachter*innenposition der kritischen Nähe (›critical pro-

ximity‹117). Es ist für Mondloch die »spectatorship of critical proximity that addresses

materialization as a complex and open process, matter as lively and productive, subjec-

tivity as enmeshed within the very stuff of the world«.118

Die vonMondloch angesprochene kritische Nähe, die in der Lage sei, komplexe Pro-

zesse der Materialisierung zu adressieren, erweist sich auch vor dem Hintergrund vi-

sueller Anordnungen und der damit einhergehenden Subjekt/Objekt-Verhältnissen als

virulent. Im Folgenden werde ich daher ausgehend von Barads Konzept des ›agentiellen

Schnitts‹ einen Blick-Begriff erarbeiten, der Mondlochs Postulat des Herstellens einer

kritischen Nähe (die sich als feministische Praxis erweisen wird) sowie vor allem einer

diffraktiven und relationalen Logik gerecht wird.

5.2 Blick – ›Agentielle Schnitte‹ und das ›Spiel von Licht
und Undurchdringlichkeit‹

In ihrer einschlägigen Monografie Meeting the Universe Halfway formuliert Barad eine

grundsätzliche Kritik daran, Bedeutungsbildung lediglich als menschliche Fähigkeit zu

113 Ebd., S. 14.

114 Ebd., S. 60.

115 Ebd.

116 Juliane Rebentisch. »Forms of Participation in Art«, in: Qui Parle, Vol. 23, No. 2, 2015, 29-54, 37.

117 Mondloch 2018, S. 62.

118 Ebd., S. 63.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 237

begreifen, wobei diese Bedeutungsbildungen weitestgehend über entkörperte Gram-

matiken, Symboliken und Zeichensysteme passieren.119 Wiederkehrend spricht Barad

von einem Repräsentationalismus120, der die Natur- und Geisteswissenschaften be-

wohne und der sich in theoretischen undmethodischen Auseinandersetzungen am ste-

ten Bedienen optischer Metaphern äußere – vor allem an der Nutzung der Metapher

der Reflexion beziehungsweise des Spiegelbildes. Barad kritisiert: »Reflexivity, like re-

flection, still holds the world at a distance.«121 Während das Spiegelbild demnach eine

Reflexion von auf Distanz gehaltenen Objekten darstellt, zeigt das Diffraktionsmus-

ter, als abgrenzende Denkfigur, Differenzen von innen heraus und als Teil eines ver-

schränkten Zustandes.122 Diffraktionsmuster sitzen der trennenden, distanzierenden,

auf Gleichheit basierenden Reflexion nicht auf – sie verwehren sich dem Laster der Re-

flexion: »reify, simplify, make the other into a separate object; less attentive to and able

to resolve important details, dynamics, how boundaries are made.«123 Die Medienwis-

senschaftlerin Kristina Pia Hofer versteht Barads umfassende Kritik an einem Reprä-

sentationalismus als gewollte Provokation124 und unternimmt in einem Aufsatz über

die Potenziale des Verhältnisses von New Materialism und (feministischer) Filmwis-

senschaft den Versuch, Barad bewusst gegen den Strich zu lesen. Hofer plädiert dafür,

Barads Kritik am Repräsentationalismus, aber auch grundsätzlich das »erneuernde Po-

tential von new-materialist-Ansätzen« ernst zu nehmen, »da filmische Repräsentation

viel zu oft ohne Bezugnahme auf die materielle Dimension der besprochenen Werke

analysiert wird […]«.125 Ihren Überlegungen legt Hofer Barads Denkfigur des ›agenti-

ellen Schnitts‹ zugrunde, der auch ich mich im weiteren Verlauf bedienen möchte, um

ein performatives Verständnis von Subjekt/Objekt-Relationen im Prozess des (An)Bli-

ckens/Angeblickt-Werdens und eine Betonung der Verkörperung des Blicks in jenen

Prozessen denken zu können. Barad konzipiert den ›agentiellen Schnitt‹ (›agential cut‹)

wie folgt:

119 Beispielsweise ließe sich an dieser Stelle Jean-Paul Sartre anführen, für den das Herstellen ei-

nes Bildes ein Vorgang ist, den man als ›Entkörperlichung‹ und mit Konrad Fiedler als ›Loslösen‹

und ›Trennen‹ beschreiben kann. Die reine Sichtbarkeit entsteht Sartre wie auch Fiedler zufolge

durch jene Entkörperlichung und Loslösung einer anhängenden Sichtbarkeit, woraus eine entkör-

perlichte Sichtbarkeit von etwas ohne Anwesenheit entwächst. Jean-Paul Sartre. »Offizielle Por-

träts«, Bernd Schuppener (Hg.). Die Transzendenz des Ego: Philosophische Essays 1931-1939. Reinbek

bei Hamburg: Rowohlt [1939] 1982, S. 323-325, hier: S. 325; Konrad Fiedler. »Ursprung der künstle-

rischen Tätigkeit«, Gottfried Boehm (Hg.). Schriften zur Kunst. Band 1.2. München: Fink [1887] 1991,

hier: S. 191.

120 Barad 2007, S. 86ff.

121 Ebd., S. 87.

122 Ebd., S. 89.

123 Ebd., S. 90.

124 Hofer geht von einer gewollten Provokation bei Barad aus, »weil es sich bei der Gleichsetzung

von Repräsentation und Spiegelbild, von Mediatisierung und Sprache, von Semiotik und Stasis,

von Diskurs und der Reifizierung binärer Alterität wohl nur um eine bewusst über simplifizierte

Interpretation eines methodisch und theoretisch reichen und diversen Forschungsfeldes handeln

kann, die hauptsächlich rhetorische Zwecke verfolgen dürfte«. Hofer 2017, S. 2.

125 Ebd., S. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Intra-actions include the larger material arrangement (i.e., set of material practices)

that effects an agential cut between ›subject‹ and ›object‹ (in contrast to the more

familiar Cartesian cut which takes this distinction for granted). That is, the agential

cut enacts a resolution within the phenomenon of the inherent ontological (and se-

mantic) indeterminacy. ln other words, relata do not preexist relations; rather, relata-

within-phenomena emerge through specific intra-actions.126

›Agentielle Schnitte‹ produzieren also Bedeutung und sind grenzziehende Praktiken.

Darüber hinaus konstituieren sie Komponenten und ziehen materielle Konsequenzen

nach sich. In einem spezifischen bedeutungsbildenden Prozess werden spezifische

›agentielle Schnitte‹ innerhalb eines Phänomens gesetzt. Während ›Cartesianische

Schnitte‹ ontologische Entitäten und die Trennung von Subjekt und Objekt als prä-

existent voraussetzen, ermöglichen ›agentielle Schnitte‹ eine Analyse performativer

Wechselbezüge von Subjekt und Objekt und erweitern Einsichten von Materialität

und Bedeutung. Erst in der Begegnung, im Prozess des Sich-Verschränkens von

menschlicher und nicht-menschlicher Agentialität – so Barad – bildet sich Bedeutung.

Das Konzept des ›agentiellen Schnitts‹ ist somit Barads »Fassung einer medialen,

nichtbinären Differenz«.127

Auf den ersten Blick erscheint es naheliegend, vor dem Hintergrund der Proble-

matisierung der Metapher des Spiegelbildes durch Barad und ihrer Kritik an einem

dominanten Repräsentationalismus Lacans Spiegelstadium hier in die Diskussion ein-

zubringen.128 Bewusst stelle ich das Spiegelstadium unmittelbar in den Kontext von

Lacans umfassender psychoanalytischer Optik und ziehe an dieser Stelle eine spezifi-

sche Auseinandersetzung des Verhältnisses von Subjekt und Blick durch Lacan heran,

die den »Blick als Objekt [klein] a« beschreibt. Es geht mir also darum, eine Begegnung

zwischen Barad und Lacan zu inszenieren, insofern ich dabei zu den zwei folgenden

zentralen Denkfiguren gelangen werde: der Blick als ›Spiel der Un/Bestimmtheit‹ einer-

seits und der Glanz/das Schimmern als Diffraktion andererseits.

Diese Lacan’sche Blick-Theorie, so werde ich zeigen, erweist sich durchaus an-

schlussfähiger an ein diffraktives Denken, als es eine erneute Auseinandersetzung mit

dem bloßen Spiegelbild erlauben würde (vgl. auch Kapitel 2.3.3 über die Abgrenzungs-

bemühungen des Spiegelstadiums).129 Anders als psychoanalytisch und semiotisch

informierte, feministische Theoretikerinnen wie Kaja Silverman130 oder Susanne Lum-

126 Barad 2007, S. 139f.

127 Handel 2019, S. 247.

128 Der Versuch, Lacan und Barad hier zusammen zu lesen, spannt sich nicht über die historische Fra-

ge nach den Traditionslinien (›Wie gelange ich ausgehend von der Frage nach Subjekt-Objekt-

Beziehungen von Lacan zu Barad?‹), sondern fußt auf einem systematischen, diffraktiven Ansatz:

Was geschieht, wenn sich Lacans und Barads Theorieansätze in meinem Schreiben begegnen?

Welche ›kleinen Unterschiede‹ lassen sich von dieser Begegnung ableiten? Denn »small differen-

ces« so schreibt Barad, »can matter enormously«. Barad 2012a, S. 13.

129 In den Kapiteln 2.3.3 und 2.3.4 weise ich bereits darauf hin, dass es mir nicht um eine Ausein-

andersetzung mit der Frage des Spiegelbildes und dem Motiv des Spiegelns gehen wird, das auf

Gleichheit rekurriert, sondern dassmein Anliegen sich darauf richtet, Diffraktionsereignisse in der

feministischen Kunst der Gegenwart ausfindig zu machen.

130 Silverman 1992; Kaja Silverman. The Threshold of the Visible World. New York u.a.: Routledge 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 239

merding131 strebe ich eine Lesart des Lacan’schen Blicks an, die ihr Augenmerk nicht

auf die Frage nach der visuellen Subjektivität als »Produkt spiegelnder Verhältnisse«132

legt, sondern sich auf ein von Lacan konstatiertes »Spiel von Licht und Undurchdring-

lichkeit«133 konzentriert, aus dem sich eine epistemische Figur herauskristallisiert,

die über rein visuelle Formen der Bedeutungsproduktion hinausdeutet.134 Es wird

sich zeigen, dass sich gerade diese Lacan’sche Blick-Theorie mit einem Barad’schen

Verständnis eines ›agentiellen Schnitts‹ in einigen Punkten gewinnbringend verbinden

lässt – gewinnbringend dahingehend, als dass sich im theoretischen Interferieren

ein Denkbild herausdestilliert, dem ich mich im weiteren Verlauf widmen werde: die

Un/Bestimmtheit. Barads Konzept des ›agentiellen Schnitts‹ mit Lacans Blick-Theorie

zusammenzuführen, fragt nach den »small differences [which] can matter enor-

mously«.135 Wo lassen sich die kleinen Unterschiede festmachen? Wohin führen mich

die gesuchten Verschiebungen gegenüber Lacans Blickverständnis? Und was machen

diese Beugungen für einen Unterschied in Bezug auf einen hier gesuchten Blick-Begriff?

In einer Vorlesung im Jahr 1964 über den Blick als Objekt [klein] a, die Funktion des

Auges als lichtempfindliches Organ und das Verhältnis von Subjekt und Licht erzählt

Lacan von seiner früheren Begegnung mit einer auf dem Wasser treibenden Sardinen-

büchse. Als er als junger Intellektueller, seinen romantischen Sehnsüchten nach Aben-

teuern folgend, mit einigen Leuten aus einer Fischerfamilie auf einem kleinen Boot auf

dem bretonischen Meer unterwegs war, machte ihn sein Gefährte Petit-Jean auf eine

Büchse aufmerksam: »Siehst du die Büchse? Siehst du sie? Sie sieht dich nicht.« (Her-

vorh. i.O.)136 Doch Lacan widerspricht; für ihn entfaltet das Objekt der Sardinenbüch-

se eine gewisse Agentialität137, die sich mit seiner Agentialität verschränkt. In einem

gewissen Sinne, auf der Ebene des Lichtpunkts, ist es die glänzende Büchse, die ihn

tatsächlich »anblickt, angeht«138: »Was Licht ist, blickt mich an, und dank diesem Licht

131 Susanne Lummerding. Agency@? Cyber-Diskurse, Subjektkonstituierung und Handlungsfähigkeit im

Feld des Politischen.Wien/Köln/Weimar: Böhlau 2005, insb. S. 255-264.

132 Silverman 1996, S. 14.

133 Jacques Lacan. »Vom Blick als Objekt klein a«, Ders. (Hg.). Das Seminar von Jacques Lacan, Buch XI.

Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Olten u.a.: Walter [1964] 1978, S. 73-126, S. 103.

134 In ihremBeitrag »Materialismus in der Lacan’schen Psychoanalyse« unternimmtMichaelaWünsch

erstmalig denVersuch, einige psychoanalytischen Konzepte Lacansmit theoretischen Figuren und

Ansätzen des NeuenMaterialismus, unter anderem derer von Karen Barad, zusammenzubringen.

Dies. »Materialismus in der Lacan’schen Psychoanalyse«, Kathrin Busch, Christina Dörfling, Kath-

rin Peters, Ildikó Szántó (Hg.).WessenWissen?Materialität und Situiertheit in denKünsten. Paderborn:

Fink 2018, S. 32-44.

135 Barad 2012a, S. 13.

136 Lacan [1964] 1978, S. 101.

137 Marie-Luise Angerer weist kritisch darauf hin, dass »[d]ie Frage nach demBlick (gaze) und der Frau

als Bild, wie sie die 1970er Jahre gestellt haben, […] ausschließlich das humane Subjekt, hier das

weibliche, ins Zentrum gerückt« hat. Dies. 2014, 32. In Lacans Geschichte über die Begegnung mit

einer Sardinenbüchse ist es die Büchse ›die ihn anblickt, angeht‹ und somit als nicht-humanes

Subjekt eine Agentialität entfaltet.

138 Lacan [1964] 1978, S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

zeichnet sich etwas ab auf dem Grunde meines Auges […], das Rieseln einer Fläche, die

für mich nicht von vorneherein auf Distanz angelegt ist.«139

Durch die Intra-Aktion des jungen Lacan und der glänzenden, blickenden Büchse

vollzieht sich innerhalb des Phänomens der Begegnung ein ›agentieller Schnitt‹, der

Bedeutung generiert: Im Fischerboot beschreibt sich Lacan als »aus dem Tableau ge-

fallen«; er passt als bourgeoiser, intellektueller Jüngling ›nicht in das Bild‹ der hart ar-

beitenden, aus dem ›einfachen‹ Arbeiter-Milieu stammenden Fischer. Im Moment des

Erblickens der undErblickt-Werdens durch die Büchse zieht sich eine Grenze; ein Schnitt

wird vollzogen, der für Lacan, so beschreibt er es selbst, auch materielle Konsequen-

zen mit sich zieht: Neben der qualitativen Bestimmung des ›Nicht-dazu-Passens‹ ereilt

ihn dieses spezifische Gefühl, dass in einem materiellen Sinn nicht ohne biochemische

Basis zu denken ist. Nur in dieser spezifischen Konstellation wird dieser spezifische

Schnitt und im Anschluss daran dieses spezifische Empfinden wirksam. Gleichzeitig

widerfährt dem jungen Lacan mit jener zuvor beschriebenen Form von Distanzverlust

in diesem erschütternden Moment ein Gefühl von unüberbrückbarer Distanz im ge-

sellschaftlichen Sinne, die in diesem Moment für ihn wahrnehmbar wird. In diesem

Augenblick gelingt es ihm also auch, seine Selbstverortung in einem gesellschaftlichen

Rahmen wahrzunehmen.

Dort, wo die verschränkten Agentialitäten des jungen Lacan und der treibenden

Büchse in vermeintlich distinkte Entitäten getrennt werden, in Subjekt und Objekt und

in weiterer Folge auch in (un)bedeutende Äußerungen (›articulations‹), ergebe sich In-

telligibilität.140 Was für Petit-Jean ein unbedeutender Spaß war, bekam für Lacan eine

zentrale Bedeutung: »Er [Petit-Jean] fand sie sehr lustig, die kleine Geschichte, ich [La-

can] weniger.«141 Bedeutungsbildungen im Sinne Barads erweisen sich als umfassende

und performative Prozesse, in denen sich nicht einfach nur abstrahierte Konzepte über

arbiträre Zeichen an prä-existierende Objekte knüpfen. Vielmehr interferieren alle der

Begegnung zugehörigen Komponenten –Dinge, Zeichen, Diskurse, Apparate sowie der

Stellenwert der einzelnen Komponenten in den Diskursen. Den Prozess all dieser in-

terferierenden Dimensionen deutet Lacan nur ansatzweise in seiner Beschreibung des

Wetters, seiner Suche nach Abenteuern, seines Freundes Petit-Jean, der Büchse usw.

an. Seine Geschichte mündet in nahezu linear strukturierten Modellen, auf die ich nun

weiter eingehen werde. Zuerst greife ich auf Lacans grundlegendes triadisches Modell

der Subjektivierung zurück, um daran anschließend ein Modell zu skizzieren, mittels

dessen er spezifisch die Beziehungen und Funktionen von Auge, Blick und Sehen vor

dem Hintergrund der Geschichte von der Begegnung mit der Sardinenbüchse darzu-

stellen versucht.

Grundsätzlich fußt Lacans Logik der Subjektivierung auf einem triadisch struktu-

rierten Fundament, das bereits in seinem Aufsatz über das Spiegelstadium und wie-

derholt in seinem Seminar XI zum Tragen kommt. Lacan beschreibt darin jeweils die

Entstehung des psychischen Apparats als Konstellation von Realem, Imaginärem und

139 Ebd.

140 Barad 2007, S. 140 und S. 148. Intelligibel bedeutet hier so etwas wie differenziert, begrenzt oder

relevant gemacht werden.

141 Lacan [1964] 1978, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 241

Symbolischem zugleich als Ko-Emergenz142 von Subjekt/moi, einem symbolstiftenden

Groß-Anderen und einem (kleinen) anderen, das als Objekt oder als zweites Subjekt

erscheint. In seiner hier herangezogenen Geschichte von der Begegnung mit der Sar-

dinenbüchse ist Lacan selbst das Subjekt/moi, die Sardinenbüchse das (klein) andere

(Objekt) und Petit-Jean das Groß-Andere, symbolstiftende Subjekt. Diese dritte Instanz

und seine unabdingbar bedeutsame sprachliche Vermittlung143 ermöglicht gewisser-

maßen erst die sprachlich geleistete Verknüpfung zwischen Lacan und dem Objekt der

Sardinenbüchse. In dieser Konstellation ist es also der junge Lacan (moi), der um den

Blick der Büchse (das andere) wirbt, obwohl er weiß, dass sein Blick nicht erwidert wird.

Petit-Jean (der Groß-Andere) insistiert darauf, dass die Büchse Lacan nicht sieht. La-

cans Text bietet allerdings neben dieser Interpretation, die bezweifelt, dass die Büchse

zurückblicken könne, noch eine zweite an. Auch diese verhandelt den Konflikt zwischen

Lacan und Petit-Jean. Allerdings geht es nicht um ein Hinterfragen des Zurückblickens

der Büchse, sondern insbesondere um die intersubjektive Beziehung zwischen Lacan

und Petit-Jean. Hier beginnen sich die Kategorien von Groß-Anderem und (klein) an-

derem (Subjekt) dahingehend zu verschieben, dass Petit-Jean nun den Ort des letzte-

ren einnimmt. In der zweiten Konstellation konkurrieren Lacan und Petit-Jean um die

Büchse, die hier zum Objekt a wird. Anders als Lacan hat Petit-Jean die Zufriedenheit

über diese Büchse, die er als Objekt behandelt. Für Lacan hingegen ist die Büchse ein

›Fleck auf der Leinwand‹, eine Irritation im Sehen.

In der ersten Interpretation wird Petit-Jeans Frage, ob Lacan die Büchse sehen kön-

ne, zur Eingangsvoraussetzung für sein Gefühl des Angeblickt-Werdens. Der erschüt-

ternde, affizierende Moment des Schnitts144 vollzieht sich zwischen Lacan und Büchse

also erst über die symbolische Markierung jener dritten Instanz. Das Verhältnis des

Subjekts (Lacan) zu einem anderen (Büchse) kreuzt sich unabwendbar mit einer Bezie-

hung zu jener dritten Figur (Petit-Jean).

Barads ›agentieller Schnitt‹ ist im Gegensatz zu Lacans Schnitt145 in mancherlei

Hinsicht frei. Es geht nicht darum, im Gegensatz zu vielen pathologischen ande-

ren Schnitten den ›richtigen agentiellen Schnitt‹ zu vollziehen. Lacans Vorstellung

eines ›richtigen Schneidens‹, um einen gesunden psychischen Apparat zu entwi-

ckeln, verweist damit auf eine eher konservative Ontologie, die eine andere ist als

Barads Ethische-Onto-Epistemologie. Die Beliebigkeit des Schnitts wird in Lacans

Beschreibung der Pathologie zwar thematisiert, allerdings bleibt sie gerahmt durch die

Auffassung, dass sich Begriffe der Subjektivität (wie auch der Intersubjektivität usw.)

erst durch permanente Schnitte entwickeln. Lacan geht davon aus, dass die Sardinen-

büchse grundlegend anderer Art ist als Petit-Jean. Bei Barad hingegen entsteht eine

echte Freiheit des ›agentiellen Schnitts‹ aufgrund ihrer monistischen Vorstellung von

142 Den Begriff der Ko-Emergenz übernimmt Lacan von Jean-Paul Sartre.

143 Im Spiegelstadium leistet die sprachliche Vermittlung dieMutter. In Lacans Beschreibung der ödi-

palen Entwicklung wird die Mutter später zur realen Besetzung des klein anderen und der Vater

zum Groß-Anderen, der die sprachliche Verknüpfung zwischen dem Kind und dessen begehrten

Mutter herstellt.

144 Bei Lacan ist der Schnitt (Bruch) immer schon seine eigene Wiederholung.

145 Lacan selbst spricht von einemRiss (rupture oder fracture). Dieser Riss kann je nach Interpretation –

so wurde gezeigt – zwischen Lacan und der Büchse oder Lacan und Petit-Jean passieren.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Welt: Dualistische Beziehungen werden bei ihr nicht durch Negativität, Hierarchien

und Gegensätze definiert, sondern es geht um den Prozess einer affirmativen Rela-

tionalität von Differenz146, die mit dem Begriff des ›agentiellen Schnitts‹ adressiert

werden kann. Barads neu-materialistischer Ansatz ist demnach mit einer spezifischen

»monist philosophy of difference«147 zu verknüpfen, die sich einer anderen Art des

Beschreibens von Welt verpflichtet sieht als Lacans psychoanalytisches Denken.

In Barads Diffraktionskonzept ist die Rede von einer Begegnung von mindestens

zweiWellen, die durch ihre Begegnung zu interferieren beginnen. Eine dezidiert dritte,

bedeutungskonstituierende Welle/Instanz im Diffraktionsgeschehen findet bei Barad

keine Erwähnung. Vielmehr öffnet sich ein Un/Möglichkeitsraum148 unzähliger Wel-

len/Instanzen, die sowohl menschlicher als auch nicht-menschlicher Natur sein kön-

nen.

Ich komme nun auf ein weiteres Lacan’sches Dreiecksmodell zu sprechen. Jene Ge-

schichte von der Sardinenbüchse war für Lacan der Auslöser dafür, dieses Modell zu

entwerfen und damit über eine Form des verkörperten Sehens nachzudenken. Zunächst

unterscheidet er in zwei Skizzen zwischen der geometralen Optik (Objekt – Bild – Geo-

metralpunkt) und einem Sehen, das sich im Blick gründet und einem Spiel des Lichts

unterlegen ist (Lichtpunkt – Schirm – Tableau) (siehe Abb. 20). Letzteres und damit

das untere Dreieck folgt der Logik eines verkörperten Sehens und wird nun eingehen-

der betrachtet.

Abb. 20: Jacques Lacans erstes Schema von Auge und Blick in getrennten Drei-

ecken, Seminar XI von 1964

146 Vgl. Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 127.

147 Ebd., S. 121.

148 Ich spreche hier von Un/Möglichkeitsraum, da der Begriff das physikalische Phänomen der Interfe-

renzerscheinung aufgreift, wobei es bei einer Begegnung von aufeinandertreffendenWellen offen

bleibt, ob sich dieWellen verstärken (Möglichkeitsraum) oder gegenseitig aufheben (Unmöglich-

keitsraum). Vgl. Kapitel 2.1.3.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 243

Das im Tableau verortete Subjekt wird nicht einer perspektivischen, distanzieren-

den Logik folgend von einem Lichtpunkt ›ergriffen‹. Vielmehr erweist sich das Subjekt

im Tableau als sehendes und erblicktes Subjekt zugleich; das Werden-Mit (›becoming-

with‹ nach Braidotti) dem zurück-blickenden Objekt macht es letztlich erst zu diesem

Subjekt.149 Der Lichtpunkt ist also kein Blickpunkt (point de regard), von dem aus ich bli-

cke, sondern einer, von dem aus ich mich angeblickt fühle. Dass Lacans Freund Petit-Jean

in dieser Konstellation die entscheidende dritte Figur, die Position des symbolstiften-

den Subjekts einnimmt, wurde bereits deutlich gemacht. Gerade in seiner sprachlichen

Negation gegenüber dem Eindruck, sich von dieser Büchse, ihrem Glanz angeblickt zu

fühlen (»Siehst du die Büchse? […] Sie sieht dich nicht«), drückt sich eine wesentliche

Rolle des Petit-Jean aus.Die sprachliche Verneinungwurde bereits im Seminar XI sowie

in den Beschreibungen des Spiegelstadiums von Lacan ausbuchstabiert.150 So beharrt

das Groß-Andere, als garantierende Instanz für die Asymmetrie von Welt, auf die Ver-

neinung: Es ist nur dein Bild, nicht du; es ist nur deineMutter, nicht deine Geliebte; es ist

nur eine Büchse, und das heißt auch: du bist nur ein Beobachter, ihr seid nicht in einer

Beziehung.151 Petit-Jeans sprachliche Verneinung152 ist demnach die Signatur der sym-

bolischen Beziehung zwischen Lacan und der Büchse. In diesem Punkt unterscheiden

sich Lacan und Barad.Während bei Lacan der Symbol-Begriff über eine Asymmetrie de-

finiert wird – die symbolische Ordnung definiert, welcher Teil der Ontologie subjektiv

ist und welcher nicht – geht es bei Barad nicht um Symbolstiftung. Ihr Beziehungs-

begriff ist ein diffraktiver, der mit einer ethischen Perspektive untrennbar verwoben

ist. Die Gleichzeitigkeit von Alterität und Untrennbarkeit ist auch aus ethischer Per-

spektive ernst zu nehmen. Denn Verantwortung, so wurde bereits deutlich gemacht,

beruht nicht auf einem rationalen Imperativ eines ›Erkenne-dich-selbst‹, sondern auf

einer ›ability to respond‹, einer Fähigkeit zu antworten, was für menschliche und nicht-

menschliche Entitäten gilt. Lacans symbolische Ordnung hingegen fordert vom Subjekt

149 Vgl. auch Barads Nachdenken über das Berühren zweier Hände im Kapitel 3.2.

150 Neben dem Spiegelstadium sind das Seminar I, III und VII sowie die Hamletdeutung.

151 Als Signatur der symbolischen (codierten) Beziehung ist die sprachliche Negation –wie hier durch

Petit-Jean – eine andere als die imaginäre (ikonische) Beziehung, was an Freuds grundsätzliche

und phänomenologische Überlegungen anschließt, dass Bilder anders als Sprache angeblich kei-

neNegation beinhalten können. Vgl. dazu auch StephanPackard.Anatomie des Comics: Psychosemio-

tische Medienanalyse. 1. Aufl. Göttingen: Wallstein 2006, S. 27-59.

152 In seiner Monografie Differenz undWiederholung grenzt sich Deleuze von Freuds Unbewusstem ab,

das auf eine »Form desselben in der Repräsentation« verweist, »um der Wiederholung gerecht zu

werden«. Deleuze zufolge erscheint dieWiederholung im Falle des Unbewussten als negativ. Das-

jenige, was wiederholt, wiederholt nur dadurch, dass es »nicht weiß oder kein Bewusstsein hat«.

Für Freud, aber auch für Lacan (siehe Petit-Jean) müssen die entstehenden Blockierungen begriff-

lich aufgelöst werden. Deleuze wendet die als negativ erscheinendeWiederholung bei Freud und

Lacan positiv/affirmativ: »Aber die natürliche Blockierung bedarf selbst einer überbegrifflichen

positiven (!) Kraft, die sie und mit ihr zusammen dieWiederholung zu explizieren vermag«. Wäh-

rend also Freud und Lacan die Wiederholung aufgrund des Mangels des Begriffs als negativ und

statisch setzen, ist sie bei Deleuze aufgrund des Überschusses der Idee positiv und dynamisch.

Deleuze zitiert in Harald Kerber. »Zum Begriff der Differenz bei Hegel, Derrida und Deleuze«, Col-

loquium vom 10.02.2000, URL: http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.ht

m, Stand: 13.04.2021.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm
http://web.fu-berlin.de/postmoderne-psych/colloquium/kerber.htm


244 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

permanent, sich selbst, den nächsten Menschen und die Objekte um sich herum zu er-

kennen.

In Lacans Blick-Modell (siehe Abb. 20) erweist sich eine Größe, die sich als halb-

durchlässige Grenze zwischen Lichtpunkt und Tableau schiebt, als für meine Betrach-

tung besonders relevant: die des Schirms.153 Anders »als der geometrale Raum der Op-

tik«154 ist der Schirm nicht durchlässig, sondern opak; er ist in einer klassischen me-

dialen Vorstellung das, was nötig ist, um etwas anderes zu sehen, weswegen er nor-

malerweise unsichtbar bleibt. Aktiv schiebt das Subjekt den Schirm vor, um sich im

Tableau vor dem ›gefährlichen‹ Lichtpunkt bzw. Blick zu schützen. In seiner Opazität

trennt und verbindet der Schirm das Tableau mit dem anderen und wird so einer kon-

stitutiven Gleichzeitigkeit von Alterität und Untrennbarkeit gerecht. Der Schirm hält,

so möchte ich mit Barad argumentieren, die Welt nicht auf Abstand.155 Er ist innerhalb

der Phänomene zu verorten und die Fläche, auf dem sich das Spiel der Un/Bestimmtheit

ereignet. Lacan schreibt:

In dem, was sich mir so als Raum des Lichts darstellt, bedeutet Blick immer ein Spiel

von Licht und Undurchdringlichkeit. […][S]tets ist etwas da, das mich zurückhält, an

jenem Punkt, weil es Schirm ist, und so das Licht als ein Schillern erscheint, das über

den Schirm läuft.156

Damit avanciert der Schirm zum Ort, an dem sich ›agentielle Schnitte‹ ereignen.

Oder anders formuliert: Der ›agentielle Schnitt‹ ist die Begegnung/Gleichzeitigkeit

von Blick (Licht) und Schirm (Undurchdringlichkeit) in Form der Un/Bestimmtheit.

Der Blick als Irritation des Sehens ist dabei ein stetes »Spiel von Licht und Undurch-

dringlichkeit«, von Durchdringlichkeit und Undurchdringlichkeit, Bestimmtheit und

Unbestimmtheit; ein Spiel von Un/Bestimmtheit. Der Schirm erweist sich so als Slash,

der die Undurchdringlichkeit niemals vollständig aufzulösen vermag, sondern stets

Un/Bestimmtheiten (re)konfiguriert. Der Schirm ist in Lacans Verständnis der Ort, an

153 Den von Lacan abgeleiteten Begriff des Bildschirms (screen) definiert Kaja Silverman als »kul-

turell generiertes Bild oder Bilderrepertoire, durch das Subjekte nicht nur konstituiert, sondern

auch differenziert werden in Bezug auf Klassenzugehörigkeit, Rassisiertheit, Sexualität, Alter und

Nationalität«. Dies. 1992, S. 150. 1996 erweitert Silverman Lacans Begriff des Bildschirms, indem

sie darunter die Gesamtheit eines kulturellen Bilderrepertoires versteht: die normativ fungieren-

den, sich häufig wiederholenden Bilder wie auch oppositionelle und alternative Darstellungen.

Dies. 1996; Auch Johanna Schaffer nutzt Lacans Begriff des Bildschirms und definiert ihn als »Feld

der Sichtbarkeit«, worunter sie ein Gesamtgefüge von Repräsentationspraktiken und -parametern

»sowieWeisen desWahrnehmens undWahrgenommen-werdens, die Sichtbarkeit und Lesbarkeit

ebenso wie Unsichtbarkeit und Unlesbarkeit« versteht. Schaffer 2008, S. 113. Letzteres und damit

die Modi des Sichtbaren wie auch des Unsichtbaren in Gleichzeitigkeit, vermag der Begriff der

Un/Sichtbarkeit zu fassen. Darüber hinaus negiert er eine binäre Opposition von Sichtbarkeit und

Unsichtbarkeit, die auch Schaffer betont: »Beide Modi […] [sind] als Verhältnis sich gegenseitig

bedingender und modulierender Zustände, die zudem gleichzeitig herrschen können [zu verste-

hen].« Schaffer 2008, S. 56.

154 Lacan [1964] 1978, S. 102; Auch Barad versucht, mit dem Konzept der Diffraktion (physikalische

Optik) der geometralen Optik ein Gegenmodell zu bieten.

155 Barad 2007, S. 87.

156 Lacan [1964] 1978, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 245

dem sich Verschiebungen ereignen, wobei unentwegt neue Un/Bestimmtheiten hervor-

gebracht werden.157 Ausgehend von einer Ambiguität des Lichts markiert der Schirm

keine absolute Trennung, sondern als Ort des ›agentiellen Schneidens‹ ein ›Zusam-

men-auseinander/Schneiden‹ (›cutting-together/apart‹)158 und damit konstitutive Ein-

und Ausschlüsse. Den Schirm als den Schrägstrich zwischen der Un/Bestimmtheit zu

definieren, markiert ihn als ein diffraktives, sich stetig verschiebendes, differentielles

Dazwischen.

In Lacans Konzeptualisierung des Blicks als Objekt a interessiert mich also an die-

ser Stelle nicht seine Ausarbeitung des Objekts a als Ursache des Begehrens bzw. seine

Blick-Theoretisierung, die sich über einer Erfahrung der Abwesenheit, eines Mangels,

definiert, wodurch eine Sehnsucht nach dem Verlorenen aufrechterhalten wird. Viel-

mehr scheint mir, ausgehend von Lacans Geschichte der Sardinenbüchse, seine spezi-

fische Ausarbeitung des Blicks als »Spiel von Licht und Undurchdringlichkeit«159 pro-

duktiv für ein Denken der Un/Bestimmtheit (in Anschluss an Barad) und die Frage nach

dem Potential des Glanzes bzw. des Schillerns des Lichts als Denkfigur. Bevor ich mich

dieser Denkfigur im Kapitel 5.2.2 zuwenden möchte, werde ich im Folgenden Barads

Konzeptualisierung der Un/Bestimmtheit nachgehen und dazu die Videoarbeit A Smeary

Spot von A.K. Burns (2015) heranziehen.

5.2.1 Un/Bestimmtheiten erzeugen in

A Smeary Spot (A.K. Burns: 2015)

»Die Leere ist eine dynamische Span-

nung, eine sehnende Ausrichtung auf das

Sein/Werden.«160

Karen Barad

A Smeary Spot (NS 0) ist eine Videoinstallation der vierteiligen Reihe Negative Space der

US-amerikanischen Künstler*in A.K. Burns und bildet das Kernstück der Arbeit. Die

Mehrkanal-Videoinstallationen LivingRoom (NS00), LeaveNo Trace (NS000) und Spiegel-

Kollagen drehen sich inhaltlich und konzeptuell um die Kernarbeit A Smeary Spot (NS

0), die als audio-visuelles Panorama aufgebaut ist und als Einführung in den Zyklus

Negative Space fungiert. Der Titel ist Johanna Russ’ feministischem Science-Fiction Ro-

man We Who Are About To… von 1976 entnommen und beschreibt die Folgeerscheinung

nach einem direkten Blick in die Sonne, ein das Sichtfeld unausweichlich verfolgendes,

schwarzes, temporäres Loch; eine punktuelle Leere in Form eines schwarzen Punktes.

Die Inszenierungen im Video finden an zwei Orten statt: in einer Wüstenregion

im südlichen US-Bundesstaat Utah und in einem schwarz ausgekleidetenTheaterraum

157 Barad 2015, S. 89.

158 Karen Barad. »Nature’s Queer Performativity«, in: KVINDER, KØN & FORSKNING, 1-2, 2012e, 25-

53, 46. An anderer Stelle schreibt Barad über das ›Zusammen-auseinander/Schneiden‹: »Cuts are

matters of cutting-together/apart. […] The cut is reiteratively cut through, cross-cutting the cutting,

reiteratively reconfiguring thought/doing/matter/meaning without end«. Barad 2012a, S. 19.

159 Lacan [1964] 1978, S. 103.

160 Barad 2012d, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

(siehe Abb. 21). Sowohl die Wüste als auch das Theater sind als realer und gleichzeitig

psychologischer Raum zu verstehen und repräsentieren laut Burns die unendliche Un-

endlichkeit und die unfixierten Qualitäten der bloßen Leere.161 Wesentlichen Einfluss,

über die Unendlichkeit des Nichts und jene Qualitäten der Leere nachzudenken, ge-

wann A.K. Burns von Karen Barad, die sich in ihrem gleichnamigen Aufsatz die Frage

stellt:Was ist dasMaß des Nichts?162 Ausgehend von dieser Frage, skizziert Barad einen

möglichen Versuchsaufbau – ein quantenphysikalisches Gedankenexperiment – umdie

Leere, »[k]ein Ding, kein Gedanke, kein Bewusstsein«163messen zu können. Erneut,wie

auch schon in ihrer MonografieMeetingThe Universe Halfway, betont Barad das Spiel der

Intra-Aktion, das bei jeglichen Messungen Welten entstehen lässt – es gibt keine vor-

gängige Materie und Bedeutung, sondern diese wird erst im Prozess des Messens per-

formativ hervorgebracht.164 Entscheidend für Barad ist, dass »bestimmte Grenzen und

Eigenschaften von Objekten innerhalb von Phänomenen und bestimmte kontingente

Bedeutungen durch spezifische Intra-Aktionen in Kraft gesetzt [werden]«.165 Daraus

resultiert eine im Kern der Materie angelegte »ontologische Unbestimmtheit«166, die

stets nur in Teilen in Materialisierungsprozessen gelöst wird: »Bestimmtheit, in eben

dieser Verfasstheit eines Phänomens materiell dargestellt, ist immer mit konstituti-

ven Ausschlüssen […] verbunden.«167 Anders formuliert: In Intra-Aktionen materiali-

siert sich ein Phänomen, wobei unvermeidlich etwas ausgeschlossen wird. Diese on-

tologisch und epistemologisch essentielle, aber auch produktive Doppelbödigkeit und

verwobene Struktur von gleichzeitigem Ein- und Ausschluss in dynamischen Materia-

lisierungsprozessen versucht Barad mit dem Schriftzeichen des Schrägstrichs (Slash)

typografisch zu fassen. Somit bedingt die »Un/Bestimmtheit […] das Nicht/Handeln

des Nicht(s)/Dingseins«.168 Barad gelangt zurück zu ihrer Ausgangsfrage der Messbar-

keit von Leere und stellt somit fest: Auch die Leere ist nicht nichts, und gleichzeitig ist

sie nicht etwas. Über eine Skizzierung der Quantenfeldtheorie und die Darlegung der

Qualitäten von sogenannten virtuellen Teilchen kommt Barad zu dem Schluss, »dass

Unbestimmtheit der Schlüssel nicht nur für die Existenz, sondern auch für die Nicht-

Existenz von Materie ist beziehungsweise für das Spiel der Nicht/Existenz«.169

Wie lassen sich diese komplexen philosophischen und quantentheoretischen Über-

legungen von Barad auf A.K. Burns’ Videoinstallation A Smeary Spot (NS 0) beziehen?

Oder besser: Wie artikulieren sie sich darin? Zum einen, so wurde bereits erwähnt,

repräsentieren die Schauplätze Wüste und Theater Orte der Leere und Unendlichkeit.

Zum anderenmarkieren auch Barads den Aufsatz »Was ist dasMaß des Nichts?« einlei-

tende Worte die ersten Minuten der Videoarbeit. Auf einer der Projektionsflächen der

161 A.K. Burns. »A Smeary Spot (NS 0)«, 2015, URL: https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/,

Stand: 13.04.2021.

162 Barad 2012d.

163 Ebd., S. 18.

164 Ebd., S. 20.

165 Ebd., S. 21.

166 Ebd.

167 Ebd., S. 21f.

168 Ebd., S. 23.

169 Ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/
https://akburns.net/negativespace/a-smeary-spot/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 247

Dreikanal-Arbeit sehen wir zunächst ein musikalisches Solo der Saxophonistin Matana

Roberts. Im gleißenden Licht der blauen und lilafarbenen Scheinwerfer wird lediglich

die Silhouette der Musikerin mit ihrem Saxophon auf einer dunklen Bühne sichtbar.

Die stimmungsvolle visuelle wie akustische Umgebung im Bild vervielfältigt sich, als

die beiden anderen Projektionsflächen zu leuchten beginnen und wabernde, sich im

Raum ausbreitende Nebelschwaden auf der Bühne zeigen. Auf einer dritten Projekti-

onsfläche rückt sodann Mother Flawless (die Alter Ego der verstorbenen Drag Queen

Jack Doroshow) ins Bild und beginnt, in einem von Barad übernommenen Monolog

über das Nichts zu sinnieren: »Wie kann etwas über das Nichts gesagt werden, ohne

gegen seine Natur selbst zu verstoßen […]? Vielleicht sollten wir die Leere für sich selbst

sprechen lassen.«170

Es folgt der Beginn des ästhetischen Versuches, jene Leere zur Sprache kommen

zu lassen171: Totale-Aufnahmen fangen eine karge Wüstenlandschaft aus unterschied-

lichen Perspektiven ein, akustisch unterlegt von diffusen Hintergrundgeräuschen. Im-

mer wieder begegnen uns aus unterschiedlichen Kameraperspektiven sogenannte ›Ac-

ting Agents‹, die laut Burns von verschiedenen Rollen der Performer*innen verkörpert

werden und sowohl in einem diskursiven als auch in einem realen Raum agieren. Unter

den ›Acting Agents‹ bewegen sich beispielsweise die sogenannten ›Free Radicals‹ (Freie

Radikale). Als politische Aktivist*innen, aber auch als Moleküle, verfolgt dieser Begriff

der freien Radikale eine Doppeldeutigkeit: Sie sind auf der Suche nach Elektronen und

darauf ausgerichtet, Veränderungen herbeizuführen. ImVideo sammeln sie weggewor-

fene Gegenstände in derWüstenlandschaft, die ein provisorisches (Über)Lebenmöglich

machen, sowie (im)materielle Ressourcen wie Wasser, Luft und Sonnenlicht. Auch die

sogenannten ›Ob-Surveyor‹ tummeln sich unter den ›Acting Agents‹, deren Ziel es ist,

die Wüstenregion zu beobachten statt sie zu vermessen, wie bereits der zusammenge-

setzte Begriff aus Observation (Beobachtung) und Surveyor (Landvermesser) nahelegt.

Immer wieder tauchen dieselben ›Acting Agents‹ in der Wüste auf, so auch auf dem

zweiten Schauplatz des Videos, dem schwarz abgekleideten Theaterraum. In der Mitte

des Raums türmt sich ein hoher Müllhaufen aus dem die Performer*innen ihre Requi-

siten fischen, um sie später wieder dorthin zurück zu werfen. ImTheaterraum scheint

es, als würde Karen Barads Konzept der materiell-diskursiven Verschränkung in einer

ästhetischen Praxis erprobt: Die Darsteller*innen bedienen sich der ausrangierten Ob-

jekte (der materiellen Welt), während sie ein aus mehreren Texten entstandenes Dreh-

buch rezitieren (die diskursive Welt). Die Texte stammen dabei von Theoretiker*innen

und Schriftsteller*innen wie Karen Barad, Guy Hocquenghem und Ursula K. Le Gu-

in. Bei jeder Rezitation setzt sich die/der Performer*in auf humorvolle und subtile Art

170 Im Original spricht Mother Flawless auf Englisch. Ebd., S. 18.

171 Um die Leere, das Nichts (auch des Theaterraums im Video) architektonisch aufzugreifen, wird

das installative Setting im Dunklen gehalten. Als Sitzgelegenheiten für die Besucher*innen fin-

den sich Bürostühle auf Rollen, die zum einen zu einer gewissen Mobilität im Raum beitragen

und zum anderen auch im Theaterraum im Video zu finden sind. Auf horizontal ausgerichteten,

freistehenden Wänden werden die Videos projiziert. Auf einem vierten Kanal läuft separat auf

einem Kastenmonitor am Ende der Abspann mit Fußnoten.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

und Weise mit den Dingen auseinander, wobei die Bedeutung des Gesagten performa-

tiv verändert oder gar erweitert wird. Um an Barad anzuschließen, leitet das Handeln

der Performer*innen ein Interesse an der Un/Eindeutigkeit der Begriffe sowie der Un/Be-

stimmtheit der Dinge.Die Performer*innen intra-agieren insofernmit ihren Requisiten,

als dass sie erst im dynamischen Prozess Bedeutung/Bedeutungslosigkeit erhalten. In

mehrstimmigen Rezitationen der Texte entfaltet sich im Laufe des dreiundfünfzigmi-

nütigen Videos ein Manifest, dass laut A.K. Burns in einer ontologischen Flüssigkeit

und Differenz wurzelt.172 Hier wird deutlich, dass es Burns nicht um eine Überwin-

dung der Differenz (Materie-Diskurs, Materie-Bedeutung, Subjekt-Objekt) geht, son-

dern vielmehr darum, Differenz als einen wesentlichen Aspekt eines funktionierenden

Ökosystems zu betrachten.173 Es geht ihr damit nicht um Gleichmachungs- und Assi-

milierungsprozesse, die diese marginalisierte Personengruppen dazu auffordern, sich

einem etablierten und hegemonialen System anzupassen. Vielmehr steht eine affirma-

tive Haltung einer Durchquerung von Differenz, einer »different difference«174 nach

Kathrin Thiele (vgl. Kapitel 2.1.4), im Fokus. Für Thiele bedeutet dieses Drängen eine

Verschiebung hin zu einer ›anderen Differenz‹, einer Differenz »that no longer focuses

on a ›differing from‹, but shows ›difference differing‹ or ›difference in itself‹«.175 Ent-

scheidend ist demnach, dass eine Grenzziehung (ein ›agentieller Schnitt‹) keine festste-

hende Grenze bedingt, sondern eine nicht-binäre Selbstdifferenz.176 Anders formuliert:

Entgegen der binären Vereinnahmung der Differenz, die Subjekt und Objekt als zwei

gegebene, unabhängige ontologische Bereiche voraussetzt, verweist die Selbstdifferenz

beziehungsweise ›difference in itself‹ auf eine Verwobenheit und ein ko-konstitutives

Verhältnis von Subjekt und Objekt (vgl. Kapitel 2.1.4 über die sexuelle Differenz).

In Bezug auf Trinh Thi Minh-ha verdeutlicht Haraway, dass es bei Diffraktions-

muster um eine »kritische Differenz innerhalb« (›critical difference within‹177) geht und

nicht um binäre Differenz im Sinne des Mit-sich-identisch. Minh-ha verfolgt eine dif-

fraktive, nicht-binäre Konzeptualisierung von Differenz, indem sie ein nicht-trennen-

des, nicht-dialektisches Modell der Differenz bevorzugt.178 Ihr theoretischer Entwurf

der Differenz korrespondiert mit dem von Luce Irigaray entwickelten Diskurs zur sexu-

ellen Differenz (vgl. Kapitel 2.1.4), den Irigaray mit Hilfe der Konzeption des Intervalls

zu fassen versucht. Irigaray versteht jenes Intervall als Raum ethischer Relationen, als

Ort für Handlungsmöglichkeiten und des Begehrens. Das Intervall ist für sie die Be-

dingung für Differenz selbst, ein ›Raum zwischen Zwei‹, der affirmativ als ausweitend,

generativ, subjektiv, kosmisch und materiell theoretisch gefasst wird.179 Irigarays In-

172 Burns 2015.

173 Ebd.

174 Thiele 2014, 11.

175 Ebd., S. 11.

176 Derrida würde hier von Différence sprechen, »ein[em] verschiebende[n] Schnitt der medialen

Selbstdifferenz«. Vgl. Handel 2019, S. 253.

177 Haraway 1995d, S. 20.

178 Im Kapitel 5.2.4 wird Trinh Thi Minh-has Ansatz erneut aufgegriffen und anhand ihrer Filmpraxis

des ›speaking nearby‹ noch einmal eingehender behandelt.

179 Irigaray [1984] 1993a. Darin insbesondere ihr Essay »Text, Place, Interval: A Reading of Aristotle,

Physics IV«, 1993b, S. 34-55.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 249

Abb. 21: A.K. Burns, A Smeary Spot (Negative Space 0) 2015

tervall, jener ›Raum zwischen Zwei‹, ist unendlich leer, ein Ort des Nichts – wobei in

diesem leeren Raum des Nichts, so präzisiert es Barad, keine Abwesenheit ist, »sondern

[dort wohnt] die unendliche Fülle von Offenheit«.180 Auch für Irigaray ist das Intervall

ein offener Raum der Möglichkeiten, sowohl eine Grenze, als auch eine Schwelle zu

etwas anderem. Mit Barad, gedacht handelt es sich um einen Ort, an dem sich un-

erlässlich Momente des ›Zusammen-auseinander/Schneidens‹ ereignen (›cutting-tog-

ether/apart‹) und damit Un/Bestimmtheiten (re)konfiguriert werden.181

5.2.2 Das Schimmern als Diffraktion und die Ästhetik der Affizierung

Im Folgenden wird insbesondere das Schillern des Lichts (vgl. Lacan) bzw. das Phäno-

men des Glanzes im Fokus stehen, da von ihm – in Anlehnung an Lacan – eine gewisse

Begehrensfunktion auszugehen und seine Ästhetik ein spezifisches Potenzial zu ent-

falten scheint. Ich möchte den Glanz dabei, auch im Rückgriff auf Lacans kleine Ge-

schichte der Sardinenbüchse, als epistemologische Denkfigur vorschlagen, um einem

inhärent diffraktiven Charakter von Subjekt/Objekt-Verhältnissen näherzukommen.

Für die Filmwissenschaftlerin Eliza Steinbock ist das ›Schimmern‹ eine zentrale

Denkfigur, um nachzuzeichnen, wie das Kino durch eine spezifische Ästhetik desWan-

dels alternative Wege zum Verständnis von Geschlechterübergängen bietet. In ihrer

Monografie Shimmering Images verweist sie auf die wiederkehrende Verwendung des

Konzepts des Schimmerns (oder auch des Funkelns, Glänzens oder Schillers) in Schrif-

ten der Philosoph*innen und Trans- und Filmwissenschaftler*innen Michel Foucault,

180 Barad 2012d, S. 33.

181 Über die Kunstarbeit A Smeary Spot habe ich bereits im veröffentlichten Artikel Kronberger/Krall

2021 geschrieben.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Gilles Deleuze, Susan Stryker und Steven Shaviro.182 Häufig werden dabei das Schim-

mern bzw. der Glanz als Denkbild verwendet, um Veränderungen in ihrer verlocken-

den, funkelnden und flackernden Form zu beschreiben. Steinbock erkennt, inwiefern

die verschiedenen Äußerungen über schimmernde Qualitäten in diesen Schriften Un-

terscheidungen zwischen Subjekt/Objekt, Denken/Gefühl und Sehen/Berühren porös

werden lassen. An den Durchkreuzungen binär strukturierter Gegensätze durch je-

ne schimmernden Qualitäten anknüpfend, möchte ich hier also den Glanz bzw. das

Schimmern als Diffraktion verstehen.

In der vorliegenden Arbeit begegneten uns bereits zahlreiche Visualisierungen von

Glanz; Momente glänzender, schillernder – und mit Lacan gedacht: (zurück)blicken-

der –Oberflächen: Die funkelnden Perlen der chinesischen Fabrikarbeiterinnen inMika

Rottenbergs Videoinstallation NoNoseKnows (2015), die schillernden Oberflächen in der

Videoarbeit Surface Glaze (2015) von Lotte Meret Effinger oder die glänzende Gesichts-

maske von Signe Pierce in ihrer Arbeit American Reflexxx (2013). Diese Visualisierungen

erweisen sich als ›glänzende‹ Beispiele dafür, dass in einemMoment des Schillerns und

Glänzens der Spiegel als Medium des Ich-Ideals und der Identifikation herausgefor-

dert werden kann (vgl. Kapitel 2.3.3). Und so bringt es Katrin Köppert auf den Punkt:

»Glanz konvertiert den Spiegel zumMedium der Diffraktion und somit der Interferenz,

das heißt der Überlagerung von bereits mit Anderen verbundenen Subjekten.«183 In-

wiefern lässt sich der Glanz als diffraktives Denkbild fassen? Und warum zeugt er von

Effekten der Überlagerung, Konnektivität und Relationalität?

Wie bereits in Kapitel 5.2 dargelegt, richtet sich Barads fundamentale Kritik an ei-

nen Repräsentationalismus in den Natur- und Geisteswissenschaften. Barad verneint

die grundsätzliche Vorstellung, ein Individuum besitze spezifische Attribute, welche

einer Repräsentation vorausgehen bzw. vorgelagert sind. Die Diffraktion bricht mit

dieser Vorstellung; oder besser: beugt diese Vorstellung. Ein Beispiel für ein Diffrak-

tionsphänomen im Alltag, das auch Barad exemplarisch heranzieht, ist der Regenbo-

geneffekt, der auf CD-Scheiben zu sehen ist: »Die konzentrischen Ringe der Spiralspur,

die die digitale Information enthält, fungieren als Diffraktionsgitter, welches das wei-

ße Licht (Sonnenlicht) in ein Spektrum von Farben aufspaltet.«184 Das Schimmern in

den Regenbogenfarben auf der Oberfläche ist dabei keine Entität, sondern ein spezifi-

scher Effekt der Diffraktion. Eine schillernde CD-Scheibe funktioniert als ein Apparat

der Diffraktion, wobei das Licht in dieser Konstellation eine entscheidende Rolle ge-

winnt: Wenn es sich in allen Regenbogenfarben auffächert, produziert das weiße Licht

182 Eliza Steinbock. Shimmering Images: Trans Cinema, Embodiment, and the Aesthetics of Change.

Durham/London: Duke University Press 2019.

183 Katrin Köppert. »Glanz: Zur Diffraktion des Spiegels. Beyoncé und FKA twigs als ›glänzende‹ Bei-

spiele des ›Schwarzwerdens‹«, in: FKW//Zeitschrift für Geschlechterforschung und Visuelle Kultur, Nr.

63, Dezember 2017, 49-64, S. 49.

184 Barad schreibt an dieser Stelle weiter in einer Fußnote: »Wenn Sonnenlicht also, das das volle

Spektrum von Farben […] enthält, ein Diffraktionsgitter durchquert, führt die Überlagerung von

Lichtwellen zur Verstärkung einiger Farben in einigen Regionen der Scheibe und zur Verringe-

rung (oder Eliminierung) anderer. Welche Farben verstärkt oder verringert werden, hängt von der

Wellenlänge des Lichts ab […]. Daher sind verschiedene Regionen unterschiedlich gefärbt.« Barad

2013, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 251

ein Muster, das die verschiedenen Charakteristika von Licht sichtbar macht. Auch La-

can185 misst dem Licht eine besondere, phänomenspezifische Fähigkeit bei, da es sich

einer Linearität verwehrt: »Zweifellos pflanzt sich das Licht in der Geraden fort, aber

es bricht sich, es diffundiert, es übergießt, es erfüllt […].«186 Auch wenn Lacan mit sei-

nem Blick-Modell (das Dreieck Lichtpunkt – Schirm – Tableau) ein Austreten aus der

geometrischen Optik zu unternehmen versucht, verweist dieses Zitat deutlich auf ein

Beharren auf dieser Optik. Hier scheint also ein zweiter ›kleiner Unterschied‹187 zwi-

schen Lacan und Barad ›aufzublitzen‹.

Folgt man Barad, ist die

[g]eometrische Optik […] imWesentlichen ein Näherungswerkzeug zur Untersuchung

verschiedener optischer Instrumente (z.B. […] Linsen, Spiegel[…], Prismen […]). Geo-

metrische Optik fokussiert primär darauf, wohin Licht geht oder zu was es veranlasst

werden kann, wenn es auf eine Anzahl verschiedener optischer Geräte stößt oder die-

se durchquert. Die verwendete Näherung liegt darin, dass Licht einfach als ›Strahl‹ be-

handelt wird (was schlicht ein Indikator der Ausbreitungsrichtung des Lichts ist, ohne

jegliche ontologische Aussage über dasWesen von Licht). Das heißt, dass in der Erfor-

schung geometrischer Optik die Natur von Licht als unerheblich erachtet wird. […] Im

Gegensatz dazu ist die physikalische Optik amWesen von Licht selbst interessiert und

verfügt über Techniken zu dessen Untersuchung. Das heißt, Licht ist nicht bloß ein

Werkzeug, sondern auch ein Forschungsobjekt. Das Doppelspalt-Diffraktions- bzw.

Interferenzexperiment war unentbehrlich für die Versuche, die Natur des Lichts (und

der Natur) zu erkennen.188

Das Doppelspalt-Experiment (vgl. Kapitel 1.1) konnte beweisen, dass Licht sowohl

Wellen- als auch Teilchencharakter aufweist, brach so mit dem ›Entweder-Teilchen-

oder-Welle‹-Paradigma der klassischen Physik und führte maßgeblich zur Entwicklung

der Quantenphysik.

Die Diffraktion verweist also auf ein ›Sowohl-als-auch‹. Es geht also hier nicht, wie

Lacan schreibt, um die Brechung von Lichtwellen wie bspw. bei einem Prisma (das wür-

de der Logik der geometrischen Optik folgen), sondern um eine Beugung (Diffraktion,

die der Logik der physikalischen Optik folgt). Die Diffraktion kann demnach etwas über

das Wesen des Apparats (hier der CD-Scheibe) aussagen, aber auch – und das scheint

mir hier entscheidend – über das Wesen des Lichts.

Es liegt in der Natur des Glanzes und des Schillerns, in Bewegung zu sein. Im Um-

kehrschluss erweist sich die Dynamik des Lichts als Möglichkeitsbedingung des Glan-

zes. Der Glanz rekurriert auf einen Überlagerungszustand (von (Licht)Wellen) wobei

etwas Anderes entsteht, was konstitutiv offen ist: die Verringerung, Verstärkung oder

Eliminierung vonWellen. Im übertragenen Sinne ereignet sich imMoment glänzender

185 Diffraktion, so wurde bereits erläutert, entstammt der physikalischen und nicht der geometralen

Optik. Auch Lacans Blick-Modell (siehe Abb. 20) ist als Versuch angelegt, aus einer geometralen

Optik auszutreten.

186 Lacan [1964] 1978, S. 100.

187 Barad 2012a, S. 13.

188 Barad 2013, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

oder schillernder Oberflächen ein Stiften von neuen Verbindungen und Beziehungen zu

der/dem Anderen; ein ›Werden-Mit‹ (vgl. Kapitel 2.2.3). Als Denkfigur erlaubt der Begriff

des Glanzes bzw. des Schimmerns also, radikal-relationale und performative Verbin-

dungen zu denken,wobei dieWelt nichtmehr nur in einemgeometral-perspektivischen

Verhältnis wahrgenommen werden bzw. auf Abstand gehalten werden kann. Oder, wie

Andreas Cremonini in seiner psychoanalytisch-philosophisch inspirierten Annäherung

an das flüchtige Phänomen des Glanzes schreibt: »Die anamorphotische Pointe des

Glanzes besteht darin, dass sich der Glanz aus seiner räumlichen Verweisungsstruktur

zu lösen beginnt und ein visuelles Eigenleben entwickelt.«189 Für Cremonini zeichnet

sich in der phänomenologischen Betrachtung des Glanzes eine Dimension des Sehens

ab, die nicht mehr Sehen im intentionalen Sinne (Blick) wäre, sondern »Hingebung an

das Licht, Auflösung des Blicks«.190 Entgegen dieser phänomenologischen Annahme

einer Auflösung des Blicks und im Rückgriff darauf, was ich im Kapitel 5.2 erarbeitet

habe, möchte ich hier für eine Verschiebung des Blick-Begriffs vor dem Hintergrund

der psychoanalytischen Reflexion des Glanzes (bei Lacan) plädieren. Für Lacan ist es

der Lichtpunkt, der Glanz, der ihn anblickt, überrumpelt, angeht im Sinne eines sinnli-

chen Affiziert-Werdens. Dieser Blick löst sich nicht in einem Nichts auf, sondern beugt

sich von einem intentional gesetzten hin zu einem affizierenden; er operiert in einem

steten Modus von Un/Bestimmtheit (vgl. Kapitel 5.2). Dieser Blick hält sich nicht in ei-

ner vermeintlichen Sicherheit der Objektivität; in ihm artikuliert sich etwas, das sich

einem fixierenden, identifizierenden Zugriff entzieht. Nach Lacan trifft der Blick des

anderen (der Büchse) mich nicht direkt, sondern erscheint auf einem opaken Schirm,

auf dem der Glanz, das Schillern, in Erscheinung tritt. Das Schillern und Glänzen einer

Oberfläche verweist auf ein dynamisches Spiel von Lichtwellen im Innen und birgt ein

kritisches Potenzial, dass in einem Modus der Affizierung liegt. Katrin Köppert zufol-

ge haben wir es mit einem »Glanz-Blick« wie in Lacans Sardinenbüchsengeschichte zu

tun, »der die Betrachter*innen affektiv erreicht«.191 Sie schreibt:

Glänzende Glattheit hat eine verführerische, taktile Qualität, die nicht nur das Be-

dürfnis evoziert, in sie eindringen zu wollen, um sich mit ihr zu umhüllen und um

unangreifbar zu werden. Sie bestimmt auch Modi der Affizierung und sensuellen In-

volvierung.192

Der Umstand, dass sich durch den opaken Glanz keine Spiegelung zu realisieren

vermag, avanciert den Glanz also zu einer Ästhetik der Affizierung. Die diffrakti-

ve, schillernde Fläche fällt nicht »dem normativen Register der Sichtbarkeit und

mithin der rationalen Erkenntnis«193 zu. Vielmehr ereignet sich im Glanz etwas

Nicht-Vorhersehbares, was mich sinnlich angeht und den Affekt auf den Plan ruft.

189 Andreas Cremonini. »Über den Glanz: Der Blick als Triebobjekt nach Lacan«, Claudia Blümle, Anne

vonderHeiden (Hg.).BlickzähmungundAugentäuschung: Zu Jacques LacansBildtheorie. Berlin/Zürich:

Diaphanes 2005, S. 217-248, S. 220.

190 Ebd., S. 223f.

191 Köppert 2017, 58.

192 Ebd., 60f.

193 Ebd., 52.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 253

In Lacans Geschichte der auf dem Wasser treibenden Sardinenbüchse gewinnen

die schwirrenden Lichtpunkte auf der Büchsenoberfläche eine entscheidende Bedeu-

tung. Im Moment des ›Angeblickt-Werdens‹ durch die Büchse wird Lacan schmerzlich

bewusst, dass er als Intellektueller die soziale Position des Fischers nicht einnehmen

kann. Das Aufblitzen und Schimmern der Büchse trifft Lacan, symbolstiftend getragen

von Petit-Jean, was ihn aus ›dem Bild wirft‹.

In der Videoarbeit American Reflexxx (vgl. Kapitel 5.1.1) von Signe Pierce sind es die

Lichtpunkte auf ihrer schillernden Maske, die zurückblicken und mich sinnlich ergrei-

fen. Pierces schillernde Maske fungiert durch ihren Glanz als Lacan’scher Schirm. Und

noch einmal sei an dieser Stelle Lacan zitiert: »[S]tets ist etwas da,wasmich zurückhält,

an jenem Punkt, weil es Schirm ist, und so das Licht als ein Schillern erscheint, das über

diesen Schirm läuft.«194 Der Schirm ist Erscheinen und Verbergen; er lässt den Raum

flächig werden und verunmöglicht Identifikationen wie auf Spiegeloberflächen oder in

zentralperspektivisch-geometralen Blickanordnungen. Ein Sinn kristallisiert sich an-

gesichts dieser glatten Flächigkeit als besonders angesprochen heraus: der Tastsinn.195

Bevor ich dem Tastsinn in Verschränkung mit der Frage nach dem Visuellen er-

neut und eingehender Aufmerksamkeit schenke (vgl. Kapitel 3.2), um mich mit Laura

Marks Konzept der ›haptischen Visualität‹ einem Verständnis eines fühlenden, verkör-

perten Sehens zu nähern (vgl. Kapitel 5.2.4), möchte ich anhand der Videoinstallati-

on Glance von Pauline M’Barek (2014) ein Moment der Implosion trennender Subjekt-

Objekt-Verhältnisse skizzieren. In jenem Moment, so wird sich zeigen, entfalten sich

ein feministisches Bemühen einer Verkörperung des Sehens sowie ein Blick, der als

Spiel der Un/Bestimmtheit beschrieben werden kann.

5.2.3 Einer Bewegung der Möbiusschleife folgen:

Glance (Pauline M’Barek: 2014)

Im Jahr 2014 schuf Pauline M’Barek eigens für die Ausstellungsräumlichkeiten des

Frankfurter Kunstvereins die Videoinstallation Glance.196 Auf einer großen Leinwand

im abgedunkelten Raum begegnet mir in extremer Großaufnahme ein Auge, wobei

mich die schwarze Pupille regelrecht sogartig in die Bildmitte zieht. Auf der glän-

zenden Hornhaut des Auges spiegeln sich die Architektur des Ausstellungsraums in

Bewegung – den ich soeben selbst betreten habe – sowie Wimpern, Nase, Hände und

Beine der Besitzerin des Auges, M’Barek selbst. Für die Herstellung des sechsminü-

tigen Videos befestigte sich die Künstlerin eine Kamera auf dem Kopf, um damit die

Reflexionen auf dem ›Glaskörper‹ ihres Auges zu fokussieren. Der schwarze Mittel-

punkt ihres Auges stand dem schwarzen Mittelpunkt ihrer Videokamera direkt und in

194 Lacan [1964] 1978, S. 103.

195 Vgl. hierzu die Ausarbeitungen über den Nah- und Tastsinn zu Lotte Meret Effingers Arbeit in Ka-

pitel 3.2.3 und Kapitel 3.2 über die Berührung/das Berührt-werden.

196 Vor dem Hintergrund der vorangegangenen Überlegungen ist der enge sprachhistorische Zu-

sammenhang zwischen Blick und Glanz durchaus interessant. Im Englischen Glance (so auch der

Titel M’Bareks Arbeit) scheint dieser Zusammenhang noch mitgedacht: blicken, (auf)leuchten,

(auf)blitzen. Auf einer anderen Ebene ist das abgebildete Auge der Künstlerin auf der Leinwand

ein Glanz-Träger.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

gewisser Weise ›Auge in Auge‹ gegenüber. Mit diesem auf ihr eigens Auge gerichteten

Kamerablick bewegte sie sich dann durch die Ausstellungsräume des Frankfurter

Kunstvereins. Durch die Krümmung ihres Augapfels erhalten wir Besucher*innen der

Videoinstallation ein verzerrtes Bild des Raumes, in dem sich die Künstlerin bewegt.

Statt einer Spiegelung bekommen wir eine Anamorphose197 zum perspektivisch dar-

gestellten Raum zu sehen (siehe Abb. 22). Doch nicht nur der Raum erscheint uns

gekrümmt. Auch die in Bewegung versetzten Körperteile der Einäugigen überführen

uns in eine eigentümliche Perspektive, die an Ernst Machs Zeichnung des einäugigen

Mannes – ein inverses Selbstbildnis – erinnern mag.198 Das subjektive Gesichtsfeld

der Künstlerin wird in der verzerrten Spiegelung in ihrem Auge sichtbar. Es ergibt sich

ein möbiusbandartiger Doppelcharakter von subjektiver und objektiver Perspektive:

Zum einen werden wir Zuschauer*innen konfrontiert mit einer objektiven Sicht auf

ihr Auge und die sich darauf spiegelnden, verzerrten Räumlichkeiten der Ausstellung.

Zum anderen scheinen wir durch das Auge einer anderen Person (das der Künstlerin)

im Sinne der subjektiven Kamera schauen zu können, was unseren Blick zu einem

verkörperten macht.

Jener beschriebene Doppelcharakter verfängt sich in keinem ›Entweder-oder-

Modell‹. Vielmehr bewegen sich der subjektive und der objektive Blick in einem

Möbius’schen Verhältnis, wobei das Gleiten des Perspektivwechsels von der Bewegung

und Simulation des ›In-der-gleichen-Situation-Seins‹ wie die Künstlerin abhängig

ist: Als Zuschauerin erfahre ich mich selbst als Subjekt und Objekt der (eigenen)

Wahrnehmung. Ich bin hier und dort im Bild zugleich; Objektivität und Subjektivität

verlieren ihre vermeintliche Grenze und das Bild stellt eine Außen- und Innenwelt

der Einäugigen zugleich dar. Je nach Positionseinnahme einer ›subjektiven‹ oder

›objektiven‹ Perspektive bewege ich mich als Betrachterin gedanklich auf einer Seite

197 In ihrer Monografie Seeing Differently erklärt Amelia Jones die subversive Bedeutung der Anamor-

phose als feministisches Denkbild, um die feministische Theorie am male gaze weiterzuführen.

Sie schreibt: »[…] I look towards the notion of anamorphosis, the rendering of an image on a two-

dimensional plane that defeats this illusion of perspectival knowing, to challenge the focus on

fetishism as a singular model through which to understand visual identification. Through its dis-

tortion, anamorphosis willfully ruins the logic of the world picture [vgl. Marin Heidegger] and

of models of normative subjectivity identified by feminists, anti-racists, and queer theorists as

subtending western culture in the modern period« (S. 5). Für Amelia Jones ist die Anamorpho-

se damit methodisch dazu in der Lage, die Logik des modernen Blicks als solchen zu entlarven

(S. 83). Dies. Seeing Differently: A History and Theory of Identification and the Visual Arts. London/New

York: Routledge 2012. Auch für Lacan spielt die Anamorphose eine entscheidende Rolle. Sie avan-

ciert in seiner Blick-Theorie zu einemder Leitmotive seiner Subjektkritik. BezugnehmendaufHans

Holbeins Gemälde Die Gesandten (1533), auf dem wir eine Anamorphose eines Totenschädels am

rechten unteren Bildrand sehen, schreibt Lacan: »Mit Sicherheit ist es die außergewöhnliche, […]

letztlich aber doch völlig offenkundige Absicht, uns zu zeigen, daß wir als Subjekte auf dem Bild

buchstäblich angerufen sind und also dargestellt werden als Erfaßte«. Lacan [1964] 1978, S. 98.

198 Schlicht mit Figur 1 betitelt, veröffentlichte der Philosoph und Physiker Ernst Mach seine bekann-

te Zeichnung erstmalig in seiner Schrift Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis von Physi-

schem und Psychischem (1889). Sie zeigt die subjektive Sicht eines liegenden Mannes, der durch

sein linkes Auge blickt. Sowohl die perspektivische Darstellung des Raumes als auch die Nase, der

Schnurbart, die Hände und Beine des Mannes sind zu sehen.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 255

Abb. 22: Pauline M’Barek, Glance 2014

des Möbiusbandes, die stets das Existieren der anderen Seite voraussetzt. Der Moment

des ›Ineinander-Übergleitens‹ scheint mir einen Kippmoment zu besetzen, der im

Anschluss an Deleuze199 mit einem Affekt belegt ist und Intervall-Charakter besitzt.

Als solches unterbricht das Intervall einen sensomotorischen Ablauf, was mich als

betrachtendes Subjekt innehalten lässt und auratisch – im Sinne Walter Benjamins –

ergreift. Es scheint mir kein souveränes Bewusstsein zu sein, dass meine Bewegung

auf demMöbiusband von einem ›objektiven‹ Blicken auf die verzerrten Räumlichkeiten

im Bild hin zu einem ›subjektivierten‹, verkörperten Blicken steuert. Mit Benjamin

gesprochen, scheint es mir vielmehr »die Erfahrung der Aura«200 zu sein, welche mei-

199 Vgl. auch BrianMassumi. Parables of the Virtual:Movement,Affect, Sensation.Durhamu.a.: DukeUni-

versity Press 2002;Marie-Luise Angerer. Begehren nach dem Affekt. Zürich/Berlin: Diaphanes 2007

sowie Ott 2010. Damit ist das Videobild in Glancemit Deleuze gedacht nicht lediglich ein Affekt-

bild, weil es eine extreme Nahaufnahme darstellt. Stattdessen ist vor allem ist der geschilderte

Kippmomentmit einem Affekt besetzt, was das Videobild zu einem besonderem Affektbild avan-

cieren lässt (vgl. auch Kapitel 3.2.3).

200 Walter Benjamin. »Über einigeMotive bei Baudelaire« [1939],Gesammelte Schriften.Bd. I-2., hg. von

Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser, 7 Bände, Frankfurt a.M: Suhrkamp 1974, S. 605-653,

S. 646. Im Beitrag »Über die Motive bei Baudelaire« von 1939 hatte Benjamin das Aura-Konzept

verändert. Dort wird es zu einem anthropologischen Modell wechselseitigen Blickaufschlagens.

Anders als in seinem 1931 erschienenen Aufsatz »Kleine Geschichte der Photographie« wurde die

Aura nun nicht mehr als »Erscheinung einer Ferne, so nah sie sein mag« beschrieben, sondern als

kultischer Rest eines Kunstwerkes und seiner Einmaligkeit. Ders. »KleineGeschichte der Photogra-

phie« [1931], Ders. (Hg.). Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1977, S. 45-64, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

ne innere Bewegung nach Positionssuche steuert und das Videobild mit der Fähigkeit

belehnt, ›die Augen aufzuschlagen‹201. Benjamin schreibt:

Die Erfahrung der Aura beruht […] auf der Übertragung einer in der menschlichen

Gesellschaft geläufigen Reaktionsform auf das Verhältnis des Unbelebten oder der

Natur zum Menschen. Der Angesehene oder angesehen sich Glaubende schlägt den

Blick auf. Die Aura einer Erscheinung erfahren, heißt, sie mit dem Vermögen beleh-

nen, den Blick aufzuschlagen.202

Trotz Benjamins magischem, mythischem und rätselhaftem Sprachstil, entfaltet sein

Konzept der Aura einen entscheidenden Impuls, eine Subjektivierung von Bildern be-

grifflich fassen zu können.203 Sigrid Adorf macht mit Rekurs auf Benjamins Aura-

Begriff deutlich, dass es sich bei der magischen, auratischen Wirkung von Bildern um

einen »echten Austausch von Blicken«204 zwischen etwas Belebtem und etwas Unbe-

lebtem handelt. Dabei geht es darum, »die Stabilität von Subjekt-Objekt-Relationen in

Zweifel zu ziehen und stattdessen ein kommunikatives, relationales Feld von Begeg-

nungen und Beziehungen zu erkennen, dass das Gegenüber mit dem Vermögen be-

lehnt, uns anzuschauen, uns zu betreffen – sich zu subjektivieren«.205 Obwohl es so

scheint, als würde M’Barek gleichsam Benjamins Denkfigur des ›Augenaufschlags‹ zur

konkreten Darstellung bringen wollen, ist es nicht das Auge der Künstlerin im Bild,

das zurückblickt, sondern das Dazwischen von Blick (Licht) und Schirm (Undurchdring-

lichkeit) in Form der Un/Bestimmtheit, das seinen Blick aufschlägt (vgl. Kapitel 5.2) und

mich als Betrachtende die Bewegung des »Zusammen-auseinander/Schneidens‹ wahr-

nehmen lässt: Wenn ›agentielle Schnitte‹ zu erkennen bedeutet, ›agentielle Schnitte‹

zu machen206, stabilisiere ich in der Betrachtung von Glance permanent die Qualität

meines subjektiven Standpunktes, bevor dieser in eine Stabilisierung der Qualität des

objektiven Standpunktes übergleitet und umgekehrt. Diese ›agentiellen Schnitte‹ als

vorübergehende Stabilisierungen und Dis/Kontinuitäten von ›subjektiver‹ und ›objek-

tiver‹ Perspektive habe ich versucht, mit der mathematisch-topologischen Figur des

Möbiusbandes zu fassen.

Bevor ich im weiteren Verlauf M’Bareks Videoarbeit Glance mit Haraways Konzept

des situierten Wissens zusammenführe, möchte ich an dieser Stelle in knappen Aus-

führungen noch einmal Bezug auf die Frage des narzisstischen Zirkels in der frühen

201 Auf Benjamins Begriff der Aura als Augenaufschlagwerde ich imnachfolgendenUnterkapitel 5.2.4

in Bezug auf die Fähigkeit von Bildern, zu antworten, noch einmal zu sprechen kommen.

202 Benjamin [1939] 1974, S. 646f.

203 Gleichsammüssen Benjaminsmagische Bild- und Sprachgebrauchsweisen unter einem säkularen

Vorzeichen betrachtet werden. Benjamins magische Bildwirkung werde ich in meiner Auseinan-

dersetzung mit dem Bild als Diffraktionsereignis (Kapitel 5.3.1) noch einmal aufgreifen.

204 Sigrid Adorf. »Offscreen –Wenn Bilder jenseits ihrer Ränder zurückblicken«, Christiane Kruse, Bir-

gitMersmann (Hg.). Bildagenten:Historische und zeitgenössische Bildpraxen in globalen Kulturen. Mün-

chen: Fink 2021, S. 149-174, S. 165.

205 Ebd.

206 Sofie Sauzet. »Phenomena – Agential Realism« 2018, URL: https://newmaterialism.eu/almanac/p/

phenomena-agential-realism.html, Stand: 18.04.2021.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html
https://newmaterialism.eu/almanac/p/phenomena-agential-realism.html


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 257

Videokunst nach Rosalind Krauss nehmen (vgl. Kapitel 2.3.3) und sie dem hier vorge-

stellten diffraktiv wirkenden Möbiusband gegenüberstellen. Eingekapselt im narzissti-

schen Zirkel, so die Kritik von Krauss, fixiere sich das Subjekt (der Videokunst) auf sich

selbst, in seiner Präsenz, wodurch keine Bewegung hin zu einem im Außen liegenden

Objektmöglich sei. Ausgehend von der VideoarbeitCenters (1971) von Vito Acconci207 be-

schreibt Krauss jene narzisstische Selbsteinkapselung im ›elektronischen Spiegel‹ des

Video-Closed-Circuit:

Mirror-reflection […] implies the vanquishing of separateness. Its inherent movement

is toward fusion. The self and its reflected image are of course literally separate. But

the agency of reflection is a mode of appropriation, of illusionistically erasing the

difference between subject and object.208

Was Krauss hier als Verschmelzung und damit verbundene Auslöschung der Differenz

von Subjekt und Objekt problematisiert, gründet in ihrer zeitdiagnostischen Bestim-

mung einer narzisstischen Ästhetik der frühen Videokunst. Die Denkfigur des Möbi-

usbandes, die ich in Bezug auf die Frage einer Subjekt/Objekt-Beziehung anhand der

zeitgenössischen Videoarbeit Glance herangezogen habe, konterkariert das von Krauss

angeführte Argument des Fusionierens und des Zerfalls der Differenz von Subjekt und

Objekt. Statt eines Zerfalls haben wir es, in der Bewegung der Möbiusschleife folgend,

mit einer Intra-Aktion von Subjekt und Objekt in der Rezeption zu tun. In unauflösli-

chen Interferenzen von subjektiven und objektiven Perspektiven tritt das, was als stabil

›objektiv‹ oder ›subjektiv‹ erscheint, als vorübergehender Effekt der spezifischen per-

formativen Begegnung zwischen mir als Betrachtende und der Videoarbeit hervor.

In einer Einzelausstellung Der berührte Rand, die im Rahmen der Quadriennale 2014

im KIT in Düsseldorf stattfand und in der M’Barek ihre Videoarbeit Glance zeigte, griff

die Künstlerin die Figur des Möbiusbandes auch in Form einer konkreten Darstellung

im Ausstellungsraum auf. M’Barek durchzog den gesamten Boden des unterirdischen

Raumes mit einer Möbiusschleife aus grau-weißem Tapeband. Stellvertretend für die

Ausstellungs-besucher*innen folgt die Künstlerin mit ihrer am Kopf montierten Video-

kamera dem Weg, welchen die Möbiusschleife vorgibt. Für die Ausstellung im KIT ist

es also das Wahrgenommene der Künstlerin auf ihrem Weg entlang der ambivalenten

207 Neben Acconcis Videoarbeit Centers ließe sich an dieser Stelle auch seine Arbeit Pryings (1971) her-

anziehen, die einenbesonders eindringlichen und körperlichenGestusmit Blick auf die Beziehung

zwischen Betrachtenden und Videobild verhandelt. Jenseits der Möglichkeit einer kontemplati-

ven oder träumerischen Hingabe, wird der Betrachter*innen-Blick mit einem gewaltsamen Akt in

nächster Nähe konfrontiert. Im Videobild ist Acconcis Partnerin Kathy Dillon in starker Nahauf-

nahme zu sehen, während Acconci selbst, die Kamera tragend, mit der anderen Hand versucht,

ihre Augen zu öffnen. Wehr- und hilflos versucht Dillon, ihre gewaltsam geöffneten Augen weg-

zudrehen, um Blickkontakt zu vermeiden. Diese ausgestellte Aggression und der brutale Versuch

des Eindringens in den (weiblichen) Körper von außen demaskiert auf eine unbehagliche Weise

das Begehren des voyeuristischen Blicks. Vgl. auch Adorf 2008, S. 214.

208 Krauss 1976, S. 56f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Schleife, was die Kamera festhält und was als großflächige Videoprojektion am Ende

des Raumes auf dem glänzenden Augapfel der Künstlerin zu sehen ist.209

Das beschriebene Aufeinandertreffen von Subjekt und Objekt210 im Videobild von

Glance und die damit verbundenen, auf das Subjekt selbst zurückgeworfenen Entschei-

dungsmöglichkeit der Blickführung (auch Verkörperung) rufen die bereits skizzierte

Standpunkttheorie Donna Haraways in Erinnerung (vgl. Kapitel 2.1.2 und Kapitel 4).

Haraway kritisiert in ihrem Aufsatz »Situated Knowledge« einen universellen, immer

schon vorausgesetzten subjektiven Blick, wobei die Ausklammerung der Verkörperung

dieses Blicks ihn als vermeintlich objektiven Blick ausstellt. Kathi Hofer bringt Haraways

Kritik in Verbindung mit einer binokularen, hegemonialen Optik, der sie ein monoku-

lares, feministisches Blick-Modell entgegenhält:

Stabilisiert werde [die von Haraway beschriebene] ›objektive Subjektivität‹ in ihrer

Oppositionsstellung zur Welt und deren Objekten; eine Distanz, die durch das visu-

elle System der (binokularen) Optik gewährleistet sei. Der Feministin allerdings fehlt

diese Distanz – genau wie dem Einäugigen [sic!]: In der partialen, weil monokula-

ren Sicht […] fällt die blickende Figur mit ihrem Blickfeld zur Fläche (des Bildraums)

zusammen; in der einäugigen ›Selbstschauung‹ verschmilzt das Subjekt mit seiner

Repräsentation; es wird sich dabei nicht nur seiner selbst bewusst, sondern ferner

seiner eigenen Begrenzt- und Vermitteltheit.211

Hofers Vorschlag, einer monokulare, vermeintlich partiale und feministische Blick-

konzeption einem binokularen, patriarchalen Blick-Modell entgegenzustellen, verfehlt

jedoch Haraways zentrales Argument gegen (Selbst)Identität und einen »göttlichen

Trick«212, der »alles von nirgendwo aus«213 zu sehen vermag, begriffen als monoku-

lare und körperlose Perspektive. Auch wenn Hofers ›einzelnes Auge‹ als verkörpertes

konzipiert wird, das sich im Distanzverlust seiner selbst als verkörpert und situiert

zu erkennen scheint, folgt ihre Argumentation der Idee, zurücktreten zu können, um

die Dinge glatt und gerahmt durch einen einzelnen Ausschnitt betrachten zu können.

Dieser von Hofer konzipierte Blick der Einäugigen scheint mir ein anderer zu sein als

der niemals unschuldige, bewegliche, aufgespaltete, partiale, und multiple Blick, den

ich im Anschluss an Haraways situiertes Wissen als feministisch verstehe und der mir

in Glance zu begegnen, oder besser: sich zu ereignen scheint. Eine solche Haraway’sche

Perspektive erscheint mir vor dem Hintergrund einer ethischen Dimension anschluss-

fähig an die von mir formulierte These des Blicks als Spiel von Un/Bestimmtheit nach

209 Für die zu Beginn herangezogene Ausstellung im Frankfurter Kunstverein 2014 wählte M’Barek

einen willkürlichen Weg durch die Ausstellungsräumlichkeiten.

210 An dieser Stelle soll noch einmal betont werden, dass mit Subjekt und Objekt nicht abgeschlosse-

ne, prä-existierende Entitäten gemeint sind, sondern aus konsequenten Begegnungen der Intra-

Aktion stets unabgeschlossene Subjekte und Objekte imWerden.

211 Kathi Hofer. »Männer ohne Eigenschaften. Ernst Mach und Gilles Deleuze zwischen medialer

Selbst-Empfindung und ›unschlüssigem‹ Selbst-Entwurf«, Roland Innerhofer, Katja Rothe, Karin

Harrasser (Hg.). Das Mögliche regieren: Gouvernementalität in der Literatur- und Kulturanalyse. Biele-

feld: Transcript 2011, S. 135-150, S. 145.

212 Haraway [1988] 1995b, S. 84.

213 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 259

Barad (vgl. Kapitel 5.2). Wenn wir Grenzen ziehen, wenn sich ›agentielle Schnitte‹

ereignen, müssen wir Verantwortung für diese Praxis des Ein- und Ausschließens

übernehmen.214 Oder, mit Haraway gesprochen: Es gibt keinen unschuldigen pseudo-

göttlichen Standpunkt von außen. Zum anderen erweist sich Haraways Perspektive

in Bezug auf eine wahrnehmungs- und subjekttheoretische Dimension in einigen

Punkten als anschlussfähig an Deleuzes Konzept der Assemblage (vgl. Kapitel 4.1).

Das Subjekt ist hier weder prä-existierende Entität noch performatives Endergebnis

eines Wahrnehmungsprozesses. Vielmehr geht es um die Entfaltung und das Her-

ausbilden dynamischer Assemblagen (Deleuze) und partialer, netzwerkartiger, nie

abgeschlossener Perspektiven (Haraway), wobei das multiple Subjekt215 (Haraway)

in der Assemblage lediglich ein »Anhängsel«216 bildet. Die Konstituierung solch as-

semblageartiger Gefüge geht nicht auf in einer Totalität, einer Ein- oder Ganzheit –

einem monokularen Blick eines Subjekts. Vielmehr bilden sie sich aus Vielheiten, syn-

thetisierenden Operationen und diffraktiven Begegnungen. Sich also, wie in Pauline

M’Bareks Videoarbeit, auf einem Möbiusband zu bewegen, bedeutet im Anschluss

daran, sich einer Bewegung hinzugeben, die ohne Entitäten funktioniert, wobei diese

Bewegung einer Linie des Werdens folgt. Sich auf einem solchen ambivalenten Band

zu bewegen heißt, sich dem auratischen Spiel der Un/Bestimmtheit ausgesetzt zu

erleben, wodurch eine Subjekt-Objekt-Binarität und die Vorstellung von einem Selbst

als Einheit verunsichert werden.

Wie aber lässt sich nun die Videoprojektion des Auges von PaulineM’Barek in extre-

mer Nahaufnahme mit Haraways situiertem Wissen in Verbindung bringen? Zunächst

scheint es naheliegend, die Videoarbeit mit Kathi Hofers monokularem Blick-Modell

zusammen zu denken, da ich als Ausstellungsbesucherin gleichsam die Einäugige vor

Augen habe. Doch die glänzende Hornhaut des Künstlerinnen-Auges im Videobild zeugt

von keinem fixierbaren Ort im ›Nirgendwo‹, sondern von einer körperlichen Bewegung

durch einen bestimmten Raum zu einer bestimmten Zeit: Die Künstlerin durchwan-

derte den Ausstellungsraum, den ich selbst und andere Ausstellungsbesucher*innen

durchwandern, zu einer vorangegangenen Zeit. Die bewegten Bilder auf der Hornhaut

der Künstlerin verkörpern gewissermaßen ein bewegliches, situiertes Subjekt, für das

sich Haraways Erkenntnistheorie ausspricht. Das Auge der Künstlerin im Bild führt mir

zwar die Verschmelzung des Subjekts mit seiner Repräsentation in der ›Selbstanschau-

ung‹ vor, wie es Hofer formuliert. Doch der von Hofer beschriebene Distanzverlust er-

eignet sich meiner Ansicht nach nicht vor dem Hintergrund eines Bruchs mit einer he-

gemonialen, binokularen Optik, sondern vielmehr durch ein ›Ineinander-Übergleiten‹

der Subjekt/Objekt-Perspektiven in der Betrachtung von Glance, in der das Dazwischen

seinen Blick aufschlägt. Dabei ist dieser Blick weder dem Bild noch dem betrachtenden

Subjekt zuzuordnen, sondern spricht eine intra-aktive Relationalität an. Das Videobild

214 Barad 2007, S. 172.

215 Ähnlich wie Haraway spricht auch Barad von einem Subjekt als Multiplizität, »a superposition of

beings, becomings, here and there’s, nowand then’s. Superpositions, not oppositions.« Barad 2014,

S. 176.

216 Deleuze/Guattari [1972] 1977, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

wird zur Fläche, zum Lacan’schen Schirm, auf dem sich ›agentielle Schnitte‹ vollziehen

und Blicke ereignen, die konsequent Un/Bestimmtheiten (re)konfigurieren.

Mit Haraway gelesen, birgt der Perspektivwechsel in Pauline M’Bareks Videoarbeit

von objektiver Subjektivität zu einer verobjektivierten Subjektivität (einer tatsächlichen

Situiertheit, die sich als Objektivität verstanden wissen will) einen politischen und ethi-

schen (Handlungs)Spielraum,der auf Empfinden und affektive Begegnung ausgerichtet

ist.217 Hofers Verknüpfung von Haraways Konzept des situierten Wissens, das aus der

Verschränkung von Körper und Bedeutung entsteht218, und einer zentralen phänome-

nologischen Debatte des Okularzentrismus219, die insbesondere auch in filmtheoreti-

schen Auseinandersetzungen geführt wurde, schließt an Vivian Sobchacks phänome-

nologisch-filmtheoretische Perspektive an, die ein verkörpertes Sehen und ein ästhe-

tisch bedingtes Kippmoment medientheoretisch zu bündeln weiß. Obwohl sich Sob-

chack nicht auf Haraway bezieht, gelingt es ihr, ein politisch-ethisches Bemühen um

eine Vervielfältigung des Blicks durch die Beweglichkeit des Subjekt-Standpunktes im

Sinne Haraways mit einer ästhetisch-epistemologischen Anschauung zu verknüpfen.

Zunächst setzt Sobchack220 voraus, dass die Filmzuschauer*innen im Kino die

Wahrnehmung selbst wahrnehmen. Voraussetzung für eine rezeptive Begegnung mit

der Wahrnehmung selbst ist das Zugeständnis einer Subjektivität und Leiblichkeit des

Films.Mit anderenWorten: Der Film selbst gewinnt eine intentionale Wahrnehmungs-

struktur.221 Um Film als einen wahrnehmenden Körper zu betrachten, bedarf es eines

filmsehenden Subjekts der Betrachtung als Gegenüber – eines wahrnehmenden Kör-

pers, der je nach Geschichte und damit verbundenen Prägungen anders wahrnimmt

als ein anderer Körper.

Das Film-sehen ist,mit Sobchack gedacht, ein intersubjektives Sehen und damit ein

Akt des Verbindens zwischen dem audio-visuellen Objekt Film und dem Subjekt.222 In

217 Vgl. auch Hofer 2011, S. 148f.

218 Haraway [1988] 1995b, S. 86.

219 In der westlichen Kultur gab es stets eine Hegemonie des Auges und damit des Sehsinns. Doch

auch das Sehen ist nicht ›natürlich‹, sondern ein sozio-kulturelles Vermögen, das Praktiken unter-

liegt, die ›entscheiden‹, was überhaupt gesehen werden kann und was das bedeutet, was gesehen

wird. David M. Levin verweist auf die bedeutungsvollen Verbindungen zwischen Sehen und On-

tologie, Wissen, Macht und Ethik, die im westlichen wissenschaftlichen Projekt zutiefst verankert

sind: »Western culture has been dominated by an ocularcentric paradigm, a vision-generated, vi-

sion-centered interpretation of knowledge, truth, and reality.« Ders. Modernity and the Hegemony

of Vision. Berkeley, CA: University of California Press 1993, S. 2.

220 Bereits in den frühen 1990er Jahren vollzog sich innerhalb der Filmtheorie eine Erkenntnisverla-

gerung von psychoanalytischen und semiotischen filmtheoretischen Paradigmen hin zu Fragen

nach subjektiven Wahrnehmungen und körperbasierten Kinoerfahrungen. Vivian Sobchack trug

maßgeblich zu jener Verschiebung bei, indem sie, wie einige andere Filmtheoretiker*innen, die

Phänomenologie insbesondere vonMauriceMerleau-Ponty einbrachte. Vgl. insb. Vivian Sobchack.

The Address of the Eye: A Phenomenology of Film Experience. Princeton, NJ: Princeton University Press

1992. Siehe als Überblick zur phänomenologischen Filmtheorie: Anke Zechner. »Phänomenologi-

sche Filmtheorie«, Bernhard Groß, ThomasMorsch (Hg.).Handbuch Filmtheorie. Wiesbaden: Sprin-

ger 2016a.

221 Sobchack 1992, S. 9ff.

222 Vivian Sobchack. »Die Materie und ihre Passion: Prolegomena zu einer Phänomenologie der In-

terobjektivität«, ChristophWulf (Hg.). Ethik der Ästhetik. Berlin: Akademie Verlag 1994, S. 195-205;

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 261

ihren späteren Arbeiten erweitert Sobchack ihre phänomenologische Filmtheorie und

spricht –mit Merleau-Ponty argumentierend – neben einer Intersubjektivität auch von

einer Interobjektivität, die sich in der Filmwahrnehmung ereigne.223 Der interobjekti-

ve Charakter der Filmwahrnehmung äußert sich in der gegenseitigen synästhetischen

Erfahrung der Durchdringung und Durchkreuzung von Ding und Körper, die eine ge-

meinsame Materialität ausbilden, die Sobchack im Begriff des Fleisches als durchläs-

sige Grenze zu konkretisieren sucht. Die Grundlage für ein verantwortliches Denken

und Handeln liegt dabei in der Fähigkeit des Subjekts, sich gleichzeitig als ›objektives

Subjekt‹ zu reflektieren und als ›subjektives Objekt‹ zu empfinden.224 Pauline M’Bareks

Videoarbeit Glance schafft eine ästhetische Erfahrung von Kippmomenten, die Kathi

Hofer mit Hilfe von Vivian Sobchack und ihrem Konzept der Interobjektivität wie folgt

beschreibt:

Es ist ein unmittelbar sinnliches Verständnis (»sense-ability«) von der Verkörperung

und perspektivischen Verkürzung einer jeden Wahrnehmung und Handlung (»Sensi-

bility«). Diese ethische ›Verantwortlichkeit‹ und ästhetische ›Sensibilität‹ vereint Sob-

chack schließlich in einem epistemologischen wie politischen Programm, das sie in

Abgrenzung von den selbstherrlichen Konzepten von ›Subjektivität‹ und ›Intersub-

jektivität‹ »Interobjektivität« nennt und worin sie eine Erweiterung des materiellen

Selbst ins sensible Weltmaterial sieht.225

In diesem Zitat wird offenkundig, inwiefern Sobchacks Konzept der Interobjektivität

in Verbindung mit einer ethischen Verantwortlichkeit (›response-ability‹) eine zutiefst

neu-materialistische Ausrichtung innewohnt. Im Folgenden werde ich mich dem Kon-

zept der ›response-ability‹ zuwenden und diemedientheoretischen Überlegungen einer

haptischen Visualität von LauraMarksmit neo-materialistischen Ansätzen zusammen-

bringen.

 

 

 

 

 

 

 

 

Anke Zechner kritisiert Sobchack in Bezug auf ihr Konzept des intersubjektiven Sehens. Laut Zech-

ner umgeht Sobchack einen sehr zentralen und kritischen Anteil einer phänomenologischen An-

schauung, und zwar den des Empfindens. Anke Zechner. »Fingerübungen – Von der Struktur des

kinematographischen Körpers zur haptischenWahrnehmung: Vivian Sobchacks phänomenologi-

sche Filmtheorie und die Debatte um Jane Campions THEPIANO«, in: montage AV, 25/02/2016b,

105-118, 108.

223 Vgl. Sobchack 1994.

224 Vgl. Hofer 2011, S. 146 in Anlehnung an Vivian Sobchack; Sobchack 1994.

225 Hofer 2011, S. 146; Sobchack 1994, S. 290.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

5.2.4 Die Erotik haptischer Visualität (Laura Marks)

»[T]he eyes themselves function like organs

of touch«226

Laura Marks

In ihrer einschlägigen MonografieThe Skin of the Film (2000) erarbeitet die Medienwis-

senschaftlerin LauraMarks das Konzept der haptischen Visualität227 anhand sinnlicher

Repräsentationen im interkulturellen Kino.228 ImRückgriff aufTheorien der verkörper-

ten Zuschauer*innenschaft aus der Phänomenologie und feministischen Theorie, aber

auch auf die kino-philosophischenÜberlegungen vonGilles Deleuze, gelingtMarks eine

theoretische Beschreibung der Dimension des Haptischen im filmischen Erleben, die

sich mit Barads diffraktivem Ansatz und ihrem Konzept des ›agentiellen Schnitts‹ in

manchen Punkten verbinden lässt. Darüber hinaus wird sich zeigen, dass Marks Über-

legungen zumdigitalen Bild in einigen Punkten als neu-materialistischeMedientheorie

avant la lettre begriffen werden können.

Auch Marks geht in The Skin of the Film von einer Dominanz des Sehsinns und op-

tischer Terminologien aus229, die in dieser Arbeit bereits angesprochen wurden (vgl.

Kapitel 5. und 5.2.3). Sie weist darauf hin, dass viele Theoretiker*innen aus unter-

schiedlichen Disziplinen Verbindungen zwischen der Cartesianischen Privilegierung

des Sehsinns und dem destruktiven Begehren nach Selbst- und sozialer Kontrolle her-

stellen konnten. Sie schlägt vor, die multisensorischen Qualitäten der Wahrnehmung,

also die Beteiligung aller Sinnewährend der kinematografischen Rezeption, zu betrach-

ten. Es geht ihr dabei nicht um technologische Mittel (spezifische Effekte, Bewegtbild-

strategien etc.), die darauf abzielen, den Geruch- oder Berührungssinn anzusprechen,

»but rather examining how audiovisual media evoke these other senses within their

own constraints […].«230 Die Berührung der Betrachter*innen geschieht Marks zufol-

ge demnach durch eine synergetische Entfaltung von akustischen, oralen und visuellen

226 Marks 2000, S. 162.

227 Für LauraMarks besteht eine gewisse Versuchung, haptische Visualität als eine feministische Stra-

tegie zu verstehen. So führt sie beispielsweise Luce Irigarays Behauptung an, Frauen würden ihre

Lust eher durch Berührung gewinnen als durch Sehen. Statt jedoch wie Irigaray die Taktilität als

weibliche Form der Wahrnehmung zu verstehen, zieht es Marks vor, die Haptik als visuelle Stra-

tegie zu betrachten, die zur Beschreibung alternativer visueller Traditionen, einschließlich der Ar-

beiten von Frauenund Feministinnen, verwendetwerden kann.Marks 2000, S. 169f.; Irigaray [1974]

1980.

228 Auch Jennifer Barker und Ann Rutherford stellen das Taktile in der Filmwahrnehmung in den Vor-

dergrund ihrer Filmthorie. Beide beschreiben die haptische Nähe von Bildern, die dich durch Un-

schärfe oder spezifische Kadrierungen auszeichnet. Dabei würden sich haptische Bilder einer klas-

sifizierenden visuellen Aneingung entziehen. Vgl. Jennifer M. Barker.The Tactile Eye: Touch and the

Cinematic Experience. Berkeley/London/Los Angeles: University of California Press 2009; Ann Ru-

therford. What Makes a Film Tick? Cinematic Affect, Materiality and Mimetic Innervation. Bern u.a.:

Peter Lang 2011.

229 Marks 2000, S. 131.

230 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 263

Reizen: Ton, Worte und Bilder interferieren. Film und Video231 sind also in der La-

ge, Sinne aufzurufen, die sie technisch nicht repräsentieren können: den Berührungs-,

Geruchs- und Geschmackssinn.232 Sie appellieren an ein verkörpertes, taktiles Wissen.

Dabei begreift die taktile Epistemologie Wissen als etwas, das nicht auf Grundlage ei-

nes visuellen, distanzgebundenen Modells gewonnen wird, sondern durch physischen

Kontakt.233 Im audiovisuellen Akt des kinematografischen Betrachtens würden sich,

mit Marks gedacht, multisensorische Qualitäten der Wahrnehmung (die Beteiligung

aller Sinne) und damit auch eine taktile Epistemologie entfalten.234 In Bezug auf eine

körperliche Reaktion, die der Film hervorruft, bevor identifikatorische oder repräsenta-

tionale Deutungen einsetzen können, stimmtMarks’ Konzept der haptischen Visualität

mit Affektbegriffen etwa von Gilles Deleuze und Brian Massumi überein.

Grundsätzlich unterscheidet Marks zwischen einer haptischen und einer optischen

Visualität. Während letzterer eine Teilung von sehendem Subjekt und angeblicktem

Objekt vorausgeht, bewegt sich das haptische Sehen auf der Oberfläche des Objekts,

anstatt sich in eine Form illusionistischer Tiefe zu stürzen, »not to distinguish form so

much as to discern texture.«235 Und weiter führt sie aus:

[T]he [audiovisual] work I propose to be haptic invite a look that moves on the sur-

face plane of the screen for some time before the viewer realizes what she or he is

beholding. Such images resolve into figuration only gradually, if at all. […] While opti-

cal perception privileges the representational power of the image, haptic perception

privileges the material presence of the image.236

In diesem Zitat wird deutlich, dass das haptische Bild die Frage von einemWas-reprä-

sentiert-das-Bild hin zu der Frage nach einer Materialität des Bildes verschiebt. »The

haptic image forces the viewer to contemplate the image itself instead of being pulled

into the narrative«237, schreibt Marks.

Zudem korrespondiert ihre Schilderung der haptischen Visualität mit Barads ein-

gangs skizzierter Kritik an einem Repräsentationalismus und einem damit verbunde-

nen Plädoyer für eine verschränkte Natur der Dinge. Repräsentationalismus halte laut

Barad die Welt auf Abstand, während die Diffraktion auf einen Zustand der perfor-

mativen Verschränkung verweise. Marks’ Gegenüberstellung einer haptischen und op-

tischen Visualität zielt ebenso auf Überwindung einer spezifischen Distanzierung ab:

der zwischen Betrachter*in und Bild, Subjekt und Objekt. »Haptic cinema does not in-

vite identification with a figure«, schreibt Marks, »so much as it encourages a bodily

231 Für Laura Marks weist vor allem das analoge Video eine erhöhte haptische Qualität auf. Darüber

hinaus erkennt Marks: »The main source of haptic visuality in video are more varied: they include

the constitution of the image from a signal, video’s low contrast ratio, the possibilities of elec-

tronic and digital imaging, and video decay. The video image occurs in a relay between source and

screen.« Ebd., S. 175.

232 Ebd., S. 129.

233 Ebd., S. 138.

234 Ebd., S. 131.

235 Ebd., S. 162.

236 Ebd., S. 162f.

237 Ebd., S. 163.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

relationship between viewer and the image«.238 Formal korrespondiert dieser Ansatz

der körperlichen Beziehung zwischen Betrachter*in und Bild, so schildert es Marks

selbst, mit Trinh T. Minh-has Diktum des dokumentarischen Filmens »to speak ne-

arby«: Trinh T. Minh-ha schlägt eine filmische Praxis vor, die nicht über ihre Objekte

spricht (»to speak not about«), sondern nahe an (»speaking nearby«) den Objekten, die

gefilmt werden.239Wie Laura Marks greift auch Donna Haraway auf Trinh T.Minh-has

methodischen, ethnografischen Zugangs des »speaking nearby« zurück; auf eine poe-

tische Form der postkolonialen Dokumentarfilmpraxis, die darauf gerichtet ist, nicht

nach einemWas des alltäglichen Lebens der dargestelltenMenschen zu fragen, sondern

einer respektvollen Form desWie. Haraway entwickelte aus dieser Praxis des »speaking

nearby« ihr Konzept der Diffraktion, das später von Barad zu einer methodischen Form

weiterentwickelt wird (vgl. Kapitel 2.1.1). In Haraways und Barads Begriffen wäre im

Umkehrschluss danach zu fragen, welche »response-ability«, also Möglichkeit zu ant-

worten, die von der dokumentarischen Kamera gefilmten Personen haben? Und welche

»response-ability« haben die Bilder als solche?

Marks’ Konzept der haptischen Visualität ebnet den Weg für eine mögliche Ant-

wort auf letztere Frage. Denn Voraussetzung für ein Nachdenken über eine Form der

»response-ability« der Bilder ist ein ko-konstitutives Verhältnis zwischen Betrachter*in

und Bild. »[T]he act of viewing is one in which both I and the object of my vision consti-

tute each other«.240 In Barads Begriffen haben wir es mit einer diffraktiven Begegnung

von Betrachter*in und Bild zu tun, die sich in ihrer intra-aktiven Bezüglichkeit heraus-

bilden; Betrachter*in und Film*objekt konstituieren sich als Phänomen durch intra-

aktive ›agentielle Schnitte‹.

In Anlehnung an Vivian Sobchacks Begriffe der »volitional, deliberate vision«241 aus

der existenziellen Phänomenologie erarbeitet Marks ihr Konzept einer intersubjekti-

ven Erotik (»intersubjective eroticism«), das als Keim im Austauschprozess zwischen

Betrachter*in und Bild auszumachen ist. Unabhängig von ihrem Inhalt sind haptische

Bilder erotisch »in that they construct an intersubjective relationship between a be-

holder and image.«242 Marks’ Begriff einer intersubjektiven Erotik räsoniert mit Trinh

T. Minh-has »speaking nearby« im Hinblick auf eine Kritik an einer souveränen Sub-

jektposition, welche auf ein stetes Durchdringen und Transparent-machen der Dinge

ausgerichtet ist; eine Kritik an einem Blick aus der (be)herrschenden Distanz. »By in-

teracting up close with an image«, verdeutlicht Marks, »the viewer reliquishes her own

sense of separateness from the image – not to know it, but to give herself up to her

238 Ebd., S. S. 164.

239 Trinh T. Minh-ha (Produzentin und Regisseurin). Reassemblage (Film). Senegal, Afrika 1982.

240 Marks 2000, S. 183.

241 Sobchack 1992, S. 93.

242 Marks 2000, S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 265

desire for it.«243 Es ist also der Moment des Affiziert-Werdens durch das Bild, der für

Marks hier eine entscheidende Rolle spielt.

Die visuelle Erotik imSinne vonMarks schließt eine Lücke derDistanz zwischen Be-

trachter*in und Angeblicktem »and implicates the viewer in the viewed«244; sie erlaubt

demObjekt der Betrachtung undurchschaubar, opak, zu bleiben (vgl. Kapitel 3.2.1).Dar-

in liegt ihre »ability-to-respond«245; die Möglichkeit – im Sinne Barads – zu antwor-

ten; sich einer Beherrschung durch die/den Betrachter*in zu verwehren. Idealerweise

ist das intersubjektive, erotische Beziehungsverhältnis eines, das auf Gemeinsamkeit

und Gleichwertigkeit beruht. »When vision is like touch, the object’s touch back may

be like a caress, though it may also be violent«246, schreibt Marks. Jenes gewaltvolle

Potenzial, das von einem Bild ausgehen mag, koppelt sich an eine Ebene der Ethik im

Sinne einer ›response-ability‹, ein Begriff, der von feministischenTheoretikerinnen aus

dem Kontext des New Materialism entstammt.247 ›Response-ability‹ bezieht sich ganz

allgemein auf die Fähigkeit oder das Vermögen zu antworten, zu reagieren. Die Mög-

lichkeit zu antworten, wird nicht nur als menschlich angesehen, sondern als eine rela-

tionale Fähigkeit, bei der Menschen und Nicht-Menschen durch ihre Beziehungen ko-

konstituiert werden. In Bezug auf eine ›response-ability‹, einem Anliegen des ›speaking

nearby‹, und auf die Anerkennung des steten Vollzugs ›agentieller Schnitte‹ kommt et-

was ins Spiel, das Barad als eine »ethico-onto-epistemology«248 fassen würde – eine

konstitutive Verschränkung von Ethik, Ontologie und Epistemologie:

Hence, what is on the other side of the agential cut is never separate from us. Agential

separability is not individuation. Ethics is therefore not about right responses to a

radically exteriorized other, but about responsibility and accountability for the lively

relationalities of becoming, of which we are a part. Ethics is about mattering, about

taking account of the entangled materializations of which we are part, including new

configurations, new subjectivities, new possibilities. Even the smallest cuts matter.

Responsibility, then, is a matter of the ability to respond. Listening for the response of

the other and an obligation to be responsive to the other, who is not entirely separate

from what we call the self. This way of thinking ontology, epistemology, and ethics

together makes for a world that is always already an ethical matter.249

Wenn Verantwortung also eine Frage der Möglichkeit zu antworten ist, gilt es der Ant-

wort des Bildes zuzuhören – eines Bildes, das durch repräsentationale und symboli-

243 Ebd., S. 183; Dieser Ansatz unterscheidet sich vonBertold Brechts Annahmeeines aktiven Zuschau-

ers, was in vielen semiotischen und psychoanalytischen Theorien zum experimentellen Film der

1970er Jahre Einzug fand. Vgl. dazu die marxistisch-psychoanalytische Filmtheorie ›Screen Theo-

ry‹, die filmische Bilder als Signifikanten betrachtet, die nicht nur Bedeutungen kodieren, sondern

in denen sich die/der Filmbetrachter*in Subjektivität aneignet.

244 Marks 2000, S. 184.

245 Barad in Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 69.

246 Marks 2000, S. 184.

247 Barad 2007; Haraway 1992, 1997, 2016.

248 Barads Begriff der ›Ethischen-Onto-Epistemologie‹ wurde bereits in der Einleitung knapp einge-

führt und im Kapitel 3.2.1 nochmals aufgegriffen.

249 Barad in Dolphijn/van der Tuin 2012, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

sche Deutung nicht erfasst werden kann, seine Opazität zuzugestehen. An dieser Stelle

lohnt es sich, kurz zu Sigrid Adorfs Lesart von Walter Benjamins Aura-Begriff zurück-

zukehren. Adorf stellt anhand dieses Begriffes, eine Form der agency von Bildern heraus

(vgl. Kapitel 5.2.3). Adorfs250 Beschreibung der Aura als ›Augenaufschlag‹ (vgl. Benja-

min) und als Bedingung, unter der wir der Antwort des Bildes zuhören können, ist

vergleichbar mit der ›Fähigkeit zu antworten‹, die Barad den Bildern zuspricht. Die

Aura als ›Augenaufschlag‹ des Objekts, des Bildes, der Welt wird zur Voraussetzung

antwortender Bilder, in der ein »echte[r] Austausch von Blicken«251 zwischen Belebten

(Betrachtende) und Unbelebten (Bild) zustande kommt.Was Adorf hier als »echten Aus-

tausch« fasst, möchte ich als diffraktiven Austausch beschreiben: eine gleichzeitige und

gleichberechtigte Intra-Aktion einander begegnender Blicke, die in ihrem ›Zusammen-

auseinander/Schneiden‹ Un/Bestimmtheiten erzeugen. Im Zuge seiner Beschreibung der

Aura-Erfahrung252 schildert Benjamin die Voraussetzung der Erwartung des Betrach-

ter*innenblicks, erwidert zu werden.253 Er insistiert damit auf eine Relationalität zwi-

schen den Blicken im Innen, die mit Barads Begriff der Intra-Aktion zusammengebracht

werden kann: Getragen (oder, in Benjamins Jargon: beseelt) von der Erwartung einer

Antwort, tritt der Blick in ein intra-aktives Spiel auratischer Erfahrung. »Die Aura ei-

ner Erscheinung [zu] erfahren«, heißt für Benjamin, »sie mit dem Vermögen [zu] be-

lehnen, den Blick aufzuschlagen«.254 Benjamins Formulierung, »etwas mit einem Ver-

mögen zu belehnen«, benennt dabei eine Art Voraussetzung für das Zustandekommen

einer Relation.Nur durch ein sehendes und begehrendes Subjekt, das in erster Linie ein

›bindungssuchendes‹ ist, kann eine auratische Erfahrung zustande kommen. Auch bei

Barad geht es um eine in Trennung verbindende Bewegung, die die Relata der Relation

Betrachter*in und Objekt niemals als vorgängig und gleichzeitig als radikal gleichwer-

tig denkt.

Neben der Fähigkeit des Bildes zu antworten, besteht die ›response-ability‹ der Be-

trachter*in darin – mit Marks gesprochen – »the physicality and the unknowability of

the other«255 anzuerkennen. Den von Marks angesprochenen ethischen Blick möchte

ichmit Barads diffraktiver Perspektive umden Aspekt einer ethisch-rezeptivenHaltung

250 In eingehender Auseinandersetzung mit Benjamins ästhetischem und medientheoretischem

Schreiben erkennt Adorf, dass bei ihm »die synästhetische Vorstellung eines ›taktilen Sehens‹«

bereits anklingt, die hier mit Laura Marks eingehender betrachtet wird. Adorf 2008, S. 149.

251 Adorf 2021, S. 165.

252 Wenn hier von einer Opazität die Rede ist, die den Bildern zuzugestehen sei, hallt dies in Ben-

jamins frühem Beschreibungsversuch der Aura wider: Aura ist die »einmalige Erscheinung einer

Ferne, so nah sie sein mag«. Benjamin [1931] 1977, S. 57. Diese Ferne bezieht sich auf keine räum-

liche Distanz, sondern auf eine Form der Unnahbarkeit/Unbestimmtheit des Kunstwerks, wobei

eine gewisseQualität desGeheimnisvollenundMythischenangesprochen zu sein scheint, die dem

Kunstwerk anhaftet.

253 Benjamin [1939] 1974, S. 646f.

254 Ebd.

255 Laura Marks. Touch: Sensuous Theory and Multisensory Media. Minneapolis u.a.: University of Min-

nesota Press 2002a, xvii. In ihrem darin veröffentlichten Aufsatz »Love the One you’re With: Strai-

ghtWoman, Gay Porn, and the Scene of Erotic Looking« schlägt Marks vor, Zuschauer*innenschaft

als eine Szene (»scene« i.O.) zu begreifen in der Lust, Verantwortung und Vertrauen zwischen Be-

trachter*innen und Filmobjekt verhandelt werden. Dies. »Love the One you’re With: Straight Wo-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 267

ergänzen: »[D]iffractive [viewing] must therefore entail close respectful responsive and

response-able (enabling response) attention to the details [of the image]; that is, it is

important to try to do justice [to an image].«256 Die Voraussetzung dafür, einem Bild

gerecht zu werden, liegt in der Anerkennung der Subjektivierung des unbelebten Bildes

in der Anschauung.

Was hier mit schlaglichtartigen Dis/Kontinuitäten257 zwischen Benjamins Überle-

gungen zur Aura und Barads Vorstellung einer Ethischen-Onto-Epistemologie bereits

angelegt wurde, werde ich in einem abschließenden Teil – in dem ich einem für diese

Untersuchung legitimen Bildbegriff Kontur verleihen werde – mit Barads jüngster Be-

zugnahme auf Benjamins messianische Jetztzeit258 und seine dialektische Bildtheorie

noch einmal aufgreifen.

Zunächst kehre ich jedoch zurück zu Laura Marks’ Beschreibungsversuchen einer

erotischen, haptischen Visualität. Mit Barad gesprochen, kennzeichnet diese Visualität

eine Bewegung, in der es darum geht, sich der diffraktiven ›lebendigen Relationen des

Werdens‹ hinzugeben. Für Marks ist es dabei entscheidend, die taktile Visualität nicht

mit Berührung gleichzusetzen:

Often there is a mournful quality to the haptic images […], for as much as they might

attempt to touch the skin of the object, all they can achieve is to become skinlike

themselves. The point of tactile visuality is not to supply a plentitude of tactile sen-

sation to make up for a lack of optical images. […] [I]t is not to call for a ›sensurround‹

fullness of experience, a total sensory environment, to mitigate the thingness of the

image. Rather it is to point to the limits of sensory knowledge. By shifting from one

form of sense-perception to another, the image points to its own asymptotic, caressing

relation to the real, and to the same relation between perception and the image.259

In der Erotik der haptischen Sichtbarkeit geht es also darum, die epistemologischen

Grenzen des sensorischen Wissens zu befragen. Dabei sind es in Barads Begriffen die

›agentiellen Schnitte‹, die als Grenzziehungen fungieren. Diese Schnitte bedingen ei-

ne nicht-binäre Selbstdifferenz (vgl. auch Kapitel 5.2.1). Jene von Marks angesprochene

streichelnde (»caressing«) Verhältnisse zwischen Bild und Realem, als auch zwischen Bild

und Wahrnehmung sind keine von ein- oder durchdringender Natur, sondern sie blei-

ben stets ›nearby‹: in streichelnder Nähe. Vor dem Hintergrund von Barads Überlegun-

gen zur Berührung/zum Berührt-werden (vgl. Kapitel 3.2), kann das wahrnehmende

Subjekt in seiner ›distanzierten Haltung im Gefühl des Kontakts‹260 gegenüber dem

Bild bzw. dem Objekt verortet werden. Die Erotik der haptischen Visualität ist gekenn-

zeichnet von einem asymptotischen Verhalten; Subjekt und Objekt (der Betrachtung)

man,Gay Porn, and the Scene of Erotic Looking«, Dies. (Hg.). Touch: Sensuous Theory andMultisensory

Media. Minneapolis u.a.: University of Minnesota Press 2002b, S. 73-90.

256 Barad 2012a, S. 13.

257 Vgl. zu Barads Begriff der Dis/Kontinuität die Anmerkungen in der Einleitung.

258 Karen Barad. »What Flashes Up: Theological-Political-Scientific Fragments«, Catherine Keller,

Mary-Jane Rubenstein (Hg.). Entangled Worlds: Religion, Science, and New Materialisms. New York:

Fordham University Press 2017.

259 Marks 2000, S. 192.

260 »[H]olding oneself at a distance in the sensation of contact« i.O., Barad 2012c, S. 206.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

schmiegen sich in dynamischer Bewegung aneinander an und stehen so ihrer Differenz

affirmativ gegenüber. Oder wie Marks schreibt: »What is erotic about haptic visuality,

then, may be described as a respect of difference, and concomitant loss of self, in the

presence of the other.«261 Es wird deutlich, dass Marks im Hinblick auf eine affirmati-

ve Haltung gegenüber einer Subjekt-Objekt-Differenz dieser Differenz eine relationale,

performative (diffraktive) Natur zuschreibt, denn: »the act of viewing is one in which

both I and the object of my vision constitute each other«.262

An einer anderen Stelle beschreibt Marks die visuelle Erotik als ein oszillierendes

Subjekt-Objekt-Verhältnis: »What is erotic is being able to become an object with and

for the world, and to return to being a subject in the world; to be able to trust some-

one or something to take you through this process; and to be trusted to do the same for

others.«263 Einige der in dieser Arbeit diskutiertenmedienkünstlerischen Arbeiten, wie

insbesondere The Rooms (2014) von Maria Petschnig, Surface Glaze (2015) von Lotte Me-

ret Effinger, Graft and Ash for a Three Monitor Workstation (2016) von Sondra Perry (2016),

Panta Rei: Everything Flows (2012/2017) von Silvia Rigon oder Glance (2014) von Pauline

M’Barek experimentieren mit einer visuellen Erotik im Sinne von Marks: einer Erotik,

die ihre Objekte den Betrachtenden anbietet, aber nur unter der Bedingung, dass ihre

Un/Bestimmtheit anerkannt bleibt. In den Arbeiten nimmt der Blick der Betrachtenden

eine taktile Beziehung zur Oberfläche des Bildes an, indem er sich über die Bildoberflä-

che bewegt, indem unterschiedliche Sinneskanäle angesprochen und von den Bildern

affiziert werden.

In The Skin of the Film macht Marks deutlich, Film nicht als rein visuelles, sondern

synästhetisches, multisensorisches Medium zu begreifen. Dessen zentrale Bedeutung

sei nicht auf Zeichenebene ausfindig zu machen, sondern auf der Ebene körperlichen

Erlebens. Damit spurt sie bereits die Bahnen für eine neu-materialistische Theorie des

Films. In ihrem 2002 erschienenen Buch Touch konturiert sich zwei Jahre später ihr

neu-materialistischer Ansatz. In der Einleitung betont sie erneut die Bedeutung der

Materialität des Bildes und der Medien im Allgemeinen, die im symbolischen Erkennen

unberücksichtigt bleiben würden264: »To appreciate the materiality of our media pulls

us away from a symbolic understanding and toward a shared physical existence.«265Wie

also kann ein haptischer Ansatz die Objekte derWahrnehmung re-materialisieren – vor

allem in Anbetracht eines digitalen Zeitalters?

Marks’ Suche nach der Bestimmung der Materialität vonMedien führt sie also auch

in den digitalen Raum und damit auf eine Mikroebene der Elektronen und subato-

maren Teilchen. In ihrem in Touch erschienenen Aufsatz »How Electrons Remember«,

verweist sie mit Hilfe von Manuel De Landa, der als zentrale Figur im Kontext neu-ma-

terialistischer Theorien gilt (vgl. Kapitel 2.1) und ein selbst-organisierendes Verhalten

von Dingen als »nonorganic life« beschreibt, auf ein nicht-menschliches, nicht-anthro-

pomorphes, nicht-organisches Eigenleben subatomarer Teilchen. Die Erinnerungsfä-

261 Ebd., S. 193.

262 Ebd., S. 183.

263 Marks 2002a, xvi.

264 Ebd., xi.

265 Ebd., xii.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 269

higkeit von Elektronen hat demnach nichts mit einem Selbst-Bewusstsein von Teilchen

zu tun, sondern mit »an emergent self-organizing principle«.266

Digitale elektronische Medien, obwohl sie ganz und gar einem symbolischen und

immateriellen Bereich untergeordnet zu sein scheinen, erinnern uns daran, dass sie

sich und wir uns stets in materiellen Prozessen entfalten.267 Marks hinterfragt eine

gegenwärtige Rhetorik des Verlusts einer Indexikalität und einer damit zusammen-

hängenden Materialität des Bildes.268 Wenden wir uns jedoch den physikalischen Pro-

zessen der Herstellung und Übertragung elektronischer Bilder zu, wird es möglich,

die verästelten Wege zurückzuverfolgen, die das digitale Bild durchläuft. »Electronic

imaging is indexical in the broadest sense, in that the medium is the physical trace of

the object whose image it transmits.«269 Die analoge oder indexikalische Beziehung

wird insofern beibehalten, als dass die Aktivität des Elektrons auf eine Wellenfunkti-

on zurückzuführen ist. Bricht die Wellenübertragung ab, geht auch die indexikalische

Bindung verloren. Dennoch können wir digitale Informationen auf verschränkte Ma-

terie zurückführen. In Marks’ Auseinandersetzung zum Verhalten von Elektronen wird

ihr quantenphysikalisch inspirierter Ansatz deutlich, der in ihrer Parallelisierung der

Diskussionen in Physik und Semiotik unterstrichen wird: Während in quantentheore-

tischen Debatten ähnlich wie in der Peirce’schen Semiotik eine materielle Verbindung

zwischen Realität und der Beschreibung von Realität angenommen wird (dort veror-

tet sich Marks selbst), beharren die klassische Physik und die Saussure’sche Semiotik

darauf, jene Verbindung als rein symbolisch zu begreifen.270 Marks kommt zu dem

Schluss: »If all matter is intimately interconnected by wave-surfing electrons, than all

electronic images have an indexical or analog connection to – matter.«271

Marks’ materialistischer Medienbegriff speist sich aus der feministischen Theorie,

der Quantenphysik (vgl. Barad) und einer Deleuze’schen Philosophie (vgl. Braidotti und

Grosz). Diese theoretischen Einflüsse weisen voraus auf eine neu-materialistische Me-

dientheorie, wie sie bei Marks vorzufinden ist.Was ihren neu-materialistischen Ansatz

in Bezug auf analoge wie digitale Medien eint, ist ihre Überzeugung, dass die Realität

auf vielfältige Weise verschränkt ist »and that it is valuable to restore the complexity of

these interconnections to the false transparency attributed to digital media«.272

Ausgehend von Barads Begriff des ›agentiellen Schnitts‹ wurde in diesem Unterka-

pitel versucht, eine Theorie des Blicks zu formulieren, was sich über Lacans Geschichte

der Sardinenbüchse, über das Konzept der Un/Bestimmtheit, der Denkfigur des Glanzes

bis hin zu einer erotischen, haptischen Visualität nach Laura Marks erstreckt hat, mit

dem Ziel, eine Durchkreuzung von Subjekt und Objekt und einem ›Sowohl-als-auch‹

266 Laura Marks. »How Electrons Remember«, Dies. (Hg.). Touch: Sensuous Theory and Multisensory Me-

dia. Minneapolis u.a.: University of Minnesota Press 2002c, S. 161-175, S. 162.

267 Marks 2002a, xxi.

268 Marks 2002c, S. 163.

269 Ebd.

270 Ebd., S. 164.

271 Ebd., S. 168.

272 Laura Marks. »Immanence Online«, Dies. (Hg.). Touch: Sensuous Theory andMultisensoryMedia. Min-

neapolis u.a.: University of Minnesota Press 2002d, S. 177-191, S. 178f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

von Repräsentation und Affekt voranzutreiben. Das nun folgende, abschließende Un-

terkapitel ist geleitet von denselben Durchkreuzungsbestrebungen. Allerdings soll es

dabei um eine Annäherung an die Frage eines neu-materialistisch verträglichen Bild-

begriffs gehen, der mit Marks hier bereits angelegt wurde und der in einem reziproken

Verhältnis zu den hier vorgenommenen Konturierungen eines Blick-Begriffs steht.

5.3 Bild – Bild/Betrachtung als Diffraktionsereignis

Stellt sich nun abschließend die Frage nach einem kunstnahen Bildbegriff im Sinne

neo-materialistischer Agentialitätsentwürfe – nach einem Bildbegriff, der meine Ana-

lyse aktueller Medienkunstarbeiten stützt – gilt es zunächst meine diffraktive Herange-

hensweise spezifisch in Bezug auf bildtheoretische Überlegungen deutlich zu machen.

So möchte ich bewusst weder meine Positionsbestimmung im Dickicht bildtheoreti-

scher Debatten um den ästhetischen und epistemischen Gegenstand Bild herausarbei-

ten, noch wird es mir um eine paradigmatische Neukonzeptualisierung eines Bildbe-

griffs gehen (das wäre im Sinne Barads eine falsche Ethik des ›Sich-abwendens‹273).

Vielmehr strebe ich partielle Verschiebungen (Diffraktionen) im Sinne einer Neuver-

sammlung von Bildtheorien und -begriffen an, in der das Bild nicht in einem ›Jen-

seits-von-Sprache-begründet‹ verortet wird274, sondern die materiellen und affektiven

Qualitäten integriert werden. Diese Neuversammlung ist mit Bildbegriffen von Walter

273 Vgl. Barad 2012a, S. 13.

274 Mitte der 1990er Jahre habenWilliam J. T. Mitchell (1997) und Gottfried Boehm (1995) unabhängig

voneinander und unter verschiedenen prominent gewordenen Bezeichnungen wie pictorial turn

und iconic turn innerhalb der Kulturwissenschaften eineWendeweg vomWort hin zumBild ausge-

rufen. Dabei geht es primär umBestimmungsversuche einer gewissen Eigensinnigkeit von Bildern

und der Vorstellung von Bildern und Bildräumen jenseits ihrer sprachlichen Begründung.William

J. T. Mitchell. »Der Pictorial Turn«, Christian Kravagna (Hg.). Privileg Blick: Kritik der visuellen Kultur.

Berlin: Edition ID – Archiv 1997, S. 15-40; Gottfried Boehm. »Die Bilderfrage«, Ders. (Hg.).Was ist

ein Bild?München: Fink 1995, S. 325-343. Zur Kritik an den bildtheoretischen Ansätzen vonMitchell,

Boehm aber auch Hans Belting und ihrem politischen Anliegen vgl. Sigrid Adorf, Kathrin Heinz,

Dorothee Richter (Hg.). »Im (Be)Griff des Bildes«, in: Themenheft: Frauen Kunst Wissenschaft, Heft

35, Juni 2003 und Sabeth Buchmann. »Richtig ist was anderes«, NinaMöntmann, Dorothee Richter

(Hg.). Die Visualität der Theorie vs. Die Theorie des Visuellen: Eine Anthologie zur Funktion von Text und

Bild in der zeitgenössischen Kunst. Frankfurt a.M.: Revolver – Archiv für aktuelle Kunst 2004, S. 45-54.

Mir geht es nicht wie einigen Theoretiker*innen aus demKontext des pictorial turn um eine polari-

sierendeGegenrede zum linguistic turn.Gleichzeitig schließe ichmichdezidiert zeitdiagnostischen

Theorien des digitalen Bildes an, die das aktive Eingreifen von Bildern in das Alltagsleben beto-

nen, über klassische Analysekonzepte der visuellen Kultur (Repräsentation, Bedeutung, Semiose,

Mimesis) hinausgehen, das Bild nicht als stabile visuelle Einheit begreifen und die Zentriertheit

auf dasmenschliche Sehen kritisieren. Vgl. Trevor Paglen. »Invisible Images. Your Pictures Are Loo-

king at You«, in: The New Inquiry, 08.12.2016, URL: https://thenewinquiry.com/invisible-images-yo

ur-pictures-are-looking-at-you/, Stand: 30.03.2021; Ingrid Hoelzl, Marie Rémi. »From Softimage to

Postimage«, in: Leonardo, 50(1), 2017, 72-73; Daniel Rubinstein. »Posthuman Photography«, Mar-

co Bohr, Sliwinska Basia (Hg.). The Evolution of the Image: Political Action and Digital Self. New York:

Routledge 2018, S. 100-112.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/
https://thenewinquiry.com/invisible-images-your-pictures-are-looking-at-you/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 271

Benjamin über Gilles Deleuze und Mieke Bal bis hin zu Hito Steyerl bewusst anti-ge-

nealogisch und kartografisch strukturiert, um damit nicht zuletzt auch dem diffraktiv-

methodischen Anliegen gerecht zu werden, das meine Arbeit durchzieht.

Die vorangegangenen Überlegungen haben deutlich gemacht, dass ein verkörper-

tes Sehen (Bedeutung des haptischen bzw. fühlendes Sehens) und die Konzeptualisie-

rung des Blicks als Spiel der Un/Bestimmtheit einhergehen mit einer Überwindung ei-

ner trennenden, dualistischen Anordnung von Subjekt (Träger des Blicks) und Objekt

(Bild) und einem Distanzverlust zwischen Bild und Betrachter*in275, dem ich mich

auch im Folgenden widmen möchte. Mit Hilfe theoretischer Auslotungen des (digi-

talen) Bildes unter anderem von Benjamin, Deleuze, Bal und Steyerl werde ich mich

nun Bild-Konzeptualisierungen zuwenden, die den feministischen Medienkunstarbei-

ten der Gegenwart, und Rezeptionserfahrungen mit diesen, Rechnung trägt. Vor dem

Hintergrund der vorangegangenen Ausführungen zum Blick als ›Spiel von Licht und

Undurchdringlichkeit‹, zum diffraktiven ›Glanz-Blick‹ sowie zu konstitutiven Momen-

ten des Affizierens und Affiziert-Werdens (in Bezug auf das Motiv der Maskerade),

wird abschließend ein Bildbegriff erarbeitet, in dem sich das Modell radikal relatio-

naler Subjekt/Objekt-Verhältnisse integrieren und entfalten lässt. Dies umfasst einen

Bildbegriff, der im Vollzug gedacht werden muss und auf Prozessualität ausgelegt ist,

auch vor dem Hintergrund technologisch veränderter Bestimmungen. Dieser Bildbe-

griff orientiert sich an Dimensionen der Affizierung, der Kräfte- und Energiezirkulati-

on (vgl. auch den ›Augenaufschlag‹ des Dings, des Objekts, der Welt bei Walter Benja-

min) und des Begehrens als ein Strömen, das jedoch repräsentationalen Dimensionen,

Semantiken und Diskursen die Treue hält. Angesichts dessen erweist sich das Diffrak-

tionsereignis als geeignete Denkfigur, um einen ›nicht-hierarchischen‹, dynamischen

Begegnungsmoment zwischen künstlerischer Arbeit und situierten Betrachter*innen-

Körper zu beschreiben, in dem die genannten Dimensionen in einer diffraktiven Bewe-

gung aufeinandertreffen. Das Ereignis der Bild/Betrachtung als materiell-semiotisches

bzw.materiell-diskursives Phänomen zu verstehen, bedeutet, dass spezifische Grenzen

und Eigenschaften sowie Bedeutungen und Interpretationen von Bildern durch Intra-

Aktion erst in Kraft gesetzt werden.276

Ausgehend von Walter Benjamins Konzept der Jetztzeit und seinem dialektischen

Bildverständnis und Barads jüngster Auseinandersetzung mit diesen Konzepten, blitzt

nicht nur erneut das Denkbild des Glanzes als Diffraktion auf (vgl. Kapitel 5.2.2), son-

dern es kommt auch eine quantentheoretisch-inspirierte Verunsicherung in Bezug auf

die Frage von Zeitlichkeit ins Spiel, die für die hier angestrebten Konturen eines epis-

temischen Bildbegriffs zentral sind. Im Anschluss an Benjamins sehr weit gefassten

dialektischen Bildbegriff widme ich mich Reflexionen über Begegnungsmomente mit

Kunst bei Mieke Bal (Videoinstallation) und Gilles Deleuze (Malereien von Francis Ba-

con). Denn dort gewinnen aktiv werdende Affekte, körperliche Bewegungen und dy-

namisch wirkende Kräfte an Bedeutung, die für meine Suche nach einer ästhetischen

275 Marie-Luise Angerer deklariert jenen Distanzverlust zwischen Betrachter*innenposition und Bild

als »interessante Neuerscheinung« unserer Zeit. Angerer 2007, S. 3f.

276 Vgl. Barad 2012d., S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Auffassung von Bild maßgeblich sind. Die Frage nach der agency verschiebt sich zu-

gunsten des Modells eines Diffraktionsereignisses in ein Dazwischen von Subjekt und

Objekt, Körper und Psyche, worin Bilder eine Art Energietransfer277 vollziehen. Was

mit Laura Marks als ›streichelnde Nähe‹ und mit Karen Barad als distanzierte Hal-

tung im Gefühl des Kontakts zwischen Bild und Betrachter*in diskutiert wurde (vgl.

Kapitel 5.2.4), wird dabei als Grundlage der Verortung des Diffraktionsereignisses in

einem Zwischenraum verstanden. Gerade in jenem Dazwischen möchte ich, Deleuze

folgend, in einem weiteren Schritt das des-orientierte Strömen des Begehrens ansie-

deln. Es wird sich zeigen, inwiefern die Vorstellung einer ontogenetischen Spielart des

Begehrens zu einer zentralen Einsicht beitragen kann: Bilder funktionieren nicht nur

als Transportmittel des Begehens (vgl. Elspeth Probyn), sie bilden und entfalten sich in

der Assemblage des Begehrens permanent neu. Schließen möchte ich in Bezug auf die

Frage nach einem kunstnahen Bildbegriff in einem letzten Schritt mit einem spezifi-

schen Begehren: dem Begehren nach der Rückgewinnung der Materialität im digitalen

Regime bei Hito Steyerl. In Steyerls kürzester Videoarbeit Strike (2010) avanciert die

Materialität des digitalen Bildes zum rebellischen, aufständischen Material, wobei ihre

Intervention, so werde ich zeigen, ein Ausloten der relationalen Beziehung zwischen

Repräsentation und Affekt anstrebt.

5.3.1 Das aufblitzende Bild als Diffraktionsereignis

von Gewesenem und Jetztzeit

Obwohl sich Barad im Sinne ihrer Methode der Diffraktion den ›alten‹ materialisti-

schen Theorien verbunden sieht278, finden sich in ihren Texten kaum konkrete Bezüge

auf Theoretiker*innen aus dem Kontext des historischen Materialismus. Eine Ausnah-

me stellt ihr 2017 erschienener Text »What Flashes Up« dar, in dem sie sich eingehend

mit Walter Benjamin und seiner materialistischen Geschichtsphilosophie auseinander-

setzt. Mit Hilfe von Benjamins Konzept der messianischen Jetztzeit versucht sie sich

277 Dem Medienwissenschaftler Karl Sierek zufolge ist das Affizierungspotenzial und die Ereignis-

haftigkeit des Bildes in den letzten Jahren an Stelle einer Lesart von Bildern als »Agenten einer

mimetischen Abbildung« getreten (Sierek zitiert in Christiane Voss. Der Leihkörper: Erkenntnis und

Ästhetik der Illusion. München u.a.: Fink 2013, S. 36.). Trotz Siereks verallgemeinerndem Bildver-

ständnis und seiner pauschalisierenden Rede von einer bildtheoretischen Ablösung vommimeti-

schen Abbild zum affizierenden Bild, erweist sich ein Blick auf seine deklarierten Möglichkeiten

der ästhetischen Adressierung der Erfahrung durch das affizierende Bild als lohnend: »Die Opazi-

tät der Bilder löse […] die ehemals mimetisch organisierte Transparenz ab und fixiere nicht länger

einen illusionär gefangenen Blick, sondern versetze an dessen Stelle den Körper des Rezipienten

[sic!] in Bewegung.« (Karl Sierek. Foto, Kino und Computer: Aby Warburg als Medientheoretiker. Ham-

burg: Philo 2007, S. 147). Sierek plädiert imweiteren Verlauf, von einem bildlich gesteuerten Ener-

gietransfer auszugehen, da dieser in Bewegung münden würde statt in einen passiven Stillstand.

In seiner Anschauung rückt der Energiebegriff aisthetische und physisch-affektive Dimensionen

ästhetischer Erfahrungen in den Blick, die ich später mit Deleuzes Konzeption dynamisch wirken-

der Kräfte und der Assemblage des Begehrens näher beleuchten möchte. Siereks Theoretisierung

eines Energietransfers durch Bilder (äquivalent zu lesen mit Deleuzes Kräftebewegung) bedingt

eine Verschiebung der Blickachsen auf Fragen der Wirkung von Kunstwerken.

278 Barad 2015, S. 196.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 273

an einer komplexitätssteigernden quantentheoretischen Unterfütterung seiner Kritik

am Fortschrittskonzept der Geschichte, um gleichsam die Materie der Zeit (»matter of

time«279 i.O.) aufzuspüren. Für Barad bergen Benjamins ›elektrisierende Einsichten‹

(»electrifing insights«280 i.O.) über die Verschränkung von Zeit und Gerechtigkeit po-

litisches Potenzial, den ideologischen Glauben an einen linearen Fortschritt aufzubre-

chen. In seinem letzten Text Über den Begriff der Geschichte (1940), dem sich Barad einge-

hend zuwendet, schlägt Benjamin entgegen der Vorstellung einer Zeitlichkeit als konti-

nuierliche Entfaltung der Vergangenheit in der Zukunft die »Dialektik im Stillstand«281

als alternatives Modell vor. Sigrid Weigel zufolge ist Benjamins ›Dialektik des Stillstan-

des‹ eine »Erkenntnis- und Darstellungsweise, die die Bewegung innerhalb der unter-

suchten Phänomene im Interesse der Erkenntnis gleichsam stillstellt: [das] Bild«282.

Hier berührt Weigel eine wesentliche Konstante in Benjamins Werk: die Auseinander-

setzung mit Zeitlichkeit und Historizität, wobei diese wiederkehrende Beschäftigung

stark sein Konzept des dialektischen Bildes prägte.

Auch wenn sich Barad keiner Ausformulierung eines bildlichen Charakters der Er-

kenntnis widmet283, scheint mir ihre Auseinandersetzung mit Benjamins Konzept der

Jetztzeit lohnend, um daraus an Benjamins Bildverständnis als ›Dialektik im Stillstand‹

(als erkenntnistheoretisches Modell) anzuschließen. Dieses Verständnis ist nicht zu

trennen von seinen Überlegungen zur Zeitlichkeit und Historizität sowie seinen kon-

sequenten Auslotungen von Spannungsverhältnissen von Differenzen: zwischen Raum

und Zeit, Nähe und Ferne, Subjekt und Objekt, Absenz und Präsenz (vgl. Kapitel 5.2.3

und 5.2.4). Die Begegnung der ›neuen Materialistin‹ Barad mit dem ›alten Materialis-

ten‹ Benjamin scheint an dieser Stelle für den Versuch hilfreich zu sein, die dialekti-

schenMomente in Benjamins Bildbegriff als Diffraktionsereignisse im Sinne Barads zu

denken. Vor dem Hintergrund des Bemühens, in der aktuellen feministischen Medien-

kunst Diffraktionsereignisse ausmachen zu wollen, erweist sich der Bezug auf die von

Sigrid Adorf geschlagenen Brücken zwischen Benjamins Bildbegriff und einem visuel-

279 Barad 2017, S. 1.

280 Ebd., S. 2. Barad erkennt die zahllosen Verweise auf physikalische Phänomene in Benjamins

Schreiben, die in ihren Augen ein enormes energetisch-transformatives und politisch-revolutio-

näres Potenzial bergen: »Hence, reading against the grain of a historicist account of history in

homogeneous empty time, Benjamin’s historical materialist account entails a break in the contin-

uum of history in specificmaterial forms that are exothermic—that is, entail the release of energy,

whether in the form of the reconfiguring of the nucleus of an atom, the discharge of a massive

buildup of electrical potential through lightning flashes, or the reconfiguring of a constellation of

atoms through a sudden process of crystallization.« Ebd., S. 5.

281 Walter Benjamin. Gesammelte Schriften. Bd. 5, hg. von Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäu-

ser, 7 Bände, Frankfurt a.M: Suhrkamp [1928-1940] 1972-1989, hier Band 1, S. 578.

282 SigridWeigel. »Angelus Novus«, Dan Diner (Hg.). Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur.Band

1, Stuttgart/Weimar: J. B. Metzler 2011, S. 94-100, S. 98.

283 Das Anliegen von Barads Texten besteht darin, eine Möglichkeit anzubieten, einige der verstreu-

ten Fragmente von Benjamins Diskussion über dialektische Bilder zusammenzufügen. Dabei soll

den materiellen Dimensionen seiner Methode Sinn verliehen werden, indem Barad einige zen-

trale wissenschaftliche und sinnliche Merkmale seiner Denkfiguren (Blitz, Kristall, Konstellation

etc.) herausarbeitet, die den Kern von Benjamins Methode bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

len Bildbegriff in Bezug auf Video(kunst) als zentraler Bezugspunkt.284 Dabei geht es

mir nicht darum, der umfassenden Benjamin-Forschung eine weitere Passage hinzu-

zufügen, Benjamins Argumentationen zu modernisieren oder auf neu-materialistische

Ansätze zu projizieren. Vielmehr möchte ich Barads und Adorfs Auseinandersetzun-

gen mit Benjamins dialektischem Bildbegriff nutzen, um nach der Ereignishaftigkeit,

Wirkmacht und Agentialität von Bildern zu fragen, die mich zu einem neu-materia-

listisch verträglichen Bildbegriff führen sollen. Welche Anschlüsse an Benjamin und

welche Verschiebungen durch Barad und Adorf ergeben sich durch die Begegnung der

drei Autor*innen im Hinblick auf die Frage nach Momenten dialektischen Stillstandes

in der zeitgenössischen feministischen Medienkunst? Und welche affektpolitischen Po-

tenziale ergeben sich im Anschluss daran aus den künstlerischen Arbeiten?

Zu Beginn ihres Textes »What Flashes Up« zieht Barad Benjamins bekannte Aus-

einandersetzung mit Paul Klees Aquarell-Zeichnung Angelus Novus (1920) heran – ein

Bild, das Benjamin zu seinen geschichtskritischen Überlegungen anregte. Sigrid We-

igel weist darauf hin, dass der Engel in dermarxistischen Rezeption von Benjamins Text

als geschichtsphilosophische Allegorie interpretiert und dabei Klees Engel mit Benja-

mins ›Engel der Geschichte‹ gleichgesetzt wurde. Dabei wurden Benjamins Verfahren

des dialektischen Bildes und die Tatsache, dass es sich beim ›Engel der Geschichte‹

um ein Denkbild285, ein Vorstellungsbild handelt, schlichtweg verkannt.286 Der Ange-

lus Novus ist vielmehr das Medium für Benjamins Hervorbringung eines Denkbildes

für einen Begriff der Geschichte.287 In seiner These IX schreibt Benjamin über Klees

Aquarell-Zeichnung:

Der Engel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz der Vergangenheit

zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns erscheint, da sieht er eine

einzige Katastrophe, die unablässig Trümmer auf Trümmer häuft und sie ihm vor die

Füsse schleudert. Er möchte wohl verweilen, die Toten wecken, und das Zerschlagene

zusammenfügen. Aber ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Flügeln

verfangen hat und so stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schliessen kann. Dieser

Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt, während der

Trümmerhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, was wir Fortschritt nennen, ist

dieser Sturm.288

284 Adorf 2008, S. 153. Adorf stellt sich explizit die Frage, ob sich ausgehend von Benjamins dialekti-

schem Bildbegriff eine Theorie des visuellen Bildes ableiten ließe, und kommt zu dem Schluss,

dass es sich vor allem auch vor demHintergrund der bildtheoretischen Auseinandersetzungen im

Kontext des sogenannten pictorial turn (vgl. Kapitel 5.3) lohnen könnte, nach Korrespondenzen zu

fragen. Ebd.

285 Für Sigrid Weigel wird das Denkbild »erst aus dem Kontrast zwischen poetischem Zitat und einer

Bildbeschreibung gewonnen«. Weigel 2011, S. 95.

286 Ebd.

287 Vgl. Sigrid Weigel.Walter Benjamin: Die Kreatur, das Heilige, die Bilder. Frankfurt a.M.: Fischer 2008,

S. 273.

288 Walter Benjamin. Über den Begriff der Geschichte. Herausgegeben von Gérard Raulet, 1. Aufl., Frank-

furt a.M: Suhrkamp [1940] 2010, These IX, S. 35f.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 275

Barad widmet sich diesem von Benjamin konstruierten Bildraum289 und erkennt darin

einen hochenergetischen Kern mit Sprengkraft: So ist es der ›Engel der Geschichte‹,

der »das Kontinuum von Geschichte aufzusprengen« vermag.290 Der Sturm aus dem

Paradies (der Fortschritt) hinterlässt unerlässlich Trümmer der Vergangenheit, die sich

auftürmen in einer »Kristallisation der Geschichte in der Jetztzeit«291. Vor einem quan-

tentheoretischen Hintergrund seziert Barad gewissermaßen Benjamins quantenphy-

sikalische Einsichten, die seine raumzeitlichen Denkfiguren bergen: So seien Kristal-

le292 (bzw. Kristallisationen oder kristalline Konstellationen) gemäß der Quantenphy-

sik »Kondensationen der Geschichte, eingefrorene Spuren von Kräften, die durch die

Zeit wirken«.293 Ebenso hat die Physik des Blitzes – quantenphysikalisch betrachtet –

nichts mit einer linearen Zeitlichkeit zu tun. Vielmehr stelle der Blitz eine leuchtende

Verschränkung dar, der in seinem intra-aktiven Leuchtmoment ›dies‹ und ›das‹, ›jetzt‹

und ›dann‹, verbinde.294

Die Figur des Blitzhaften, Momenthaften, der Unterbrechung und der Diskonti-

nuität, die bereits in Lacans Geschichte über die Begegnung mit einer Sardinenbüchse

anzutreffen war (vgl. Kapitel 5.2), schließt unmittelbar an Benjamins Bildbegriff an: Das

Gewesene tritt als Bild blitzhaft mit dem Jetzt zusammen. Oder, mit Benjamin formu-

liert: »Bild ist die Dialektik im Stillstand. Denn während die Beziehung der Gegenwart

zur Vergangenheit eine rein zeitliche, kontinuierliche ist, ist die des Gewesenen zum

Jetzt dialektisch: ist nicht Verlauf, sondern Bild, sprunghaft.«295 Barad lädt das von

Benjamin benannte Jetzt quantentheoretisch auf: »The ›time of now‹ is not an infinitely

289 Mit Sigrid Weigel weist Adorf darauf hin, »dass [Benjamins] Begriff eines Bildraums nicht dem

konkreten (Hervorh. i.O.) Bildraum entspricht, wie ihn die Bildanalyse kennt, sondern einen Vor-

stellungsraum bezeichnet, ›der bildlich konstituiert ist‹ (Sigrid Weigel)«. Adorf 2008, S. 153.

290 Benjamin [1940] 2010, These XVI, S. 41; Barad 2017, S. 3.

291 Barad 2017, S. 3. Übersetzt von AK.

292 Gilles Deleuze führt in Kapitel 4 »Zeitkristalle« in seinemWerkDas Zeit-Bild: Kino 2 die immanente

Selbstreflexion der Zeit pointiert aus und bedient sich dabei der Denkfigur des Kristalls. Deleu-

ze bestimmt darin das sogenannte kristalline Filmbild als eines, das in der Lage ist, gleichzeitig

seine aktuelle und virtuelle Seite auszustellen. Dabei gehen diese beiden Seiten unentwegt inein-

ander über: »Es ist, als ob ein Spiegelbild, ein Photo oder eine Postkarte ein Eigenleben gewönne,

unabhängigwürde und ins Aktuelle überginge, dann aber, sobald das aktuelle Bild im Spiegel wie-

derkehrte, wieder seinen Platz auf der Postkarte oder dem Photo annehme, also einer doppelten

Bewegung von Befreiung und Verhaftung folgte.« (S. 96f.) Besonders in Filmen, die ihr Bildproduk-

tionsverfahrens selbst thematisieren (z.B. in Dziga VertovsMannmit der Kamera (1929) oder Buster

Keatons CameraMan (1929)) ereignet sich das kristalline Filmbild imbesonderenMaße.Hier geben

sich die Zeit sowie Werden und Vergehen selbst zu erkennen: »Das Kristallbild ist der Punkt der

Ununterscheidbarkeit zwischen den beiden Bildern, dem aktuellen und dem virtuellen, während

dasjenige, was man im Kristall sieht, die Zeit selbst, ein geringer Teil der Zeit im reinen Zustand«

ist (S. 112). Deleuze 1991.

293 Barad 2017, S. 9. Übersetzt von AK.

294 Ebd. S. 12. Auf präzisere quantentheoretische Überlegungen Barads zu Benjamin wird hier nicht

weiter eigegangen, da sie für das zentrale Argument des blitzhaften Diffraktionsereignisses von

Gewesenem und Jetztzeit nicht weiter dienlich sind.

295 Benjamin [1928-1940] 1971-1989, hier Band 1, S. 576f. Dabei ist der Ort, an dem man dialektische

Bilder antrifft, stets die Sprache. Vgl. Weigel 2011, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

thin slice of time called the present moment, but rather a thick-now that is a crys-

tallization of the past diffracted through the present.«296 Liest man nun Benjamins

Bildbegriff und Barads diffraktive Kristallisation ›durch-einander-hindurch‹, kristalli-

siert sich das Bild als blitzhaftes Diffraktionsereignis von Gewesenem und Jetzt heraus. Wozu

mag nun diese Wendung des Benjamin’schen Bildkonzepts als blitzhaftes Diffraktionser-

eignis von Gewesenem und Jetzt im Umfeld des zeitgenössischen Medienkunstdiskurses

dienlich sein?

Für eine Annäherung an diese Frage wende ich mich in verkürzten Schritten Adorfs

Auseinandersetzung mit Benjamin und dem feministischen Video(kunst)diskurs der

1970er Jahre zu. Die Voraussetzung dafür, Benjamins Idee eines dialektischen Bildes

verstehen zu können, sieht Adorf in seiner operativen Medienauffassung. Mit anderen

Worten, bedarf es eines Verständnisses von Benjamins Vorstellung von operativen Mo-

menten, »das heißt der Verschaltung und Durchdringung von Wahrnehmung, Technik

und Wirklichkeit in der Doppeltheit des Körpers als Sehendem und Gesehenem«.297

Das dialektische Bild ist ein »Leib-Bild-Raum«298, in dem keine Grenze zwischen Sub-

jekt und Bild besteht und der Körper Teil dieses Raumes wird; es ist »neben der räum-

lichen Dimension getragen durch die ihm eigene Zeitlichkeit«.299 Benjamins dialekti-

scher Bildbegriff korrespondiert also mit seiner Auffassung, dass der Wahrnehmungs-

körper operativen Veränderungen durch das Medium ausgesetzt ist.300 Das wechselsei-

tige Bezugsgeflecht von Benjamins dialektischem Bildbegriff und operativem Medien-

verständnis – Überlegungen zu sprachlichen Bildern, technischen Medien, Geschichte

und Körper – wird zur Matrix, vor der Adorf »das Phänomen Video zu Beginn der

1970[er] Jahre«301 auszuloten versucht.

Zunächst scheint es naheliegender, die fotografische Erfahrung statt der videogra-

fischenmit Benjamins Bildkonzept einer blitzhaften Konstellation von Gewesenem und

Jetzt zusammenzudenken. Die eindeutige Unterscheidung zwischen Fotografie und Vi-

deo liegt in ihren jeweils unterschiedlichen Zeitbezügen begründet. Mit Rekurs auf Ro-

salind Krauss und Vilém Flusser schlägt Adorf eine Brücke zwischen Video und der

›Dialektik im Stillstand‹302:

Paradoxerweise wird das bewegte Videobild aber gerade in seinem absoluten Gegen-

wartsbezug, den Krauss betont, wiederum der Fotografie ähnlicher als dem Film, weil

es ebenso wie diese eine eigentümliche Stillstellung von Zeit erfahren lässt. Nahezu

296 Barad 2017, S. 5.

297 Adorf 2008, S. 152.

298 Benjamin zitiert in Adorf 2008, S. 152.

299 Adorf 2008, S. 152.

300 Benjamins operativemMedienverständnis zufolge beteiligt sich »jedes Medium […] an den histo-

rischen Bedingungen seines Erscheinens […], [baut] in die Wahrnehmung […] ein und [formuliert]

an einem entsprechenden Wirklichkeitsverständnis mit«. Adorf 2008, S. 49.

301 Ebd., S. 152.

302 Da Dialektik eigentlich eine Bewegung zwischen zwei unvereinbaren Dingen ist (wie z.B. Vergan-

genheit und Gegenwart oder Bewusstsein und Unbewusstsein), können diese nur im Nu zusam-

mentreffen und nur im Stillstand erkannt werden, in dem Bild eines ephemeren, eben blitzhaften

Stillstands der dialektischen Bewegung.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 277

sämtliche theoretischen Äußerungen zu der Medialität von Video betonen die Mög-

lichkeit zur Begegnung mit einem Bild, das dem des klassischen Glasspiegels eng ver-

wandt und doch zugleich grundverschieden davon zu sein scheint, sodass sich eine,

wie Vilém Flusser es nannte, dialogische Beziehung einstellt, deren Eigentümlichkeit

mir mit Benjamins Begriff vom dialektischen Bild näher bestimmbar erscheint.303

Was Adorf hier als eigentümliche Bestimmung von Video aufgrund seiner engen

Verwandtschaft bei gleichzeitiger weiter Entfernung zum ›elektronischen Spiegel‹

und dem klassischen Glasspiegel anspricht, führt sie schließlich zu Benjamins dia-

lektischem Bildbegriff, um sich damit den operativen Eingriffen der Videokünstlerin

um 1970 zu nähern. Ausgehend von Adorfs hergestellter Verbindung und Benjamins

erkenntnistheoretischem Konzept des dialektischen Bildes beleuchte ich nun exem-

plarisch ein blitzhaftes Diffraktionsereignis von Gewesenem und Jetzt in der Begegnung mit

einer bereits diskutierten künstlerischen Arbeit. Anders als Adorf frage ich nicht nach

dem Zeitbezug in der spezifischen Medientechnologie (analoges) Video, sondern nach

dem blitzhaften Moment der Irritation (vgl. Lacans Blick-Verständnis als Irritation des

Sehens) und nach der bildlichen Erkenntnisweise in der Betrachtung des Bewegtbildes,

in denen Gewesenes und Jetzt kollidieren (vgl. Benjamin). Diese Momente, die als

Diffraktionsereignisse von Gewesenem und Jetzt in der Betrachtung von zeitgenössischer

Medienkunst aufblitzen, bergen aufgrund ihrer dialektischen Qualitäten energetisch-

transformatives und affektpolitisches Potenzial, auf das ich nun eingehen möchte. Ex-

emplarisch komme ich in knappen Ausführungen auf die VideoarbeitThe End of Eating

Everything (2013) von Wangechi Mutu (vgl. Kapitel 4.2.1) zurück, die jenes raumzeit-

bezogene Diffraktionsereignis in exemplarischer Weise erfahrbar macht.

InThe End of Eating Everything steht der weibliche, schwarze Körper in einer mons-

trösen und amorphen Gestalt im Zentrum. Im Anblick dieses Schiffskörpers beginne

ich, über rassistische, misogyne und umweltzerstörerische Vergangenheit und Gegen-

wart der Ausbeutung und Gewalt nachzudenken. ImMoment der Implosion304 des wa-

bernden, pulsierenden Wesens im Hier und Jetzt der Ausstellungssituation scheint es,

als würde sich – im Sinne von Barads Raumzeitmaterialisierung305 – die Zeit inner- und

außerhalb des Bildes materialisieren; als würde im Moment des blitzhaften Zusam-

menbruchs der Kreatur die Zeit in einem dichten Jetzt (»thick-now«) innehalten. Oder,

303 Adorf 2008, S. 154.

304 Die (Quanten)Implosion ist in der Quantenfeldtheorie ein bemerkenswertes Phänomen. Sie be-

zeichnet einenquantenmechanischenVorgang, beispielsweise in einemStern,wobei alle Prozesse

der Kernfusion blitzartig gestoppt werden. Aufgrund der gravitativen Implosion fällt der Stern in

sich zusammen, wobei eine enorme Schockwelle entsteht.

305 Unter dem Begriff der Raumzeitmaterialisierung (Spacetimemattering i.O.) versteht Barad die dyna-

mische und kontingente Materialisierung von Raum, Zeit und Körper (vgl. Barad 2007, S. 224). In

Anlehnung an Benjamin beschreibt Barad die Raumzeitmaterialisierung als eine dialektische Neu-

konfiguration der Zeit selbst: »Thematerialization/reconstellation/crystallization of time and his-

tory is made possible in the flashing up of images, luminous points of light, sparks released from

the small individual moment of the crystal of the total event, if only momentarily. Crucially then,

Benjamin’smethodology constitutes amaterial intervention into themaking of time and history«.

Barad 2017, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

mit Benjamin gesprochen: »Zum Denken gehört nicht nur die Bewegung der Gedan-

ken, sondern ebenso ihre Stillstellung. Wo das Denken in einer von Spannung gesät-

tigten Konstellation plötzlich einhält, da ereilt es derselben einen ›chock‹, durch den

sie sich als Monade kristallisiert.«306 Die Stillstellung meines Denkens, der verzeit-

lichten Bewegung, ereignet sich nicht durch die unerwartete Implosion der Kreatur

an sich, sondern durch die Unterbrechung der Prozesshaftigkeit meines Denkens in

Form eines ›chocks‹307, hervorgerufen durch jenen knallenden Zerfall. Die Kristalli-

sation des blitzhaften Diffraktionsereignisses von Gewesenem und Jetzt ist Auslöser dieser

Benjamin’schen ›chocks‹. Herausgesprengt aus den linearen Erzählungen von Sklave-

rei, Rassismus, ausbeuterischem Kapitalismus und Umweltzerstörung in »homogener,

leerer Zeit«308, materialisiert sich in einem kurzen Stillstand (des Denkens), in einem

›chock‹, jene Geschichten zu einer Raumzeitmaterie. In dieser Dialektik im Stillstand

(Bild) wird in einem blitzhaften Moment das »Werden der Phänomene […] in ihrem

Sein«309 fixiert – die Raumzeitmaterialisierung konfiguriert sich zu einer dichten Jetzt-

zeit. Oder, anders formuliert: Die Kristallisation der abscheulichen Vergangenheit wird

durch die Gegenwart gebeugt, ausgelöst durch die visuell dargestellte Implosion der

monströsen Kreatur.

An dieser Stelle gilt es den Ort zu klären, den visuelle Bilder in Benjamins Denken

einnehmen.310 Nicht selten wirken visuelle Bilder bei Benjamin wie der Blitz, bevor der

»langnachrollende Donner«311 der Theoriebildung einsetzt. Zwischen dem »Augenblick

306 Benjamin [1940] 2010, These XVII, S. 40f.

307 Anhand von Sigmund Freuds Auseinandersetzungen mit dem Reizschutz des lebendigen Orga-

nismus, erarbeitet Benjamin den Begriff des ›chocks‹ (oder ›choc‹). Für Benjamin ist der ›chock‹

nicht nur Durchbrechung des Reizschutzes aufgrund von traumatischen Erfahrungen, sondern ei-

ne grundlegende Erfahrung der Moderne (dies bezieht er in erster Linie auf die technischen Ent-

wicklungen). So taucht der ›chock‹ bei Benjamin beispielsweise in seinem Aufsatz »Über einige

Motive bei Baudelaire« [1939] auf. Charles Baudelaires lyrische Dichtung prägen laut Benjamin

permanente ›chockerfahrungen‹, die durch Baudelaires Darstellung des beschleunigten, reizüber-

flutenden Lebens derMassen in denGroßstädten derModerne ausgelöst werden. Benjamin [1939]

1974, S. 613-618. Doch auch in der ästhetischen Erfahrungmit Kunst, im Filmund imDadaismus ha-

ben wir es Benjamin zufolge mit ›chocks‹ als unerwarteten und uneinholbaren Momenterfahrun-

gen zu tun. Vgl. Walter Benjamin. Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit.

[1936], Gesammelte Schriften. Bd. I-2, hg. von Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhäuser, 7 Bän-

de, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974, S. 471-508, S. 464. Der ›chock‹ beschreibt einen dynamischen,

spannungsgesättigten Moment, in dem Wahrnehmung und ihre Bedingtheit gleichsam kollidie-

ren. Damit berührt das Konzept des ›chocks‹ eine wesentliche Dimension des Bildes als Dialektik

im Stillstand. Vgl. auch Adorf 2008, S. 151 und S. 174.

308 Benjamin [1940] 2010, These XIV, S. 40.

309 Walter Benjamin. Das Passagen-Werk. Gesammelten Schriften. Band. 5, zwei Teilbände, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1982, S. 288.

310 Der weite epistemologische Bildbegriff bei Benjamin ist durchaus informiert durch eine intensi-

ve Auseinandersetzung mit visuellen Bildern vor allem aus der Malerei und der Fotografie. Die

Gegenseitigkeit von blitzhafter Erkenntnis und Bild schließt das visuelle Bild also keineswegs aus.

311 Für Sigrid Weigel kann folgender Satz von Benjamin als Motto dafür gelten, welchen Ort die vi-

suellen Bilder in seinem Denken einnehmen: »In den Gebieten, mit denen wir es zu tun haben,

gibt es Erkenntnis nur blitzhaft. Der Text ist der langnachrollende Donner.« Benjamin [1928-1940]

1972-1989, V, S. 570; Sigrid Weigel. Grammatologie der Bilder. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, S. 417.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 279

des Bildes und denjenigen Ausführungen, in denen es im Zusammenhang von Benja-

mins Schriften seinen Ort und seine Bedeutung erhält«312, ist Sigrid Weigel zufolge,

eine Zeitspanne der Latenz zu verorten. Bevor ich also bewusst über die Bedeutung

und die Zusammenhänge von rassistischer Gewalt und Umweltzerstörung reflektieren

kann und sich die geschichtstheoretischen Implikationen der gesehenen Videoarbeit

entfalten können, widerfährt mir im Augenblick des Bildes eine blitzartige Einsicht.

Ein spezifischer, ephemerer Moment im Bewegtbild (die Implosion der Kreatur) ereig-

net sich als spezifische Möglichkeitsbedingung der Wahrnehmung von Raumzeitmate-

rialisierung im Hier und Jetzt der Betrachtung. Das blitzartige Bild wird zum »Modus

der Erkenntnisweise jenseits der linearen Zeit von Historiographie und Erzählung«313.

Dabei erinnert jene spannungsreiche, blitzhafte Konstellation aus Vergangenem und

Gegenwart an die Nähe-Ferne-Spannung der Aura (vgl. Kapitel 5.2.3).

Barad macht im Anschluss an Benjamin quantenphysikalisch-unterfütternd deut-

lich, dass bei jenen kristallinen Konstellationen, in denen es zu einem blitzhaften, dia-

lektischen Stillstand kommt, enorme Energie freigesetzt wird. Übertragen auf medien-

künstlerische Arbeiten wie beispielsweise The End of Eating Everything – und etwas we-

niger physikalisch formuliert –könnte man behaupten: Das affektpolitische Potenzial

feministischer Medienkunst der Gegenwart – versteht man sie denn als politische und

materielle Praktiken – kann mitunter darin begründet liegen, solche ›chock‹-artigen

Intra-Aktions-Momente von Gewesenem/Jetzt erfahrbar zu machen. Das, was zu einer

›chock‹-artigen Einheit – in Bezug auf die Aura könnte man hingegen von einer atmo-

sphärischen Einheit sprechen – zu verschmelzen scheint, fußt auf Differenzen im In-

nen: Gewesenes/Jetzt, Raum/Zeit, Subjekt/Objekt, Nähe/Ferne. Diese Gegensätze wer-

den bei Benjamin in ihrer Differenz und Resonanz belassen; ihre ephemeren Intra-

Aktions-Momente werden aufgesucht und nicht zugunsten einer homogenisierenden

Verschmelzung aufgelöst. Genau darin sieht Christoph Brunner den Kern einer affek-

tiven Politik:

Affektive Politik bedeutet […] das Affirmieren von Kontrasten und vermeintlich he-

terogenen und teilweise gegensätzlichen Elementen, die in ihrem gemeinsamen Er-

scheinen eine differenzielle Polyphonie hervorbringen können, ohne homogenisieren

zu müssen. Diese Kontraste in ihrer Differenz und Resonanz zu belassen heißt auch,

Zeitlichkeiten und Orte miteinander zu verbinden, neue Allianzen zu schließen und

die Potenzialitäten und Vermögen in ihrer Komplexität als unabgeschlossene Offen-

heit zu affirmieren.314

Im Sinne Brunners operieren medienkünstlerische Arbeiten wieThe End of Eating Ever-

ything affektpolitisch, indem sie mich als Betrachtende hin zu einem Anderswo bewegen;

unkalkulierbare Öffnungen entstehen lassen. Diese Öffnungen ergeben sich in Mo-

menten der Wahrnehmung intra-aktiven Zusammenspiels von Gewesenem/Jetztzeit,

312 Weigel, ebd., S. 417.

313 Ebd., S. 408.

314 Christoph Brunner. »Affekt und dekoloniale Aisthesis als anderes Wissen«, Sofia Bempeza, Chris-

toph Brunner, Katharina Hausladen, Ines Kleesattel, Ruth Sonderegger (Hg.). Polyphone Ästhetik:

Eine kritische Situierung. Wien u.a.: transversal texts 2019, S. 103-122, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Raum/Zeit, Subjekt/Objekt, Nähe/Ferne. Mit dem Begriff der Aura (vgl. Kapitel 5.2.3

und 5.2.3) sowie dem Konzept der ›Dialektik im Stillstand‹ hat Benjamin gleichsam

Terminologien bereitgestellt, mit denen jene Intra-Aktionsmomente im Hinblick auf

körper-, wahrnehmungs- und bildtheoretische Überlegungen adressiert werden kön-

nen.

Laut Sigrid Adorf verknüpfen sich in Benjamins dialektischemBildkonzept »phäno-

menologische[…] Basis, […] sinnliche[…] Erfahrbarkeit, […] konkrete[r] weltliche[r] und

stets geschichtlich gebundene[r] Gegenstandbezug und dessen Verbindung zu Vergan-

genheit im Medium der Erinnerung«.315 Damit wird gleichsam Benjamins integrativer

Bildbegriff angesprochen, der sowohl affektive,materielle Qualitäten als auch kulturelle

und geschichtstheoretische Implikationen des Bildes in sich aufnimmt.

In Benjamins Erwähnungen von Bildern aus der Kunstgeschichte (so etwa auch des

Angelus Novus von Paul Klee) fällt auf, dass er Malereien nicht als Gegenstand kunst-

geschichtlicher Beobachtung in den Blick nimmt, sondern dass ihn eher die Affekte

zu interessieren scheinen, die in den Gesten und körperlichen Ausdrucksgebärden der

Bilder zur Darstellung kommen.316 Während Benjamin also den Affekt vornehmlich im

Bildraum verortet, bewohnt der Affekt bei Gilles Deleuze vielmehr ein Dazwischen von

Bild und Betrachter*in, wie bereits weiter oben ausgeführt wurde. Ich wende mich im

weiteren Verlauf also erneut Deleuzes Affekt- und Ereignis-Begriff sowie kunstphilo-

sophischen Überlegungen zu, um damit eine weitere Wendung des vielschichtigen Be-

griffs des Diffraktionsereignisses vorzuschlagen, den ich, wie hier mit Benjamin und

Barad, als Denkfigur für eine Erkenntnisweise (ein blitzartiges Bild) eingeführt habe.

Während mit Benjamins dialektischem Bildbegriff die Frage nach der Zeitlichkeit und

Bilderfahrung an das visuelle Bild herangetragen wurde, gilt es nun, das Potenzial der

Denkfigur des Diffraktionsereignisses anhand der Frage nach den sich begegnenden

Dimensionen in der Bildbetrachtung weiter zu vermessen.

5.3.2 Ein affizierendes Ereignis-im-Werden

Ich wende mich also nun der Frage nach dem Energietransfer und der Ereignishaftig-

keit von Bildern (vgl. Kapitel 5.2) sowie dem in Bewegung versetzen Betrachter*innen-

Körper zu, wobei das Diffraktionsereignis (anders als in meiner Auseinandersetzung

mit Benjamin) als Beschreibungsgrundlage eines Moments der Begegnung zwischen

Bild und Betrachter*in dienen wird. Was trifft also in der diffraktiven Begegnung von

künstlerischer Arbeit und Betrachter*in aufeinander? Und zu was vermag diese Kon-

zeption der Bild/Betrachtung als Diffraktionsereignis dienlich sein?

Um der Frage nach den sich begegnenden und interferierenden Dimensionen nä-

her zu kommen, werde ich mich nun ausgehend von einer kritischen Betrachtung von

Horst Bredekamps Bildakt-Theorie über Mieke Bals Konzeptualisierung des Bildes als

Ereignis-im-Werden hin zu Deleuzes kunstphilosophischen und affekttheoretischen An-

sichten bewegen.

315 Adorf 2021, S. 153.

316 Vgl. Weigel 2008, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 281

Mit dem Begriff des Bildaktes317 versucht Horst Bredekamp den aktiven Status ei-

nes Bildes in der Begegnung mit einem Betrachter*innen-Subjekt begrifflich zu fas-

sen als »eine Wirkung auf das Empfinden, Denken und Handeln […], die aus der Kraft

des Bildes und der Wechselwirkung mit dem betrachtenden, berührenden und auch

hörenden Gegenüber entsteht«.318 Ausgehend von Austins Performativitätstheorie des

Sprechaktes spricht Bredekamp dem Bild eine Performativität zu, wobei er sich nicht

auf einen Zwischenraum zwischen Bild und Betrachter*in konzentriert, sondern ei-

nen handelnden, aktiven Status des Bildes beschreibt, der das Bild zu einer fixierbaren

Entität erhebt, von der aus eine Aktion auszugehen scheint. In einem doppelten Ma-

növer möchte ich hier eine Perspektivverschiebung in Bezug auf die Frage nach dem

Bild als Bildakt bei Bredekamp vornehmen. Zum einen geht es mir nicht darum, ein

vermeintlich stabiles Bild als aktiv und handelnd im Sinne Bredekamps zu theoreti-

sieren, sondern die Frage nach agency hin zu einem Dazwischen von Betrachter*in und

Bild zu verrücken. Anders formuliert siedle ich die dort wirkende Handlungsmacht im

affektiven Aufeinandertreffen an. Des Weiteren favorisiert meine Perspektive nicht ein

rein identifikatorisches Argument, wie es Bredekamps Bildakt-Theorie impliziert, son-

dern rückt den Blick zunächst vor die Identifikation und damit zu einemMoment einer

Art affizierender Heimsuchung durch das Bild. Ein solches Moment beschreibt Mieke

Bal mit Blick auf ästhetische Erfahrungen mit Videoinstallationen. In ihrer Theoreti-

sierung der Performativität der Mise-en-scène spricht Bal der Videoinstallation eine

»spektakuläre Intensität«319 und »bewegende Qualität – im doppelten Sinne des Wor-

tes«320 zu. Für Bal, die sich selbst als von Videoinstallationen immer wieder sinnlich

ergriffene Betrachterin situiert, ist das Bild nicht ein Ereignis. Vielmehr wird es in der

Begegnung von Bild und Subjekt zum Ereignis. Eine traumartige Qualität, die sich in

jener verkörperten Begegnung entfaltet und Visuelles mit Imaginativem verbindet, sei

für diese Ereignishaftigkeit verantwortlich:

Was die Videoinstallation fordert, ist eine besondere Art des Sehens, visuell und ima-

ginativ – als Nahrung für den Geist, eine Art des Gedankensehens, das den Körper

mit einbezieht. Ich sehe es als kulturelle Praxis einer Kunst, über die Grenzen dessen

hinaus, was die traditionelle Kunstgeschichte und die Philosophie erkennen können.

Weit davon entfernt Ideen in sprachlicher Form zu diskutieren, breiten Videoinstal-

lationen Ideen vor uns aus, damit wir die sehen, damit wir und mit ihnen als unser

›ungedacht Gewusstes‹ verbinden. Und währenddessen stellen sie uns in diese Ge-

dankenbilder hinein. Zwischen privatem Traum und öffentlichem Raum ereignet sich

das Bild. Bekannt, doch außerhalb unserer Gedanken, bricht das Bild, in welchem

Medium oder welcher Form auch immer, zu einer Wanderung auf in den Bereich zwi-

317 Horst Bredekamp. Die Theorie des Bildaktes: Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2007. Berlin: Suhr-

kamp 2010.

318 Ebd., S. 60.

319 Mieke Bal. »Eine Bühne schaffen: Das Thema Mise-en-Scène«, Peter Pakesch (Hg.). Videodreams:

Zwischen Cinematischem und Theatralischem. Katalog der Ausstellung Kunsthaus Graz am Lan-

desmuseum Joanneum, Köln 2004, 28-49, S. 40.

320 Ebd., S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

schen Individuum und Gesellschaft, den wir, mangels eines besseren Wortes ›Kultur‹

nennen.321

Bal beschreibt hier also den Begegnungsmoment mit einer Videoinstallation, in dem

das Gesehene nicht in sprachliche Dimensionen und narrative Dekodierungen aufge-

löst werden kann. Vielmehr ereignet sich in jenemMoment eine eigentümliche Verbin-

dung mit dem ›ungedacht Gewussten‹322 der Betrachtenden. In einem Zwischenraum

(Privat/Öffentlich, Subjekt/Objekt) beginnt das Bild sich in Bewegung zu setzten, hin

zu einem Ort, den Bal als Kultur bezeichnet. Die psychische, traumartige Qualität, die

Bal in den Videoinstallationen erkennt, verweist auf ein Tun, Agieren, Performen. In

Träumen gibt es laut Bal keine Rätsel oder Wortbilder, die es zu dekodieren oder zu

›übersetzen‹ gilt, sondern nur Empfindungen.323 Das Bild, das zum Ereignis wird, im-

pliziert eine körperliche Bewegung, die Bal als eine »konzeptualisierende Metapher der

[emotionalen] Bewegtheit als Affekt«324 zu fassen sucht. Bereits in ihrer Einleitung zum

Sammelband Affekte (2006)325 bezieht sich die Kulturtheoretikerin explizit auf Deleuze.

Die Metapher der »Bewegtheit als Affekt« rückt sie erneut, wenn auch ohne explizi-

ten Verweis auf den französischen Philosophen, in eine augenscheinliche Nähe zu ihm,

seinen kunstphilosophischen Betrachtungen und seiner kinotheoretischen Fassung des

Affekt-Bildes, das in dieser Arbeit bereits Erwähnung fand (vgl. Kapitel 3.2.3).

Deleuzes Suche nach einem Denken afigurativer Bilder und sein Herausstellen von

Affekten, körperlichen Bewegungen undwirkendenKräften in derBegegnungmit Kunst,

beginnt bei der Untersuchung der Gemälde des Malers Francis Bacon. Anhand von Ba-

cons Malereien stellt Deleuze fest, dass dieser seine Figuren im Bild von illustrativen,

figurativen und narrativen Zwängen zu befreien sucht.326 Nicht zu reduzieren auf eine

mimetische Abbildungs- oder diskursive Logik, versetzen Bacons Gemälde unsichtbare

Kräfte in Bewegung und präsentieren den Betrachtenden des-organisierende »Affekt-

bündel«327. Bacons Gemälde würden dabei eine optische Wahrnehmung unterbinden

und stattdessen ein Abtasten des Bildes mit »ruheloser Bewegung«328 in einen »form-

losen Raum«329 bewirken.Während bei Bal die Frage nach der Form oder demMedium

in Bezug auf das Bild eher einer Gleichgültigkeit begegnet (»in welchem Medium oder

321 Ebd., S. 35.

322 Diese Formulierung leiht Bal von dem Psychoanalytiker Christopher Bollas, der eine ins Szenische

gewendete Theorie der Affekte verfolgt. Christopher Bollas. The Shadow of theObject: Psychoanalysis

of the Unthought Known. New York: Columbia University Press 1987. Mit demungedacht Gewussten

(›unthought Known‹ i.O.) bezieht er sich auf Muster, Szenen, Dinge, Gesten, Haltungen, über die

das Subjekt ohne es zu wissen verfügt. Meist ist unklar, wie das Subjekt diese ungedacht gewuss-

ten Dinge erworben hat. Sie basieren nicht unbedingt auf Identifikationen, sondern geschehen

dem Subjekt und traten vor allem inMedienkonstellationen wie im Traumzustand des Kinos oder

der Zerstreuung durch das Fernsehen auf.

323 Bal 2004, S. 42.

324 Ebd., S. 34.

325 Bal 2006b, S. 7-19.

326 Deleuze [1981] 2016, S. 9.

327 Ott 2005, S. 126.

328 Deleuze [1981] 2016, S. 94.

329 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 283

welcher Form auch immer«330), spricht Deleuze von einer Formlosigkeit im Raum, wo-

bei unklar bleibt, welchem konkreten Raum-Verständnis er hier folgt. In der Begegnung

mit Bacons Malereien würde laut Deleuze das Sehen seine Tastfunktion entdecken, die

anders als eine optische Funktion zu einem »haptischen Sehen des Auges« in der Lage

ist (vgl. Kapitel 5.2.4).331 Hinsichtlich der Frage, was die Künste verbinden würde, stellt

Deleuze in Bezug auf die Formfrage fest332: »In der Kunst und in der Malerei wie in der

Musik geht es […] umdas Einfangen vonKräften.«333 Jenes Erhaschen undGreifen-nach

im Begegnungsmoment von Bild und Betrachter*in lässt an eine körperliche Bewegung

denken, die sowohl Deleuze als auch Bal als Metapher für die Bewegtheit als Affekt fas-

sen. Liest man Bal und Deleuze zusammen, ist das Bild nicht einfach »eine Kopie, eine

mentale Doublette«334 (wie es im Übrigen die Metapher des Spiegels nahelegen würde),

sondern ein Ereignis-im-Werden von dynamischen, realen Kräften, eine Darbietung von

Empfindungen und ein Ereignisraum aktiv werdender Affekte im Aufeinandertreffen

von Bild und Betrachter*in. In diesem Aufeinandertreffen ereignet sich also in Haraways

und Barads Begriffen ein Diffraktionsereignis von sich begegnenden Kräften, Empfin-

dungen, Affekten, Fantasien und Erinnerungen sowie semiotischen und diskursiven

Verknüpfungen. Im relationalen und generativen Dazwischen von Bild und Betrach-

ter*in entstehen, dieser neu-materialistischen Lesart folgend, »materiell-semiotische

Erzeugungsknoten«335 bzw. »materiell-diskursive Intra-Aktionen«336 von Empfindun-

gen, Affekten, Semantiken und Diskursen. In seiner nomadischen Verfasstheit (vgl. Ka-

pitel 2.2.2) geht das Subjekt, das dem Bild – und im Anschluss an Bal der konkreten

Videoinstallation – begegnet, durch das Überlagern und Interferieren physisch-affek-

tiver und symbolischer Komponenten erst hervor. Es wird Teil – bzw. Anhängsel (vgl.

Kapitel 5.2.3) – des Ereignisses einer materiell-semiotischen Performativität. Die »ma-

teriell-semiotische Erzeugungsknoten«337 sind dabei Diffraktionseffekte, die sich aus

der Interferenz von Bild und Betrachter*innen-Körper speisen. Nach Deleuze/Guattari

verweist das Nomadische auf ein Werden und ein konstitutives Dazwischen. Jenes Da-

zwischen ist jedoch nicht durch eine lokalisierbare, lineare Beziehung strukturiert338; es

gibt keine fixierbare, geradlinige Achse zwischen Betrachter*innen-Subjekt und Bild-

Objekt. Im Zwischenraum von Subjekt und Objekt haben wir es mit transversalen, des-

330 Bal 2004, S. 35.

331 Deleuze [1981] 2016, S. 98.

332 In der Kunst geht es weder darum der Materie eine bestimmte Form aufzudrängen, noch einen

»subjektiven Effekt auf die Empfindsamkeit zu produzieren.« Sauvagnargues 2019, S. 20. Die Kunst

besteht vielmehr darin, einem »Materiestrom zu folgen« Deleuze/Guattari [1980] 1992, S. 564.

Oder mit Anne Sauvagnargues gesprochen: Es geht darum »die materiellen Ausdrucksqualitäten

in einem Material auszunutzen, um eine Physik der im Realen gegebenen, jedoch bislang unbe-

merkten Affekte aufzuzeigen. Das Einfangen verkörpert die Empfindung des Materials und stabi-

lisiert in dem Kunstwerk die expressiven Kräfte des Materials und diejenigen des Affekts.« Sauva-

gnargues 2019, S. 20f.

333 Deleuze [1981] 2016, S. 53.

334 Sauvagnargues 2019, S. 8.

335 Haraway [1988] 1995b, S. 96.

336 Barad 2015, S. 130.

337 Haraway [1988] 1995b, S. 96.

338 Deleuze/Guattari [1980] 1992, S. 42

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

orientierten, affektiven Bewegungen zu tun; mit einem »Strom ohne Anfang und Ende,

der seine beiden Ufer unterspült und in der Mitte immer schneller fließt«.339

Die von Deleuze vorgenommene Ausweitung seiner Kunstphilosophie hin zu einer

Logik der Empfindung und die damit einhergehende Konturierung einer »Semiotik

der Affekte«340 äußert sich sowohl in seinem 1981 erschienenen Werk Francis Bacon.

Logik der Sensation als auch in seinen beiden Kinobüchern Das Bewegungs-Bild und Das

Zeit-Bild341, in denen Deleuze seine Kunstdefinition als »Einfangen von Kräften«342 zu

vervollständigen sucht und ebenso das ›haptische Auge‹ erneut in den Ring wirft.

In Bezug auf die Videoarbeit Surface Glaze (2015) von Lotte Meret Effinger wurde

Deleuzes Konzept des Affekt-Bildes – das sich im Übrigen auch an Arbeiten wie Graft

and Ash for a Three Monitor Workstation (2016) von Sondra Perry oder Glance (2014) von

Pauline M’Barek als anschlussfähig erweist – bereits herangezogen, um einen Riss zu

markieren, der sich zwischen »verwirrende[r] Wahrnehmung und einer verzögerten

Handlung«343 ereignet. Das Affekt-Bild bei Deleuze ist also eine Unterbrechung des Be-

wegtbildes, ein Bruch im semiotischen Ablauf, den diese besprochenen Medienkunst-

arbeiten im besonderen Maße vorführen – nicht nur, weil sie sich der Einstellungs-

größe der (extremen) Nahaufnahme bedienen, was Deleuze als das klassische Affekt-

Bild beschreibt.344 Diese Arbeiten setzen darüber hinaus das Gesicht oder Teile des

Gesichts in Großaufnahme ein, was Deleuze zufolge eine besondere affektive Quali-

tät besitzt.345 Der Affekt ist hier anzusiedeln in einer Kluft zwischen Wahrnehmung

und verzögerter Aktion. Eine distanzierende Wahrnehmung kann nicht gewährleistet

werden. Vielmehr ist der Ereignismoment der Affizierung eine Wahrnehmung mit Di-

stanzverlust im Gefühl des Kontakts (vgl. Barad).Wie die Figuren auf Bacons Gemälden

durchbricht das Affekt-Bild einen narrativen Ablauf und de-organisiert eine organisier-

te Wahrnehmung. Einen besonders affektiven Charakter besitzen darüber hinaus die

medienkünstlerischen Arbeiten (a) in denen sich das sprechende Subjekt im Bild an

ein ›Du‹ der Betrachter*innen-Position richtet (vgl. YOU ARE BORING! (2015) von Vi-

ka Kirchenbauer oder Graft and Ash for a Three Monitor Workstation von Sondra Perry346),

(b) in denen opake Bilder regieren, die ein konsequentes Nicht-Verstehen und Nicht-

Durchdringen-können der Handlungen der Akteur*innen imBild einfordern (TheRooms

339 Ebd.

340 Sauvagnargues 2019, S. 7. Unabhängig von der Sprache im Allgemeinen lässt sich die Semiotik als

System der Zeichen und Bilder definieren. In Francis Bacon. Logik der Sensation entwickelt Deleuze

eine Dreifachbestimmung des Zeichens: Es ist nicht rückzuführen auf Sprache, einen Effekt pro-

duzierend und sinnlich. Vgl. Ebd., S. 12.

341 Deleuze 1989, 1991, [1981] 2016.

342 Deleuze [1981] 2016, S. 53.

343 Deleuze 1989, S. 96.

344 Ebd., S. 102.

345 Ebd., S. 140.

346 Bei diesenArbeiten kannman vonVideo-Performances sprechen, da die Kameraaufzeichnung den

Blick eines/r noch abwesenden Zuschauer*in vorwegnimmt,wobei sich dieHandlungen bereits an

diesen antizipierten Blick adressieren. Vgl. Sigrid Adorf. »Performances für die Kamera als Medi-

enkritik: ›so bin ich gegen Bilder auch stärker und größer geworden‹ (Anna Winteler)«, Sabine

Gebhardt Fink, Muda Mathis, Margarit von Büren (Hg.). Floating Gaps: Performance Chronik Basel

(1968-1986). Zürich: Diaphanes 2011, S. 179-193, S. 186. Vgl. dazu auch Kapitel 3.2.2.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 285

(2014) von Maria Petschnig, Night Soil (2014) von Melanie Bonajo oder A Smeary Spot

(2015) von A.K. Burns), und (c) in denen eine Stimmung – im Sinne Mieke Bals (vgl.

Kapitel 3.2.5) – als spezifische Affekt-Form inszeniert wird und sich somit eine Art Hin-

gabe des Betrachter*innen-Körpers ereignet (vgl.The End of Eating Everything (2013) von

Wangechi Mutu oder She Who sees the Unknown (2016-2018) von Morehshin Allahyari).

Andere exemplarisch analysierte Arbeiten, wie beispielsweise Housewives making

Drugs (2016) von Mary Maggic, NoNoseKnows (2015) von Mika Rottenberg, American

Reflexxx (2013) von Signe Pierce oder Excellences & Perfections (2014) von Amalia Ulman

zeichnen sich hingegen tendenziell durch einen narrativen Charakter aus, der jedoch

das Entstehen von Affizierungsmomenten nicht ablehnt. Die Gewichtungen von Af-

fekt, Empfindung, körperlicher Erregung sowie semantischen Interpretationen und

symbolischen Befragungen verlaufen je nach Situiertheit des sinnlich ergriffenen Be-

trachter*innen-Körpers zwischen den Arbeiten graduell und innerhalb der Arbeiten im

stakkatoartigen, zeitlichen Wechsel, wobei jene Dimensionen ineinander übergehen

und sich einer Fixierung entziehen. Lediglich in Momenten des dialektischen Still-

standes (vgl. Kapitel 5.3.1) haben wir es mit einer spezifischen, blitzhaften Fixierung

zu tun: mit einer Form der plötzlichen Immobilität des Denkens, in der das Gewesene

momenthaft durch das Jetzt gebeugt wird. Dabei ist die ›Dialektik im Stillstand‹ (Bild)

bei Benjamin ein erkenntnistheoretisches Konzept, das mit visuellen Bildern insofern

in Bezug gesetzt werden kann, als dass gesehene Bilder wie blitzhafte Erkenntnisse

wirken können. Das blitzhafte Bild erweist sich also als Erkenntnisweise, in der in

einer spannungsgesättigten Konstellation plötzlich ein ganzer Zusammenhang erhellt

wird (vgl. Kapitel 5.3.1).

Die von Mieke Bal und Gilles Deleuze geleistete Fokussierung auf Empfindungen

und aktiv werdende Affekte in der Begegnung mit Kunst (bei Bal konkret mit Videoin-

stallationen) ist für die hier angestellte Betonung eines affektiven Aufeinandertreffens

überaus bedeutsam, weil sie über rein sprachlich, kultursemiotisch und diskursiv ge-

setzte Dimensionen hinausweist – bzw. sich im Falle Deleuzes sogar von jenen Dimen-

sionen abwendet. Den Begegnungsmoment von Bild und Betrachter*in als Diffrakti-

onsereignis zu denken, verwehrt sich jedoch dieser Abwendung und einem innewoh-

nenden ›Entweder-Oder‹ (entweder Affekt, Empfindung oder Repräsentation, Spra-

che, Diskurs) mit Blick auf feministische Medienkunst der Gegenwart. Das Diffrakti-

onsereignis verweist vielmehr auf eine performative Ko-Konstituierung,Wechselbezie-

hung und Gleichwertigkeit (nicht-hierarchisch) aber nicht zwangsläufig Gleichzeitig-

keit und Gleich-Ursprünglichkeit von Affekten, Empfindungen, Erinnerungen, seman-

tischen und diskursiven Dimensionen. Hintergrund meiner hier mit Hilfe der Über-

legungen von Bal und Deleuze angestellte Fokussierung auf Affekt, Empfindung und

Verkörperung im Kunsterleben ist der neu-materialistischen Einschätzung geschuldet,

derer ich mich in dieser Arbeit anschließe: dass die Bedeutung von Materie zugunsten

der Vormachtstellung von Sprache und Diskurs in poststrukturalistischen und de/kon-

struktivistischen Theorien teilweise ins Abseits gedrängt wurde.347 Dieser Tatbestand

mündet dabei nicht in einem Vorhaben einer Art hierarchischer Umkehrung der Ver-

hältnisse, wie ich bereits einleitend deutlich gemacht habe, sondern in einem integrati-

347 Barad 2007, S. 132.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

ven neu-materialistischen Bemühen, Materie/Bedeutung sowie Affekt/Repräsentation

in ihren Bezüglichkeiten zu fassen.

Wird nun also die Frage nach der agency in ein Dazwischen (Subjekt/Objekt, Kör-

per/Psyche) verlagert und ein sich darin vollziehender, sich ereignender Energietransfer

von Bildern angenommen, gewinnt die Frage nach dem Begehren – seiner Unterschei-

dung zum Affekt sowie seine Funktion und Situierung in Bezug auf Bildlichkeit – an

Kontur. Im Folgenden möchte ich mich dem Begegnungsmoment zwischen Bild und

Betrachter*in als Diffraktionsereignis angesichts der Assemblage des Begehrens (De-

leuze) zuwenden, um damit einer ontogenetischen Spielart des Begehrens näher zu

kommen.

5.3.3 Bilder als Modus und Ausdruck von strömendem Begehren

In Begehren nach dem Affekt (2007) stellte Marie-Luise Angerer fest, dass sich der ehe-

mals psychoanalytische Begriff des Begehrens innerhalb der letzten drei Jahrzehnte hin

zu Beschreibungsversuchen von Affekten und Affizierungsprozessen gewandelt hat. In

ihrer Monografie zieht Angerer einen Begehrensbegriff heran, den Luciana Parisis als

»anticlimatic distribution of energy flows«348 beschreibt und in ihrem Aufsatz »The

Nanoengineering of Desire«349 auf ein Nano-Begehren zuspitzt (vgl. Kapitel 4.1). Aus-

gehend von Barads Ansatz einer posthumanistischen Performativität intra-agierender

Phänomene, plädiert Parisi in diesem Aufsatz für eine Auseinandersetzung mit den

abstrakten Aktivitäten der Relationalität (›abstract activities of relationality‹ i.O.) zwischen

Denken und Tun, philosophischen Konzepten und technowissenschaftlichen Funktio-

nen.350 Daraus ließe sich eine andere Konzeptualisierung einer Ontologie der sexu-

ellen Differenz erarbeiten, bei der es sich um eine »ontogenetic variation of material

desire«351 handeln könnte.352 Während in dieser Arbeit bereits eine neo-materialisti-

sche Begriffsschärfung der sexuellen Differenz, einer ›different difference‹, erarbeitet

wurde (vgl. Kapitel 2.1.4), kam der von Parisi hier verwendete Begriff des (materiellen)

Begehrens – insbesondere in Bezug auf die ko-konstitutive Beziehung zwischen Bild

und Betrachter*in – noch zu kurz. Um einer ›ontogenetischen353 Aktivität des mate-

348 Parisi 2004, S. 204.

349 Parisi 2008.

350 Ebd., S. 287.

351 Ebd., S. 288.

352 Parisi schlussfolgert am Ende ihres Aufsatzes »The Nanoengineering of Desire«: »By nanodesign-

ing the movement of molecular quanta, nanotech acts to preempt the movement of desiring as-

semblages, the un-calculable fluctuations of the tiniest sexes acting back on the larger aggregates

of organic sexual difference. As such it takes sexuality, the site of modification of desiring assem-

blages par excellence, as its field of action. The nanoengineering of desire demands the biotic

qualities of sexuality to face newonto-evolutionary implications: the atomic redesigning ofmatter

intervenes in assemblages of desire –mental, affective, social, technical, ethical, cultural – recom-

bining present conditions of experience with an ancient inorganic past and with the incipience of

an atomic future yet to come.« Ebd., S. 303f.

353 Den Begriff der Ontogenese entwickelt Gilbert Simondon, um statt von einem fixierbaren Sein

(Ontologie) ein grundsätzliches Prinzip des Werdens (Ontogenese) zu beschreiben: »Der Begriff

der ›Ontogenese‹ erhält seinen vollen Sinn, wenn man ihn, statt ihm nur den eng begrenzten und

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 287

riellen Begehrens‹ näher zu kommen, wendet sich Parisi dem Begehrens-Begriff von

Deleuze und Guattari zu.

Anders als Angerer, die eine Aufmerksamkeitsverschiebung vom Begriff des Begeh-

rens hin zum Affekt in den Geisteswissenschaften beobachtet, sind für Deleuze und

Guattari beide Begriffe in ihrer Bezüglichkeit von zentraler Bedeutung. Die beiden

Philosophen grenzen sich von einem psychoanalytisch gefärbten Begehrens-Begriff ab,

der – insbesondere bei Freud354 und Lacan –auf eine Erfahrung der Abwesenheit, einen

Mangel verweist355, der von einem losgelösten, abstrakten Objekt (Person oder Sache)

des Begehrens ausgeht. Andererseits halten sie mit der Psychoanalyse an dem Vermö-

gen des Wünschens fest, realitätskonstituierend zu wirken.356 Sie fassen das Begehren

als ein Strömen, das auch in Parisis Argument eines Fließens von Energien (»energy

flow«357) anklingt (vgl. dazu auch Kapitel 4.1). Jenes Strömen ist demnach nicht sexuell

oder ödipal gerichtet, sondern passiert an und durch unterschiedliche Subjekte,Objekte,

Gefüge, Gegenstände und Beziehungen; es konstituiert letztlich die Assemblage. Affek-

te sind dabei die Dynamiken des Begehrens, die innerhalb einer Assemblage agieren

und darin Wünsche wie Begehren produzieren und vermitteln.

Indem ich mit Deleuze/Guattari das Begehren als ein unorganisiertes Strömen fas-

se, das die Assemblage zusammenfügt und in Bewegung hält, tretenModelle undDenk-

figuren des Begehrens, die in dieser Arbeit vorgestellt wurden und sich mit einem De-

leuze’schen/Guattari’schen Begehrensverständnis verbinden lassen, schlaglichtartig er-

neut auf den Plan: (a) Mit Blick auf die VideoinstallationThe Rooms von Maria Petschnig

griff ich auf Teresa de Lauretis’ Konzeption des Phantasieszenariums zurück, worin sie

das Begehren als relational gedacht verortet. Das Begehren benötigt hier ein Bild, das

mit Begehren aufgeladen ist – kurz, die Fantasie – um sich einen Möglichkeitsraum

des Zukünftigen öffnen zu können (vgl. Kapitel 3.1.1). (b) In der Erarbeitung der theo-

retischen und ästhetischen (Begehrens-)Figur der Cyborg/Göttin habe ich das Begehren

der Figur als ein stetes Verknoten und Verketten von Materiellem und Diskursiven be-

schrieben und jenes Begehren in Bezug auf die künstlerischen Arbeiten wie The End of

Eating Everything von Wangechi Mutu oder SheWho sees the Unknown von Morehshin Al-

lahyari diskutiert (vgl. Kapitel 4.2). (c) Anhand der ansteckenden Drag-Figuren in den

der derivativen Sinn einer individuellen Genese (im Gegensatz zu einer breiter angelegten Gene-

se, wie etwa derjenigen der Spezies) zuzugestehen, gebraucht, um auf den Werdens-Charakter

des Seins zu verweisen, auf dasjenige, durch das das Sein als solches wird, was es ist.« Gilbert

Simondon. L’individuation psychique et collective. Paris: Aubier [1989] 2007, S. 12f. Übersetzt von Jac-

queline Bellon. »Grund, Figur und Gleichgewichtsvorstellungen bei Gilbert Simondon«, in: Gestalt

Theory, Vol. 41, No. 3, 293-318. Während Simondon eine Ontogenese definiert, zieht Deleuze den

Ausdruck der Heterogenese vor.

354 Vgl. Sigmund Freud. Die Traumdeutung. Nachdruck von: Gesammelte Schriften, zweiter Band: Die

Traumdeutung/Sigmund Freud. Leipzig/Wien/Zürich: Internationaler Psychoanalytischer Verlag

[1899] 2018.

355 Michel Foucault äußert gegenüber Gilles Deleuze seinUnbehagen in Bezug auf den Begriff des Be-

gehrens wie folgt: »Ich kann dasWort Begehren nicht leiden, selbst wenn ihr es anders gebraucht,

spüre und denke ich unwillkürlich, daß Begehren = Mangel oder Unterdrückung ist.« Foucault zi-

tiert in Gilles Deleuze. Lust und Begehren. Berlin: Merve 1996, S. 30.

356 Deuber-Mankowsky 2017, S. 94.

357 Parisi 2004, S. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Arbeiten von Renate Lorenz und Pauline Boudry habe ich verdeutlicht, inwiefern je-

ne Figuren als Assemblagen ein Begehren transportieren, das darauf ausgerichtet ist,

Menschen, Objekte, Praktiken und Zeiten durch Ansteckung miteinander zu verbin-

den (vgl. Kapitel 5.1.3). (d) Schließlich habe ich im Anschluss an die Videoinstallation

A Smeary Spot von A.K. Burns Luce Irigarays Konzept des Intervalls vorgestellt, das sie

in ihrer Theoretisierung der sexuellen Differenz (vgl. Kapitel 2.1.4) heranzieht. In die-

sem Intervall, einem leeren ›Raum zwischen zwei‹, der hin zu neuen Möglichkeiten –

Grenzen und Schwellen – führen kann, bewegt sich in desorientierten Strömen das

Begehren (vgl. Kapitel 5.2.1). Die hier genannten Arbeiten und ihre Bewegtbilder tra-

gen damit nicht nur dazu bei, das durch Videoprojektionen vermittelte Begehren, son-

dern insbesondere auch das Begehren in Bezug auf abstrakte Aktivitäten der Relationalität

(Parisi) zu befragen. Erst in und durch die affektiven Ansteckungen und strömenden

Bewegungen des Begehrens können relationale, performative und produktive Verbin-

dungen zwischen Körpern, Dingen, Affekten, Diskursen und Zeiten geknüpft werden.

Dieser Ansatz verabschiedet eine Vorstellung, das Begehren in das tiefste Innere des

Selbst anzusiedeln, und verschiebt es hin zu einem Ort, den ich mit Deleuze/Guattari

als Assemblage fasse (vgl. Kapitel 4.1). Hier geraten also Bewegungen des Begehrens in

den Blick, die nicht von einer souveränen Subjektposition ausstrahlen oder von einer

Subjekt-Objekt-Trennung vorbestimmt sind. Während Parisis von Deleuze inspiriertes

Nano-Begehren auf die Frage der sexuellen Differenz und auf nanotechnische Verän-

derungsprozesse abzielt, die andere Formen der Körperwahrnehmung jenseits eines

Subjekts bedingen358, arbeiten Antke Engel359, Margrit Shildrick360 und Elspeth Pro-

byn361 anhand Deleuze’scher Begriffe spezifisch an der Verbindung von Begehren und

Bildlichkeit vor dem Hintergrund einer queer-theoretischen Umschreibung verkörper-

ter Subjektivität.362

Bilder bringen Shildrick zufolge »ein spezifisches sozio-historisches Imaginäres ins

Spiel«363; sie treten als Material auf oder materialisieren sich in Körpern und sind laut

Antke Engel »der Modus, in dem sich Begehren bewegt«.364 Schiebt man nun Engels

Konzeption des Bildes als einen Modus, in dem sich das Begehren bewegt, und Deleu-

358 Vgl. Marie-Luise Angerer. »No Stopping Points Anymore«, Marie-Luise Angerer, Naomie Gramlich

(Hg.). Feministisches Spekulieren: Genealogien,Narrationen, Zeitlichkeiten. Berlin: Kadmos 2020, S. 96-

108, S. 102.

359 Engel 2001, n.p.

360 Shildrick 2009.

361 Elspeth Probyn. Outside Belongings. London/New York: Routledge 1996.

362 Siehe dazu auchNickDavis in seinerMonografie TheDesiring Image über das zeitgenössische quee-

re Kino im Anschluss an Deleuze: Bilder des Begehrens bringen die Betrachtenden dazu, die mit-

einander nicht zu vereinbarenden, expansiven Beziehungen ernst zu nehmen, die in jedem Be-

gehren stecken, ob erotisiert oder in Verbindungmit anderen Begriffen wie Macht, Intensität und

Produktion. Das zeitgenössische queere Kino dekonstruiert laut Davis mittels zentraler Mittel ki-

nematischer Formen idealisierte, automatischeBeziehungen innerhalb oder über Sex, Gender und

Begehren. Nick Davis. TheDesiring Image: Gilles Deleuze And ContemporaryQueer Cinema. Oxford: Ox-

ford University Press 2013, S. 69.

363 Shildrick zitiert in Engel 2001, n.p.

364 Engel 2001, n.p.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 289

zes Bildbegriff als einen »Modus von Materie«365 übereinander, ergibt sich daraus die

Einsicht, das Begehren würde sich in Materie bewegen. Wenn nun Materie im Sinne

Barads als ein intra-aktives Werden und nicht als fixierbare Essenz zu verstehen ist366,

strömt das Begehren im Dazwischen der Begegnung von Bild und Betrachter*in inner-

halb eines generativen Werdensprozesses. Jene Begegnung ist Diffraktionsereignis.

Während bei Laura Marks der Begehrensbegriff in Bezug auf Bildlichkeit noch

einer implizierten Trennung von Bild-Objekt und Betrachter*in-Subjekt folgt – wobei

das Subjekt ein Begehren auf das Bildobjekt hin auszurichten scheint (vgl. Kapitel

5.2.4)367 – untergräbt das Konzept der Assemblage des Begehrens (dem sich Shildrick

und Engel bedienen) diese Trennung. Dabei ereignet sich die Assemblage als eine

raum-zeitliche Relationalität an und durch Subjekte, Objekte, Gefüge. In Bezug auf

bewegte Bilder hält Engel fest: »Mehrdeutig zwischen Vorstellung und Phantasie,

Abdruck und gestalteter Fläche changierend sind Bilder sowohl singulär als auch

konkret«368 – sie existieren als Hybrid zwischen Ding und Vorstellung und operieren

an der »Schnittstelle zwischen individueller Psyche und Kultur«369, um noch einmal

Sigrid Adorf zu zitieren. Wobei sich die menschliche Psyche selbst als »ein Spiel der

Interferenzen«370, der Diffraktion, ereignet.

Auch Elspeth Probyn entwickelt mit Rekurs auf Deleuzes Assemblage-Konzept ei-

nen Begehrensbegriff in Bezug auf die Frage nach dem Bild. Für sie sind es die dy-

namischen Kräfte, das Strömen, was die Bilder zu unkoordinierten ›Transportmitteln‹

des Begehrens macht371, die sich im verzweigten, vernetzten Gefüge der Assemblage

bewegen und dort in ihrer Praxis des semiotisch-materiellen Verknüpfens Effekte pro-

duzieren372: »images as effecting and affecting movement«.373 Antke Engel verweist

auf einen wechselseitigen Zusammenhang zwischen Form und Bewegung der Bilder

bei Probyn:

365 Sauvagnargues 2019, S. 8.

366 Barad 2003, S. 828.

367 In folgendem Zitat von Laura Marks kommt jene implizierte Betrachter*innen-Subjekt- und Bild-

Objekt-Trennung noch stark zum Ausdruck: »By interacting up close with an image the viewer

reliquishes her own sense of separateness from the image – not to know it, but to give herself up

to her desire for it.« Marks 2000, S. 183.

368 Engel 2001, n.p.

369 Adorf 2006, S. 18.

370 Reinhold Görling, der die menschliche Psyche als ein »Spiel der Interferenzen« (S. 50) zu fassen

versucht, entwickelt aus diesem neu-materialistischen Ansatz heraus einen philosophischen Me-

dienbegriff. Für ihn sind Medien als »Spielarten der Interferenz [bzw.] der Diffraktion zwischen

[Ereignis]Reihen« (Ebd.) zu verstehen. Innerhalb dieser Reihen ereignen sich Subjekte und ihre

Psyche, die nie begrenzbare Körper sind. Für Görling ist das Subjekt dabei »mit den Dingen, den

Ideologien, den Institutionen, den Gewohnheiten, den Bildern, den Narrationen nicht nur ver-

knüpft […], sie sind Teil des Subjekts« (S. 51). Ders. »Szenische Verfasstheit der Subjektivität, Me-

dienökologie der Psyche«, in: Zeitschrift für Medienwissenschaft, Heft 17, 2017, 41-53.

371 Die bildliche Beschreibung von einem Bild als Transportmittel von Begehren ähnelt Karl Siereks

Beschreibung des Bildes als Agenten eines Ereignistransfers (vgl. Kapitel 5.3).

372 Vgl. Antke Engel im Rückgriff auf Elspeth Probyns Begehrenskonzeption in Engel 2001, n.p.

373 Probyn 1996, S. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Zum einen sind für [Probyn] Bilder Transportmittel des Begehrens; sie sind die Form,

in der sich Begehren im sozialen Raum bewegt und dort Netze spannt. Zum anderen

sind es aber auch die Bewegungen des Begehrens, die Bilder schaffen – sodass aus

neuen Bewegungen neue Bilder entstehen.374

Probyns Ansatz, die Bewegungen des Begehrens würden Bilder schaffen, korrespondiert

mit dem performativen Charakter der Intra-Aktion von Bild und Betrachter*in: Im Dif-

fraktionsereignis treffen Begehrensbewegungen im Geflecht aus Empfindungen, Af-

fekten, Fantasien (Teresa de Lauretis), Träumen (Mieke Bal), Wünschen, aber auch Se-

mantiken und Diskursen aufeinander, verschränken sich und bringen neue Bilder (z.B.

Vorstellungs- und/oder Erinnerungsbilder) hervor. Wenn das Diffraktionsereignis zwi-

schen Bild und Betrachter*in auf eine durch Begehren bewegte Praxis des Entstehens

unerwarteter Verbindungen rekurriert, erweist sich das Bild nicht nur als konstituti-

ver Teil der Vorbedingung jener Begegnung, sondern auch als »effect of connection,

of embodiment, and of responsibility«.375 Inwiefern letzteres und damit die ethische

Dimension der Fähigkeit von Bildern zu antworten (›ability to responde‹) eine maßgeb-

liche Rolle bei einer neu-materialistischen Konzeptualisierung des Bildbegriffs spielt,

wurde bereits dargestellt (vgl. Kapitel 5.2.4).

Anders als René Girard schlage ich vor, das Begehren nicht »als einfache Gerade

dar[zu]stellen, die Subjekt und Objekt miteinander verbindet«376, sondern den Bewe-

gungen in der im Entstehen begriffenen Assemblage zu folgen. Durch das Begehren,

das Strömen dynamischer Kräfte in, um und durch die Assemblage entstehen Verbin-

dungen, die sich ausdehnen, ausbreiten undmaterialisieren.Wenn Begehren bedeutet,

eine Assemblage zu konstituieren, »konkrete Elemente (Farben, Gerüche, Landschaf-

ten,Dinge etc.) in ein Beziehungsgefüge bringen«377, heißt das für eine ›ontogenetische

Variation des Begehrens‹ (Parisi), dass Bilder amProzess des intra-aktivenWerdens und

am steten Öffnen neuer Bedeutungsmöglichkeiten und Affizierungsmomente konstitu-

tiv beteiligt sind. Gerade aus diesem Grund erscheint mir das Konzept der Assemblage

des Begehrens von Deleuze/Guattari eine nach wie vor vielversprechende Figur, da sie

hinausströmt zu komplexen und vielschichtigen Bewegungen des Begehrens und affekti-

ven Ansteckungen, aus denen heraus sich Phänomene der Intra-Aktion materialisieren

und Diskurse ausgebildet werden. An diesem steten, durch Begehren dynamisierten

Werden von »materiell-semiotische[n] Erzeugungsknoten«378 sind Bilder substanziell

beteiligt.

Wie lassen sich Deleuzes Überlegungen zu einem Begehren als Strömen nun an die

Frage nach dem digitalen Bild knüpfen? Und was ist mit dieser Verknüpfung gewon-

374 Engel 2001, n.p.

375 Haraway 1992, S. 295. Hinsichtlich der hier letztgenanntenDimension der Verantwortung in Bezug

auf das Bild möchte ich an dieser Stelle an das Konzept der Interobjektivität von Vivian Sobachak

erinnern, das in Verbindung mit einer ethischen Verantwortlichkeit steht (vgl. Kapitel 5.2.3) und

insbesondere auf die in Kapitel 5.2.4 formulierte Argumentation einer response-ability von Bildern

aufgrund ihrer Opazität zurückverweisen.

376 Girard 2012, S. 11-25.

377 Deuber-Mankowsky 2017, S. 94.

378 Haraway [1988] 1995b, S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 291

nen? Wie ist die eigentümliche Beziehung von technischen, digitalen Bewegtbildern

und Begehren zu fassen? Einen Zugang zu diesen Fragen bietet Marc Ries in seinem

Beitrag »Das bewegte Bild des Begehrens«.379

Für Ries sind grundsätzlich drei dem Begehren angehörige Attribute zu nennen,

die einen möglichen Zugang zu der Frage nach dem Begehren eröffnen: »das Bild, die

Bewegung, das Objekt.«380:

Voraussetzung einer jeden bildlichen Darstellung ist die Einbildungskraft. Einbil-

dungskraft, die Bilder hervorbringt, die aber nur selber wieder in Bewegung sind, sich

jenen Phänomenen zuwenden, die sie umformen, besetzen, anzueignen versuchen.

Objekte, die von diesen Bildern ein zweites Mal hervorgebracht werden. In diesem

Prozess wird das Begehren zu einer Kraft, einer Handlungsform, die zwischen der

Triebwirklichkeit des Individuums und der Dynamiken der Gesellschaft imaginär

vermittelt.381

Das triadische Modell des Begehrens – Bild, Bewegung, Objekt – konfiguriert das Be-

gehren zu einer relationalen Assemblage aus fließenden individuellen und gesellschaft-

lichen Kräften und damit zu etwas, das »angerufen von den Triebkräften der Ökonomie,

der Politik, der Kultur, der Technik, der Wissenschaften«382 hinzutritt, sich als Beiwerk

ereignet. Alle diese Institutionen sind dabei abhängig von einem Begehren, das sie als

solche wahrnimmt und mit hervorbringt. An dieser Stelle setzt Ries mit seiner Befra-

gung der besonderen Beziehung zwischen Begehren und technischem Bewegtbild an.

In einem psychoanalytischen Verständnis von Begehren als Mangel und Erfahrung von

Nicht-Gegenwärtigem kann die Erscheinungsweise technischer Bewegtbilder auf ei-

nem Display oder Screen als eine »lustvolle Verzögerung, Verdichtung, Korrespondenz

mit dieser Erfahrung«383 verstanden werden. Die technischen Bilder auf den Inter-

faces digitaler Medien zeigen uns in Unmittelbarkeit und Buntheit beinahe alles, was

wir begehren, wobei die Dinge selbst hinter den Screens stets unerreichbar bleiben.

ImGefolge eines psychoanalytisch getränkten Begehrensbegriffs substituieren sich laut

Ries technische Bilder in eine »verlorene, außermenschliche Welt, die sich zusehends

in der Eigenfaszination der Bilder verliert und auflöst«.384 Die Assemblage des Begeh-

rens mag jener Auflösung entgegenwirken. Im Anschluss an Deleuze/Guattari schreibt

Ries: »Im Verzicht auf das Phantasma des unerreichbaren Objekts sind es nunmehr

Intensitäten im Hier und Jetzt, die ein ›begehrendes Umherirren‹, ein ›objektloses Flie-

ßen‹ auslösen.«385 Ebenso strömen und fließen die Wunschbilder der Netzwerke sowie

379 Marc Ries. »Das bewegte Bild des Begehrens«, Ders., Bernd Kracke (Hg.). On Desire: Positionen zeit-

basierter und immersiver Künste. Bielefeld: Transcript 2018, S. 10-18. Der Titel des vonRies undKracke

herausgegebenen Sammelbandes war auch der Titel der Biennale 2017 in Berlin: On Desire. Über

das Begehren.

380 Ebd., S. 10.

381 Ebd.

382 Ebd.

383 Ebd., S. 11.

384 Ebd.

385 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

der Kino-, Fernseh- und Unterhaltungsindustrie in der Assemblage des Begehrens und

stiften Beziehungen »zu den heterogenen Elementen einer Kultur«.386

Neue Bewegtbilder […] aus dem Medien-Gefüge der Smartphones, der Server und

Online-Plattformen, sind per definitionem Fließobjekte. Mannigfache Ausformungen

haben sie seit Anbeginn dieses Wunschgefüges erfahren, und so wie ein jedes Gefüge

in sich stets konträre Elemente enthält, so auch jenes der neuen Bilder: Sweded Vi-

deos, Instagram-Videos, Meme-Videos demontieren Unentschiedenheit, Ambivalenz

und große Variabilität im Umgang mit ihren Inhalten. Hergestellt im Bewusstsein

ihrer beliebigen Produktion, Vervielfältigung und Transformierbarkeit, ohne proprie-

täre Logik, ist ihre Existenz eine des Zirkulierens, des nicht-kontrollierbaren Fließens,

von einem Smartphone zum nächsten, von einer Netzplattform zur nächsten. Sie flie-

ßen, und in diesen Bewegungen destabilisieren sich ihre Motive wie auch die Identi-

täten ihrer Produzenten, der Sender, der Empfänger.387

In ihrem steten unkontrollierten Fließen und Strömen begriffen, sind die digitalen (Be-

wegt)Bilder der Gegenwart Ausdruck eines »produktiven Begehrens«388, das nicht auf

einen Mangel zurückzuführen ist oder von einer fixierbaren Subjektposition aus hin-

ausströmt, sondern auf einer generativen Dynamik, einer Ontogenese, einem intra-

aktives Werden basiert.

Nachdem ich nun, von einem Deleuze’schen Begehrensbegriff ausgehend, das Dif-

fraktionsereignis der Bild/Betrachtung weiter umrissen habe, wende ichmich abschlie-

ßend einem spezifischen Begehren bei Hito Steyerl zu: einem Begehren nach der Rück-

gewinnung der Materialität (im digitalen Regime), das mir auf meinem Weg der Be-

gegnungen mit unterschiedlichen feministisch orientierten Medienkunstarbeiten für

einen postulierten Neuen Materialismus in der zeitgenössischen feministischen Kunst

(vgl. Kapitel 2.2.4) beinahe als prototypisch erschien.

5.3.4 Von der Rückgewinnung des Materials in

Strike (Hito Steyerl: 2010)

Für die deutsch-japanische Künstlerin, Filmemacherin und Autorin Hito Steyerl ist

die Frage nach dem heutigen Stellenwert digitaler Bewegtbilder und ihren sozialen,

affektiven, politischen wie technologischen Verhältnissen in einer kapitalistischen In-

formations-gesellschaft der Gegenwart in ihren theoretischen wie künstlerischen Aus-

einandersetzungenmaßgeblich. Feministisch, postkolonialistisch und kapitalismuskri-

tisch informiert, fragt Steyerl immer wieder nach gegenwärtigen Konfigurationen des

geteilten, fluiden, digitalen Bildes, seinen Produktions- und Distributionsweisen, die

stets als in politische Machtverhältnisse verstrickt betrachtet werden müssen. In ihren

386 Ebd., S. 18.

387 Ebd.

388 Ebd., S. 18. Mit den digitalen Medien und dem Internet erleben wir laut Ries eine Assemblage des

Begehrens, die »neue Verhältnisse zum Eigentum, zum sozialen Körper, zur Sexualität und Ge-

schlechterfrage und eben auch zur Produktion und Wahrnehmung und Aneignung von Bewegt-

bildern, Musik und Kunst einbringt.« Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 293

vielseitigen ästhetischen Reflexionen und ihrer wiederkehrenden Praxis des Operie-

rens, Sezierens und Öffnens von Bildsujets führt uns Steyerl die digitale Technologie

und ihre Funktionsweisen, Materialitäten und Eigendynamiken vor Augen. Ihr häu-

fig experimentelles Spiel mit der Materialität digitaler Bilder äußert sich in Desktop-

Kadrierungen, fließenden CGI-Synthesen, Chroma-key-Verfahren oder Cinema 4-D In-

terfaces389, wobei sie sich meist in ihren Arbeiten selbst als Akteurin verortet.

Gemeinsam mit dem Centre Pompidou in Paris entwickelte die Kunstsammlung

K21 in Düsseldorf im Jahr 2020 mit der Überblicksausstellung I Will Survive einen

facetten- und umfangreichen wie kaleidoskopischen Rundblick auf das medienkünst-

lerische Schaffen von Hito Steyerl. Ihre zeitlich kürzeste Bewegtbildarbeit, die 28

Sekunden dauernde Einkanal-Videoinstallation Strike (2010), steht räumlich am Anfang

der Ausstellung im K21 und mag aufgrund der Kürze und installativen Schlichtheit

wie eine Randbemerkung wirken, leistet es jedoch, zentrale Aspekte der künstleri-

schen Arbeit Steyerls zu bündeln.390 Die kurze Sequenz wird auf einem digitalen

Flachbildschirm gezeigt, der in der Mitte des Raums an zwei schwarzen freistehen-

den Metallstangen montiert ist. Mit einem prägnanten weißen Schriftzug vor einem

schwarzen Hintergrund wird der Titel der Videoarbeit eingeblendet: ›Strike‹. Er kün-

digt bereits einen Angriff, einen Schlag oder eine Form der Verweigerung von Arbeit an.

Im nächsten Moment sehen wir Steyerl in einer halbtotalen Kameraeinstellung schräg

platziert in einem abgedunkelten Raum mit offenen zerzausten Haaren. Sie richtet

ihren Blick auf einen schwarzen Gegenstand rechts im Bild, der für uns noch unde-

finierbar bleibt. Dann bewegt sich die Künstlerin mit entschlossenem Schritt auf den

Gegenstand zu, bevor dieser sich durch einen Gegenschuss der statischen Kamera zu

erkennen gibt: ein großer, schwarzer Flachbildschirm vor einem schwarzen Vorhang.

Die Ausstellungsbesucher*innen sehen den Bildschirm im Ausstellungsraum, der

ebenso Gegenstand des Videos ist; das Bild wiederholt sich auf einer anderen medialen

Ebene: eine Mise en abyme entsteht, die als Reflexionsfigur für sich verschachtelte,

aufeinander bezogene (Raum)Ebenen und für den ambivalenten Charakter von an-

und abwesenden Räumen fungiert.391

Steyerl positioniert sich vor dem Flachbildschirm und holt zu einem Schlag aus –

mit den klassischen Utensilien von Bildhauer*innen, einem Hammer und einem Mei-

ßel, die sie am unterenmittleren Rand des Bildschirms platziert (siehe Abb. 23). Schlag-

389 Vgl. Sven Seibel. Relationsbilder: Zum Verhältnis von Ethik, Politik und Medienästhetik in den

(post-)kinematografischen Anordnungen von Omer Fast, Harun Farocki, Hito Steyerl und Aer-

nout Mik. Dissertation, Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf (Philosophische Fakultät, Institut

für Kultur und Medien), Düsseldorf 2016, S. 164.

390 Lilian Haberer spricht dem Video ›Strike‹ einen zentralen Stellenwert innerhalb von Hito Steyerls

Arbeit zu: »Als filmische Miniatur hat sie mit der deutlichen Abfolge von Handlung und Reak-

tion, sowie ihre Intervention bereits ein Argument, eine These oder Frage zugespitzt, sowie sie

auch in ihrem Essay auftaucht: Welche künstlerische Aktion zeigt uns die Struktur der Bilder, ent-

hüllt ihre Perspektive? Und wie kann eine dominante Blickstruktur offengelegt werden?« Lilian

Haberer. »Materialschnitte durchs Essay: Hito Steyerls Transversale Praxis«, Vortrag im Rahmen

des Lektüre-Workshops des Graduiertenkollegs Das Dokumentarische. Exzess und Entzug zu Hito

Steyerl, Bochum (online), 14.11.2020.

391 Vgl. Mieke Bal. »Mise en abyme et iconicité«, in: Littérature, 29, 1978, 116-128.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

Abb. 23: Hito Steyerl, Strike 2010

artig, im wahrsten Sinne des Wortes, erscheint ein abstraktes Strukturbild, das an ei-

ne Störung, aber auch an ein buntes, zentralperspektivisches Gebilde, ein sich öffnen-

des Tor, erinnert. Es scheint, als würde durch Steyerl skulpturale Intervention, ihren

Schlag (›Strike‹) der Blick auf ein digitales Dahinter freigelegt – die ›organischen LCD-

Strukturen‹, Blut- und Nervenbahnen des digitalen Mediums. Ihr Akt der tatsächli-

chen und symbolischen Zerstörung erinnert an Angriffe der deutschen Avantgarde-

Künstler*innen der 1960er und 1970er Jahre gegen die Fernsehkiste, die sie mit Nä-

geln bespickten (Günther Uecker) oder in einem Begräbnis unter die Erde (Wolf Vostell)

brachten. Steyerl schreibt sich hier jedoch ganz und gar nicht in eine männlich gepräg-

te Skulptur- und Performance-Tradition der Aggression gegen die ›verdammte Kiste‹

ein. Vielmehr lässt sich ihr Akt als Zitat des männlichen Künstler-Gestus deuten, das

von dort aus eine ›streikende‹ Materie zu Tage bringt. Die Materialität des digitalen

Bildes avanciert hier zum Mittelpunkt der künstlerischen Aktivität und erhebt sich, so

erläutert die Künstlerin, zum ›aufständischen‹ Material: »So this is about revealing the

LCD matrix of the TV screen. The matrix is the base of the image, yet remains invisi-

ble itself unless destroyed. Obviously then, it does not ›work‹ anymore. It is on strike.

This is one reason why the work is called ›Strike‹.«392 Auf der Textebene lassen sich

noch weitere Bedeutungsebenen von ›Strike‹ anschließen. Neben der deutschen Über-

setzung Schlag, wie ihn Steyerl hier vollzieht, bedeutet ›Strike‹ auch Niederlegung und

Verweigerung von Arbeit aus Protest, was durch Steyerls aggressive Geste durchkreuzt

wird. Bereits der schwarze Bildschirm vor dem neuen Strukturbild verweist auf einen

Ruhemodus (Stand-by) oder ein ausgeschaltetes Medium, auf eine Unterbrechung des

Bilderstroms. Demgegenüber erinnert das neue LCD-Bild an zwei andere Qualitäten

392 Hito Steyerl. »Shattered Images and DesiringMatter: A Dialogue between Hito Steyerl and Domi-

tilla Olivieri«, Bettina Papenburg, Marta Zarzycka (Hg.). Carnal Aesthetics: Transgressive Imagery

and Feminist Politics. London u.a.: Tauris 2013, S. 214-225, S. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 295

von Unterbrechung: Zum einen rekurriert es auf eine Zäsur, ein Störbild, einen Bilder-

streik; zum anderen macht es schlicht ein ›zerstörtes‹ Medium kenntlich. Gerade die

Zerstörung des Mediums geschieht hier, so möchte ich argumentieren, um den Preis

der Rückgewinnung der Materialität (des digitalen Bildes). Steyerl selbst schildert die-

ses Unterfangen als paradoxe Umkehrung von vertrauten Verhältnissen:

Usually, the image abstracts from its object and leaves it behind. It empties out the

object and makes it potentially redundant. The image obliterates the object. But,

destroying the image (in this case the TV image) paradoxically brings back the object.

That is, as its image is destroyed, the TV becomes an object again. The TV is redundant

to its material, not representational, existence.393

Gerade also in der (Zer)Störung des technischen Bildes (Rauschen, Verzerren, Auflö-

sung) holt uns seine Materialität wieder ein; die Widerstandskraft (»force of resis-

tance«394 i.O.) der Materialität im Sinne Derridas ereignet sich während diese zerstör-

ten Bilder ihren Inhalt nicht mehr zu repräsentieren vermögen.395 Steyerls Interesse

zielt auf ein Ausloten der dynamischen Verhältnisse von Repräsentation und Affekt in

Bezug auf ästhetische Erfahrungen mit dokumentarischen Formen ab. Seit den 2000er

Jahren kristallisierten sich imUmfeld zirkulierender, dokumentarischer digitaler Bilder

von globalen Krisen in Fernsehbeiträgen, Genrefilmen oder You-Tube-Clips Ästhetiken

heraus, die Echtheitsansprüche, affektive Konfigurationen und Prozesse der Abstrakti-

on (Bildauflösung, Glitcheffekte und gestörte elektronische Signalspuren) in einen Zu-

sammenhang überführen.396 In ihrem Aufsatz »Documentarism as Politics of Truth«,

schreibt Steyerl über ›Momente der Wahrheit‹, die ihr zufolge aus Bildern entstehen, in

ihnen präsent sind oder von ihnen getriggert werden können. Für dieMedienkulturwis-

senschaftlerin Domitilla Olivieri erscheinen die von Steyerl beschriebenen »moments

of truth«397 in dem Moment, in dem solche Bilder oder Objekte verloren waren und

wiedergefunden, verstreut, recycelt, zerstört und virtuell oder materiell zerschlagen

wurden.398 Dokumentarische Bildformen (ob in Genrefilmen, Fernsehbeiträgen oder

sozialen Medien) kommen häufig grobkörnig, verpixelt, zittrig, rauschend daher wobei

sie als dokumentarische Artefakte in ihren abstrahierten Strukturen als ›arme Bilder‹399

393 Ebd., S. 216.

394 Jacques Derrida. »Typewriter Rippon. Limited Link (2)«, Tom Cohen, Barbara Cohen (Hg.). Material

Events: Paul de Man and the Afterlife of Theory. Minneapolis u.a.: University of Minnesota Press

2001, S. 277-360, S. 350.

395 Vgl. die philosophischeMedientheorie von Fritz Heider, die besagt, dass einMedium grundlegend

besser funktioniert, wenn es von sich selbst ablenkt, imGebrauch aufgehen und so unauffällig und

undurchsichtig bleiben kann. Für Heider ist demnach ein »echtes Medium« das, »durch das man

ungehemmt hindurchsieht«. Fritz Heider. Ding und Medium [1926], hg. von Dirk Baecker. Berlin:

Kulturverlag Kadmos 2005, S. 35.

396 Seibel 2016, S. 178f.

397 Hito Steyerl. »Documentarism as Politics of Truth«, übersetzt von Aileen Derieg, in: transversal,

Mai 2003, URL: https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en, Stand: 21.04.2021.

398 Steyerl 2013, S. 221.

399 Eine schlechte Bildqualität ist ein Kennzeichen der Materialbasiertheit des filmischen oder vi-

deografischen Bildes. Bei starker Körnung oder Verpixelung entfaltet sich eine Art Körperlichkeit

des Bildes. Die Auflösung eines Bildes produziert auch kulturelle Bedeutung, nach dem diese Bil-

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en
https://transversal.at/transversal/1003/steyerl/en


296 Diffraktionsereignisse der Gegenwart

affizierend wirken und zum vermeintlichen Echtheitsgaranten avancieren. Angesichts

der Übergangsbereiche von bildlicher Dokumentation und Abstraktion, die Steyerl im-

mer wieder theoretisch und ästhetisch auslotet, kann es also gelingen, Begegnungsmo-

mente von Affekt und Repräsentation in den Blick zu nehmen.

Julia Höner und Kerstin Schankweiler stellen sich die Frage, warum aktuell Künst-

ler*innen vermehrt mit ephemeren Momentaufnahmen aus anonymen Quellen arbei-

ten, die von geringer technischer Qualität sind und deren visuelles Rauschen dieMotive

mitunter mehr verhüllt, als dass es Ereignisse sichtbar macht (vgl. bspw. auch die Ver-

wendung ›armer Bilder‹ inThe Rooms (2014) von Maria Petschnig oder Graft and Ash for a

Three MonitorWorkstation (2016) von Sondra Perry in dieser Arbeit).400 Eine Begründung

finden die Autorinnen in der Tatsache, dass »online zirkulierende Bilder nicht bloß Er-

eignisse transportieren, sondern eben das relationale Gefüge zwischen Menschen und

Bildern«.401 Doch von welcher Art von Gefüge ist die Rede, wenn es um ein Dazwischen

von Menschen und Bildern geht? Und wer transportiert was wohin? Was bei Höner

und Schankweiler unbeantwortet und abstrakt bleibt, hat dieses Kapitel 5.3 konkreti-

siert und mit Blick auf Bewegtbilder im Kontext zeitgenössischer Medienkunst dar-

gelegt. Bilder sind Transportmittel des ontogenetischen Begehrens (vgl. Kapitel 5.3.3),

welche sich in einem Gefüge der Assemblage bewegen. Der Entfaltungsraum dieser As-

semblage ist ein Dazwischen von künstlerischer Arbeit und betrachtendem Subjekt402,

worin sich Affekte, Energien, Empfindungen, Erinnerungen, Semantiken und Diskur-

se begegnen; ein generativer und ausweitender Raum, in dem sich das Diffraktions-

ereignis ereignet (vgl. Kapitel 5.3.2). Dadurch erweist sich das Bild als ein ›Mehr-als-

Repräsentation‹, als ein affizierendes Ereignis-im-Werden, das nie als abgeschlossen und

fixierbar zu fassen ist und mit einem Verlust eines distanzierenden Ortes der Beobach-

tung einhergeht. Eine solche Konfiguration von (digitalem Bewegt)Bild begegnet uns

nicht nur in den künstlerischen Arbeiten vonHito Steyerl, sondern auch in den in dieser

Arbeit exemplarisch analysierten feministischen Medienkunstarbeiten auf ganz unter-

schiedliche Art undWeise undmit unterschiedlicher Intensität und Deutlichkeit.Wenn

in diesem Kapitel eine gewisse Eigenaktivität bzw. Eigendynamik des Bildes behauptet

der klassifiziert und eingeordnet werden. In »Dense of the Poor Image« stellt Hito Steyerl fest,

»[t]he contemporary hierarchy of images is not only based on sharpness, but also by primarly on

resolution.« (2009, n.p.). Digitale Technologien und ihre Möglichkeiten, Bilder hoch- oder herun-

terzuladen, zu teilen, zu bearbeiten oder neu zu formatieren, haben die Zirkulation sogenannter

›armer Bilder‹, wie Steyerl sie nennt, im digitalen Raum enorm gesteigert. Jenes arme Bild be-

sitzt nach Steyerl einen ambivalenten Status. Einerseits integriert sich das arme Bild perfekt in

einen Informationskapitalismus, »thriving on compressed attention spans, on impression rather

than contemplation, on previews rather than screenings« (n.p.). Anderseits untergräbt es »the fe-

tish value of high resolution« (n.p.). Dabei finden neue audiovisuelle Ökonomien Einzug in den

digitalen Raum, die eine erhöhte Teilnahme von Medienproduzent*innen und -rezipient*innen

ermöglichen. Hito Steyerl. »Dense of the Poor Image«, in: e-flux Journal, 10, November 2009, URL:

https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/, Stand: 21.04.2021.

400 JuliaHöner, Kerstin Schankweiler.AffectMe: SocialMedia Images in Art, hg. von Forensic Architecture

Körperschaft. Leipzig: Spector Books OHG 2017, S. 12-49, S. 19.

401 Ebd.

402 Bild und Betrachter*in sind dabei stets Teil dieser Assemblage und niemals in einem Außen zu

verorten.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/
https://www.e-flux.com/journal/10/61362/in-defense-of-the-poor-image/


REPRÄSENTATION/AFFEKT, SUBJEKT/OBJEKT 297

wurde, dann nicht, um eine ontologische Eigenschaft des Bildes zu beschreiben. Jene

Eigendynamik entsteht vielmehr im Prozess radikaler Relationalität, in der Assemblage

des Begehrens, womit sich der Blick von einer fixierbaren Entität Bild zu einem intra-

aktiven Werden in der Bild/Betrachtung verschiebt.

Im Kontext der bildtheoretischen Auffassungen von Bildern als Akteur*en gilt der

bereits herangezogene Kunsthistoriker William J. T. Mitchell (vgl. Kapitel 5.3) als zen-

trale Figur im akademischen Feld. So fragt er bereits Mitte der 1990er Jahre provokant

danach, was Bilder eigentlich wollen (»What do pictures really want?« i.O.), und ver-

weist dabei auf eine kritische Weise auf das Begehren von Bildern selbst. Er plädiert

im Zuge dessen für eine Verfeinerung und Verkomplizierung der Frage nach der Wir-

kungsmacht von Bildern und schlägt ein subalternes Bildmodell vor. Letzteres eröffnet

uns laut Mitchell »die eigentliche Dialektik von Macht und Begehren, der unsere Bezie-

hungen zu Bildern unterliegen«.403 Anstatt einer Umkehrung der Machtverhältnisse –

vom machtvollen Bild hin zum ›ohnmächtigen‹ Bild wie bei Mitchell – und damit einer

erneuten Bekräftigung einer linear strukturierten, psychoanalytischen Vorstellung von

Begehren, scheint mir jedoch das in dieser Arbeit wiederkehrende diffraktive Mantra

des nicht-hierarchischen ›Sowohl-als-auch‹, das in diesem Kapitel mit Benjamin, De-

leuze, Bal und Steyerl versucht wurde zu adressieren, gewinnbringender für ein Bild-

modell zu sein. Lohnender erscheint es mir dahingehend, als dass mein vorgeschlage-

nes Konzept des Diffraktionsereignisses zwischen Bild und Betrachter*in keine Ent-

scheidung zwischen ›bottom up‹- oder ›top down‹-Modell bezüglich der Bildermacht-

Frage verlangt. Vielmehr nimmt das Diffraktionsereignis ›materiell-semiotische Erzeu-

gungsknoten‹ (Haraway) in der Assemblage des Begehrens (Deleuze) in denen Bilder

strömen – affizieren und repräsentieren –, in den Blick. In dieser Konstellation sind

sowohl das Bild als auch der sinnlich ergriffene, situierte Betrachter*innen-Körper kei-

ne distinkten Entitäten, sondern unabgeschlossene, relationale Komponenten imWer-

den. Durch die Verlagerung von einem Sprechen über Bilder hin zu einem Sprechen ›auf

Augenhöhe‹ mit und Tätig-Sein von Bildern, gelingt es, Bilder als komplexe soziale Bezü-

ge zu verstehen, welche aus unterschiedlichen imaginären, körperlichen und affektiven

Bewegungen und semiotischen und diskursiven Verknüpfungen erwachsen.

403 William J. T. Mitchell. »Was will das Bild?«, Ders. (Hg.).Das Leben der Bilder: Eine Theorie der visuellen

Kultur.München: Beck 2008, S. 46-77, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461310-005 - am 14.02.2026, 10:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461310-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

