5 Bewahrung und Transformation
religioser Praktiken als Copingmechanismen

Nachdem im Vergangenen geklirt worden ist, was religiéses Coping ist, wo-
durch es bedingt und wozu es angewandt wird, stellt sich nun die Frage, wie
sich Copingprozesse gestalten und welche dahinterstehenden Mechanismen
relevant dafiir sein konnen. Dabei orientiert sich die Analyse an den von Par-
gament (1997) vorgeschlagenen Kategorien der Bewahrung und Transformati-
on,' die im Folgenden kurz eingefithrt werden, bevor anschliessend niher auf
die verschiedenen Formen religioser und nichtreligiéser Copingprozesse ein-
gegangen wird, die sich bei den Interviewpartnerinnen vorfinden lassen.

5.1 Funktionale Mechanismen hinter Copingprozessen

Wiahrend die von den befragten Akteurinnen gewihlten religiésen Copingakti-
vititen zuvor im Rahmen zweier Strategien mit unterschiedlichen Zielsetzun-
gen dargestellt wurden, stehen im Folgenden die funktionalen Mechanismen,
die hinter Copingprozessen stehen, wie auch deren Konsequenzen im Fokus.

1 Diese Studie orientiert sich lediglich an den von Pargament (1997) vorgeschlagenen
Mechanismen der Bewahrung und Transformation. Seine weiterfiihrenden Differen-
zierungen (Preservation, Reconstrucion, Re-Valuation und Re-Creation) dienten der Analy-
se zundchst als Orientierungshilfe, erwiesen sich jedoch letztlich als ungeeignete Ka-
tegorien, um das vorliegende Datenmaterial zu verarbeiten. Problematisch war dabei
insbesondere, dass Pargaments Differenzierung einen grossen Interpretationsspiel-
raum zuldsst und damit eine eindeutige Zuordnung der Fille verunméglichte. Inso-
fern stellen die vier in diesem Kapitel dargestellten Copingformen das Ergebnis einer
eigenen Kategorienbildung dar. Sie erlauben nicht nur eine bessere Ein- und Abgren-
zung der unterschiedlichen Handlungsstrategien, sondern bilden zugleich auch einen
geeigneten Rahmen zur Prasentation der Untersuchungsergebnisse.

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Pargament (1997: 108-110) benennt zwei grundlegende Mechanismen, die de-
ren Verlauf steuern: zum einen die Bewahrung und zum anderen die Transfor-
mation von Sinnhaftigkeit, die quasi als iibergeordnete Kraft und Antrieb fiir
Copingprozesse dient. Welcher der beiden Mechanismen in einem Copingpro-
zess zum Tragen kommyt, ist gemiss den Autoren weniger das Resultat einer
bewussten Entscheidung als die Folge eines psychologischen Automatismus,
der das Verhalten eines Individuums reguliert. Da Pargament nicht weiter de-
finiert, was konkret unter einem funktionalen Mechanismus zu verstehen ist,
kann angesichts dieses technisch anmutenden Begriffes leicht der Eindruck
entstehen, dass die untersuchten Personen nicht als handelnde Subjekte, son-
dern als passive Objekte betrachtet werden. Dass diese von den besagten Me-
chanismen gesteuert werden, ohne Copingprozesse aktiv mitgestalten zu kon-
nen, entspricht jedoch nicht dem dieser Studie zugrunde liegenden Verstind-
nis von Coping. Vielmehr wird davon ausgegangen, dass dieses willentlich be-
einflusst werden kann — wie dies letztlich auch durch die Untersuchungser-
gebnisse gestiitzt wird. So zeigt sich etwa, dass die Wahl wie auch die Uber-
ginge von bewahrenden zu transformativen Formen des Coping immer wieder
von neuen, bewussten wie auch unbewussten Entscheidungen abhingig sind.
Gesteuert werden diese durch verschiedene kulturelle, situative und personli-
che Faktoren, wobei nicht zuletzt die Persénlichkeitsstruktur der untersuch-
ten Akteurinnen relevant ist, die sich aus biografischen Erfahrungen, aktuel-
len Lebensumstinden wie auch der psychologischen Pridisposition formiert
(Murken et al. 2004: 304). Wie in Kapitel 3 ersichtlich wurde, begiinstigen die-
se je nachdem auch die Wahl von religiosen oder nichtreligiosen Copingstra-
tegien.

Insbesondere unter psychisch-emotionalem Stress setzt dabei in der Re-
gel zuerst der Mechanismus der Bewahrung ein. Er zielt darauf ab, bedrohte
und schiitzenswerte Giiter und Verhaltensweisen zu erhalten oder im Falle ei-
nes Verlustes wieder aufzubauen. Religion, so der Soziologe Peter L. Berger, ist
dabei in erster Linie ein Mittel, den sozialen und psychologischen Status quo
zu erhalten:

When crisis threaten the everyday taken-for-granted routine for the individ-
ual and there looms the ecstatic possibility of confronting directly his own

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

existence, society provides the rituals by which he is gently led back into the
»okay world<?

Dass Religion gerade in Krisenzeiten dazu dienen kann, die personliche Stabi-
litit aufrechtzuerhalten oder wiederaufzubauen, konnte am Beispiel der un-
tersuchten Thailinderinnen bereits im Kontext ihrer psychosozialen Motiva-
tionen fiir religiose Praktiken aufgezeigt werden (siehe Kapitel 4.2, S. 258). In
einigen Fillen geniigte es den Interviewpartnerinnen jedoch nicht, bestimm-
te religigse Verhaltensweisen zu bewahren. Sie mussten — auch im religiésen
Sinne — neue Wege finden, um ihre Stabilitit zuriickzugewinnen. Pargament
(1997) hilt dazu fest:

There are times when dreams must be deferred or when dreams must come
to an end. Some events throw up barriers that make it impossible to realize
a dream. Others point to the foolishness of the ends we have sought. Some
experiences open up the possibility of new values that make others pale by
comparison. Still others shatter the things we cherish most. These are the
time when the purpose of life is called into question. (Ebd.: 234)

Angesichts existenzieller Erfahrungen, die eine Umorientierung erfordern,
setzt gemiss Pargament (1997: 234—235) der Mechanismus der Transformati-
on ein, der eine Um- oder Neudeutung von Sinn beinhaltet. Dieser Prozess
verliuft in einem Spannungsfeld zwischen dem Erfordernis nach Verande-
rung und dem Versuch, die Kontinuitit der eigenen Lebensweise so weit als
moglich zu erhalten.

Das Ziel der folgenden Ausfithrungen ist, den Einfluss dieser beiden Me-
chanismen auf die Copingprozesse der befragten Thailinderinnen darzustel-
len, die als Reaktion auf dussere Schwierigkeiten und psychisch-emotionale
Belastungen zu verstehen sind. Diese umfassen sowohl durch die Migration
bedingte und mit der spezifischen Lebenssituation von thailindischen Hei-
ratsmigrantinnen in der Schweiz einhergehende Alltagsprobleme als auch
Sinnkrisen aufgrund besonderer Lebensereignisse wie Todesfille, Schei-
dungen oder Trennungen. Neben der Frage, welche Formen religiéser und
nichtreligiéser Copingprozesse sich aus den Mechanismen der Bewahrung
und Transformation ergeben, ging es bei der Analyse nicht zuletzt auch um

2 Berger P L. (1961). The precarious vision. Garden City, NY, 121—122, zitiert in Pargament
1997: 200.

14.02.2026, 16:59:48.

273


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

deren Auswirkungen und Konsequenzen, die, wie die Betrachtung einzelner
Fille zeigt, sowohl funktional wie auch dysfunktional ausfallen kénnen.

5.2 Formen religioser und nichtreligioser Copingprozesse

Durch die Analyse des Datenmaterials lassen sich insgesamt vier religiése und
nichtreligiose Copingprozesse rekonstruieren, die durch den Mechanismus
der Bewahrung oder der Transformation gestaltet werden. In die Kategorie
des bewahrenden Coping fallen die Aufrechterhaltung ethnisch-religicser Be-
ziige sowie die Fortfithrung alternativer Strategien ausserhalb des ethnisch-
religiésen Kontextes, wihrend sich die Umdeutung religiéser Glaubensvor-
stellungen und Handlungspraktiken und die Distanzierung von organisierten
Formen der Religionspraxis im Bereich des transformativen Coping verorten
lassen. Wie bereits ersichtlich wird, unterscheiden sich die verschiedenen
Prozesse insbesondere im Hinblick auf die Rolle und Bedeutung, die der
religiésen Tradition jeweils zukommt. Diesbeziiglich lisst sich bei einigen
Akteurinnen feststellen, dass sich ihre zunichst offenen, kritischen oder ab-
lehnenden Haltungen gegeniiber religiosen Glaubensvorstellungen, Praktiken
und Institutionen im Rahmen ihrer Copingprozesse in die kontrire Richtung
verschoben haben. In einigen Fillen hat sich dabei auch die religiose Schwer-
punktsetzung verandert, wobei sich die Priferenzen hiufig von apotropdisch
und kammisch motivierten Praktiken hin zu nibbanisch motivierten Formen
der Religionspraxis verlagern. Damit werden fiir einige Thailinderinnen auch
thai-buddhistische Erneuerungsbewegungen attraktiv.

Weiter wurde deutlich, dass die allgemeine Lebenszufriedenheit in der
Schweiz einen nicht unwesentlichen Einfluss darauf ausiibt, ob und inwiefern
die Interviewpartnerinnen religioses Coping als erfolgversprechend betrach-
ten. Analog zur Analyse in Teil 111, Kapitel 3 (S. 161), lassen sich die befragten
Thailinderinnen in zwei idealtypische Kategorien einteilen: Auf der einen
Seite befinden sich Frauen mit der Tendenz, ihre Heiratsmigration als Chance
dafiir zu betrachten, sich von den sozialen, 6konomischen und kulturellen
Zwingen ihres fritheren Lebens in Thailand zu befreien und nach der Umset-
zung ihres eigenen Lebensentwurfs zu streben. Im Fokus ihres Alltags in der
Schweiz liegt nicht die Existenzsicherung, sondern der Wunsch nach Selbst-
verwirklichung und Optimierung der eigenen Personlichkeit. Wihrend diese
Frauen auch im religiésen Sinne eher bereit dazu sind, Traditionen kritisch
zu hinterfragen oder gar mit ihnen zu brechen und neue Wege zu gehen,

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

ist es fiir Frauen aus der zweiten Kategorie andererseits naheliegender, sich
weiterhin auf altbekanntem Terrain zu bewegen. Diese haben die Tendenz
dazu, ihre Migration negativ zu bewerten, da sie das damit bezweckte Ziel
der materiellen Absicherung noch nicht oder erst nach ihrer Remigration
nach Thailand als erreicht betrachten. Im Fokus ihres Alltags liegt daher nach
wie vor die Absicherung ihrer Zukunft, die stets mit der Hoffnung auf eine
baldige Riickkehr ins Herkunftsland verbunden ist. Bis dahin spielt die Auf-
rechterhaltung von ethnisch-religiosen Beziigen nicht nur eine wichtige Rolle
fiir den Erhalt ihrer Zukunftsperspektiven, sondern auch fir die praktische
Bewiltigung des Alltags in der Schweiz.

Abbildung 4: Formen religioser und nichtreligioser Copingprozesse und ihve zentralen

Differenzierungsmerkmale

2
/ g_ 7
/' Aufrechterhaltung ethnisch-religidser (@] Fortfiihrung alternativer Strategien
Beziige 3 ausserhalb des ethnisch-religiosen
*Bewahrung heimatlicher Beziige 'g Kontextes
e Traditionalistischer Buddhismus und Gber den [ *Bewahrung der eigenen Unabhéngigkeit
religiosen Kontext hinausreichende «Thainess» ﬁ *Integrationin die Residenzgesellschaft
*Wat als Ort der Andacht und sozialer = *Ablehnende Haltung gegentiiber der kulturell-
Treffpunkt 3 religiosen Tradition Thailands: Distanzierung
*Fokus auf kammisch und apotropdisch von religiosen Praktiken und ethnischer Kolonie
motivierte religiose Praktiken *Wunsch nach der Verwirklichungeines eigenen
*Wunsch nach einem besseren Leben und einer Lebensentwurfs als zentraler Antrieb; Riickkehr
Remigration nach Thailand nach Thailand nicht erwiinscht
religiés nicht primar religios
Umdeutungreligiser Di ierung von organisierten Formen
Glaubensvorstellungen und der Religionspraxis
Handlungspraktiken A *Ablehnende Haltung gegeniiber Tempeln und
pretationvon Glaub, tellungen o Monchen
und Handlungspraktiken innerhalb thai- 2 *Religiose Individualisierung und Pluralisierung
buddhistischer Erneuerung gungen O | eVerschiebung der Religionspraxis vom Wat in
sModernistischer Buddhismus und Ablehnung § den privaten Raum
von kulturell-traditionellen Elementen in der o «Hohe Motivation fir soziales Engagementim
religiosen Praxis - sikularen Bereich
sFokus auf nibbanischmotivierte religiose 8 *Wunsch nach autonomer Religiositat und/oder
Praktiken (¢ einer Verbesserungder Welt
*Wunsch nach Optimierung der eigenen .8 \
.Personlichkeit / 5
& @ - =

14.02.2026, 16:59:48.

275


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Dieser Uberblick zeigt bereits einige der Richtungen auf, in welche sich
die verschiedenen Formen religioser und nichtreligioser Copingprozesse ent-
wickeln kénnen. Im Folgenden werden diese im Hinblick auf die Mechanis-
men der Bewahrung und Transformation systematisiert und anhand des Un-
tersuchungsmaterials illustriert dargestellt. Vorab dient die Abbildung 4 auf
S. 275 als Orientierung; sie stellt die vier Copingprozesse und deren zentra-
le Differenzierungsmerkmale im Kontinuum dar. Die verschiedenen Formen
des Coping sind als unterschiedliche Cluster zu verstehen, denen sich entspre-
chende Fille im Sample zuordnen lassen. Von Clustern wird gesprochen, da
innerhalb der verschiedenen Gruppierungen bestimmte Problemlésungsstra-
tegien und Verhaltensweisen gehiuft auftreten, die Uberginge zwischen ih-
nen jedoch fliessend bleiben und sie damit nicht trennscharf voneinander ab-
zugrenzen sind. Wie sich bei der Analyse der einzelnen Fille zudem zeigt, kann
sich die Zugehorigkeit zu einem bestimmten Cluster im Verlauf des Coping ver-
indern, wobei oftmals gerade die Ubertritte in andere Cluster charakteristisch
fir den Verlauf von Prozessen zur Bewiltigung von Problemen sind.

5.2.1  Bewahrendes Coping

In die Kategorie des bewahrenden Coping fallen simtliche Handlungsorientie-
rungen, die den befragten Thailinderinnen dazu dienen, trotz verinderter
Lebensumstinde eine Kontinuitit ihrer Einstellungen und Verhaltensweisen
aufrechtzuerhalten. Dabei lassen sich mit der Aufrechterhaltung von ethnisch-re-
ligiosen Beziigen und der Fortfiihrung alternativer Strategien ausserhalb des ethnisch-
religiosen Kontextes zwei unterschiedliche Formen des Coping identifizieren, die
im Folgenden niher dargestellt werden.

5.2.1.1 Aufrechterhaltung ethnisch-religioser Beziige

Die Aufrechterhaltung von ethnisch-religiésen Beziigen ist eine der beiden
Copingformen, die durch den Mechanismus der Bewahrung gesteuert werden
und als Reaktion auf verinderte Lebensumstinde oder psychisch-emotionale
Belastungen betrachtet werden kénnen. Charakeeristisch fiir Thailinderinnen
aus dem Sample, die vorwiegend diese Form des Coping pflegen, ist, dass sie
gemiss ihren Schilderungen bereits vor ihrer Migration in einen religiésen
Kontext involviert waren, sich selbst als mehr oder weniger religios bezeichnen
und besonders stark itber Heimweh, Einsambkeitsgefithle und gesellschaftliche
Isolation klagen. Auf ihrer Suche nach Trost, Zugehorigkeit und Teilhabe ist
das Wat als zentrales Strukturelement der ethnischen Kolonie besonders wichtig

14.02.2026, 16:59:48.



https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

(siehe dazu Kapitel 4.2.1, S. 259), wobei das Wat Srinagarindravararam ihre
zentrale Anlaufstelle darstellt.

Der schweizweit bekannte Thai-Tempel in Gretzenbach ist nicht nur der
wichtigste Ort thai-buddhistischer Andacht, sondern auch Schauplatz ge-
lebter, tiber den religiésen Kontext hinausreichender Thai-Kultur (siehe dazu
Teil IV, Kapitel 3.3.1, S. 183). Als Ableger des koniglichen Marmortempels in
Bangkok reprisentiert es — zumindest offiziell — eher den thailindischen
Staatsbuddhismus als den im Isaan praktizierten Dorfbuddhismus, mit
welchem die grosse Mehrheit der Thai-Frauen in der Schweiz aus ihrer Her-
kunftsregion vertraut ist. »Was ich mache im Tempel, ist gleich wie ich wohne
in Bangkok« (1A/1202), sagt Ying, die urspriinglich ebenfalls aus dem Nordos-
ten Thailands stammt. Nichtsdestotrotz ist es kaum als Zufall zu betrachten,
dass in der Ordinationshalle (Thai Ubosoth) auch farbige Wandmalereien zu
finden sind, welche die Tai-Lao-Tradition des Isaan widerspiegeln. Hervorzu-
heben ist hierbei eine Abbildung der karnevalsartigen Umziige an Bun Bang
Fai, einem typischen Dorffest aus vorbuddhistischer Zeit, das fir die ethno-
regionale Identitit der dortigen Landbevolkerung von grosser Bedeutung ist
(Hutter 2019: 7-8). Wie die Mehrheit der Tempelbesucherinnen stammt auch
der Abt des Klosters aus dem Isaan. Obwohl er den Traditionen des Isaan-
Buddhismus kritisch gegeniibersteht, ist er sich bewusst, dass diese fiir viele
hier lebende Thais wichtig sind und daher auch in einem dem Kénigshaus
nahestehenden Tempel in der Schweiz Platz finden miissen (Beobachtungs-
und Gesprichsprotokoll vom 30.6.2019). Insofern werden in Gretzenbach
religiGse Feste stets mit Isaan-Folklore umrahmt, wobei neben fiir die Region
typischen Speisen, Tanzdarbietungen und Musik auch volksreligiése Kult-
praktiken wie Handlesen, Wahrsagen und gruuad naam, das zuvor bereits
beschriebene Ritual zur Abwehr von Unheil, vorzufinden sind. Wie Noi meint,
wird die Wirksamkeit dieser Praktiken von vielen Thais aus dem Isaan als
Selbstverstandlichkeit betrachtet: »So sind die Leute im Isaan, sie glauben so
Sachen« (3C/121).

Diese apotropdisch und kammisch motivierten Praktiken, die stets mit
Ritualen zum Verdiensterwerb einhergehen und somit auch durch das Ab-
hingigkeitsverhiltnis zwischen Ménchen und Laien gekennzeichnet sind,
bilden gemiss Baumann (2002: 57) den Hauptbestandteil des auf den Tempel
fokussierten Buddhismus ethnischer Asiat:innen. Die Pflege dieses tradi-
tionalistischen Buddhismus (ebd.: 54), zu welchem auch der Dorfbuddhismus
im Nordosten Thailands zahlt, macht das Wat in Gretzenbach fiir einige der
befragten Thailinderinnen nicht nur zum wichtigsten Ort ihrer religidsen

14.02.2026, 16:59:48.

271


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Praxis, sondern auch zu einer Briicke zu ihrer zuriickgelassenen Heimat. Wie
sich im Sample zeigt — und auch durch die Befunde anderer Studien bestatigt
wird —, kann Letzteres dazu fithren, dass sich Migrant:innen in der Fremde
verstirkt mit religiosen Inhalten auseinandersetzen und im Allgemeinen ein
gesteigertes Interesse an den kulturellen Brauchen ihres Herkunftslandes
entwickeln (Baumann 2006: 13—14). Das von einigen Akteurinnen gedusserte
Bediirfnis nach Heimatgefithl wird in Gretzenbach durch ein breites Angebot
an kulturellen Aktivititen, wie etwa traditionellem Tanz, Musik und Kunst-
handwerk, aber auch entsprechenden Auffithrungen und Ausstellungen an
religiésen Veranstaltungen, bedient. Besonders zelebriert wird dabei auch die
Esskultur, wobei nicht nur der Verkauf von Speisen aus dem Isaan, sondern
auch die Marktstinde mit asiatischen Importwaren grosse Beliebtheit bei den
befragten Thailinderinnen finden. Thai-Food-Festivals wie auch das grosse
Jahresfest des Tempels, das als solches vermarktet wird, itben daher auf viele
der Migrantinnen eine besondere Anziehung aus. »Es gibt die Menii, die
kannst du nicht allein kochen, weil mithsam. Besser kaufen 10 Franken, 15
Franken. Wie Reis, Mango, Klebreis. Ja, das ist fein. Nein, ich gerne Thai-Fest«
(7A/1104-1105), sagt etwa Som, die jeweils fir das Jahresfest kocht und ihr Es-
sen an einem der Stinde verkauft, um Spenden fiir das Wat zu generieren. Im
Kontext der Bewahrung von heimatlichen Beziigen ebenfalls hervorzuheben
ist die buddhistische Sonntagsschule, die sich an Kinder aus thailindisch-
schweizerischen Ehen richtet. Dabei geht es nicht nur um die Vermittlung
der buddhistischen Lehre, sondern auch um das Erlernen der thailindischen
Sprache, das vielen Thailinderinnen ein besonderes Anliegen ist. »Ich will,
dass [mein Kind] Thailindisch lesen, schreiben lernen« (1B/1194), sagt Ying
tiber die Motivation, ihren Sohn jeden Sonntag in den Thai-Tempel zu fahren.

Durch diese Angebote reprisentiert das Wat in Gretzenbach eine »Thai-
ness«, die iiber den religiésen Kontext hinausreicht und somit auch fir die
Schweizer Eheminner von Thai-Frauen interessant ist. Obwohl die religiésen
Veranstaltungen nicht auf sie ausgerichtet sind, stellt das Wat fiir einige von
ihnen ein beliebtes Ausflugsziel dar. Hier konnen sie nicht nur die von ihnen
gewiinschte thailindische Exotik erleben, sondern auch den Austausch mit
Gleichgesinnten pflegen, die ebenfalls mit einer Thailinderin verheiratet sind.
»Jadu, esist ganz ein anderes Leben dort. Es ist wie ein anderes Land im Land.
Fir mich ist es toll, weil ich habe die Thai gerne und die Frohlichkeit und die
Freundlichkeit« (9A/659-660), sagt Walter itber das Wat. Sein Wunsch, sich
dort zu vernetzen, war zu Beginn vor allem mit dem Ziel verbunden, sich iiber

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

das Leben in Thailand zu informieren. Im Paarinterview erzihlt er iiber die in
Gretzenbach gekniipften Kontakte und seine Auswanderungspline:

Walter: Am Anfang habe ich den Kontakt vor allem gesucht, ich bin ehrlich,
ich habe den Kontakt gesucht, weil ich Informationen sammeln wollte. Aber
es ist meistens nicht viel da.

Interviewerin: Wie meinst du, Informationen sammeln?

Walter: Einfach Leben in Thailand, Haus kaufen, Land kaufen.. Umgang,
Zeug und Sachen. Aber innerhalb kiirzester Zeit haben die Leute mich ge-
fragt, weil viele Leute machen sich einfach nicht schlau. Ich meine es gibt
Leute, die leben dort unten, Schweizer, und haben keine Krankenkasse. Das
musst du dir vorstellen, wenn da einer etwas hat...

Pui: Viele gehen einfach blind, ohne zu planen. Sie lesen nicht...

Walter: Fiir mich ist klar, wenn ich in ein fremdes Land gehe, dann muss
ich die Sprache konnen, sonst werde ich an jedem Ecken iiber den Tisch
gezogen. Und ich brauche dort eine Krankenkasse, muss dort ein Bankkonto
haben, ich muss dort leben dort. Das ist fiir mich alles klar. Und wir haben
Sachen, wir haben eigentlich alles weit im Voraus organisiert. Weil, wir
wollen nach Thailand und dortbleiben. (9A/1112-1128)

Walter und Pui sind kurz davor, den Traum von einer Zukunft in Thailand,
wie ihn viele Paare hegen, zu verwirklichen. Eine Riickwanderung in ihr Her-
kunftsland stellt gerade fiir die Frauen oft die Erfullung eines Wunsches dar,
den sie bereits zu Beginn ihrer Heiratsmigration verfolgten. Dementspre-
chend betrachten sie ihr Leben in der Schweiz oft nur als voriibergehende
Phase ihrer Biografie, die ihnen dazu verhilft, ihre Zukunft in Thailand abzu-
sichern. Insofern ist es nicht nur fiir sie selbst sinnvoll, heimatliche Beziige
im transnationalen Raum zu pflegen. Ebenso liegt es auch in ihrem Interesse,
dass sich ihre Ehepartner ein Netzwerk aufbauen kénnen, in welchem sie sich
iber Zukunftspline austauschen und von den Erfahrungen anderer profitie-
ren konnen. Dabei scheint eine Riickkehr nach Thailand gerade an grésseren
Anlissen im Wat besonders greifbar: Neben den Berichten von Paaren, die
bereits zur Hilfte in Thailand leben, besteht auch die Méglichkeit, sich an
Stinden von in Thailand titigen Immobilien- und Bauunternehmern beraten
zu lassen. Nicht zuletzt berichteten einige Informantinnen auch davon, dass
ihnen an solchen Festen immer wieder unter der Hand Grundstiicke oder
Hiuser zum Kauf angeboten worden seien.

Angesichts der unbefriedigenden Lebenssituationen, die von einigen
Interviewpartnerinnen geschildert werden, bilden sowohl die Perspektive

14.02.2026, 16:59:48.

279


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

auf eine Zukunft in Thailand als auch das im Wat erfahrbare Heimatgefiihl
entscheidende Faktoren fiir ihr Wohlbefinden und die Bewiltigung ihres
Alltags in der Schweiz. Wihrend dieser Riickhalt fiir einige Migrantinnen ins-
besondere in der ersten Zeit nach ihrer Ankunft in der Schweiz wichtig war,
bewegen sich andere auch Jahre nach ihrer Migration ausschliesslich inner-
halb dieser Sphire der ethnischen Kolonie. Dabei stellt sich die Frage, inwiefern
die Bewahrung von tiber den religiésen Kontext hinausreichenden heimatli-
chen Beziigen nicht nur eine Erleichterung, sondern auch ein Hindernis dabei
darstellen kann, Chancen zur Verbesserung der jetzigen Lebenssituation zu
ergreifen und sich um eine Integration in die Residenzgesellschaft zu bemii-
hen. Dass Letzteres nicht das Ziel von Migrantinnen darstellt, die den Wunsch
nach einer baldigen Riickkehr in ihr Herkunftsland hegen, scheint nahelie-
gend. Fiir sie stellt die ethnische Kolonie einen relativ effizienten und bequemen
Weg der Alltagsbewiltigung dar, ohne dabei in integrative Massnahmen, wie
etwa den Spracherwerb, investieren zu miissen. Gleichzeitig zeigt sich im
Sample jedoch auch, dass sich die oft gedusserten Gefiihle von Einsamkeit
und Isolation durch diese Form des Coping nicht vollstindig lindern lassen.
Der Soziologe Hartmut Esser (1986: 106—117) kritisiert insofern, dass die eth-
nische Kolonie zu einer Abkapselung von Migrant:innen fithrt und damit auch
deren Integration in die Residenzgesellschaft gefihrdet. Dementsprechend
bezeichnet er ethnische Kolonien als »Mobilititsfallen«, die zur Institutiona-
lisierung von ethnischen Unterschieden fithren und zu einer Stabilisierung
der gesellschaftlichen Schichtung beitragen, da Migrant:innen ausserhalb des
ethnischen Kontextes kaum Aufstiegschancen haben. Dass diese Situation
als unbefriedigend empfunden wird, l4sst sich in einigen Fillen feststellen,
wobei der ethnisch-religise Kontext dazu beitragen diirfte, dass diese Frauen
in fiir sie nicht zufriedenstellenden Lebenssituationen verbleiben. Ihre Co-
pingbemiithungen tragen dabei zwar zur Stressreduktion bei, scheinen aber
gleichzeitig den zur Verinderung notwendigen Antrieb zu lihmen. Dies zeigt
sich insbesondere im Kontrast zu den befragten Akteurinnen, die angesichts
veranderter Lebensumstinde neue Verhaltensweisen entwickelt haben und
sich somit nicht oder nicht ausschliesslich auf die ethnische Kolonie stiitzen.

5.2.1.2 Fortfiihrung alternativer Strategien

ausserhalb des ethnisch-religiosen Kontextes
Alternativ und teilweise auch erginzend zum zuvor beschriebenen Coping im
ethnisch-religiosen Kontext lisst sich im Datenmaterial mit der Fortfithrung
alternativer Strategien auch eine zweite Form des bewahrenden Coping eruie-

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

ren, in welcher trotz verinderter Lebensumstinde eine Kontinuitit der Per-
sonlichkeit bewahrt wird — jedoch ohne dass dabei die religiése Tradition eine
besondere Rolle spielt. Gewihlt wird sie vor allem von Frauen, die sich nicht
als religios bezeichnen und iiber eine kritische oder gar ablehnende Haltung
gegeniiber thai-buddhistischen Glaubensvorstellungen und Handlungsprak-
tiken verfiigen. Thre Suche nach Trost, Zugehérigkeit und gesellschaftlicher
Teilhabe fithrt sie daher weniger in die ethnische Kolonie als in die Mehrheitsge-
sellschaft, in welche sie sich zu integrieren versuchen, um sich in der Schweiz
ein neues Leben aufzubauen.

Dies lasst sich insbesondere durch das Beispiel von Niing illustrieren. Ob-
wobhl sie zu Beginn ihres Aufenthalts in der Schweiz weder Deutsch noch Eng-
lisch sprach, sei es ihr nicht schwergefallen, auf die Leute im Dorf zuzugehen,
wie ihr Ehemann bemerkt: »Sie hat mit ihrer Art sehr schnell Kontakte gehabt.
Die kennt mehr Leute hier als ich. Sie ist sehr gut angekommen bei den Leu-
ten. Hat sich schnell eingelebt« (5A/595-596). Niing selbst meint dazu: »Leute
hier im Ort sehr freundlich und kennen mich im ganzen Ort, weil Kind in der
Schule sind. Egal wo gehen, Turnverein oder so, also kennen mich viele. Darum
habe ich nie Heimweh gehabt« (5A/782-784). Ihr ist es aufgrund ihres aufge-
schlossenen Charakters und der Unterstiitzung ihres Ehepartners gelungen,
sich in die gesellschaftlichen Strukturen ihres Wohnortes, wie etwa den Turn-
verein, zu integrieren, weshalb sie sich schnell heimisch fithlen konnte. Eine
Riickkehr nach Thailand, wie sie von vielen Heiratsmigrantinnen gewiinscht
wird, stellt fir sie keine Option dar. Thai-Frauen, die mit diesem Plan in die
Schweiz kommen und sich von ihren Eheminnern Hiuser bauen lassen, be-
trachtet sie kritisch: »Fiir mich ist klar, [da ist] keine Ehrlichkeit. Also, ich mag
nicht so Leute« (5B/188-189). Wie viele Thaildnderinnen beschreibt auch Niing
negative Erfahrungen im Umgang mit anderen Thai-Frauen,? weshalb sie sich
zu distanzieren begann: »Also, ich muss sagen, ich kein Kontakt mit Thaildnde-
rinnen« (5B/659). Da sie sowohl andere Thailinderinnen als auch die kulturell-
religiose Tradition ihres Herkunftslandes kritisch betrachtet, sei es ihr auch
nie ein besonderes Bediirfnis gewesen, in der Schweiz ein Wat zu besuchen.
Sie erzahlt: »Also ich nicht sagen, ich nicht Respekt Religion. [...] Weil sind ok,
Monche oder Religion. [Aber es geht] immer ums Geld. Geld, Geld bringen. [...]

3 Damit greift Niing auf ein Narrativ zurlick, das von Thaildnderinnen immer wieder ver-
wendet wird, um den eigenen Status auszuwerten und sich von anderen Heiratsmi-
grantinnen abzugrenzen. In Teil I, Kapitel 2.2.3 (S.136), wird naher auf die Ambivalenz
innerethnischer Kontakte eingegangen.

14.02.2026, 16:59:48.

281


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Nein du, ich arbeite. Ich arbeite auf Stundenlohn und dann komme ich sicher
nicht einfach spenden« (5A/820-823).

Insbesondere kritisiert Niing die im Tempel erwarteten Spenden, die zum
Eigenwohl der Ménche, nicht aber zur Verbesserung der Lebensumstinde von
wirklich bediirftigen Menschen beitragen wiirden:

Warum alles Geld dort bringen?[...] Hier wollen [sie] einfach Geld, aber nicht
bisschen teilen fiir Leute, wo haben Hunger [oder im Krieg leben]. [...] Dort
kommt nur Geld und dann was? Ménche machen [es sich] mit dem Celd ein-
fach nur schon, mit dem Land kaufen, [..] nein. Ich finde einfach so... Tsss...
Tschuldigung, ich also... (5A/992-997)

Das fehlende soziale Engagement der Monche stellt fir Niing auch einen
Grund dar, weshalb sie Investitionen in das Wohlergehen der Familie bevor-
zugt. Denn im Gegensatz zu den Monchen kann sie von dieser im Bedarfsfall
ebenfalls Unterstiitzung erwarten: »Ich Person, die schaut fiir Familie. So
ist, [Gutes] nicht fiir Ménche zu tun, sondern fiir Familie. Wenn du, wenn
du nicht gut geht, Monche [dir] gar nicht helfen. Du kannst betteln, aber
[sie] nicht helfen« (5A/1035-1036). Ihre ablehnende Haltung gegeniiber den im
Buddhismus wichtigen Almosen fiir Ménche lisst sich unter anderem damit
begriinden, dass sie in Thailand unter drmlichen Bedingungen aufgewachsen
ist und schon frith dazu gezwungen war, zum finanziellen Unterhalt der
Familie beizutragen. Dabei habe ihre Mutter ihre religiésen Verpflichtungen
oft itber das Wohl der Familie gestellt:

Ja, meine Mutter glaubt, ja, wenn Religion [dann kommt alles gut]. Das
macht mich wiitend. Und meine Mutter immer, jeden Morgen, muss [sie]
immer Monch [gehen], [..] zum Essen geben, wir gesehen. Ich sage, du
Mami, wenn ich gib dir nicht Geld, ha, woher, woher du bekommen Essen?
Warum du nicht gehen zu die Mdnch, sagen ich brauche Celd, ich brauche
Essen? Schauen, dass Ménch gibt dir! [...] Meine Mutter Religion extrem, ich
bin dagegen! Ich sage! Schon in Thailand. Weil fir mich ich denke, Celd, ich
kaufe Essen fiir Familie, meine Mutter immer fiir Religion, ah, muss kaufen
da, bringen Moénch und so. Ich schon in Thailand, ich bin nicht... so wiitend.
Ich sagen, wir selber auch nicht viel Geld in Familie und du noch immer
geben. (5A/1066-1074)

Ebenfalls als storend empfindet Niing, dass in ihrem Herkunftskontext viele
alltagliche Vorhaben an den Rat der Ménche und damit einhergehende Spen-
den gekniipft seien: »Zum Beispiel bei uns in Thailand, wenn du eine Haus um-

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

bauen, muss[tdu schauen, dass] Monche kommen [und fragen, ob das mit der]
Tiire da kommt gut« (5A/1051-1052). Wie ihr Ehepartner Heinrich zeigt auch
Niing wenig Verstindnis dafiir, dass sie, um das Grab ihres Vaters im Isaan zu
besuchen, in den Unterhalt des 6rtlichen Wat investieren musste:

Heinrich: Zum Beispiel, wennjemand gestorben ist, gehst du bei uns auf den
Friedhof, du gehst aufs Grab, tust vielleicht ein Bliimchen drauf und denkst
ein bisschen.

Niing: Und nichts zahlen.

Heinrich: Das kann man dort [in Thailand] nicht. Wenn du dort aufs Grab
gehst, musst du den ganzen hueren Tempel verkdstigen zuerst.

Niing: Ja, muss Couvert geben. Jedes Couvert 1000, 2000 Baht. So verriickt.
Heinrich: Als wir letztes Jahr waren, hatte sie auf das Grab des Vaters gehen
wollen, weil sie hat es ja noch nie gesehen. Sie ist nicht an die Beerdigung
gegangen. Aber sie musste ein Riesending machen dort. Zuerst... da musst
noch Mittagessen machen, alles und ja. Also, das geht ins Geld.

Niing: Ganze Tempel muss selber alles machen. Also fiir mich, ich dachte
ok...

Heinrich: Weisst du, fiir uns ist es nicht so dramatisch, es istim Ferienbudget
drin, aber fiir einen Thai ist es vollig (iberrissen, also wir haben ein paar100
Franken bezahlt fiir das Ganze.

Niing: Ja, macht mich wiitend. (5A/1087-1108)

Demgegeniiber ist Niing aufgefallen, dass in der Schweiz im offentlichen
Raum ein anderes Verhiltnis zu Religion besteht: »Hier ist es normal, einfach
zu leben, einfach [ohne Religion]. Ich sehen das hier« (5A/973), sagt sie und
erganzt spater: »Hier [glauben] wir mehr [an den] Staat« (5SA/1054). Dass die
Religion in der Schweiz im Vergleich zu Thailand an Bedeutung verloren hat,
versteht sie als Konsequenz davon, dass man sich hier auf einen funktionie-
renden Staat verlassen konne, der sich um die soziale Wohlfahrt kiimmere:
»Ist nicht Religion, [die sich kiitmmert], wenn du kein Job« (54/973-974). Damit
spricht Niing einen Punkt an, den auch Spiro (1982) in seinen Forschungen
zum Buddhismus in Siidostasien feststellen konnte. Auch er sieht die Ver-
breitung und die Neubelebung von buddhistischen Praktiken zur Abwehr
von Unheil in Zusammenhang mit dem Unvermégen des Staates, seinen
Biirger:innen durch das Sozial- und Gesundheitssystem die nétige Sicherheit
zu bieten. Vor diesem Hintergrund fiel es Niing nicht schwer, einen positiven
Bezug zum Schweizer Staat aufzubauen. Thailand beschreibt sie im Vergleich
dazu als riickstindig, wobei sie auch die religiésen Alltagspraktiken in threm

14.02.2026, 16:59:48.

283


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Herkunftskontext als Ausdruck dieser Riickstindigkeit betrachtet. Da sie
diese Praktiken weder pflegen noch unterstiitzen méchte, sucht man in ihrer
Wohnung auch vergebens nach einem Hausaltar mit Buddha-Figur und Riu-
cherstibchen, der ansonsten kaum in einem thailindisch-schweizerischen
Haushalt fehlt. »Frither hat sie noch Bilder aufgehingt gehabt vom Kénig. Vor
acht Jahren haben wir dann frisch gestrichen und da hat sie gesagt, sie will sie
nicht mehr aufhingen« (5B/283-284), erzihlt ihr Ehemann. Wie Niing erklirt,
passen diese Relikte aus ihrer Vergangenheit nicht mehr in ihr heutiges Leben:
»Nein, [ich habe mich] bisschen viel bewegt und viele Leute gesehen und viel
Fernsehen, viel alles, andere Kultur« (5A/968-969).

Niings Ausserungen legen nahe, dass ihre negative Bewertung kulturell-
religiéser Beziige als Ergebnis einer Entwicklung zu betrachten ist, wihrend
deren sie sich angesichts ihrer neuen Lebenswelt allmahlich von diesen distan-
zierte und in diesem Sinne durchaus eine Transformation durchlebte. Nichts-
destotrotz kann Niings areligiose Haltung — im Gegensatz zu Akteurinnen, die
transformatives Coping betreiben — als Konstante betrachtet werden, die sich
auch im Rahmen der Migrationserfahrung kaum verindert hat. Die nihere
Betrachtung ihrer Biografie zeigt, dass ihre Handlungsorientierungen sowohl
vor als auch nach ihrer Migration primir auf eine Ausweitung ihrer indivi-
duellen Freiheit ausgerichtet sind, wobei es fiir Niing besonders wichtig ist,
sich ithre Unabhingigkeit zu bewahren. Die damit einhergehende Loslosung
von traditionellen Verflechtungen dussert sich dabei nicht nur in ihrer kriti-
schen Distanz zur kulturell-religiésen Tradition Thailands, sondern auch in
ihrem Wunsch, am Leben der Menschen in ihrer unmittelbaren Umgebung
teilzunehmen. Insofern gestaltet sich die ethnische Kolonie kaum attraktiv fir
Niing, die sich stattdessen auf Kontakte zu Schweizer:innen und Engagements
in Vereinen mit nicht-ethnischem Bezug an ihrem Wohnort gestiitzt hat, um
am gesellschaftlichen Leben teilzunehmen. Thre Bereitschaft, ihren Lebens-
mittelpunkt dauerhaft in die Schweiz zu verlegen, erforderte es, sich mit ih-
ren Zukunftsperspektiven auseinanderzusetzen, wobei es ihr unerlisslich er-
schien, sich um eine Integration zu bemithen und in den Spracherwerb zu in-
vestieren.

Wie bei anderen Akteurinnen, die sich im Rahmen der Umsetzung ihrer
personlichen Lebensentwiirfe von der ethnischen Kolonie distanziert haben,
lasst sich auch bei Niing feststellen, dass die Erfahrung, sich durch eigene
Kompetenzen erfolgreich in einem fremd-kulturellen Kontext orientieren zu
kénnen, ihr Selbstbewusstsein stirkte. Im Kontrast zu den Thailinderinnen,
die sich fir das bewahrende Coping vor allem auf den ethnisch-religiésen Kon-

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

text stiitzen, ist Niing aufgrund ihrer positiven Alltagserfahrungen eher der
Uberzeugung, dass sie schwierige Situationen und Herausforderungen aus
eigener Kraft bewiltigen kann. Dieses Selbstbild diirfte nicht unwesentlich
dazu beitragen, dass sich Interviewpartnerinnen, die sich auch auf Strategien
ausserhalb der ethnischen Kolonie stiitzen, kaum tiber Heimweh oder gesell-
schaftliche Isolation beklagen. Vielmehr zeigen sie sich zufrieden mit ihrer
Lebenssituation in der Schweiz, wobei eine Remigration nach Thailand meist
keine Option fiir sie darstellt.

5.2.2  Transformatives Coping

Wahrend der Mechanismus der Bewahrung darauf ausgerichtet ist, trotz ver-
anderter Lebensumstinde bestehende Handlungsorientierungen zu erhalten,
stehen beim transformativen Coping die Verinderung bestehender Werte und
die Entwicklung neuer Verhaltensweisen im Vordergrund. Auch in Bezug auf
den Mechanismus der Transformation lassen sich zwei Formen des Coping
eruieren, die von den befragten Akteurinnen gewihlt wurden, um psychisch-
emotionale Belastungen zu bewiltigen. Dabei wird zunichst auf die Umdeu-
tung von religigsen Glaubensvorstellungen und Handlungspraktiken eingegangen,
bevor anschliessend jene Fille niher betrachtet werden, in welchen sich im
Rahmen der Problembewaltigung eine Distanzierung von organisierten Formen
der Religionspraxis beobachten lisst.

5.2.2.1 Umdeutung religidser Glaubensvorstellungen
und Handlungspraktiken

Wie Pargament (1997: 234—235) festhilt, ist die Um- oder Neudeutung religio-
ser Glaubensvorstellungen und Handlungspraktiken als Ausdruck des trans-
formativen Coping zu verstehen, das durch einen Mechanismus gesteuert wird,
derinder Regel erst dann einsetzt, wenn grundlegende Verinderungen unum-
ganglich sind, um Herausforderungen bewiltigen zu kénnen. So wurde auch
in einigen der untersuchten Fille deutlich, dass es sich bei der Transformation
um einen Prozess handelt, der als Reaktion auf Lebensereignisse verstanden
werden kann, die von den befragten Thailinderinnen als existenziell beschrie-
ben wurden und damit auch mit einem besonderen Leidensdruck einherge-
hen. Konkret handelt es sich dabei insbesondere um Verlusterfahrungen durch
Trennungen und Scheidungen, aber auch um den Tod des Ehepartners und ei-
nes Kindes aus einer fritheren Beziehung, welche die Interviewpartnerinnen

14.02.2026, 16:59:48.

285


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

gezwungenermassen dazu veranlassten, sich mit verdnderten Lebensumstan-
den auseinanderzusetzen und sich in ihrem Alltag neu zu orientieren.

Charakteristisch fiir Akteurinnen im Prozess der Neuausrichtung ist
einerseits, dass sie sich gezielt ethnisch-religiésen Kontexten zuwandten,
um Zuflucht, Rickhalt und Unterstiitzung zu finden. Begiinstigt wurde die
damit einhergehende Bedeutungszunahme der ethnischen Kolonie entweder
durch den Umstand, dass der Ehepartner als wichtigste Ressource zur Be-
wiltigung von Schwierigkeiten wegfiel oder dass dieser ebenfalls iiber ein
grosses Interesse an religidsen Fragen verfiigt und insofern auch selbst an
religiosen Aktivititen teilnimmt. Andererseits ist es kennzeichnend fir die
Akteurinnen, dass sie ihr Bediirfnis nach Wohlbefinden, Spiritualitit und
Selbstheilung nicht vollstindig befriedigen konnten und es daher zu einer
Verschiebung ihrer religiosen Interessen kam. Auffillig ist dabei, dass sich
der Fokus ihrer religiésen Aktivititen von apotropdisch und kammisch moti-
vierten Ritualen zum Verdiensterwerb in Richtung nibbanisch motivierter
Praktiken verschiebt. Som, die seit ihrer Scheidung regelmissig im Wat in
Gretzenbach oder Kandersteg anzutreffen ist, umschreibt diese Verinderung
folgendermassen:

Ich, kann man sagen, ich bin Buddhist, aber mehr gelernt nicht, mehr ge-
wusst nicht. Ich bin nur Buddhist, gehe Tempel, bringe Essen und fertig.
Die Rest weiss ich gar nicht. Und nach geschieden, ab 30 Jahren hab ich von
alleine gelernt und dann habe ich mehr bewusst, ja. Und glauben mit der
Zeit und versuchen, Sachen, wo verboten oder schlechte Charakter wenig
gemacht. (7A/434-438)

Dieser neue Zugang zum Buddhismus habe ihr Leben grundlegend verdndert,
wie sie weitererzihlt: »Seit ich Buddhist, ich fithle mich wie neue Frau. [...] Ja.
Vorher war ich ganz andere Charakter. Wie schwarz und weiss« (7A/226-231).
Dabei wird von Interviewpartnerinnen wie Som neben dem Dhamma-Studi-
um und der Befolgung der Sila insbesondere die Wichtigkeit der Meditations-
praxis betont. Da diese in Gretzenbach nicht im Fokus der religiésen Andacht
liegt, fihrt sie gelegentlich auch nach Kandersteg. Im dortigen Wat Dhamm-
apala wird — wie auch in anderen Klostern der thailindischen Waldtradition
— der Meditation als Praxis fiir Laienbuddhist:innen grosse Bedeutung bei-
gemessen. Som beschreibt das Wat im Berner Oberland und den dort prak-
tizierten Buddhismus im Kontrast zum Thai-Tempel in Gretzenbach:

14.02.2026, 16:59:48.



https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

Die Moénch[e] sind mehr von Europa, von Schweiz, von Deutschland und so.
[..] Sie machen ihre Aufgaben sehr streng. Sie sind nicht so viel [mit] Leuten
reden, sie gehen schon bisschen reden, aber nachher macht sie wieder Me-
ditation-Stunden, Stunden, Stunden. [...] Sehr streng. Aber schén Ruhe dort
und gemdtlich. Sie sind nicht wie Tempel, sind wie kleine Haus in die Berge
und vielleicht drei bis fiinf Ménche. (7A/336-346)

Um die Unterschiede zwischen dem im Tempel in Gretzenbach praktizier-
ten, »ethnischen« Buddhismus und den oft von westlichen Konvertit:innen
gepflegten, buddhistischen Praktiken im Wat in Kandersteg zu beschrei-
ben, differenziert Baumann (2002: 54—55) zwischen traditionalistischem und
modernistischem Buddhismus.* Wie sich im Folgenden zeigt, konnen diese bei-
den Konzepte des Buddhismus sehr vielfiltige Formen annehmen und sind
insofern als idealtypische Beschreibungen zu verstehen. In ihren Grundzii-
gen konnen sie jedoch folgendermassen charakterisiert und voneinander
abgegrenzt werden:

Traditionalist Buddhism with its emphasis on devotion, ritual, and specific
cosmological concepts, stands in contrast to modernist Buddhism, with
its emphasis on meditation, text reading, and rationalist understanding.
Whereas traditionalist Buddhism strive to acquire >merit<and aim for good
conditions in this life and the next, most Western modernist Buddhists
have abandoned the idea of rebirth. They do not aim to »accrue« merit, but
rather they endeavor to reach senlightenmentc or sawakening< in this life.
(Baumann 2002: 58)

Baumanns Kategorisierung bringt den Vorteil mit sich, dass sie den Fokus
nicht auf die ethnische Herkunft der Buddhis:tinnen legt, sondern vielmehr
unterschiedliche religiése Konzepte und Weltbilder hervorhebt, die der Reli-
gionspraxis unterliegen konnen. Dass diese Buddhismuskonzeptionen nicht

4 Diese Gegeniiberstellung ist als Vereinfachung einer komplexeren Realitdt zu verste-
hen, wobeisichin der Literatur eine Vielzahl von zweiteiligen Taxonomien finden l&sst,
die jeweils unterschiedliche Schwerpunkte zur Differenzierung der damit verbunde-
nen Religionspraxis setzen. Eine Ubersicht iiber die hiufigsten Begriffe findet sich et-
wa bei Cleig (2019: 6-8). Am Konzept des modernistischen Buddhismus kann kritisiert
werden, dass dieses im Grunde durch postmoderne Elemente (Aufkommen eines neu-
en Interessens an religioser Tradition, zunehmender Pluralismus, verschiedenartige
Verschmelzungen zwischen Traditionalismus und Modernismus) gepragtistund esin-
sofern erweiterungsbediirftig ist (ebd.: 5-6).

14.02.2026, 16:59:48.

287


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

per se als Gegensitze zu verstehen sind und es zwischen ihnen durchaus zu
Berithrungspunkten kommen kann, zeigt sich am Beispiel von Som, deren
religiése Interessen sich nach ihrer Scheidung verindert haben. Obwohl sie
durch das Dhamma-Studium und die Meditationspraxis neue Aspekte ihrer
Religion kennengelernt hat, besucht sie weiterhin mehrheitlich das Wat in
Gretzenbach, in welchem die traditionellen Rituale gepflegt werden, die fiir
ihre religiése Praxis nicht weniger wichtig sind.

Das Wat in Gretzenbach ist jedoch nicht fir alle Interviewpartnerinnen
attraktiv; insbesondere dann nicht, wenn sie einen niheren Zugang zu thai-
buddhistischen Erneuerungsbewegungen gefunden haben und sich damit
vom traditionalistischen Buddhismus distanziert haben. Der von ihnen prak-
tizierte modernistische Buddhismus hat gemiss ihren Aussagen nicht viel mit
»Religion« zu tun. So erzihlt Yai, eine Anhidngerin der Dhammakaya-Bewe-
gung: »Ich finde Buddhist ist wie eine Experiment, wie eine [...] Wissenschaft.
[...] Ist nicht nur Glauben, man kann priifen. Priifen. [..] Eigentlich Buddhist
ist ein Naturgesetz« (8A/1600-1612). Diese Betonung der Rationalitit des
Buddhismus ist kennzeichnend fir das von Reformbewegungen vermittelte
Buddhismusverstindnis, in welchem daher die volksreligiésen Elemente des
traditionalistischen Buddhismus abgelehnt werden, die teilweise als »riickstin-
diger Aberglaube« betrachtet werden. Yai dazu:

Yai: Heute Buddhismus ist so viele Mix. Glauben von Indien, eigentlich der
echte Buddhismus ist wirklich nicht mit diese Glauben, was wir in Thailand.
Ich denke, 60, 70 Prozent ist Mix. Andere... Ist nicht echt. Sie sind andere
Glauben, ander Glauben...

Interviewerin: Aberglauben?

Yai: Aberglauben! Sehr viel. Super viel.

Interviewerin: Haben Sie ein Beispiel?

Yai:Ja, ja. Zum Beispiel, wenn man ein Haus baut oder Auto kaufen, sie miis-
sen zuerst Monch fragen. Zum Beispiel. Und Auto Ménch sagen, welche Far-
be passtdiroder euch. Wenn zum Beispiel er hat gesagt, ok, Donnerstag und
dann Auto kaufen, Farbe soll blau sein... aber du wollte gerne am Montag
kaufen, weil keine Zeit, aber es gibt keine blau, dann kaufen Auto mit dem
Schwarz, aber dann haben sie klein geschrieben, diese Auto hatist blaue Far-
be. [..] Meine Schwester zum Beispiel! Ja, das ist Aberglaube.
Interviewerin: Und das mdgen Sie nicht?

Yai: Ich nicht, ich mag nicht. Ja, ich lache. Aber, wenn meine Schwester ma-
chen, dann machen sie, wennsie gliicklich macht. Ist ok, aberich werde nicht

14.02.2026, 16:59:48.



https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

sagen, das ist dumm. So etwas. Ich lasse sie. Aber ich wiirde nicht machen.
Nein. Viele Sachen, gell, sind Aberglauben. [...] Ist unglaublich, Aberglau-
benin Thailand ist so viel. Immer noch sie glauben an Ceist, an viele Sachen.
Grosse Baume, aber das ist keine Buddhist. Hat nichts mit zu tun. (8A/1196-
1228)

Diese von Yai angesprochenen apotropdischen Rituale werden von buddhisti-
schen Reformbewegungen abgelehnt, da sie nicht direkt in der buddhistischen
Lehre verankert sind. »Dhammakaya macht nicht. Dhammakaya nur Bibel«
(8A/1263), meint Yai. Damit spricht sie, wenn auch mit christlicher Wortwahl,
die verschriftlichten Lehrreden Buddhas an, durch welche sich die allgemein
negative Haltung des Theravada-Buddhismus gegeniiber Ritualen begriinden
lisst. Gemass diesen stellten rituelle Praktiken fiir Buddha weltliche Angele-
genheiten dar, die auf der Suche nach Heil zuriickzulassen seien, da sie fir
das Ziel der Erloschung keine Relevanz besissen (Gombrich 1997: 37).

Dass ihr der traditionalistische Buddhismus mit seinem Fokus auf Rituale kei-
ne Antworten auf existenzielle Fragen liefern konnte, war fir Lek ein Grund,
sich selbststindig mit der buddhistischen Lehre auseinanderzusetzen. Sie er-
zihlt: »Ich lesen, horen auf Youtube. Und so viele Sachen jeden Tag« (4A/818).
Den im Wat praktizierten Buddhismus empfindet sie demgegeniiber als ober-
flichlich:

Lek: Ich habe viel gefragt, warum das, warum das, warum das. Und kann
nicht finden. Ich gehen iiberall, ich habe gesehen Kultur und niemand kann
mich antworten. Kultur, das ist nur spenden, ah dann du zufrieden und
weg. Ist nicht jemand, der dir sagen, ah, wenn du das machst, dann du bist
traurig. Niemand hat mich richtig gezeigt. Ich versuche zu lesen selber. Ich
gehe nicht Tempel zum Kultur machen oder zum etwas spenden oder so. Ist
nicht nur das, sondern ich suche, wie sagt man...

Markus: Lebensfragen... Antworten auf Lebensfragen.

Lek: Genau. Das ist meine Frage. Ich komme langsam niher, ich habe
ein bisschen verstehen vom Buch von ihm [einem in Thailand popularen
Ménch], weil er hat einfach geschrieben fiir alle kann man verstehen. Dann
ich komme weiter Stufe, und noch weiter Stufe und noch eine Stufe. Genau
so, bis ich mehr verstehe. (4A/584-596)

Insbesondere interessant sind die Begrifflichkeiten und Gegeniiberstellungen,
mittels deren Lek ihre Entwicklung innerhalb dieser Textpassage beschreibt.
So fillt auf, dass sie von dem, was im Tempel praktiziert wird, als Kultur spricht

14.02.2026, 16:59:48.

289


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

und nicht etwa den Begriff Religion verwendet. Im Tempel »Kultur zu machen«
empfindet sie nicht als zufriedenstellend, da sie das Spenden von Almosen im
Sinne der Dana-Praxis auf ihrer Suche nach Antworten nicht weitergefiihrt
hat. Andersverhilt es sich jedoch mit dem Dhamma-Studium in Form von You-
tube-Videos oder dem erwihnten Buch des Thai-Mdnchs, in welchem die bud-
dhistische Lehre allgemeinverstindlich erklirt wird. Diese erméglichen es ihr,
zu »verstehen«, und verkérpern damit den Gegensatz zum traditionalistischen
Buddhismus, der keine intellektuelle Auseinandersetzung mit Buddhas Lehre
beinhaltet — und ihr insofern auch keine Erleichterung bei der Verarbeitung
ihrer gescheiterten Beziehung und des Todes ihres Sohnes bieten konnte.

Den von Lek beschriebenen Prozess, in welchem sie im Rahmen der
Selbsthilfe eine fiir sie neue Form der Religiositit fand, betrachte ich als eine
transformierte Weiterfithrung der Religionspraxis. Kennzeichnend dafiir ist,
dass eine Verschiebung vom traditionalistischen in Richtung des modernistischen
Buddhismus stattfindet, in welchem die rationalen Aspekte der buddhistischen
Lehre besonders hervorgehoben und wie zuvor von Yai als »Naturgesetze«
umschrieben werden, in welchen magische Vorstellungen keinen Platz fin-
den. Apotropdische Praktiken werden dabei als riickstindig betrachtet und als
nichtbuddhistische Elemente der traditionellen Thai-Kultur abgelehnt. Den
Buddhismus von diesen zu befreien und ihn damit in seiner Urspriinglichkeit
zu bewahren und wiederzubeleben, ist das Ziel von thai-buddhistischen Er-
neuerungsbewegungen wie der Waldklostertradition und der Dhammakaya-
Bewegung.® »Wir trennen sehr viel. Dhammakaya, sie versuchen sehr streng
trennen von der Kultur. Sie fokussiert auf nur Tempel. Nicht wie Gretzenbach
ist Thai-Kultur dort, alles dort« (8A/1534-1536), erklart Yai.

Wie bereits erwihnt, geht die ablehnende Haltung gegeniiber kulturell-
traditionellen Aspekten stets mit einer besonderen Betonung dessen einher,

5 Die Entstehung ihrer reformatorischen Ideen lasst sich ins 19. Jahrhundert nach Sri
Lanka zuriickverfolgen, das damals durch die Briten kolonialisiert wurde. Das zu jener
Zeit entstandene Verstandnis des Buddhismus hat nicht nur das heute im Westen vor-
herrschende Bild des Buddhismus mitgepragt, sondern wurde selber durch westliches
Denken mitgestaltet. Neben modernistischem Buddhismus (Baumann 2002) werden in
der Literatur auch die Begriffe buddhistischer Modernismus (Bechert 2013), Neobuddhis-
mus oder protestantischer Buddhismus (Gombrich 1997) verwendet. Letztgenannter Be-
griff betont dabei, dass die buddhistische Erneuerungsbewegung als Reaktion und
Protest gegen das protestantische Christentum der britischen Kolonialherren entstand
und in seinen Wesensziigen auch selbst den Protestantismus widerspiegelt (Gombrich
1997:178).

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

dass der Buddhismus wissenschaftlich-rational und sein Wesen somit auch
nicht als Religion zu bezeichnen ist (Gombrich 1997:198). Stattdessen wird von
einer Lehre gesprochen, die mit dem menschlichen Verstand begriindet wer-
denkannund insofern als »Religion der Vernunft« (Bechert 2013: 238—-239) oder
eine »auf Vernunft gegriindete Philosophie« (Gombrich 1997: 200) bezeichnet
wird. Kennzeichnend fiir den modernistischen Buddhismus von Erneuerungsbe-
wegungen ist zudem auch, dass M6nche beziehungsweise der Sangha zuguns-
ten der Laien an Bedeutung verlieren (ebd.: 178 und 188-189). Die hohere Ge-
wichtung von Laien-Buddhist:innen geht mit der Annahme einher, dass je-
der Mensch zu spirituellem Fortschritt fihig ist und die buddhistische Lehre
und Praxis somit allen offenstehen soll. Insofern blieben das Dhamma-Studi-
um und die Meditation nicht linger dem Sangha vorenthalten, sondern wur-
den auch fiir Laien-Buddhist:innen zuginglich (ebd.: 197-199) — und stellen
heute fiir einige der befragten Thailinderinnen zentrale Elemente ihrer reli-
gidsen Praxis dar, die sie nicht nur als praktische Lebenshilfe, sondern auch
als »wahren Kern« des Buddhismus verstehen. »Ja, was Buddhismus wirklich
ist, habe ich erst in der Schweiz kennengelernt« (4A/813), sagt Lek diesbeziig-
lich. Ahnlich hat das auch Yai erlebt, die in der Schweiz vorerst jedoch mit dem
Christentum in Verbindung kam. Sie erzahlt:

Und dann kam ich [in die Schweiz]. Und hier habe ich mit dem Katholiken,
also den Christen. Ich war so (iberzeugt. Ich war so happy. Immer verglei-
chen mitden Buddhisten. Ich war beinahe, méchte ich sogar wechseln zu die
Christen. Weil, ich habe gesagt, sie machen sehr viel fiir die Leute. Ich habe
gesehen, dass sie haben fiir die alte Leute eine Kurs, eine Reise, sie haben so
viel fiir die alte Leute, fiir die Kinder und die Buddhist, die Ménche, machen
sie nichts viel. [...] Ich war nicht so begeistert mit dem Ménch in Thailand.
[..] Dann habe ich gesehen, die Christen habt sie viel fiir die Leute gemacht.
Dann man vergleicht. Kam ich nach Hause und zu den Ménchen in Thailand,
habe ich meine Familie erzahlt, viel erzahlt von dem Gut, was gut bei der
Christen hier. Sie haben viele Leute, sie sind so active. Sie macht das und das
und das... aber bei uns macht nichts. (8A/260-271)

Yai hat das Christentum im Gegensatz zum Buddhismus als sozial engagierte
Religion wahrgenommen, weshalb sie sich eher den Katholiken als den Bud-
dhisten zugehorig fithlte. Verdndert hat sich dies erst mit dem Tod ihres Ehe-
mannes, wonach sie von einer Freundin zu einer Zeremonie bei Dhammakaya
in Arni eingeladen wurde:

14.02.2026, 16:59:48.

291


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Und dann diesmal irgendwie denke ich, weil mein Mann ist gestorben [...],
dann hab ich gesagt, ok, das ist gute Gelegenheit, dann kann ich zum Zere-
monie kommen. [...] Und dann, das war, ich bin dort hin und diese Ménch,
heute noch meine Master. [...] Er macht Dhamma-Talk, [...]. Das fur mich war
wow. [...] Das war fiir mich eine Kick, um zum Tempel zu kommen. Und dann
hater Meditation gelernt, gezeigt und dann habe ich... binich eigentlich sehr
intensiv in Tempel. Ja... heute ich bin sehr viel, ich organisiere viel heute im
Tempel. (8A/271-287)

Zu ihrer Begeisterung beigetragen hat nicht zuletzt auch das von ihr als wich-
tig erachtete soziale Engagement, das sie bereits in der katholischen Kirchge-
meinde geschitzt hat und nun auch bei der Dhammakaya-Bewegung wieder-
finden konnte. Insofern fiel es ihr auch nicht schwer, Vertrauen in die in Thai-
land nicht unumstrittene Organisation gewinnen. So meint Yai:

Dhammakaya viel Spenden bekommen. Sehr, sehr viel Spenden. Wir spen-
den, weil wir wissen, sie macht gut fiir Thailand. Sie machen fiir die Kinder,
sie machen viele Organisation. Anstatt Geld zum Regierung, wir geben zum
Tempel lieber. [..] So viele Leute gegen Dhammakaya. Ich war auch, warum
missensie soviel gross machen?Und danndie Ménche in Arni haben gesagt,
schau du doch mal in Dhammakaya in die Internet. Was wir machen, damit
ich sehe. Wahnsinn, die haben super, super Organisation. Sie haben so viel
flr die Leute gemacht. Habe gesagt, fiir das, sie bekommen mein Geld [...] Ist
keine Gehirnwaschen. Niemand kann Gehirn waschen. Also wir iiberzeugt,
was sie fiir das Land, die Mitmenschen gut machen. (8A/1402-1420)

Seit sie Dhammakaya kennengelernt hat, ist es fiir sie auch keine Option mehr,
ins Wat nach Gretzenbach zu fahren:

Dort ist zu viel Leute. Dort ist, ist eine Treffpunkt fiir alle Thai. Und man
kommt dort hin meistens zum Reden. Treffen und... dann gehen sie nach
Hause, essen sie zusammen. Also, das war, fiir mich ist zu viel. Aber bei Arni
istwirklich sehr.. Man geht dorthin wie in Universitit oderin die Schule. Man
geht dorthin und hat man wirklich lernen zu meditieren und Dhamma-Talk
und man lernt wirklich wie in der Schule, der Universitit, ja. (8A/330-335)

Da Yai im Gegensatz zur Mehrheit der befragten Thailinderinnen selber iiber
eine hohere Ausbildung verfiigt, ist fiir sie das Dhamma-Studium nicht nur
leichter zuginglich als fir andere Frauen, auch legt sie besonderen Wert auf
die Qualifikationen der Ménche, die ihr die buddhistische Lehre vermitteln:

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

Dhammakaya-Monchen sie sind alles gut Ausbildung. Wahnsinn, nur... sie
missen schon Universitdt-Ausbildung haben. Andere Ménche nichtin Thai-
land. Kénnen auch von null. Aberin Dhammakaya sie missen zuerst Bachelor
Degree haben. Und sehr streng und viele gute Ausbildung. (8A/1399-1402)

Fir ihre religiose Praxis begniigt sich Yai jedoch nicht damit, regelmissig ins
Wat nach Arni zu fahren. Gemeinsam mit 15 anderen Thaildnderinnen organi-
siert sie regelmissig Besuche von Dhammakaya-Ménchen in Privathaushalten
oder angemieteten Raumlichkeiten in der Wohnregion der Frauen. Dabei ar-
beitet sie nicht mit Gretzenbach zusammen, da sie sich mehr mit den Ménchen
aus dem Tempel in Arni verbunden fithlt: »Man hingt so sehr an die Ménch.
Und ich denke hier auch, oder? Wenn man diese Kirche geht, dann geht man
nicht die andere« (84/982-983). Thre bisherigen Erfahrungen haben gezeigt,
dass die Dhammakaya-Monche besser auf ihre Bedirfnisse eingehen kénnen:

Weil die Gretzenbach haben sie nicht so viel Zeit. Sie kommen nicht. Nicht
immer. Und einmal haben wir [sie] gehabt und das war nicht, was wir woll-
ten. Weil, wir méchten gerne Meditation, wir mochten gerne Dhamma-Talk.
So. Wir kennen den Tempel von Arni, dann jedes Mal weiss man schon, wel-
ches Thema. Kannich ihm schon sagen, lieber diese Thema mdochten wir ler-
nen. So. Ist wie eine Schule, Schulung. (8A/960-966)

Wie Yai erzihlt, haben das Dhamma-Studium wie auch die Meditationspraxis
viele positive Effekte, die ihr auch in anderen Lebensbereichen zugutekom-
men (8A/323-325). Obwohl der Tod ihres fritheren Ehemannes damals mass-
gebend dafiir war, eine buddhistische Zeremonie zu besuchen, sieht sie die
erwihnten Handlungspraktiken dennoch nicht als Instrument zur Bewilti-
gung der mit dem Verlust einhergehenden psychisch-emotionalen Belastun-
gen: »Ich muss sagen, viele Leute sagen, du hast Problem, dass du gehst in den
Tempel. [...] Aber ich... fir mich ist nicht wahr. Du musst nicht Problem haben,
um zum Tempel zu gehen. [...] Also ich habe keine Probleme, alles perfect. [...]
Und gliicklich« (8A/164-168), meint sie und versucht zu unterstreichen, dass
diese neu entdeckte Form des Buddhismus aus einer inneren Uberzeugung
heraus zu einem Bestandteil ihres neuen Lebens geworden ist: »Ich [hatte] kei-
ne Ahnung. [Frither in Thailand] ich gehe einfach mit meine Mutter, meine
Oma, meine Familie [in den Tempel im Dorf], aber so tief habe ich es nie ge-
kannt, nie« (84/306-307).

Der von Yai, Lek und Som praktizierte modernistische Buddhismus un-
terscheidet sich vom traditionalistischen Dorfbuddhismus im Isaan, der den

14.02.2026, 16:59:48.

293


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Thailinderinnen vertraut war, bevor sie in der Schweiz in Kontakt mit bud-
dhistischen Erneuerungsbewegungen kamen. Die mit ihrer neuen Religiositit
einhergehenden Verinderungen ihrer Lebenseinstellungen und Persénlich-
keiten werden von den Frauen dabei als tiefgreifend und umfassend positiv
beschrieben. Insbesondere heben die Akteurinnen hervor, dass sie durch das
Ablegen negativer Charaktereigenschaften und Verhaltensweisen auch iiber
den religiésen Kontext hinaus zu besseren Menschen geworden seien, wie
etwa Yai meint: »Also, irgendwie seit ich zum Tempel kommen, ich will nur
Gutes machen. Also nur viele Projekte, wo ich freiwillig Projekt mache. Frither,
warum muss ich? Meine Freizeit, warum muss ich machen? Vorher egoistisch
ist sehr viel« (8A/1088-1090). Der durch die Verinderung des eigenen Selbst
bedingte Wandel, der von den drei befragten Thailinderinnen gleichsam als
fundamental beschrieben wird, lasst sich gemiss Pargament (1997: 246—250)
auch als Konversion betrachten. »In an effort to re-create life, the individual
experiences a dramatic change of the self, a change in which the self becomes
identified with the sacred« (ebd.: 248), beschreibt der Autor das zentrale Wesen
einer Konversion, das sich auch in den Erzihlungen der Frauen wiederfinden
lasst. Da der Buddhismus seitens Erneuerungsbewegungen weniger als Re-
ligion denn als wissenschaftlich tiberpriifbare Naturgesetze betrachtet wird,
charakterisieren die Akteurinnen den fiir Konversionserfahrungen typischen
Wandel auch nicht zwangsliufig als religids: »Ist nicht wegen religios. Das
ist anders, [...]. Das ist so schon, so gliicklich. So einfach ruhig« (8A4/598-599),
meint Yai.

Mehr noch als die in diesem Kapitel erwihnten Frauen betonen jedoch de-
ren Schweizer Partner, dass es sich beim Buddhismus eigentlich nicht um eine
Religion handle. Fiir die befragten Eheminner, die sich fiir thai-buddhistische
Erneuerungsbewegungen interessieren, ist — dhnlich wie fiir ihre Ehefrauen
— charakteristisch, dass sie im Vergleich zu den anderen Personen im Sam-
ple tiber ein hoheres Bildungsniveau verfiigen. Der dadurch erleichterte intel-
lektuelle Zugang zur buddhistischen Lehre fithrt nicht nur zu einer anderen
Wahrnehmung des Buddhismus, sondern unterstreicht auch die Unterschie-
de zwischen dem traditionalistischen und dem modernistischen Buddhismus,
wie im folgenden Exkurs niher dargestellt wird.

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

Exkurs: Ehemanner von Thailanderinnen
in thai-buddhistischen Erneuerungshewegungen

Wahrend die intellektuelle Auseinandersetzung mit buddhistischen Lehr-
inhalten wie auch die Meditationspraxis fiir die befragten Thailinderinnen
Neuland bedeuteten, stellen diese Elemente der Religionspraxis fiir ihre neu-
en Ehepartner eine Selbstverstindlichkeit dar. Wie sich in den Interviews
mit den Mannern zeigte, fillt es ihnen hingegen schwerer, einen Zugang zum
traditionalistischen Buddhismus und zu den in Thailand und insbesondere im
Isaan verbreiteten apotropdischen Praktiken zu finden: »Solche Dinge, Hokus-
pokus, mit dem haben wir nicht viel am Hut« (4A/497-498), sagt etwa Markus
dazu. Der modernistische Buddhismus, der durch das Denken des Westens mit-
gestaltet wurde und letztlich auch das im Westen heute vorherrschende Bild
des Buddhismus mitgeprigt hat, bietet Ehemdnnern von Thai-Frauen, wie
sich in den Interviews zeigt, vielfiltige Zuginge zur Religion ihrer Frauen
an. Dies ist nicht nur der Fall, da sich der Buddhismus von Erneuerungsbe-
wegungen leichter in ihre bereits bestehende Weltanschauung integrieren
lisst, sondern auch, weil seitens dieser Reformbewegungen — im Gegensatz
zum Wat in Gretzenbach — auch Bemithungen stattfinden, Kurse auf Deutsch
oder Englisch abzuhalten, um damit auch Schweizer:innen ansprechen zu
konnen. Nicht zuletzt vermag die Betonung der Wissenschaftlichkeit bud-
dhistischer Anschauungen auch jene Minner dazu zu bewegen, sich mit der
Lehre Buddhas auseinanderzusetzen, die Religion ansonsten eher ablehnend
gegeniiberstehen. Auch wenn es unter den interviewten Minnern von Thai-
Frauen Ausnahmen gibt, nehmen sie den Buddhismus mehrheitlich positiv
wahr.®

Zwei von ihnen haben, motiviert durch ihre Ehefrauen, selber damit
begonnen, sich intensiver mit dem Buddhismus auseinanderzusetzen. So
erzihlt Markus, der Ehemann von Lek: »Sie ist dann eben mit diesem Ménch
ein bisschen in Berithrung gekommen, hat die Biicher gelesen und dann hatte
ich gesagt, ja gopf, was findet sie an diesen Biichern« (4A/561-563). Darauthin
hat er selber mit der Lektiire begonnen und sich auf eine strenge Ausiibung
der religiosen Praxis im privaten Raum eingelassen: »Wir machten das eine
Zeitlang, morgens aufstehen, Morgenrezitation, Meditation, am Abend nach

6 Einige Manner kritisieren insbesondere das Spenden von Geld in den Tempeln und den
daraus entstehenden sozialen Druck, méglichst viel zu geben. Siehe dazu Teil Ill, Ka-
pitel 2.3.7,S.157.

14.02.2026, 16:59:48.

295


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Hause, Abendrezitation, schlafen gehen« (4A/1653-1655). Wie er im Paarinter-
view erklart, haben weder er noch seine Frau einen Bezug zum Buddhismus,
wie dieser im Wat in Gretzenbach praktiziert wird:

Uns geht es wirklich um die Lehre Buddhas. Und das ist eigentlich nichts
anderes als Naturgesetze. Und es hat nichts... Es hat eigentlich auch nicht viel
mit Religion zu tun. In Gretzenbach wird viel Kultur, viel Tradition eh... gelebt.
Und das ist nicht unser Ding. Unser Ding ist wirklich Buddhas Lehrreden und
das ist nichts anderes als Naturgesetze, Physik. (4A/490-493)

Markus spricht von Buddhas Lehrreden, womit er Bezug zu den Schriften
des Buddhismus nimmt, die fiir ihn Autoritit reprisentieren und der von ihm
gelebten religiésen Praxis Legitimitit verleihen. Vom Wat in Gretzenbach di-
stanziert er sich, da die Moénche dort volksreligiose Kultrituale ausiiben, die
sich nicht durch die besagten Schriften begriinden lassen. Fiir ihn sind die-
se Praktiken daher auch nicht buddhistisch, sondern im Bereich der Kultur
oder Tradition zu verorten — weshalb er mit der Segnung von Schutzamulet-
ten, der Erstellung von Horoskopen oder Orakeln nicht viel anzufangen weiss.
Die von ihm als Naturgesetze verstandene buddhistische Lehre verkérpert fir
ihn den Gegensatz zu solchem »Hokuspokusc, der fiir ihn als rationalen Men-
schen nicht nachvollziehbar ist: »Ich habe gemerkt, [...] die Grundsitze von
Dhamma, der Lehre Buddhas, dass das sehr logisch ist fitr mich. Ich bin ein
sehr technischer Mensch« (4A/747-750), sagt er dazu. Indem er den Buddhis-
mus dem Bereich der Wissenschaft zuordnet, distanziert er sich zugleich auch
vom Begrift der Religion. Wissenschaft und Religion stellen Gegenkonzepte dar,
die seit der Mitte des 19. Jahrhunderts hiufig im Religionsdiskurs vorzufinden
sind und je nach Kontext sehr unterschiedlich bewertet werden kénnen (Neu-
bert 2016: 122-126). Im soeben dargestellten Beispiel besetzt Markus Wissen-
schaft mit positiven Attributen; fiir ihn steht sie insbesondere fiir Rationalitit.
Damitverkorpert die Wissenschaft fiir ihn eine Wahrheit, die unabhingig vom
Glauben an deren Wahrheit existiert. Im Gegensatz dazu steht das fiir ihn eher
negativ besetzte Konzept der Religion, das er nicht mit der Vernunft erschlies-
sen kann und daher als »Hokuspokus« im Bereich des Irrationalen verortet.

Markus’ negative Haltung gegeniiber Religion kommt auch in einer weite-
ren Interviewpassage zur Geltung, in welcher er erneut auf ein ambivalentes
und derzeit sehr populires Gegenkonzept zu Religion zu sprechen kommt. Er
meint: »Fiir mich [ist die Lehre Buddhas] nicht religios, ganz klar nicht. Aber
mit Spiritualitit hat es natiirlich schon zu tun« (4A/986-987). Spiritualitit wird
der Religion ebenfalls oft positiv gegeniibergesetzt, sei es als »wahres Wesen
der Religion« oder als individualistischer Gegensatz zur Religion, deren Orga-

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

nisation, Hierarchie, Dogmatismus und Weltlichkeit negativ bewertet werden
(ebd.:127). Diese Aspekte werden auch durch folgendes Zitat verdeutlicht: »Wir
sehen [das, was wir machen] als Lebensart, nicht als Philosophie, nicht als Re-
ligion. Und das ist eigentlich das, was unserer Meinung nach Buddha gesagt
hat. Betet mich nicht an. Macht euch kein Abbild von mir« (4A/997-999). Zur
Erklirung, warum ihre Lebensart weder eine Philosophie noch eine Religion
darstellt, erfolgt auch hier ein Riickbezug zu Buddhas Lehrreden, der interes-
santerweise in einer christlichen Terminologie zum Ausdruck gebracht wird.
Gemiss der textlichen Uberlieferung wollte Buddha weder als Religionsstif-
ter noch als Gott verehrt werden. Vielmehr wollte Buddha seine Anhidnger da-
zu bewegen, eigene Erfahrungen zu machen, um die Wahrheit seiner Lehre
zu erkennen. Markus beschreibt Buddhas Worte folgendermassen: »Du musst
die Erfahrung selber machen, du musst nicht mir glauben. Ich bin nicht dein
Lehrer, du bist dein eigener Lehrer. Durch Praxis erkennst du und lernst du«
(4A/1004-1005).

Insofern gewichten Markus und ferner auch seine Frau Lek die religiose
Praxis im privaten Raum bzw. die Befolgung der Lehre Buddhas im alltagli-
chen Leben mehr als den sporadischen Besuch eines Tempels zum Erwerb reli-
gioser Verdienste (Thai tham bun). Im Paarinterview verweisen die beiden dar-
auf, dass tham bun eigentlich ohnehin viel mehr umfasse, als Ménchen Geld zu
spenden:

Markus: Tham bun, viele Thais missverstehen tham bun. Sie meinen das ist
nur Geld, sondern eigentlich ist tham bun eben...

Lek: Alles ist tham bun. Es ist Kraft, Geld...

Markus: Ceben. Freiwillig arbeiten, Leute unterstiitzen, das hat alles auch
mit tham bun zu tun. Gutes tun, heisst es eigentlich ibersetzt.
Interviewerin: Also, was man eigentlich im Alltag tun kann?

Markus: Genau.

Lek: Oder helfen, sprechen, wenn die Leute Probleme haben.

Markus: Selber meditieren, praktizieren ist auch etwas Gutes tun fiir einen
selber.

Lek: Das ist das Wichtigste. (4A/871-888)

Da es somit unzihlige Moglichkeiten zum Erwerb guter Verdienste gibt, fo-
kussieren sich die beiden auf Aktivititen ausserhalb des Tempels. Dazu ge-
hort auch, dass sie sich darum bemiihen, die buddhistische Lehre an privat
organisierten Dhamma-Kursen und mehrtigigen Veranstaltungen an andere —
aufgrund sprachlicher Barrieren vornehmlich an Thais — zu vermitteln. »Viele

14.02.2026, 16:59:48.

297


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Buddhisten sind schon organisiert hier, die meisten haben eher einen esote-
rischen Ansatz, was nicht meines ist und auch nicht der Ansatz ist der Mén-
che, die wir einladen« (4A/487-490), sagt Markus und begriindet damit, war-
um sie sich nicht in bereits bestehende Strukturen eingliedern méchten und
sich abseits der etablierten thai-buddhistischen Institutionen selbst organi-
sieren. Dazu haben sie einen Verein gegriindet, mit welchem sie an verschie-
denen Thai-Festivals prisent sind, um Spenden fiir ihre Veranstaltungen zu
sammeln und moégliche Interessent:innen anzusprechen.

Im Gegensatz zu Markus zeigt das Beispiel von Konrad, dass sich bud-
dhistische Glaubensvorstellungen auch in bereits bestehende, religiose Welt-
anschauungen integrieren lassen. »Und ich bin ja... in einem [...] Dorf aufge-
wachsen, das heisst also 100 Prozent katholisch und [..] meine Grosseltern
waren wirklich sehr streng katholisch, sehr gliubig. Und ich bin es eigentlich
auch« (8A/409-412), erzihlt er. Nichtsdestotrotz begleitete Konrad seine Frau
an Veranstaltungen von Dhammakaya nach Arni, wo er sich als Nicht-Thai
zundchst als passiver Teilnehmer wiederfand. Dennoch wurde seine Neugier
geweckt und er meldete sich zur Teilnahme am International Dhammadayada
Ordination Program an, das von Dhammakaya angeboten wird. Er erinnert sich:

[Ich] war dann auch bei den Zeremonien dabei. Und hab dann [..] gesagt,
ich finde das alles super, aber es ist halt alles Thai und ich verstehe nichts.
Ich bin da einfach mitgelaufen und hab nichts verstanden. Und da kam das
dann so zur Sprache, dass es so ein internationales Programm gibt von die-
sen Dhammakaya, [...], wo man dann einen Monat Mdnch auf Zeit sein kann.
Und da hab ich gesagt, ja, das mach ich. Ich werd Ménch! (8A/429-434)

Konrad nahm am besagten Programm von Dhammakaya in Thailand teil, das
sich sowohl an minnliche Nicht-Thais wie auch Thailinder richtet und sie
im Rahmen einer zeitweiligen Ordination als Ménch in den Buddhismus
einfithrt. Uber seine Motivation dafiir sagt er im Interview: »Ja, ich méchte es
verstehen, ich mochte wirklich. Also, wenn ich was mache, dann mochte ich’s
nicht einfach nur mitmachen, sondern es verstehen in der Tiefe« (8A/447-448).
Auch hier wird wiederum auf die als gegensitzlich empfundenen Begriffe des
»Machens« und des »Verstehens« zuriickgegriffen. Die Teilnahme an Zere-
monien, ohne ihre Bedeutung dahinter nachvollziehen zu konnen, empfindet
Konrad nicht als zufriedenstellend, weshalb er damit begann, sich mit bud-
dhistischen Lehrinhalten zu beschiftigen. Wihrend das »Machen« als passiv
empfunden wird, handelt es sich beim »Verstehen« um eine aktive Hand-

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

lung, die mit einer intellektuellen Auseinandersetzung mit dem Buddhismus
verkniipft ist und im Falle von Konrad sogar mit einer Ordination einhergeht.

Damit hat Konrad einen radikalen Schritt gewihlt, in welchem er trotz sei-
nes Selbstverstindnisses als gliubiger Katholik keine Widerspriiche erkennen
kann: »Der Vorteil vom Buddhismus ist ja, er wird ja schon, glaub ich, als Re-
ligion klassifiziert, aber es ist ja doch viel philosophische Lehren oder so was.
Und damit ist es eigentlich iiberall integrierbar [...]« (8A/613-616). Daraus kann
geschlossen werden, dass fiir Konrad »philosophische Lehren« mit anderen
Weltanschauungen kompatibel sind, da er diese nicht mit den Exklusivitits-
anspriichen einer Religion in Verbindung setzt. Aus dieser Perspektive lisst
sich der Buddhismus als »Nichtreligion« ohne Wertekonflikte in sein katho-
lisch gepragtes Weltbild einfiigen und dient diesem sogar als Erweiterung, wie
er erklirt:

Also, was mich eigentlich am Buddhismus fasziniert, oder was fiir mich in
mein katholisches Weltbild als Erganzung reinpasst, das ist, ich finde der
Buddhismus geht weiter als das Christentum. Also schon mal durch die Wie-
dergeburt, [..] immer dieses born, reborn und diese uncountable cycles of life.
Und da kriegt man schon eine andere Einstellung, eigentlich zum ganzen
Leben an sich. Und ich finde auch, sie beziehen die Tierwelt viel starker ein.
Also [das] Christentum ist sehr fokussiert auf Menschen, [...], aber im Bud-
dhismus ist immer Mensch und Tier. (8A/494-502)

Fiir Konrad befassen sich sowohl das Christentum als auch der Buddhismus
mit denselben Kernthemen und liefern sich gegenseitig erginzende Zuginge,
um sich mit Fragen um die menschliche Existenz auseinanderzusetzen. Ins-
besondere tiberzeugt ihn jedoch der Gedanke der Wiedergeburt, der ihm das
Gefiihl gibt, Teil eines grosseren Ganzen zu sein und auch personlich Verant-
wortung fir die zukiinftige Entwicklung dieser Welt iibernehmen zu miissen:

Fiir mich war eigentlich die Erweiterung so faszinierend, dass ich sage, ja,
ich vergleiche dann sehr viel Christentum, also katholische Kirche und Bud-
dhismus und dann kommt man irgendwie schon drauf, dass [es] letztend-
lich schon ums gleiche Thema [geht], aber eben diese Erweiterungen, ja.
Viele Leute denken ja nur so:>30 Jahre lebe ich noch und was dann kommt,
nach mir die Sintflut.c Und eigentlich fange ich schon an, zu sagen, ja, aber
es interessiert mich eigentlich schon noch, was danach noch passiert, weil,
man kommtja mal wieder auf die Welt, ja. Also, ich denke schon, es gibt fiir

14.02.2026, 16:59:48.

299


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

ein grosseres, allgemeines Universum Verstandnis. Und das (iberzeugt mich.
(8A/510-514)

Die Betrachtung des Buddhismus als eine das Christentum erweiternde Phi-
losophie erméglicht es ihm somit, die buddhistische Lehre in sein bereits vor-
handenes religioses Sinn- und Wertegefiige zu integrieren, ohne dabei in in-
nere Konflikte zu geraten.

5.2.2.2 Distanzierung von organisierten Formen
der Religionspraxis

Wihrend sich bei der Umdeutung religiéser Glaubensvorstellungen und
Handlungspraktiken feststellen liess, dass religiose Beziige im Rahmen der
Problembewiltigung an Bedeutung gewinnen, ist diese zweite Form des
transformativen Coping dadurch gekennzeichnet, dass bei den entsprechenden
Akteurinnen eine Distanzierung von organisierten Formen der Religionspra-
xis zu beobachten ist. Charakteristisch ist, dass diese nicht etwa mit einer
Abwendung von buddhistischen Glaubensvorstellungen und -praktiken ein-
hergeht, sondern mit einer Verschiebung der Religionspraxis vom Wat in
den privaten Raum. Dabei lisst sich eine Tendenz zur Individualisierung von
Religion feststellen, die darauf zuriickzufiihren ist, dass sie zunehmend ohne
die Autoritit von Monchen gedeutet und ausgeiibt wird.

Wie sich in den Interviews zeigt, haben sich die Bediirfnisse einiger Akteu-
rinnen im Laufe der Zeit verindert. »In den Thai-Tempel gehe ich nicht mehr«
(3A/218), sagt etwa Noi. »Sie [die Leute] gehen [ins Wat], [...] wegen der Spra-
che, sie gehen, weil sie ihre Muttersprache héren wollen, weil sie einsam sind
und Gesellschaft brauchen, weil sie Heimat suchen. Ich habe genug, ich brau-
che nicht« (3C/75-78). Viel mehr als im Wat soziale Kontakte zu pflegen, sucht
sie mittlerweile einen Ort der Andacht: »Wenn ich gehe, dann méchte ich Ru-
he haben. Hier ist es so, dass es so viele Frauen hat. Dann gibt es einfach viel
Gequatsche. Das will ich nicht, ich will mich konzentrieren. Zu Hause geht das
besser« (3C/37-39).

Massgebend dafiir, dass sich neben Noi auch zwei weitere Thailinderinnen
im Sample vom traditionalistischen Buddhismus, den sie aus dem Wat in Gretzen-
bach gewohnt sind, distanzieren und eine autonomere Religiositit entwickelt
haben, sind einerseits Zweifel an der moralischen Integritit der Ménche sowie
andererseits die Funktionserweiterung des Tempels als sozialer Treftpunkt fir
Thailinderinnen und deren Ehepartner. So erzihlt Noi iiber einen ihrer Besu-
che im Wat in Gretzenbach:

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen 301

Ich war einmal mit meinem Mann und einer Kollegin, sie ist Schweizerin,
dort. Und sie hat gesagt, siehst du diese Manner? Und da ist es mir plotz-
lich aufgefallen. Das sind irgendwie kaputte Manner dort, Alkohol, Drogen...
Und auch, was die Frauen anziehen. Ich finde, die Monche miissten die Leute
stoppen. Aber warum machen sie es nicht? Weil sie selbst auch so geworden
sind. Ein Monch sollte weg von den Leuten gehen, weg von der normalen
Welt, aber dort sind sie drin. Sie beten auch nicht mit den Leuten, sie sa-
gen, dass sie warten, bis viele Leute da sind. Ich bin gekommen, weil meine
Schwiegermutter gestorben ist. Und andere kommen wegen einem Geburts-
tag, das kann man doch nicht mischen. Ich verstehe schon, dass sie nicht
hundert Mal beten wollen, aber dann muss man sich halt besser organisie-
ren. (3D/184-193)

Das von ihr als unpassend wahrgenommene Verhalten von Ménchen empfin-
det Noi im Allgemeinen als verwerflich. Thre Zweifel an der moralischen Au-
toritit und Integritit der Monche sind nicht zuletzt auch auf Skandale zu-
riickzufithren, die in Thailand in den letzten Jahrzehnten immer wieder an die
Offentlichkeit gelangt sind und breit diskutiert werden: »Ménche sind heute
nicht mehr Ménche. Sie spielen mit dem Handy, schauen Sexfilme oder ma-
chen Sachen mit Frauen. Das ist verboten, das diirfen sie nicht. Sie miissen
ruhig sein. Vor allem die jungen Ménche sind nicht mehr ruhig« (3D/98-100).
Am Verhalten der Ménche in der Schweiz kritisiert sie zudem:

Auch sind sie sehr wahlerisch. Ich habe Essen fiir ein Fest gekocht und mit-
genommen. Da hat mich ein Ménch angesprochen und mir gesagt, dass er
mein Essen besonders gerne mag, weil ich aus der Mitte von Thailand kom-
me, nicht von dort, wo die meisten Frauen herkommen. Das sollten sie nicht
machen, die Ménche missen das nehmen, was sie bekommen, und nicht
wihlerisch sein. (3A/225-230)

Auch, dass es im Wat kaum Diskretion gibt, stort Noi und mindert ihr Vertrau-
en in die Ménche:

Und man hatkeine Privatsphire, das stort mich wirklich. Wenn man mitdem
Ménch spricht (iber Probleme, alle die warten, héren zu. Das geht nicht, das
finde ich total daneben. Ich habe auch schon viel gehort iiber die Probleme
anderer Frauen. Einmal war ich mit einer Freundin und dann ist der Ménch
gekommen und hat sie gefragt, wie sie das und das, was sie ihm erzihlt hat,
gelaufen ist. Das war total peinlich fiir meine Freundin. Sie hat vor mir das
Gesicht verloren. Ich habe gesagt, dass das nicht geht. Ein M6nch darf nicht

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

weitererzahlen, er muss es fiir sich behalten. [...] Wenn ich etwas erzihle, will
ich nicht, dass es weitererzahlt wird. Ménche durfen nicht schwatzen. Aber
das passiert, wenn zu viele Frauen da [sind]. (3C/80-89)

Vor allem aber stort sie sich am Verhiltnis der Ménche zu Geld:

Sie sind siichtig nach Spenden und Geld. Ich finde, wenn man spendet, dann
spendet man, weil man es will. Aber dort ist es schon fast Zwang. Ich habe
viele schlechte Sachen gehért. Ich weiss nicht, ob es stimmt, aber die Monche
schauen sogar in die Schalen, um zu sehen, wie viel Geld darin ist. Das ist
nichtin Ordnung, wenn es stimmt. (3A/222-225)

Da die Ménche in der Schweiz besonders auf Geldspenden fokussiert seien,
hat Noi das Gefiihl, deren Erwartungen nicht gerecht zu werden:

In Thailand gibt man den Mdnchen Essen, hier muss man Couvert geben. In
Thailand gibt man vielleicht 200 Baht. Hier, wenn ich 20 Franken gebe, habe
ich Angst, dass es nicht genug ist und der Monch eigentlich mehr will. Dann
gebe ich 50 Franken. Aber ich kann nichtjeden Tag 50 Franken geben, das ist
zu viel. 3C/97-100)

Auch andere Thailinderinnen sehen sich im Tempel nicht dazu angehalten,
nach eigenem Empfinden zu spenden, sondern fithlen sich von den Ménchen
unter Druck gesetzt. Fiir Nuh, die von einem Mo6nch dazu aufgefordert wur-
de, fuir eine religiése Dienstleistung zu bezahlen, die sie in Thailand kostenlos
erhalten hitte, ist dies ein Grund, das Wat nicht mehr zu besuchen. Sie erzihlt:

| don't like monk, you know. Yeah, they talk, talk, talk... | don't like this. [...] |
feel bad, you know, when he talk, ah, you have to pay this, when you want.
[..] I ask for this [zeigt auf ihr Gliicksarmband]. This means for lucky. He can
give you for free, when you go to monk in Thailand. But [in Switzerland] you
have to pay. [..] He can give me for free. Because | asked for good luck. In
Thailand when you go monk he give you for free. When you go, he don’t ask
for money. This [monk] here ask for money. [...] Ahhh, I'm hurt. | say oh, not
good. He is asking for money... yeah... 'm Thai! I'm not from Europe, I'm Thai,
| say. Why should | pay for it? After | see him, | don’t like this. (2A/785-803)

Ahnliche Erfahrungen machte auch Pui. Nachdem sie das Wat in Gretzenbach
in ihrer Anfangszeit in der Schweiz regelmissig besucht hat, distanziert sie
sich mittlerweile von diesem:

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen 303

Vermisse ich nicht, ist eine Abzockerei, wenn ich offen sagen darf. [...] Ich bin
jemand, der ehrlich ist, ich kann nicht liigen. Wenn ich bin [Cemiise-]Schnit-
zen gegangen und dann kommt dieser Bettelbrief, dann der nichste Bettel-
brief, nichste Woche kommt nachste Bettelbrief und... und irgendwann ha-
be ich genug. Ich denke, wenn man beten méchte oder etwas freiwillig ge-
ben mochte, es muss ja kein Zwang sein, die Menschen gehen einfach dort-
hin und geben einfach, wenn sie méchten. Und muss nicht diese Sachen be-
kommen. Fiir mich ist freiwillig. (9A/615-624)

Den aufgesetzten Druck hilt sie nicht fiir angebracht: »Die Ménche sind rei-
cher als ich selber. Und ich denke, warum muss ich noch geben?« (9A/681-682).
Auch Noi vertraut den Monchen diesbeziiglich nicht: »Die Ménche sagen, tham
bun ist fiir das nichste Leben, dass du dann ein besseres Leben hast. Aber ich
weiss es nicht, die Ménche sagen es einfach« (3D/59-61), meint sie. »Bei den
Monchen weiss man nie, was sie [mit Geld] machen« (3D/61). Ihr Misstrauen
gegeniiber Mdnchen begriindet sie dabei mit einem besonderen Erlebnis:’

Ich habe den héchsten Monch hier in der Schweiz am Flughafen getroffen.
Auf dem Weg nach Bangkok. Ich habe einfach so geschaut und plétzlich ha-
be ich ihn gesehen. Er ist mit Businessklasse geflogen. Ich meine, was ist so
schlimm an Economy? Mein Mann hat gesagt, der Papst fliegt auch nicht Eco-
nomy. Aber ein Ménch ist nicht der Papst, er ist nur ein Ménch. Davon gibtes
viele. Warum kann der nicht Economy fliegen? Das ist schlimm fiir mich. [...]
Sie bauen ein neues Gebdude und sie sagen immer, dass sie Geld brauchen.
Aber der M6nch kann Businessklasse fliegen? Nein, es sollte wirklich Gren-
zen haben. Schade, dass alles nur ums Geld geht. Was ist der Sinn, warum
man ins Wat geht? Die Leute wollen sich beruhigen, sie wollen Thai-Kultur,
aber nicht immer Rambazamba und Geld. In der Kirche macht man das ja
auch nicht. Aber da geht alles ums Geld. (3D/105-118)

7 Es gehortzu den Privilegien von Thai-Monchen, dass sie innerhalb Thailands gratis rei-
sen kénnen. Denkbar ist, dass Ménche bei Thai Airways ebenfalls auf internationalen
Strecken gratis fliegen konnen oder lediglich den Economy-Preis zu bezahlen haben
und ein Upgrade erhalten, um geniigend Abstand zu den anderen Passagieren halten
zu kénnen. Der Fluggesellschaft wiirde es dabei nicht nur um den Komfort der Mén-
che, sondern auch um das Wohlbefinden anderer Passagiere gehen, denen es unan-
genehm sein konnte, einem Monch zu nahe zu kommen. Eine entsprechende Anfrage
an Thai Airways zu diesem Thema blieb unbeantwortet.

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Trotz der von den Akteurinnen beschriebenen negativen Erfahrungen haben
sie sich nicht ginzlich vom Buddhismus distanziert. Vielmehr lisst sich fest-
stellen, dass sich ihre Religionspraxis vom Wat — und damit von organisierten
Formen der religiésen Praxis — in den privaten Raum verschoben hat. Pui er-
zihlt: »Ich habe der beste Buddha von Thailand. [..] Den habe ich immer im
Herz und manchmal Buddha-Tag gebe ich noch Bliimchen, Wasser an diese
Vase und beten ein bisschen« (9A/628-630). Neben der Darbietung von Gaben
am Hausaltar kénnen zu Hause auch Rituale gepflegt werden, fiir die ansons-
ten das Beisein von Monchen erforderlich ist. Noi meint:

Die Mdnche wiirden sagen, dass es keine Wirkung hat, das zu Hause zu ma-
chen, weil ich kann nicht beten wie sie. Ich glaube aber, dass es trotzdem
funktioniert. Ich gebe Verstorbenen auch Essen. [...] Ich habe eine Buddha-
Statue zu Hause und stelle Teller dorthin. Unser Glauben ist, dass die Ver-
storbenen das dann bekommen. Eigentlich dirfte man es dann nicht mehr
essen. Aber ich mache es trotzdem. Das ist besser als es wegzuwerfen. Und
ich glaube, sie bekommen es so oder so. Ich ziinde auch Stibchen an. Drei
fir Buddha, eines fiir Verstorbene. Ich mache es in der Wohnung, stelle es
nachher aber auf den Balkon, weil es stinkt. (3C/23-32)

Noi emanzipiert sich von der Autoritit buddhistischer Monche und ist weder
zur Ausiibung noch zur Legitimierung religiéser Praktiken auf das Wat oder
Monche als Ritualspezialisten angewiesen. Auf Selbstermichtigung setzt sie
auch bei tham bun, den Erwerb von religiosen Verdiensten, der sich nicht nur
aus der Unterstiitzung von Monchen ergibt, wie Noi weiter erklart:

Es gibt auch tham than [Thai fiir sAlmosen gebend], das ist fiir andere Men-
schen. Das mache ich lieber als fiir die Monche. [...] Beispielsweise, wenn ich
armen Kindern Schuhe gebe oder einen Fussball, dann sehe ich was sie ma-
chen, ich sehe, dass sie gliicklich sind. Das macht mich auch gliicklich, des-
halb mache ich das lieber. Ich sehe es jetzt. (3D/58-65)

Damit unterscheidet sich Noi von Ying, die der Religionspraxis im privaten
Raum keine grosse Bedeutung beimisst: »In mein Herz, in mein Seele ist schon
voll von nur gute Sachen, was ich mache. Und dann muss ich nicht [noch zu
Hause] das Essen oder Blumen bringen. Aber ich mache, was unser Buddha
sagt. Nur Gutes fiir Leute. Ganze Welt, nicht nur fiir Beat« (1B/567-569). Ge-
meinsam ist den beiden Thailinderinnen jedoch, dass sie es im Alltag als be-
sonders wichtig erachten, fiir andere etwas Gutes zu tun, und dabei die inne-
re Haltung hinter ihren Taten hoher gewichten als den dusseren Schein. Noi

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Bewahrung und Transformation religiéser Praktiken als Copingmechanismen

driickt dies folgendermassen aus: »Es kommt auf das Innere an. Besser eine
Frau als ein schlechter Monch. Esist egal, ob Mann oder Frau, das Innere muss
stimmen« (3D/147-148). Sodann engagiert sich Noi in einem selbstgegriindeten
Verein fir die Interessen von Thailinderinnen in der Schweiz, wihrend Ying
hin und wieder privat Spendengelder fiir soziale und 6kologische Projekte in
Thailand sammelt. Auch Yai ist es wichtig, sich auch ausserhalb des religiésen
Kontextes sozial zu engagieren. Dabei habe sich ihr Bediirfnis, zu einer Ver-
besserung der Welt beizutragen, im Rahmen der religiésen Praxis im Tempel
entwickelt, wie sie erzihlt:

Also, irgendwie seit ich zum Tempel kommen, ich will nur Gutes machen.
Also nur viele Projekte, wo ich freiwillig Projekt mache. Frither, warum muss
ich? Meine Freizeit, warum muss ich machen? Vorher egoistisch ist sehr viel.
Seit ich zum Tempel komme, meine egoistisch ist weg. Ich will nur geben.
Viel, viel Gutes machen. Menschen verstehen mehr, diese automatic, ich
weiss nicht, ist durch Meditation. (8A/1088-1092)

Wie sich in Yais Verhiltnis gegeniiber dem Christentum bereits zuvor zeig-
te, ist soziales Engagement fiir sie ein integraler Bestandteil von religiésen
Ideologien. Damit lisst sie sich auch als Vertreterin eines Engaged Buddhism
(King 2009) betrachten, die sich fiir einen weltzugewandten resp. einen sozi-
al, politisch wie auch dkologisch engagierten Buddhismus einsetzt. Wihrend
bei Yai davon auszugehen ist, dass sich ihre religiésen Handlungsorientierun-
gen auch in andere Lebensbereiche ausgeweitet haben, lisst sich in den Fillen
von Noi und Ying weniger deutlich eruieren, inwieweit sich karitative Tatigkei-
ten im sikularen Bereich auf religiése Motivationen zuriickfithren lassen. Es
scheint jedoch naheliegend, dass das soziale Engagement der Frauen als Aus-
druck der durch den Buddhismus geprigten und in der thailindischen Kultur
verbreiteten Maxime der Reziprozitit zu verstehen ist. Angesichts der Erfah-
rung, dass es ohne gegenseitige Unterstittzung kaum moglich ist, die eigene
Existenz zu sichern, stellt diese gerade fiir Heiratsmigrantinnen aus dem Isaan
eine moralische Verpflichtung dar. Aufgrund der verinderten Lebenssituation
in der Schweiz, die fiir viele Frauen mit einer Verbesserung ihrer wirtschaftli-
chen Lage einhergeht, wire es denkbar, dass sie altruistische Handlungen im
Rahmen ihres sozialen Engagements als Teil dieser Verpflichtung betrachten.®

8 Wie in Teil IV, Kapitel 3.4 (S. 205), deutlich wird, kann soziales Engagement auch als
Mittel zum Prestigegewinn innerhalb der ethnischen Kolonie verstanden werden. Ande-
ren Hilfe anbieten zu kénnen, bestatigt die Akteurinnen in ihrer Selbstwahrnehmung,

14.02.2026, 16:59:48.

305


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306  Teil V: Religiositat von Thai-Frauen - Zwischen Bewahrung und Transformation

Inwieweit dabei die buddhistische Ethik und der Engaged Buddhism eine Rolle
fir die Frauen spielt, bediirfte jedoch einer niheren Untersuchung.

die eigenen Probleme erfolgreich iiberwunden zu haben und sich nun im Vergleich zu
anderen Thailanderinnen in einer privilegierten Position zu befinden.

14.02.2026, 16:59:48.


https://doi.org/10.14361/9783839467800-029
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

