
Die Versöhnung. Hegels Ästhetik 

Denn in der Kunst haben wir es mit keinem bloß 

angenehmen und nützlichem Spielwerk, sondern 

mit der Befreiung des Geistes vom Gehalt und 

den Formen der Endlichkeit, mit der Präsenz und 

Versöhnung des Absoluten im Sinnlichen und 

Erscheinenden, mit einer Entfaltung der Wahr-

heit zu tun, die sich nicht als Naturgeschichte 

erschöpft, sondern in der Weltgeschichte offen-

bart, von der sie selbst die schönste Seite und 

den besten Lohn für die harte Arbeit im Wirkli-

chen und die sauren Mühen der Erkenntnis aus-

macht.(XV, 573) 

Während in der Phänomenologie des Geistes die Antigone beispielhaft für eine 
Erscheinungsweise des Geistes steht, steht in den Vorlesungen über die Ästhetik1

nicht der genealogische Aspekt im Mittelpunkt, sondern der ästhetische. Hegel 
betrachtet die Antigone in der Ästhetik nicht losgelöst von ihrem Entstehungs-
zeitraum, da er die gesamte Gattung der Tragödie als notwendig in dieser Zeit 
verwurzelt beschreibt, aber unter anderen Aspekten. Während sich in der Antigo-
ne-Interpretation der Phänomenologie der Geist als objektiver im Staat verwirk-
licht, verwirklicht sich in der Antigone-Interpretation der Ästhetik der Geist als 
absoluter in der Kunst. Um nun die Leistung vollbringen zu können, die der Tra-
gödie als »höchste[r] Stufe der Poesie und der Kunst überhaupt« (XV, 474) 
zugeschrieben wird, muss die Antigone bestimmte ästhetische Kriterien erfüllen, 

                                                             
1  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Vorlesungen über die Ästhetik, in: ders.: Werke in 20 

Bänden, Bd. XIII-XV. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986ff. Im Folgenden im Text zi-

tiert mit Band und Seitenangabe. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

die eine andere Interpretation des Stückes forcieren. Während in der Phänome-
nologie der Bruch in der Sittlichkeit den Angelpunkt der Auslegung bildet, da 
nur durch ihn die Möglichkeit einer zukünftigen Versöhnung aufscheint, wird 
dieser Bruch in der Ästhetik zum bloßen Beiwerk, denn im Mittelpunkt der Inter-
pretation steht die Versöhnung.  
 Diese radikale Umdeutung der Antigone beruht dabei, so meine These, nicht 
auf den unterschiedlichen Perspektiven auf das Stück, sondern auf Hegels 
Staatskonzeption, die sich seit dem Erscheinen der Phänomenologie verändert 
hat. Durch die ästhetische Anschauungsweise der Antigone wird ein Reflexions-
prozess ausgelöst, der über ihre Verankerung in ihrer Entstehungszeit hinausgeht 
und fragt, ob nach der antigonalen Erfahrung eine nach-sittliche Sittlichkeit 
möglich ist. Auf diese Frage antwortet Hegel mit einem klaren »ja« und einer 
sittlichen Staatskonzeption in den Grundlinien der Philosophie des Rechts (in 
der Phänomenologie hingegen gibt es keinen zweiten Begriff der Sittlichkeit, an 
seiner Stelle steht die Moralität, in der der Geist sich seiner selbst gewiss wird). 
Wie sich die Sittlichkeit in der Rechtsphilosophie von der in der Phänomenolo-
gie unterscheidet, wird dabei Thema im nächsten Unterkapitel sein. Hier möchte 
ich zeigen, wie sich die Interpretation der Antigone in der Ästhetik verändert hat 
und aus welchen systeminternen Gründen die Veränderung in Bezug auf die 
Vorlesungen über die Ästhetik notwendig waren. Weiterhin möchte ich zeigen, 
dass für die zu Grunde liegenden ästhetischen Prinzipien ein neuer Begriff von 
Sittlichkeit wesentlich ist, der aus der Konzeption der Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts resultiert und stillschweigend für das Verständnis vorausgesetzt 
wird. Mit dieser Umdeutung wertet Hegel jedoch das individuelle Schicksal der 
Antigone ab und tritt so hinter die, meiner Meinung nach, stärkere Interpretation 
der Phänomenologie zurück: Hier entsteht nicht mehr der Boden für eine neue 
Form des Zusammenlebens; hier wird nicht mehr der Grundstein für eine neue 
Subjektivität gelegt; hier verschwindet das bedeutungslose Individuum wieder in 
der Substanz und hinterlässt eine versöhnte Version der Sittlichkeit, in der die 
tragische Erfahrung unmöglich geworden ist.  
 Während Hegel in der Antigone-Interpretation der Phänomenologie aner-
kennt, dass sich durch Antigones Leiden etwas verändert, und damit auch dem 
Leiden selbst Anerkennung zollt, wird ihr Leiden in der Ästhetik bedeutungslos. 
Antigone wird nicht mehr als Übergangsfigur betrachtet, sondern als Beispiel für 
eine längst vergangene, falsche Gesellschaftsform aufgerufen. Eine Gesell-
schaftsform, in der aufgrund ihrer Mangelhaftigkeit tragische Erfahrung möglich 
war. Rezipiert wird sie aber von einem Zuschauer, der Teil einer nach-tragisch-
en, sittlichen Gesellschaft ist und dessen Hauptinteresse deswegen auf den ästhe-
tischen Aspekt der Versöhnung der Sittlichkeit gerichtet ist. Mit dieser Umdeu-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 163

tung geht Hegel zugunsten seiner sittlichen Staatskonzeption hinter die stärkere 
Antigone-Interpretation der Phänomenologie zurück. Das vorliegende Kapitel 
konzentriert sich darauf, die ästhetischen Kriterien der Tragödie am Beispiel der 
Antigone herauszuarbeiten und so ein Verständnis davon zu gewinnen, wie sich 
Hegels Sichtweise auf das Stück verändert hat. Zudem möchte ich Hegels Auf-
fassung dessen, was Kunst leisten kann, einen stärkeren Anspruch entgegen-
setzten: denn gerade durch die Darstellung von Antigones Leiden leistet Kunst 
eine Erkenntnis, die ohne die ästhetische Erfahrung nicht möglich wäre. Das, 
was Lessing und Winckelmann an der Kunst herausstreichen, marginalisiert He-
gel hier: ihr Gerichtetsein auf das Sinnliche.   

DIE TRAGÖDIE, 1. TEIL 

Die Antigone-Interpretation findet sich in den Vorlesungen über die Ästhetik im 
Kapitel über die romantischen Künste als erste Erscheinungsweise der dramati-
schen Poesie. In der dramatischen Poesie überschreitet sich die Kunst selbst, 
indem sie das eigentlich künstlerische Ideal, das der Schönheit, hinter sich lässt 
und ins »Gebiet der geistigen Innerlichkeit« (XV, 224) vordringt.2 Die dramati-
sche Poesie ist der Endpunkt der künstlerischen Möglichkeiten, mehr als das, 
was in ihr geleistet wird, kann Kunst nach Hegel nicht leisten. Diese Endstellung 
im hegelschen System der Künste bedeutet, dass die dramatische Poesie etwas 
ganz besonderes vollzieht: in ihr kommt in der Handlung der Geist in seiner To-
talität zur Darstellung. Die Handlung ist dabei Form und Inhalt der dramatischen 

                                                             
2  Brigitte Hilmer zeigt dabei, dass der Begriff des Ideals, anders als Hegel selbst es na-

helegt, sich eigentlich erst in der Romantik voll ausschöpft, denn mit dem hier entfal-

teten Begriff der Innerlichkeit (oder Innigkeit) wird auf eine neue Einheit hinge-

wiesen: die der christlichen Liebe: »Die romantische Kunstform vollzieht hier nichts 

Geringeres als einen Paradigmenwechsel von der Äußerlichkeit zur Andersheit, von 

der solitären Individualität des klassischen Werkes zur Intersubjektivität.« Brigitte 

Hilmer: Scheinen des Begriffs, 202. Allerdings ist diese Innigkeit plastisch nach Hegel 

nicht mehr darstellbar, weshalb die romantische Kunst über sich selbst hinausweist: 

»Indem die Kunst sich Innerlichkeit als nicht nur individuelle, sondern intersubjektiv 

konstituierte zum Inhalt macht, findet sie eine konkrete Form der Selbstüberwindung 

von Einzelheit, die nicht die explizierende Allgemeinheit des Gedankens ist. Das Pro-

blem des religiösen Inhalts, daß Innerlichkeit mangels Explikation letztlich nicht dar-

stellbar sein kann, wird auf dieser Stufe fortgeführt und erweitert um die Überschrei-

tung der gestalthaften Individualität« (ebd. 203).   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Poesie. Dem Zuschauer wird sie in doppelter Weise präsentiert: Einmal als zeit-
liche Abfolge eines Geschehens mit einem bestimmten Ausgang, in dem das 
»menschliche Wirken […] sich zum Wirken eines alles bestimmenden Fatums 
oder einer leitenden, weltregierenden Vorsehung« (XV, 323) verhält. Diese dia-
lektische Perspektive funktioniert genauso, wie im Phänomenologie-Kapitel er-
läutert: das Individuum wird als substantiell in seiner Zeit Seiendes verstanden, 
dessen Schicksal den Fortgang eines Größeren markiert, ohne individuell von 
Bedeutung zu sein. Zu diesem objektiven epischen Prinzip tritt nun das subjekti-
ve, lyrische dazu. Denn der Zuschauer sieht gleichzeitig durch das Sprechen der 
Schauspieler, wie die ablaufenden Handlungen im Innern der Protagonisten ent-
stehen: »wir sehen sie gegenwärtig aus dem besonderen Willen, aus der Sittlich-
keit oder Unsittlichkeit der individuellen Charaktere hervortreten« (XV, 323). 
 Das subjektive Prinzip ist dabei nicht zu verwechseln mit einem antidialekti-
schen oder individuellen. Vielmehr ist es eine andere Form der dialektischen 
Perspektive, eine, die diese Ansicht des Großen und Ganzen in das Subjekt 
selbst hineinverlegt. Der Clou der dramatischen Kunst ist nicht dieses bloße Zu-
sammenspiel von Innerlichem und Äußerem, sondern die Erkenntnis, dass Sub-
jektivität und Objektivität doppelt verflochten sind: Denn zum einen ist der im 
Inneren der Protagonisten entstehende Wille sowohl bedingt durch die objektive 
Substantialität, als er sich auch an ihr zu messen hat, zum anderen bringt das 
Subjekt so Objektivität hervor. In der dramatischen Kunst wird also eine »in sich 
abgeschlossene Handlung als wirkliche, ebensosehr aus dem Inneren des sich 
durchführenden Charakters entspringende als in ihrem Resultat aus der substan-
tiellen Natur der Zwecke, Individuen und Kollisionen entschiedene Handlung in 
unmittelbarer Gegenwärtigkeit dargestellt.« (XV, 474) Dabei bleibt das Indivi-
duum aber nicht wie der Romantiker in seiner eigenen Innerlichkeit gefangen, 
sondern misst seine Werte an der Realität und wird von ihr in seinen Entschei-
dungen und in seinem Wollen beeinflusst.3

                                                             
3  Um diesem schwierigem Anspruch in der Darstellung gerecht werden zu können, soll-

te das dramatische Kunstwerk eine bestimmte Form haben. Hegel befürwortet dabei 

die Einheit von Zeit und Ort, da größere zeitliche Sprünge oder Ortswechsel das Ge-

schehen bloß unverständlich oder unwahrscheinlich machen, verlangt aber keine strik-

te Einhaltung. Als unverletzliches Gesetz aber beschreibt er die Einheit der Handlung, 

die ich weiter unten ausführlich besprechen werde. In den wesentlichen Fragen bezüg-

lich Aufbau und Form des Dramas stimmt Hegel dabei mit Aristoteles Poetik überein 

(vgl.: XV, 474-534). Wie die Begriffe »Katharsis« und »Versöhnung« zusammen-

hängen, werde ich im Laufe des Kapitels dabei noch einmal näher beleuchten – auch 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 165

EXKURS: DIE SCHAUSPIELKUNST

Bevor ich anhand der Tragödie verdeutlichen werde, wie diese Vermittlung zwi-
schen Epos und Lyrik, zwischen Objektivität und Subjekt aussieht, möchte ich in 
einem Exkurs hervorheben, wie wichtig Hegel Schauspielkunst und theatrale In-
szenierung sind.4 Hier braucht es die »ganze Person des Vortragenden, so daß 
der lebendige Mensch selbst das Material der Äußerung ist.« (XV, 324) Obwohl 
zum Schauspieler wesentlich auch die Gebärde, der Gesang und der Tanz gehö-
ren, spielt die Rede die Hauptrolle. Ihr poetischer Ausdruck dominiert das 
Schauspiel und sie hat die »Herrschaft über diese sonst nur begleitenden Künste« 
(XV, 510).  
 In der Schauspielkunst der Griechen verbindet sich dabei die redende Kunst 
mit der Skulptur: »das handelnde Individuum tritt als objektives Bild in totaler 
Körperlichkeit heraus.« (XV, 511) Im Schauspiel wird die Skulptur lebendig, sie 
»nimmt den Inhalt der Poesie in sich auf« (ebd.) und lässt die durch die Leiden-
schaft im Inneren entstandenen Bewegungen »zum Wort und zur Stimme« (ebd.) 
werden, so dass die Darstellung insgesamt »beseelter und geistig klarer als jede 
Statue und jedes Gemälde« (ebd.) ist. Der Eindruck der beseelten Skulptur ver-
festigt sich noch dadurch, dass die griechischen Schauspieler Masken tragen und 
so ihr Mienenspiel für die Zuschauer gänzlich unsichtbar bleibt. Hegel sieht dar-
in eine treffende Entsprechung zum Inhalt der griechischen Tragödie:  

»Die Gesichtszüge [der Schauspielermaske] gaben ein unveränderliches Skulpturbild, des-

sen Plastik den vielbeweglichen Ausdruck partikulärer Seelenstimmungen ebenso wenig 

in sich aufnahm als die handelnden Charaktere, welche ein festes Pathos in seinem drama-

tischen Kampfe durchfochten und die Substanz dieses Pathos sich weder zur Innigkeit des 

modernen Gemüts vertiefen noch zur Besonderheit heutiger dramatischer Charaktere aus-

breiten ließ.« (XV, 512)  

Diese Beschreibung des Schauspielers macht noch einmal deutlich, wie Hegel 
den Helden der antiken Tragödie sieht: als lebendige Skulptur, als substantielle 

                                                                                                                                  
im Hinblick auf das noch folgende Lessing-Kapitel, in dem die Aristoteles-Rezeption 

eine größere Rolle spielen wird.  

4  Nicht alle Stücke sind nach Hegel aber bühnentauglich, so dass es durchaus auch 

dramatische Poesie gibt, die sich eher zum Vorlesen als zum Aufführen eignet: »Die 

Krankheit des Philoktet z.B., die stinkenden Geschwüre an seinem Fuße, sein Ächzen 

und Schreien würden wir ebensowenig hören mögen, als uns die Pfeile des Herkules, 

um welche es sich vornehmlich handelt, ein Interesse einflößen könnten.« (XV, 507)   

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Individualität, die das Allgemeine in ihrem besonderen Körper verkörpert. Sogar 
die Stimme geht auf in einem größeren Klangmuster, so dass das künstlerische 
Sprechen selbst, so Hegel, bei den Griechen wenig ausgeprägt war, da ihre De-
klamationen mit Musik begleitet waren, um durch den so musikalisch vorge-
gebenen Rhythmus für eine bessere Verständlichkeit des Gesprochenen zu sor-
gen.5 Hegel sieht den Schauspieler als Transporteur des poetischen Ausdrucks, 
der als Individuum ganz zurückzustehen hat hinter seiner Kunstfertigkeit: »Der 
Schauspieler […] tritt als ganzes Individuum mit seiner Gestalt, Physiognomie, 
Stimme usf. in das Kunstwerk hinein und erhält die Aufgabe, mit dem Charakter, 
den er darstellt, ganz und gar zusammenzugehen.« (XV, 513) Er ist das Instru-
ment, auf dem der Autor des Stücks spielen kann und soll sich diesem Spiel ganz 
hingeben. Diesen Anforderungen gerecht zu werden, fiel den griechischen 
Schauspielern nicht schwer, da sie durch die Masken geschützt und unterstützt 
durch den Rhythmus des Gesangs nicht in die Gefahr gerieten, Persönliches mit 
einzubringen.  
 Mehr Kunstfertigkeit brauchen da die Schauspieler der späteren Dramen, 
denn sie sind bar jeder Maske und bar jeder musikalischen Begleitung, die im 
Endeffekt der Rede doch nur Abbruch tut, wie Hegel betont, ganz auf sich und 
ihr Können angewiesen, um die Texte mit Leben zu füllen: »Die Shakespeare-
schen Figuren vornehmlich sind für sich fertige, abgeschlossene, ganze Men-
schen, so daß wir vom Schauspieler verlangen, daß er sie nun seinerseits 
gleichfalls in dieser vollen Totalität vor unsere Anschauung bringe.« (XV, 514) 
Die größere Verpflichtung bringt aber gleichzeitig eine größere Freiheit mit sich, 
da der Dichter »der Gebärde des Schauspielers vieles [überlässt], was die Alten 
durch Worte würden ausgedrückt haben.« (ebd.) Er muss so ein Mittelmaß fin-
den zwischen dem bereichernden Einbringen seiner Individualität und dem nöti-
gen Ausblenden. Schafft er das, dann darf er sich Künstler nennen, denn er »soll 
auch mit eigener Produktivität in vielen Punkten ergänzen, Lücken ausfüllen, 
Übergänge finden und uns überhaupt durch sein Spiel den Dichter erklären, inso-
fern er alle geheimen Intentionen und tieferliegenden Meisterzüge desselben zu 
lebendiger Gegenwart sichtbar herausführt und faßbar macht.« (XV, 514)  

                                                             
5  »Der Gesang mochte durch seine schärfere Akzentuation die Wortbedeutung der 

Chorstrophen verständlicher machen, sonst weiß ich wenigstens nicht, wie es den 

Griechen möglich wurde, die Chöre des Aischylos und Sophokles zu verstehen. Denn 

wenn sie sich auch nicht so damit herumzuplagen nötig hatten als wir, so muß ich 

doch sagen: obschon ich Deutsch verstehe und etwas fassen kann, würde mir doch ei-

ne im ähnlichen Stil geschriebene deutsche Lyrik, vom Theater herab gesprochen und 

vollends gesungen, immer unklar bleiben.« (XV, 511)

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 167

 Hegel erkennt an, wie wichtig die Sinnlichkeit von Körper und Stimme des 
Schauspielers sind, sieht aber darin eine Gefahr für den Text selbst. Auch wenn 
der spätere Schauspieler mehr Freiheiten hat als der der Antike, bleibt er immer 
das Instrument, auf dem ein anderer spielt. Diese ewige Distanz des Schauspie-
lers zu seiner Rolle beugt einer Distanzlosigkeit seitens des Zuschauers vor: der 
Blick kann so nicht zu individuell werden, das Individuum darf und kann nur vor 
dem größeren Ganzen wahrgenommen werden, nicht nur als es selbst. Der 
Schauspieler als lebendige Skulptur behält immer etwas Unkörperliches, Distan-
ziertes, Ewigglattes.   

DIE TRAGÖDIE, 2. TEIL 

Die erste Erscheinungsweise der dramatischen Poesie, historisch gleichzeitig mit 
der Komödie, systematisch ihr aber vorgeordnet, ist die Tragödie. Sie hat ihren 
Höhepunkt, wie die Skulptur, in der griechischen Antike. Die Antigone steht in 
der Ästhetik nicht im Mittelpunkt, Hegel setzt sich mehr mit Ödipus Rex und 
Ödipus auf Kolonos auseinander, führt die Tragödie über Ödipus’ Tochter aber 
dann doch an entscheidender Stelle ein: Antigone ist das Beispiel für die gelun-
genste Art der Versöhnung: die objektive Versöhnung.  
 Während die Versöhnung im Philoktet subjektiv ist, weil der Handelnde sei-
ne Einseitigkeit, durch den deus ex machina überzeugt, selbst aufgibt, und es 
sich im Ödipus auf Kolonos um eine innerliche Aussöhnung handelt, bei der Ö-
dipus im Tod verklärt wird und sich seine Seele so über die Wirklichkeit und 
seine Taten erhebt und seine »irdische Schuld mit seiner irdischen Individuali-
tät« (XV, 551) bezahlt, ist die objektive Versöhnung die reinste. Denn hier wird 
das störende Individuum selbst beseitigt: Antigones Tod versöhnt. Die Frage ist 
jedoch, was genau durch ihren Tod eigentlich versöhnt wird: die durch die Kolli-
sion gestörte Sittlichkeit oder der betrachtende Zuschauer? Hegels Antwort ist: 
beides. Denn in der Tragödie wird der Zuschauer der ewigen Gerechtigkeit an-
sichtig, die die einseitigen Zwecke und Leidenschaften durchbricht und die Kol-
lision zugunsten der ewig Bestand habenden, sittlichen Mächte auflöst. Was er in 
der Tragödie erfahren soll, geht damit über die tragische Kollision hinaus zur 
Erkenntnis der ewig waltenden, göttlich-sittlichen Mächte. Wie diese Versöh-
nung genau aussieht, möchte ich in den nächsten Abschnitten zeigen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

A. DIE HELDEN

In der Tragödie erwachen die Skulpturen zum Leben. Nicht nur als maskenhaft- 
unkenntliche Schauspieler, sondern auch inhaltlich: das Ideal der Skulptur wird 
hier sinnlich-lebendig verkörpert im Helden der Tragödie. Das »Ideal in Hand-
lung«6 betitelt Klaus Düsing diese lebendig-gewordene Skulptur, Hegel selbst 
spricht von »lebendigen Repräsentanten« (XV, 522): Die tragischen Helden re-
präsentieren in Fleisch und Blut die Sittlichkeit und werden so »gleichsam zu 
Skulpturwerken« (ebd.) hervorgehoben.  
 Das Skulpturhafte am tragischen Helden ist seine Entschiedenheit für ein 
sittliches Pathos. Diese Entschiedenheit steht über seiner Individualität und lässt 
diese hinter sich: Individuiert wird die sittliche Macht. Sie ist es, die im tragi-
schen Helden manifest wird. Deshalb wird er einer Skulptur gleich: Wie in ihr 
steht nicht das Besondere am Individuum im Vordergrund, sondern das Allge-
meine, das sich in der Skulptur als schönes Ideal und im tragischen Helden als 
sittliches Pathos zeigt.7 Das wird deutlich am Thema der Tragödie: die Helden 
sind keine Individualisten, die einer plötzlichen Eingebung folgen, wie Lehmann 
zeigt: »Nicht die Ebene Wille/Entscheidung als actio steht vornan, sondern die 
intellektuelle re-actio auf eine vorgegebene Lage.« (TuM, 93) Der Inhalt der 
Entscheidung steht deswegen auch gar nicht im Mittelpunkt der Aufmerksam-
keit, vielmehr, dass hier überhaupt ein Konflikt aufkommt. In der Handlung, die 
die Skulptur nicht zeigen kann, geht der tragische Held über sie hinaus und be-
seelt sie. Er lässt damit gleichzeitig die Schönheit hinter sich, die ihre Vervoll-
kommnung in der Skulptur hatte und schreitet fort zur höchsten Form der Kunst, 

                                                             
6  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«; in: 

Annemarie Gethmann-Siefert/Lu de Vos/Bernadette Collenberg-Plotnikov (Hg.): Die 

Geschichtliche Bedeutung der Kunst und die Bestimmung der Künste. – München: 

Fink 2005, 149. 

7  »Die heroische, das Allgemeine unmittelbar, exemplarisch verkörpernde Selbständig-

keit weist Hegel nicht nur einem bestimmten Zeitalter, sondern auch einem bestimm-

ten sozialen Stand zu, dem Stand der Aristokratie. Daß in der griechisch-antiken Tra-

gödie die Helden und Heldinnen den Königsfamilien angehören, hat seinen Grund da-

rin, daß diese herausgehobenen sozialen Kreise gegenüber der ›Beschränkung durch 

bestehende Verhältnisse‹ ihre ›Unabhängigkeit‹ und eben dadurch die für das heraus-

ragende Handeln erforderliche Selbständigkeit bewahren können.« Josef Früchtl: Das 

unverschämte Ich. Eine Heldengeschichte der Moderne. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 

2004, 79. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 169

die durch ihr Gerichtetsein auf das vorstellende Bewusstsein schon in den Raum 
der Gedanken, der eigentlich Religion und Philosophie eigen ist, vordringt.   
 Der tragische Held ruht in sich und zweifelt keinen Moment an seinen Zielen 
oder deren Berechtigung. Seine Bestimmtheit fußt dabei jedoch nicht auf seinem 
eigenen reflexiv erarbeiteten Urteil, sondern hat seinen Grund in einer sittlichen 
Macht. Dennoch, so betont Hegel, ist es für die Tragödie unumgänglich, dass 
»das Prinzip der individuellen Freiheit und Selbständigkeit […] erwacht« (XV, 
534) ist, so dass die Individuen selbstbestimmt für ihre Taten und die Folgen 
einstehen wollen. Antigone ist also keine bloße Verkörperung der familiären 
Macht, die unfrei in ihr gefangen ist, sondern sie ist eine freie Individualität, die 
bewegt ist vom »substantiellen Gehalt menschlicher Zwecke« (XV, 535). Dass 
macht sie zu einer lebendigen Verkörperung der Substanz.  
 Unter freier Individualität versteht Hegel dabei ein selbstbestimmtes und 
selbstständiges Individuum, das sein Handlungsziel bewusst verfolgt und ganz 
hinter seinen Motiven steht. Deshalb trägt es die Konsequenzen seiner Handlung 
auch ganz selbstverständlich selbst. Das Individuum ist frei, weil es sich bewusst 
und gewollt mit dem identifiziert, was seine Handlung ausmacht. Der Inhalt der 
Handlung ist dabei substantiell, speist sich also nicht aus den besonderen Inter-
essen eines Individuums, sondern aus der Allgemeinheit. Die freie Individualität 
ist, wie Hegel beschreibt, »notwendig selbst ein in sich sittliches Pathos.« (XV, 
560) Antigone ist eine feste Figur, sie ist sich ihrer Sache sicher und zweifelt 
nicht an der Richtigkeit ihrer Handlungen. Ihre Gewissheit speist sich dabei aus 
den sittlichen Mächten, auf die sie sich beruft: das Recht der Familie, das Recht 
des Blutes, die »natürliche Sittlichkeit« (XV, 544), wie Hegel es in der Ästhetik

nennt. Antigone hat sich dabei nicht entschieden, sich für diese sittliche Macht 
einzusetzen, sie tut es einfach, weil sie ohne darüber nachzudenken weiß, dass es 
das Richtige ist:8 »Das eben ist die Stärke der großen Charaktere, daß sie nicht 

                                                             
8  Beim Ödipus Rex ist es anders: »Hier handelt es sich um das Recht des wachen Be-

wußtseins, um die Berechtigung dessen, was der Mensch mit selbstbewußtem Wollen 

vollbringt, dem gegenüber, was er unbewußt und willenlos nach der Bestimmung der 

Götter wirklich getan hat. Ödipus hat den Vater erschlagen, die Mutter geheiratet, in 

blutschänderischem Ehebette Kinder gezeugt, und dennoch ist er, ohne es zu wissen 

und zu wollen, in diese ärgsten Frevel verwickelt worden. Das Recht unseres heutigen 

Bewußtseins würde darin bestehen, diese Verbrechen, da sie weder im eigenen Wis-

sen noch im eigenen Wollen gelegen haben, auch nicht als die Taten des eigenen 

Selbst anzuerkennen; der plastische Grieche aber steht ein für das, was er als Individu-

um vollbracht hat, und zerscheidet sich nicht in die formelle Subjektivität des Selbst-

bewußtseins und in das, was die objektive Sache ist.« (XV, 545) – Noch eines unter-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

wählen, sondern durch und durch von Hause aus das sind, was sie wollen und 
vollbringen. Sie sind das, was sie sind, und ewig dies, und das ist ihre Größe.« 
(XV, 546)   

B. DER CHOR

Den tragischen Helden gegenüber steht der Chor. Er ist das »einfache Bewußt-
sein« (XV, 539), das als »unentzweite Identität […] in ungestörter Beruhigung 
für sich und andere tadellos und neutral bleibt.« (ebd.) Er wird damit nach Dü-
sing zum »notwendigen Boden auf dem als Grund und vor dem als Folie die 
Konflikte der Heroen ihre Plastizität und sittlich-religiöse Brisanz gewinnen«.9

Als allgemeines Bewusstsein kann er selbst zu keiner eigenen Handlung kom-
men und steht dem Handeln der Helden »tatlos« und mit einer »Art von Grauen« 
(XV, 539) gegenüber. Der Chor weiß dabei jederzeit um die »substantielle Idea-
lität der sittlichen Mächte« (ebd.) und setzt sein Wissen dem heroischen Handeln 
entgegen. Die Weisheit des Chors ist die des »den Konflikten vorausgehenden, 
alten polytheistischen Götterglaubens«.10 Von dieser Basis aus bleibt dem Chor 
das Geschehen im Grunde genommen immer fremd: er steht der Kollision von 
Antigone und Kreon, der Kollision von Familie und Staat eigentlich ratlos ge-
genüber. Diese Unfähigkeit, die Notwendigkeit der tragischen Kollision zu be-
greifen, liegt laut Düsing daran, dass der Chor, von der tragischen Erfahrung 

                                                                                                                                  
scheidet Ödipus dabei wesentlich von Antigone: Ödipus, als Autor seines Selbst-

urteils, zweifelt zu keiner Zeit die Rechtmäßigkeit des Rechts an: das ist gerade die 

Tragik des Stückes: Ödipus, der Recht spricht, weil er aus dem Leid, das die Rache 

schafft, gelernt hat, legt damit den Fluch in das Recht selbst und hinterfragt so die Vo-

raussetzungen des Rechts überhaupt: »Das Recht, so zeigt die Orestie, entsteht durchs 

Lernen aus dem Leiden, das der Rachefluch hervorbringt. In König Ödipus wird das 

Recht dann selbst zur Quelle des Fluchs; die Erinnyen kehren in den Zwängen der 

Selbstverurteilung wieder, denen sich Ödipus durch seine Verrechtlichung des Urtei-

lens unterworfen hat. Damit bringt das Recht wieder Gewalt und Leiden hervor. In 

dieser Erfahrung zergeht mit dem Gerechtigkeitsversprechen des Rechts – dem Ver-

sprechen des Rechts, die Fluchgewalt des Urteils zu brechen – zugleich der Glaube an 

die Gerechtigkeit der Welt, die es voraussetzt.« Christoph Menke: Die Gegenwart der 

Tragödie. Versuch über Urteil und Spiel. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 96.  

9  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 154. 

10  Ebd., 153. Düsing weiter: »Der von Hegel […] als bunt und heiter apostrophierte 

griechische Polytheismus verdüstert sich in der Tragödie.« (154) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 171

unbeirrt, »an der bloßen Verschiedenheit der Götter fest[hält], die in konfliktlo-
sem Nebeneinander verehrt werden können; und dies sind die Götter der sub-
stantiellen Sittlichkeit einer archaischen Gesellschaft.«11  
 Dieses Unverständnis des Chores führt ihn aber nicht in eine bloße Zuschau-
erposition, von der er das Geschehen gleichgültig und unbetroffen verfolgen 
würde. Der Chor nimmt Anteil am Geschehen, kommentiert es, ringt um ein 
Verständnis. Immer wieder wenden sich Antigone und Kreon an ihn, erklären 
ihm ihre Handlungen und bitten um Legitimation und Unterstützung. So ist es 
nach dem Erscheinen von Teiresias schließlich auch der Chor, der Kreon an-
treibt, seinen geänderten Beschluss direkt und ohne zu zögern in die Tat umzu-
setzen. Der Chor verfolgt den Handlungsablauf, ohne sich mit eigenen Hand-
lungen einzumischen. Er unterstützt und kritisiert dabei nicht auf einer Metaebe-
ne, sondern so, wie es auch die höfischen Berater tun würden: ohne eigene 
Handlungsgewalt, aber mit ihrem eigenen Leben betroffen von den schließlich 
gefällten Entscheidungen. Hegel betont – gegen Schiller12 –, dass der Chor nicht 
Teil der Tragödie ist, um eine reflexive Ebene im Stück zu haben,  

»sondern er ist die wirkliche Substanz des sittlichen heroischen Lebens und Handelns 

selbst, den einzelnen Heroen gegenüber das Volk als das fruchtbare Erdreich, aus wel-

chem die Individuen wie die Blumen und hervorragenden Bäume aus ihrem eigenen 

                                                             
11  Ebd. 

12  Schiller sieht den Chor zum einen als Schutz des Theaters gegen den Naturalismus: 

der Chor unterstützt die Illusion: »er hilft die Poesie hervorbringen.« (553) Der Chor 

der antiken Tragödie soll so auch in der modernen als künstliches Element wieder auf-

tauchen und die Reflexion auf das Bühnengeschehen ermöglichend unterstützen: »Der 

Chor ist selbst kein Individuum, sondern ein allgemeiner Begriff« (555), der die 

Handlung begleitet und reflektiert. Die Reflexion des Geschehens muss so nicht in der 

Handlung selbst passieren, sondern sie wird von ihr abgesondert und dadurch selbst 

noch einmal poetisch, der Chor bringt damit in die Sprache Leben und in die Hand-

lung Ruhe: »Denn das Gemüt des Zuschauers soll auch in der heftigsten Passion seine 

Freiheit behalten; es soll kein Raub der Eindrücke sein, sondern sich immer klar und 

heiter von den Rührungen scheiden, die es erleidet.« (556) Er gibt uns so »die Freiheit 

zurück, die im Sturm der Affekte verlorengehen würde.« (ebd.) Diese Funktion erfüllt 

der Chor dabei auch innerhalb der Tragödie selbst, wenn er die Handelnden zu Ruhe 

und Besonnenheit auffordert. Friedrich Schiller: »Über den Gebrauch des Chores in 

der Tragödie (1803)«; in: ders.: Über Kunst und Wirklichkeit. Schriften und Briefe zur 

Ästhetik. Hrsg. und eingeleitet von Claus Gräber. – Stuttgart: Reclam 1975, 548-558. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

heimischen Boden emporwachsen und durch die Existenz desselben bedingt sind.« (XV, 

541)  

Der Chor ist die Substanz, die ihre eigene Veränderung an sich selbst beobachtet 
und kommentiert. Er ist eine vollständig eigene Erlebnisebene, die der Perspek-
tive des tragischen Helden ergänzend zur Seite gestellt ist.  
 Der tragischen Erfahrung der Kollision steht er dabei bis zum Ende ungläu-
big gegenüber. Der Chor staunt über das, was geschieht, und kommentiert, ohne 
wirklich zu begreifen. Das eigentliche Begreifen geschieht erst auf der Ebene 
des Zuschauers: hier wird aus der tragischen Erfahrung die Erfahrung der Tragö-
die. Die zeigt dem Zuschauer, dass der Untergang der Helden aber nicht nur 
schrecklich ist, sondern eben, nach Hegel, sittlich berechtigt und damit gerecht: 
Er führt, so Düsing, auf eine »höhere Ebene der Sittlichkeit, da der Untergang 
der Heroen, die jeweils einer begrenzten, einseitigen sittlich-göttlichen Macht 
folgten und damit die entgegengesetzte verletzten, zugleich das Zutage treten ei-
ner schicksalhaften höheren Gerechtigkeit bedeutet, in der jene Einseitigkeiten 
aufgehoben sind.«13 Indem der Zuschauer diesen Prozess versteht, erfolgt »die 
von Aristoteles geforderte Reinigung der Affekte der Furcht und des Mitleids so-
wie das unmittelbare Einleuchten einer tragischen Versöhnung.«14 Das geschieht 
aber nur auf der Ebene des Zuschauers, der Chor, als unmittelbar involvierte Ins-
tanz, bleibt im Geschehen verhaftet und erreicht dieses Verständnis nicht.   

C. DIE KOLLISION

Durch die Einseitigkeit des sittlichen Pathos und das Beharren des Individuums 
auf seinem Recht, kommt es zur Kollision mit einem zweiten ebenfalls sittlich 
begründeten Anspruch: Kreon trifft auf Antigone:  

»Das ursprünglich Tragische besteht nun darin, daß innerhalb solcher Kollision beide Sei-

ten des Gegensatzes für sich genommen Berechtigung haben, während sie andererseits 

dennoch den wahren positiven Gehalt ihres Zwecks und Charakters nur als Negation und 

Verletzung der anderen, gleichberechtigten Macht durchzubringen imstande sind und des-

halb in ihrer Sittlichkeit und durch dieselbe ebenso sehr in Schuld geraten.« (XV, 523)  

                                                             
13  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 154. 

14  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 173

Der Grund für die Kollision wird dabei in der Ästhetik ähnlich beschrieben wie 
in der Phänomenologie: die Sittlichkeit des heroischen Weltzustandes ist keine 
homogene, da sie auf dem Polytheismus der griechischen Götterwelt als wert-
spendender und handlungsweisender Substanz beruht: »Die sittliche Substanz ist 
als konkrete Einheit eine Totalität unterschiedener Verhältnisse und Mächte, 
welche jedoch nur in tatlosem Zustande als selige Götter das Werk des Geistes 
im Genuß eines ungestörten Lebens vollbringen.« (XV, 523) Nun werden in der 
Tragödie die Skulpturen aber lebendig. Durch ihre unterschiedliche Verkörpe-
rung kommt es zu einem Widerspruch – die Götter verlieren ihre göttliche Ruhe 
und geraten in Streit. Die Tragödienbeschreibung der Phänomenologie hat es ge-
zeigt: das, was den Anspruch hat, wahr zu sein, wird in den Protagonisten der 
Tragödie wirklich und gerät dann in seiner Verwirklichung mit einem gleichbe-
rechtigten Anspruch in Konflikt.  
 Durch diesen Konflikt wurde in der Phänomenologie deutlich, dass die Be-
rechtigung des Anspruches nicht absolut sein kann, da sie sonst den anderen 
gleichberechtigten Anspruch verletzt. Die Bewegung, die dabei sichtbar wurde, 
war eine Bewegung des Selbstbewusstseins: als sittliches Bewusstsein verdop-
pelt es sich in menschliches und göttliches Gesetz und setzt damit selbst seine 
Entzweiung. Das hat den Untergang der natürlichen Sittlichkeit und das Auf-
kommen des Rechtszustandes nach sich gezogen. In der Ästhetik wird das Pro-
blem anders gelöst: der entstandene Widerspruch wird aufgehoben und versöhnt. 
Die Kollision bleibt dabei ähnlich: Das, was wahr ist, will wirklich werden und 
stößt in seiner Verwirklichung auf den Widerspruch, dass eben nicht wirklich 
werden kann, was wahr ist, ohne sich schuldig an der Verletzung eines gleichbe-
rechtigten Anspruches zu machen. Dieser Widerspruch nun – und das ist die 
spezifisch ästhetische Leistung der Tragödie bei Hegel – wird in der Tragödie 
aufgehoben: der Widerspruch tritt in ihr in die Realität ein, kann sich aber in ihr 
»nicht als das Substantielle und wahrhaft Wirkliche erhalten […], sondern sein 
eigentliches Recht nur darin finde[n], daß er sich als Wiederspruch aufhebt.« 
(XV, 524) Die tragische Kollision muss also, das ist der Knackpunkt der Tragö-
die, eine »tragische Lösung dieses Zwiespalts« (ebd.) bieten. Zu dieser Lösung 
aber mehr unter Unterpunkt d.   
 Der Widerspruch wird in der Tragödie real, indem der tragische Held zur 
Handlung schreitet. Als freie Individualität verfolgt er selbstbestimmt das ihm 
eigene, aus der Substanz geschöpfte Prinzip und lässt das, was er für wahr hält, 
wirklich werden: »Die Bestimmtheit des Gemüts geht deshalb im Drama zum 
Triebe, zur Verwirklichung des Inneren durch den Willen, zur Handlung über, 
macht sich äußerlich, objektiviert sich und wendet sich dadurch nach der Seite 
epischer Realität hin.« (XV, 478) Die Handlung hat so ihren Ausgangspunkt im 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Innern, ist aber gerichtet auf das Endresultat in der äußeren Welt: die Folgen der 
Tat versteht das Individuum so unmittelbar als in seiner eigenen Handlung be-
gründet und so auch auf es selbst in voller Kraft zurückwirkend: »Dieser stete 
Bezug der gesamten Realität auf das Innere des sich aus sich bestimmenden In-
dividuums, das ebenso sehr der Grund derselben ist, als es sie in sich zurück-
nimmt, ist das eigentlich lyrische Prinzip der dramatischen Poesie.« (XV, 478) 
 Sichtbar wird in dieser Beschreibung die ästhetische Leistung des Dramas, 
die episches (die Handlung in der Welt) und lyrisches (die Welt auf das Innere 
des Individuums bezogen) Prinzip miteinander in Einklang setzt. Dieser doppelte 
Bezug von Epos und Lyrik, von Innerem und Weltlichkeit, Subjekt und Objekti-
vität, ist die freie Individualität des tragischen Helden: Durch das Allgemeine 
zur individuellen Handlung bewegt, die das Innere, das das Allgemeine ist, real 
werden lässt und dieser durch die Handlung gewordenen Realität die Rückwir-
kung auf das eigene Innere erlaubt, bricht das »dramatische Individuum […] sel-
ber die Frucht seiner eigenen Taten.« (XV, 478) Damit wird deutlich: das Indivi-
duum, das verletzt und verletzt wird, verletzt und wird verletzt, weil es selbst 
Teil des Falschen ist. Ihm widerfährt somit nicht etwas vollkommen Ungerecht-
fertigtes von außen, sondern es ist selbst Teil dessen, was zu seiner Verletzung 
und zu seinem Verbrechen führt. Der tragische Held ist tragisch, weil er, wie in 
der Phänomenologie beschrieben, nur zum Verbrecher werden kann: In der Ver-
wirklichung dessen, was wahr ist (in der Umsetzung des Allgemeinen, das der 
Inhalt der Handlung ist, in die Handlung), verletzt er ein gleichberechtigtes Prin-
zip, macht sich also an diesem schuldig, führt aber gleichzeitig – und das war in 
der Phänomenologie erst das eigentliche Verbrechen – das eigene Prinzip ad ab-
surdum, indem aus seiner Handlung deutlich wird, dass das, was wahr ist, eben 
nicht mit seinem absoluten Anspruch wirklich werden kann, ohne zu verhindern, 
dass etwas anderes Wahres wirklich wird und damit seine eigene Wahrheit ein-
büßt. In der Ästhetik ist dieser Punkt nicht mehr das eigentliche Verbrechen, da 
er nur noch ein Moment im ästhetischen Spiel zu sein scheint. Im Mittelpunkt 
steht hier tatsächlich die Kollision zwischen den beiden gleichberechtigten Prin-
zipien der beiden Protagonisten. Schuldig wird der tragische Held hier durch die 
»Negation und Verletzung der anderen, gleichberechtigten Macht« (XV, 523). 
 Am Beispiel der Antigone sieht das nun so aus: Antigone steht für die Fami-
lie »als der natürlichen Sittlichkeit« (XV, 544) und Kreon steht für den Staat, der 
das »sittliche[] Leben in seiner geistigen Allgemeinheit« (ebd.) versinnbildlicht. 
Diese beiden Sphären zusammen machen gemeinsam mit dem »einklangs-
volle[n] Handeln innerhalb ihrer Wirklichkeit die vollständige Realität des sitt-
lichen Daseins« (ebd.) aus. Ins Auge springt bei dieser Formulierung sofort die 
begriffliche Änderung, die Hegel, ohne sie näher zu erläutern, vorgenommen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 175

hat: die natürliche Sittlichkeit ist nun nicht mehr, wie in der Phänomenologie, 
das Zusammenspiel von Familie und Staat, sondern die natürliche Sittlichkeit ist 
beschränkt auf die Familie, während der Staat aufgewertet wird zur »geistigen 
Allgemeinheit« und beide zusammen nun das »sittliche Dasein« sind ohne den 
Zusatz des natürlichen. Im Rückblick auf die Phänomenologie wird deutlich: 
Hegel nennt die natürliche Sittlichkeit, die hier für ihn im Vordergrund steht, 
»natürlich«, weil sie eine Gemeinschaft beschreibt, die in ihren elementaren 
Wertorientierungen übereinstimmt, wobei diese Übereinstimmung nicht willent-
lich erzeugt ist, sondern natürlich gegeben: in der natürlichen Sittlichkeit wissen 
die Individuen, was sie zu tun haben, weil sie ihre Handlungsmotivation blind 
aus der ihnen gemeinsamen Substanz schöpfen können.  
 Diese Beschreibung stimmt dabei überein mit der Beschreibung des tragi-
schen Helden in der Ästhetik: auch er schöpft aus dem Allgemeinen ohne Re-
flexion, weil er weiß, was er zu tun hat. Nach der oben wiedergegebenen Be-
schreibung der Kollision in der Antigone dürfte aber nur Antigone, als Vertre-
terin der »natürlichen Sittlichkeit«, als tragische Heldin bezeichnet werden, wäh-
rend Kreon, als Vertreter der »geistigen Allgemeinheit« eigentlich aus diesem 
Schema herausfallen müsste. Dabei macht Hegel, wie ich im vorherigen Kapitel 
gezeigt habe, auch schon in der Phänomenologie einen Unterschied zwischen 
Antigone und Kreon, indem er Antigone als Handelnde darstellt, die intuitiv 
weiß, was sie zu tun hat und Kreon als wissentlich Handelnden beschreibt, der 
seine handlungsleitenden Werte aus dem Nachdenken über das für ihn wichtige 
Substantielle gewinnt.15 Auch für ihn gibt es nur den einen Wert, er geht nur an-
ders mit ihm um als Antigone. Geht man nun von einer gemeinsamen natürli-
chen Sittlichkeit aus, ist diese Unterscheidung plausibel. Unter dem Vorzeichen 
aber, dass nur Antigone für die natürliche Sittlichkeit steht, überzeugt sie nicht 
als Lösung für das Problem, wie Kreon als Vertreter der »geistigen Allgemein-
heit« im »sittlichen Dasein« ein tragischer Held im hegelianischen Gustus sein 
kann. Denn hat Kreon bereits die natürliche Sittlichkeit hinter sich gelassen, 
müsste er auch die Einseitigkeit der Wertorientierung, die ja in der Phänomeno-

logie als begriffsbildend für die natürliche Sittlichkeit genannt wird, hinter sich 

                                                             
15  Dabei bleibt Kreon, wie Antigone, auch als Nachdenkender in der einen Seite gefan-

gen, weil Kreons Vermögen nicht dazu ausreicht, seinen sittlichen Standpunkt zu ver-

lassen. Ja, an dieser Stelle ist ihm Antigone sogar überlegen, da sie durch das ihr wi-

derfahrende Leid dazu gebracht wird, wie Hegel interpretiert, durch das Leiden anzu-

erkennen, dass sie gefehlt hat. Sie entwickelt diese Einsicht dabei aus sich selbst he-

raus, während Kreon seine Meinung nur ändert durch die Einflussnahme des Sehers 

Teiresias.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

gelassen haben. Damit wäre Kreon Teil einer nachtragischen Welt. Und in ge-
wisser Weise wird er von Hegel auch so behandelt, wie ich im Folgenden zeigen 
werde.  
 Doch zunächst noch einmal zurück zu der Kollision, die Hegel in der Ästhe-
tik am Beispiel Antigones beschreibt: »Antigone ehrt die Bande des Blutes, die 
unterirdischen Götter, Kreon allein den Zeus, die waltende Macht des öffentli-
chen Lebens und Gemeinwohls.« (XV, 544) Kreon und Antigone stehen so für 
die Verkörperung zweier Prinzipien, die gemeinsam das sittliche Dasein ausma-
chen: Familie und Staat sind die beiden Grundpfeiler eines gelungenen sittlichen 
Zusammenlebens. In der Antigone wird durch den nun zwischen diesen beiden 
grundlegenden Prinzipien entstandenen Streit die Basis der Gemeinschaft selbst 
erschüttert: eine Kollision, die in ihrem Schweregrad nach Hegel über alle »nati-
onalen Unterschiede« (XV, 545) hinaus durch alle Zeiten »menschliche und 
künstlerische Teilnahme« (ebd.) erweckt, denn das Interesse an einem gelingen-
den Zusammenspiel von Staat und Familie ist zeitlos. Im Wechselspiel von Kre-
on und Antigone wird nun der real gewordene Widerspruch der beiden gleichbe-
rechtigten Ansprüche auf der Bühne sichtbar. Doch Bestand haben wird er dort 
nicht. 

D. DIE LÖSUNG

Die Kollision von Antigone und Kreon nennt Hegel deswegen eine »vollständi-
ge« (XV, 549), weil hier beide streitenden Individuen selbst in das eingebunden 
sind, gegen das sie kämpfen. Damit bekämpfen sie einen Teil ihrer eigenen Le-
benswirklichkeit: »So lebt z.B. Antigone in der Staatsgewalt Kreons; sie ist die 
Königstochter und Braut des Hämon, so daß sie dem Gebot des Fürsten Gehor-
sam zollen sollte. Doch auch Kreon, der seinerseits Vater und Gatte ist, müßte 
die Heiligkeit des Blutes respektieren und nicht das befehlen, was dieser Pietät 
zuwiderläuft.« (ebd.) Die beiden tragischen Helden scheitern so nicht nur anein-
ander, sondern in sich selbst, es ist ihnen »immanent, wogegen sie sich wechsel-
weise erheben« (ebd.) und darum werden sie »an dem selber ergriffen und ge-
brochen« (ebd.). Kreon und Antigone finden beide den Untergang: Antigone im 
eigenen Tod und Kreon im Tod von Sohn und Gattin.  
 Der Untergang des Individuums rechtfertigt sich dabei in der Ästhetik da-
durch, dass die Einseitigkeit des sittlichen Pathos aufgehoben werden muss. Der 
tragische Held ist die Verlebendigung einer sittlichen Macht. Hierin, in diesem 
sittlichen Pathos, liegt seine Individualität. Die Einseitigkeit der sittlichen Macht 
liegt also allein in diesem einen Individuum, durch das sie zu lebendigem Han-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 177

deln geworden ist. Deshalb kann die Einseitigkeit im Untergang dieses Individu-
ums auch aufgehoben werden: »so ist es das Individuum, das, insofern es nur als 
das eine Pathos gehandelt hat, abgestreift und aufgeopfert werden muß.« (XV, 
549) Dieser beiderseitige Untergang stellt nun, anders als in der Phänomenolo-
gie, die Harmonie wieder her, denn durch den Tod, so argumentiert Hegel in der 
Ästhetik, wird die »Einseitigkeit ihrer Behauptung […] abgestreift« (XV, 547). 
Dadurch werden die Gegensätze als Gegensätze aufgehoben und die ewige Ge-
rechtigkeit kommt zum Zug, »welche als absolute Macht des Schicksals den 
Einklang der sittlichen Substanz gegen die sich verselbständigenden und dadurch 
kollidierenden besondern Mächte rettet und aufrechterhält und bei der inneren 
Vernünftigkeit ihres Waltens uns durch den Anblick der untergehenden Indivi-
duen selber befriedigt.« (XV, 565)  
 In der Antigone-Deutung der Ästhetik stellt das Schicksal die Gerechtigkeit 
und die Harmonie in der durch die streitenden Individuen in Unruhe versetzten 
Sittlichkeit wieder her. Das Wirken des Schicksals ist hier als ästhetisches zu 
verstehen. Während es in der Phänomenologie für den Helden unverständlich 
blieb und sich auch nur auf dieser Ebene bewegte, bekommt es hier eine zweite 
Ebene: die der Rezeption durch den Zuschauer. Der erkennt im Untergang der 
beiden Individuen die Aufhebung der Einseitigkeit zweier göttlicher Mächte und 
die Wiederherstellung der Einheitlichkeit. Für den Zuschauer dreht es sich in der 
Antigone nie nur um die Schicksale von Kreon und Antigone, sondern immer 
schon um das Größere, das hinter ihnen steht: Er nimmt beide als das wahr, als 
was Hegel sie auch schon in der Phänomenologie beschreibt: als Verkörperung 
eines sittlichen Gesetzes. Für den Betrachter entwickelt sich so im Stück nicht 
das Individualschicksal der Protagonisten, er verfolgt nur anhand ihrer ein dahin-
ter stehendes Geschehen:  

»es [ist] nicht die Individualität, die sich in dem ganzen Komplexus ihrer nationalen epi-

schen Eigenschaften vor uns entwickeln soll, sondern der Charakter in Rücksicht auf sein 

Handeln, das zur allgemeinen Seele einen bestimmten Zweck hat. Dieser Zweck, die Sa-

che, auf welche es ankommt, steht höher als die partikulare Breite des Individuums, das 

nur als lebendiges Organ und belebender Träger erscheint.« (XV, 479) 

Der Verlauf der Handlung kann deshalb vom Zuschauer auch nicht als von dem 
Helden abhängig gesehen werden, denn von Anfang an weiß dieser eine größere 
Macht hinter ihm, die sein Handeln erfüllt und ausmacht. Was, so Hegel, in der 
Ästhetik eigentlich dargestellt wird, ist eine Notwendigkeit, eine notwendige 
Bewegung des Geistes, die in sich einen Widerspruch aufwirft, einen Kampf 
austrägt und dann in der Versöhnung den Widerspruch auflöst. Dargestellt wird 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

so in der Tragödie »das lebendige Wirken einer in sich selbst beruhenden, jeden 
Kampf und Widerspruch lösenden Notwendigkeit« (XV, 480). Dieses selbst-
ständige Wirken des Geistes wird natürlich auch in der Phänomenologie des 

Geistes anhand der Antigone beschrieben. Hier findet die Bewegung aber einen 
anderen Endpunkt: der Rechtszustand wird in die Moralität führen, während hier 
in der Ästhetik die Sittlichkeit wiederhergestellt wird. Bevor ich mich darauf 
konzentriere, diesen Sittlichkeitsbegriff, der durch die Versöhnung zu neuem 
Leben erwacht, genauer anzuschauen, möchte ich einen Exkurs zum Zuschauer 
und Hegels Aristoteles-Deutung von Furcht und Mitleid machen. 

EXKURS: DER ARISTOTELISCHE ZUSCHAUER

Das, worüber die Tragödie eigentlich handelt, ist nicht die Kollision selbst, son-
dern ihre Lösung: In der Versöhnung, die der Erfahrung des Tragischen ein Ende 
setzen soll, wird die »einseitige Besonderheit, welche sich dieser Harmonie nicht 
zu fügen vermocht hatte« (XV, 524) aufgehoben und »ihrer ganzen Totalität 
nach dem Untergange preisgegeben« (XV, 524). Die Versöhnung passiert dabei 
vor der Bühne, im Zuschauerraum. Das, was für den Helden tragisch ist, wird 
aus dem Blickwinkel des Zuschauers zur Tragödie: als Außenstehender ist er nur 
soweit in die Erfahrung des Tragischen mit einbezogen, als dass es für ihn eine 
ästhetische und keine – wie für Antigone – existenzielle Erfahrung ist. Nach Dü-
sing liegt darin der Unterschied zwischen Tragischem und Tragödie: »In der 
Tragödie als der eigentlichen Kunstform der Darstellung des Tragischen wird 
daher ein tragisches Schicksal nicht mehr einfach erlebt und erlitten; es wird 
vielmehr vor den unmittelbar begreifenden Zuschauern auf der Bühne anschau-
lich-dramatisch vorgeführt.«16  
 Wesentlich dafür, dass der Zuschauer Lust an dieser Vorführung empfindet, 
ist dabei, dass er einem fiktionalen Geschehen beiwohnt und keinem realen. Er 
muss sich auf »sich selbst zurückwenden«17 können, so Menke, und seinen eige-
nen Zustand »als gut beurteilen und mit Lust empfinden.« (GT, 106) In der 
Betrachtung von Konflikt und Konfliktlösung wird der Zuschauer nach Hegel 
mehr als des persönlichen Schicksals der vorgestellten Individuen gewahr: er 
sieht die vernünftige Bewegung des Geistes, die zu einem vernünftigen Ende 
führt. So liest Hegel auch Aristoteles. Furcht und Mitleid werden im Prozess die-

                                                             
16  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 152. 

17  Christoph Menke: Die Gegenwart der Tragödie, 106. Im Folgenden im Text mit Sigle 

GT und Seitenzahl zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 179

ses Ansichtigwerdens der ewigen Gerechtigkeit erregt und gereinigt, sie sind da-
bei nicht auf die bloßen individuellen Schicksale der Protagonisten gerichtet, 
nicht auf: »die bloße Empfindung der Zustimmung oder Nichtzustimmung zu 
meiner Subjektivität, das Angenehme oder Unangenehme, Ansprechende oder 
Abstoßende […]. Denn dem Kunstwerke darf es nur darauf ankommen, das zur 
Darstellung zu bringen, was der Vernunft und Wahrheit des Geistes zusagt« 
(XV, 524f.). Gereinigt werden die Empfindungen Furcht und Mitleid durch das 
»Prinzip des Inhalts« (XV, 525): Die Furcht wird nicht durch die Möglichkeiten 
der äußeren Einflussnahme geweckt, wie zum Beispiel durch ungerechte Unter-
drückung oder gerechte Strafe für ein Vergehen, sondern durch die Gewalt, der 
sich der Mensch ausgesetzt sieht, wenn er sich gegen sich selbst verhält: »Was 
nun der Mensch wahrhaft zu fürchten hat, ist […] die sittliche Macht, die eine 
Bestimmung seiner eigenen freien Vernunft und zugleich das Ewige und Unver-
letzliche ist, das er, wenn er sich dagegen kehrt, gegen sich selbst aufruft.« (XV, 
525) Das Furchterregende an Antigone ist also nicht Kreons ungerechtes Verhal-
ten gegen sie, sondern ihr eigenes Schuldigwerden durch ihre selbstbestimmte 
(aber ungewählte) Vereinseitigung eines sittlichen Prinzips, durch das sie ein an-
deres verletzt. Ihr eigenes Handeln verkehrt sich gegen sie: das erregt die Furcht 
beim Zuschauenden, es ist die »Furcht vor der Macht der verletzten Sittlichkeit« 
(XV, 525).  
 Hegel stellt sich dabei die Reinigung der Affekte offenbar als deren reines 
Erleben vor: Er grenzt sowohl Furcht als auch Mitleid von den landläufigen Ver-
ständnissen ab und weist diese als falschverstandene Empfindungen zurück: 
Anstatt mit dem Unglück eines anderen mitzuleiden, sollte der Wille, diesem zu 
helfen geweckt werden und anstatt sich vor äußeren Einflüssen zu fürchten, soll-
te erkannt werden, dass der wahre Grund zur Furcht nur im Inneren liegt. Das 
kathartische Moment ist bei Hegel aber nicht der ästhetische Endpunkt der Tra-
gödie, sondern nur der Weg dorthin. Denn Furcht und Mitleid empfindet der 
Zuschauer nur für den, der gerecht gehandelt hat, aber durch diese gerechte 
Handlung selbst schuldig geworden ist und der nun bereit ist, für seine Schuld 
ganz einzustehen. Indem er die Konsequenzen seiner Handlung annimmt, Anti-
gone also ihren Tod akzeptiert, erfährt der Zuschauende nicht nur die gereinigten 
Gefühle von Furcht und Mitleid, sondern auch das wohlige Gefühl der Gerech-
tigkeit: »Über der bloßen Furcht und tragischen Sympathie steht deshalb das 
Gefühl der Versöhnung, das die Tragödie durch den Anblick der ewigen Gerech-
tigkeit gewähret« (XV, 526).18 Der Zuschauer verlässt so das Theater »er-

                                                             
18  Damit wendet Hegel sich gegen eine Aristoteles-Interpretation, die das Hervorrufen 

der Affekte von Furcht und Mitleid in den Mittelpunkt rücken möchte: »Wie sehr sie 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

schüttert durch das Los der Helden, versöhnt in der Sache.« (XV, 547) Bei Hegel 
nimmt der Zuschauer ausschließlich die dialektische Perspektive ein, die ihn am 
Ende unberührt vom Geschehen auf der Bühne lässt und ihn nur intellektuell an-
spricht.19  

                                                                                                                                  
dann aber auch persönliches Leiden und wilde Leidenschaft oder den unversöhnten in-

neren Zwist der Seele ausmalen mögen, so wird dadurch das wahrhaft menschliche 

Gemüt doch weniger bewegt als durch ein Pathos, in welchem sich zugleich ein ob-

jektiver Gehalt entwickelt. […], es hilft nichts: man fühlt das Herz nur zerschnitten 

und wendet sich ab. Denn es liegt nicht das Positive, die Versöhnung darin, welche 

der Kunst nie fehlen darf.« (XV, 494) Wirklichen Effekt, so Hegel, macht nur das 

Substantielle im Handeln: Sittlichkeit und Größe des Charakter. Deshalb soll im Dra-

ma auch nicht das Zufällige im Mittelpunkt stehen, sondern das Publikum hat das 

Recht „in dem Verlaufe und Ausgang der dramatischen Handlung tragisch oder ko-

misch die Realisation des an und für sich Vernünftigen und Wahren vollbracht« (XV, 

502) zu sehen. Eine andere Aristoteles-Deutung vertritt Lessing, den Hegel hier, ohne 

ihn zu nennen, angreift. Sie wird im dritten Teil der Arbeit, im Kapitel über Philoktet

genau behandelt. 

19  Einen Einwand gegen diese dialektische Perspektive liefert Menke, indem er zwar be-

tont, dass die tragische Erfahrung einzig möglich ist durch die Distanz zwischen 

Zuschauer und Geschehen auf der Bühne, dass aber der Zuschauer durch die tragische 

Erfahrung nichts für sein Leben lernen kann. Denn sein Leben unterscheidet sich von 

den tragischen Ereignissen auf der Bühne nicht nur dadurch, dass die Tragik im Leben 

niemals so absolut ist wie im Theater, sondern verschliffen wird durch die voran-

schreitende Zeit, wodurch es in den »antitragischen Mechanismen des gewöhnlichen 

Lebens« zu einer »metatragischen Klugheit« kommt, die zeigt, dass es neben der Tra-

gödie eben noch etwas anderes gibt: »Etwas anderes, nicht etwas Höheres: die Tragö-

die und das Leben« (GT, 98). Das gewöhnliche Leben unterscheidet sich vom tragi-

schen Geschehen aber auch dadurch, dass es eben keinen Abstand zum Geschehen 

gibt: das Wissen darum, dass die tragische Erfahrung mit der Zeit ihr Grauen und ih-

ren Schmerz verlieren wird, ist kein praktisches Wissen, dass der Im-Leben-Stehende 

bloß aktualisieren müsste: »Es ist ein Wissen, das Beruhigung, gar Trost spenden 

mag, aber es ist kein Wissen, das einen Weg weist, ein Verhalten empfiehlt.« (GT, 99)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 181

E. DIE VERSÖHNUNG

In der Tragödie besteht die Versöhnung in der Opferung des die Sittlichkeit stö-
renden Individuums. Der Begriff des Individuums verändert sich in dieser 
Beschreibung nicht: Antigone sieht weder die Welt anders, noch wird sie anders 
gesehen von der Welt. Das Fazit des vorangegangenen Phänomenologie-Kapi-
tels aber ist: Individuum und Sittlichkeit sind durch die Kollision nicht mehr das, 
was sie vorher waren: beide sind verändert und können auch nicht wieder in die 
alte Form zurück. Meine Interpretation stützt sich dabei auf Hegels Beschrei-
bung der Sittlichkeit in der Phänomenologie, in der er auseinandersetzt, dass der 
aufgekommene Konflikt notwendig irgendwann aufkommen musste, da er in ei-
nem Mangel der natürlichen Sittlichkeit selbst fußt und diese so über sich hinaus 
in den Rechtszustand treiben muss. Durch den Mangel der Sittlichkeit geschieht 
Antigone Unrecht. Sie ist nicht mehr die gleiche, die sie vor der tragischen Er-
fahrung war: ihr Aufbegehren zeigt, dass sie die Ordnung in Frage stellt, dass sie 
erkennt, dass diese Ordnung unwiederbringlich aus dem Gleichgewicht geraten 
ist. 
 Gegen die Interpretation der Tragödie als Ort der Versöhnung argumentiert 
auch Hans-Thies Lehmann. Im Gegenteil sieht er sie von Beginn an als Ort der 
Debatte und der Krise: einer Krise, in der die Polis selbst steht – zerrissen zwi-
schen demokratischen und aristokratischen Idealen. Was die attische Tragödie 
auszeichnet und nach Lehmann den Ausgangspunkt aller Interpretation kenn-
zeichnen sollte, ist ihre »suspensive Antwortlosigkeit«: Lehmann wendet sich 
damit gegen eine Deutungstradition, die »die attische Tragödie als eine Kunst zu 
erfassen [versucht], die immer wieder die Sinnstiftungen von Recht, Politik und 
Philosophie, kurz: die Sinnstiftung der im weiteren Sinn prädikativen Diskurse 
implizit bestritten, abgebogen, verschoben hat.« (TuM, 21f.) Das Subjekt bei 
Sophokles, so Lehmann, entdeckt sich »nicht nur in der Abspaltung von der Göt-
terwelt, sondern auch von den anderen Menschen.« (TuM, 108) Diese Isolation 
markiert für Lehmann, wie in der Einleitung bereits geschildert, das Aufkommen 
einer Frage, der Frage des Subjekts »nach seinem Ort in der Machtordnung der 
vom Mythos definierten Verhältnisse: jene Isolation ist die Antwort auf diese 
Frage.« (TuM, 109)  
 Antigones Klagen, das Erheben ihrer Stimme, der Anruf des Chores und die 
Bitte zu den Göttern: alles bleibt unerwidert: »Die Tragödie erschüttert den my-
thischen Himmel und läßt die präsente Stimme ohne olympischen Widerhall.« 
(TuM, 115) Die Versöhnung bleibt aus und das Sein auf der Welt bekommt eine 
neue Dimension: »Indem dieser versöhnende Spiegel entfällt, gewinnt der kör-
perliche Schmerz, gewinnen die sehr irdischen Leiden den Charakter eines 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

Zeichens für die Fragwürdigkeit des Mythos.« (ebd.) Genau hier sieht Lehmann 
die Geburt des Subjekts in der Tragödie. Doch das, was hier geboren wird, ist 
»weder personale Identität noch das Substrat des logischen Bewußtseins und 
seiner Synthesis, noch auch moralisches Freiheits- und/oder Verantwor-
tungsbewußtsein.« (TuM, 129) In der Tragödie ersteht so kein tapferes, auf sich 
gestelltes Vernunftsubjekt, sondern eines, das von Anfang an bezogen ist »auf 
die Instanz eines ›Anderen‹ und sich in der Tragödie zu erkennen gibt als Ob-
jektsein, Opfersein, Abhängigkeit und Angewiesenheit auf diese andere 
Instanz.« (ebd.) Lehmann sieht das Subjekt so konstitutiv als Mangelwesen, da 
es sich selbst nur in der Relation zu anderen weiß: sich selbst nur als gesehen
weiß: hier sieht er den Beginn des Selbstbewusstseins. Damit wendet er sich ge-
gen ein idealistisches Verständnis von Selbstbewusstsein, wie Hegel es hat: das 
Selbstbewusstsein, das sich in einer doppelten Aktivität selbst erfährt: in der Ab-
grenzung zu Objekten, in der Reflexion auf die eigene Tätigkeit: ich sehe, dass 
ich etwas anderes bin als das Feld, das ich nun zu meinem Acker mache. Wäh-
rend das idealistische Verständnis von Selbstbewusstsein aktiv ist, ist Lehmanns 
Verständnis passiv: ich werde gesehen: »Objekt zu sein ist die Voraussetzung für 
die Konstitution des Subjekts« (TuM, 130). Der Held der Tragödie erscheint da-
bei als jemand, der »von überall« gesehen wird: »Im Register der Bedeutung, 
nicht in dem der sittlichen Entscheidung entdeckt sich das Subjekt.« (TuM, 133) 
Nicht der Inhalt ist es, der den Schritt zum Subjekt macht, sondern die Situation: 
der notwendig aufkommende Konflikt zwingt Antigone dazu, Subjekt zu wer-
den: »Das Subjekt wird in der Tragödie geboren als noch stumme, zweideutige, 
kaum artikulierte Bewußtwerdung über seine Ohnmacht. Es macht die Erfah-
rung, daß die Würfel über sein Schicksal schon gefallen sind, wenn es den ersten 
Schritt tut.« (TuM, 136) Bestimmt wird es nach Lehmann dabei vor allem »als 
Ort einer Frage ohne Antwort, nicht als wie immer geartete Position« (TuM, 
141).  
 Während man mit Hegels Phänomenologie die Antigone durchaus als Ort ei-
ner Frage verstehen kann, sinkt sie in der Interpretation der Ästhetik einfach 
zurück in die Substanz. Damit verkennt Hegel, dass hier tatsächlich erstmals ein 
Subjekt auftaucht: keines in einem hegelianisch-vernünftigen Sinne, aber eines, 
das zum ersten Mal ein Bewusstsein von sich als von Anderen unterschieden hat, 
eines, das lernt, abgegrenzt zu sein und diese Abgrenzung als ihm unangemes-
sen, ihm nicht gerechtwerdend begreift.  
 An dieser Stelle zeigt sich, wie sehr die Subjekttheorie auf die Ästhetik an-
gewiesen ist: Denn hier werden elementare Seiten des Subjekts an einem 
literarischen Text sichtbar: das Subjekt als Frage, das Subjekt als Gestelltes, als 
Ohnmächtiges, als Sprachloses wird hier greifbar. Dass Literatur einen philoso-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 183

phischen und moralischen Gehalt haben kann, der über das Verständnis, das man 
an nur philosophischen Texten erreichen kann, hinausgehen kann, zeigt auch 
Martha Nussbaum in ihrem Aufsatz zu Henry James’ The Golden Bowl.20 Im 
Rückgriff auf Aristoteles argumentiert sie, dass Moral eben keine rein theo-
retische Erkenntnis ist, sondern sich immer und wesentlich auf eine Praxis 
bezieht: »It cannot, then, in any way be cut off from the study of the empirical 
and social conditions of human life; indeed, ethics, in Aristotle’s conception, is a 
part of the social study of human beings.«21 Ich möchte im Folgenden nicht nä-
her auf James’ The Golden Bowl eingehen, was mich vielmehr an Nussbaums 
Text interessiert, ist, dass auch bei ihr der Begriff der »intuitive perception« auf-
taucht.22 Die Erfahrung, die Literatur bietet, ermöglicht die intuitive Erkenntnis 
dessen, was gut oder schlecht ist: Nussbaum lässt keinen Zweifel daran: diese 
Erkenntnis kann ausschließlich im Leben oder in der Kunst gewonnen werden, 
nicht in der Theorie. Am Beispiel der Figur der Maggie zeigt Nussbaum nun ge-
nau, wie eine Liste von Regeln durch den Lauf des Lebens ad absurdum geführt 
wird: wie in der Praxis die Notwendigkeit entsteht, diese Regeln zu ändern, um 
das ursprüngliche Ziel, ein guter Mensch zu sein, zu erreichen – um den Preis, 
auch schlecht sein zu müssen, auch andere Menschen zu verachten oder ihnen 
nicht gerecht zu werden. Nussbaum betont am Leben gerade dessen abenteurli-
chen Charakter: »undertaken against terrific odds and among frightening 
mysteries, and that this is, in fact, the source of much of its beauty and richness, 
that texts written in a traditional philosophical style have the most insuperable 
difficulty conveying to us.«23  
 Nussbaum zu Folge erlebt aber nicht nur die Figur im Roman solch ein 
Abenteuer, sondern auch die Leserin. Indem sie sich auf die Geschichte einlässt, 
beginnt ein sokratischer Frage- und Antwortprozess, in dem sich unweigerlich 
durch die gemachten Erfahrungen auch die moralischen Einstellungen der Le-
senden verändern. Gleichzeitig betont Nussbaum aber auch die Unveränderlich-
keit der geschilderten Erfahrung – zwar erlebt der Leser mit, kann aber nicht ein-

                                                             
20  Martha C. Nussbaum: »Flawed Crystals: Jamesʼs The Golden Bowl and Literature as 

Moral Philosophy«; in: dies.: Loveʼs Knowledge. Essays on philosophy and literature.

– New York: Oxford University Press 1990.  

21  Ebd. 139. Weiter: »The claim that our loves and commitments are so related that infi-

delity and failure of response are more or less inevitable features even of the best 

examples of loving is a claim for which a philosophical text would have a hard time 

mounting direct argument.« 139f. 

22 Ebd. 141. 

23  Ebd. 142.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

dringen in die Einsamkeit, die Trauer, den Schmerz. Der bleibt abgeschlossen, 
unangetastet. All das kann außerhalb der Ästhetik nur postuliert werden, der lite-
rarische Text aber kann es zeigen: hier wird die Erfahrung von Leid, die zu unser 
aller Leben gehört, allgemein und teilbar, sie wird nicht abgeschoben in einen 
unvernünftigen Teil unserer Individualität, der unabhängig von unserem Subjekt-
Sein existiert und uns nicht ausmacht. Kunst ermöglicht diese Grenzerfahrung 
aus der distanzierten Erfahrung des Zuschauerblicks: während der Therapeut nur 
behaupten kann, dass das Leben so ist, zeigt es die Kunst an exemplarischen Fi-
guren. Das Leid, auf die Bühne gebracht, kann so eine Befreiung begründen: es 
wird sichtbar gemacht, dass es zum Leben gehört, dass es konstitutiv ist für Sub-
jekte, sich auf eine bestimmte Weise zu erfahren und mit bestimmten Erfah-
rungen umgehen lernen zu müssen: Durch die Kunst wird das mitteilbar ge-
macht, was ich nicht teilen kann.  
 Durch die Ansichtigwerdung des Leides wird das Leid nicht gemindert, aber 
es hat etwas Erhebendes, zu sehen, dass das Leid nicht das letzte Wort hat: dass 
man sich in der Kunst aus dem Leid heraus über das Leid hinaus bewegen kann, 
ohne es dadurch verlassen zu können. Die Kunst ragt so hinein in einen Bereich 
absoluter Einsamkeit, der sprachlich vollkommen unzugänglich ist, weil er sich 
niemals erschöpfend erklären lässt. Genau diesen Bereich markieren die Stimme 
und der Schrei: Worte helfen hier nicht weiter, sie genügen nicht, diesen un-
sprachlichen, außer-vernünftige Teil unseres Subjekt-Seins zu beschreiben, zu 
verstehen. Das Subjekt erfährt sich in seinem Sein wesentlich als Gestelltes und 
als Ort der Frage. Die größten Herausforderungen im Leben eines Subjektes sind 
kaum die intellektuellen, sondern die lebensweltlichen: Wie verhalte ich mich zu 
meinen Mitmenschen, wie verhalte ich mich zu meiner Sterblichkeit, wie verhal-
te ich mich zu meinem Leid, zu Krankheit, Tod, Existenzangst, Überforderung, 
was mache ich aus meinem Leben? All diese Fragen, die existentiell und wesent-
lich für das Verständnis dessen, was ein Subjekt ist, sind, blendet Hegel mit der 
Interpretation der Ästhetik aus: Antigone bekommt auf alle diese Fragen eine 
Antwort: den Tod.  
 
 

DIE TRAGÖDIE  3. TEIL  
 
In der Deutung der Ästhetik treibt Hegel die Sittlichkeit nicht über sich selbst hi-
naus, sondern führt sie in sich selbst zurück. Während in der Phänomenologie 
von Hegel gezeigt wird, wie die Sittlichkeit des heroischen Weltzustands über-
kommt, zeigt er in der Ästhetik, wie der tragische Konflikt überkommt. Die 
Antigone steht hier nicht mehr beispielhaft für eine Zeit, sondern für ein Pro-

,

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 185

blem: das Problem zwischen Individuum und Staat, das Problem zwischen Ein-
zelnem und Allgemeinem. Dass das Allgemeine zugunsten des Einzelnen geän-
dert werden kann, hat Hegel im objektiven Geist gezeigt: In den Grundlinien der 

Philosophie des Rechts baut er systematisch eine Sittlichkeit auf, die, so der An-
spruch, der Verletzung des Individuums, wie er sie anhand der Antigone in der 
Phänomenologie gezeigt hat, vorbeugt. Im sittlichen Staat findet das Individuum 
seine Freiheit. In der Antigone-Deutung der Ästhetik will Hegel nun zeigen, dass 
diese Unfreiheit immer nur ein Problem in einer unvollkommenen Sittlichkeit 
war und in der Sittlichkeit der konstitutionellen Monarchie keines mehr ist. Des-
wegen löst er den Konflikt hier anders: er löst ihn in der Versöhnung auf und 
läutet damit das nach-tragische Zeitalter des versöhnten Miteinander im sittli-
chen Staat der Rechtsphilosophie ein.  
 Die Sittlichkeit, in der die Tragödie angesiedelt ist und die in der Ästhetik be-
schrieben wird, ist die des heroischen Weltzustands:  

»Denn nur in den heroischen Tagen können die allgemeinen sittlichen Mächte, indem sie 

weder als Gesetze des Staats noch als moralische Gebote und Pflichten für sich fixiert 

sind, in ursprünglicher Frische als die Götter auftreten, welche sich entweder in ihrer eige-

nen Tätigkeit entgegenstellen oder als der lebendige Inhalt der freien menschlichen 

Individualität selbst erscheinen.« (XV, 539)  

Was den Zuschauer der Antigone nun aber bewegt, ist nicht mehr das Unrecht, 
das Antigone geschieht, weil dieses Unrecht überhaupt nicht mehr zum Weltbild 
des Zuschauers gehört: er lebt im sittlichen Staat, den Hegel in der Rechtsphilo-

sophie beschreibt und kann folglich gar nicht mehr in diesen Konflikt geraten: 
Furcht und Mitleid haben in Hegels Tragödientheorie eben nicht das letzte Wort. 
Das letzte Wort hat die Versöhnung, die der Zuschauer empfindet, wenn die Sitt-
lichkeit durch das Aufbegehren der Einen, durch das Aufkommen des tragischen 
Konflikts, eben nicht mehr empfindlich gestört und verändert wird: deshalb ist 
das Resultat der tragischen Verwicklung, dass sich »die beiderseitige Berechti-
gung der gegeneinander kämpfenden Seiten« bewährt, »die Einseitigkeit ihrer 
Behauptung aber abgestreift wird und die ungestörte innere Harmonie, jener Zu-
stand des Chors zurückkehrt, welcher allen Göttern ungetrübt die gleiche Ehre 
gibt.« (XV, 547) Die Wiederherstellung der Harmonie steht am Ende der Tragö-
die: Die Sittlichkeit des heroischen Weltzustandes schreitet nicht, wie in der 
Phänomenologie, fort zum Rechtszustand, sondern sie kehrt befriedigt in sich 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

selbst zurück.24 Das, was der Zuschauer hierbei erfährt, ist die Aufhebung der 
gegeneinander stehenden Ansprüche: »Die wahre Entwicklung besteht nur in 
dem Aufheben der Gegensätze als Gegensätze, in der Versöhnung der Mächte 
des Handelns, die sich in ihrem Konflikte wechselseitig zu negieren streben.« 
(XV, 547) Das Unglück der Helden wird zur Nebensache, die Hauptsache ist die 
Erfahrung des gerechten Schicksals, das die Individualität »in ihre Schranken zu-
rück[weist] und zertrümmert […], wenn sie sich überhoben hat.« (XV, 548)  
 Bei Hegel geht es nicht um eine kathartische Reinigung von Furcht und Mit-
leid, sondern um das Ansichtigwerden von etwas Größerem: hier wird der 
Einklang von sich einander bedingenden Gegensätzen gezeigt. Beide auftreten-
den sittlichen Mächte haben »das gleiche Gelten« (XV, 547) und sind darüber 
hinaus ineinander verwoben: die sittliche Macht, die in der Tragödie in der Rolle 
Antigones verlebendigt wird, wird überhaupt nur wirkliche sittliche Macht, weil 
der Gegensatz von Kreons staatlich-sittlichem, gleichberechtigtem Anspruch sie 
ins Leben ruft: die höhere tragische Versöhnung »bezieht sich auf das Hervorge-
hen der bestimmten sittlichen Substantialitäten aus ihrem Gegensatze zu ihrer 
wahrhaften Harmonie.« (XV, 549) Nur weil Kreon das Gesetz erlässt, Polynei-
kes nicht zu bestatten, wird das Gesetz der Familie zum sittlichen Pathos An-
tigones. Geopfert, so argumentiert Hegel in der Ästhetik, kann diese werden, da 
ihre Individualität nur und ausschließlich in diesem sittlichen Pathos besteht, die 
griechischen Helden »handeln zwar nach ihrer Individualität, aber diese Indivi-
dualität ist, wie gesagt, auf der Höhe der alten Tragödie notwendig selbst ein in 
sich sittliches Pathos« (XV, 560). Aufgekommen ist die Individualität also nur 
im tragischen Konflikt als einander bedingende Gegensätzlichkeit, die sich ge-
genseitig ins Leben gerufen hat. Und deshalb lässt Hegel diese aufgekommene 
Individualität sang- und klanglos auch in der Versöhnung wieder verschwinden: 
zwar sind die Ansprüche gleichberechtigt, sie sind aber nur Verlebendigungen 
einer Seite der Sittlichkeit. Die Individualität Antigones geht so nicht über eine 
einseitige Besonderung hinaus:  

                                                             
24  Lehmann weist dagegen auf das Übermaß an Grausamkeit in der antiken Tragödie 

hin, das gegen den Versöhnungsgedanken spricht: »Das Übermaß an Rache, Strafe 

und grausamen Leiden, durch das hindurch in der Tragödie das ›Recht‹, oder besser: 

die göttliche Machtordnung eine Affirmation erfährt, ähnelt eher einem Mechanismus 

der Desintegration als einer religiös-ästhetischen Affirmation.« (TuM, 110) So wird in 

der Antigone Hämon mit in den Untergang gerissen, nur um Kreon zu strafen. Dassel-

be gilt für Kreons Frau und Hämons Mutter, die sich aus Trauer um Hämon und Ra-

che an Kreon das Leben nimmt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 187

»Das wahrhaft Substantielle, das zur Wirklichkeit zu gelangen hat, ist aber nicht der 

Kampf der Besonderheiten, wie sehr derselbe auch im Begriffe der weltlichen Realität und 

des menschlichen Handelns seinen wesentlichen Grund findet, sondern die Versöhnung, in 

welcher sich die bestimmten Zwecke und Individuen ohne Verletzung und Gegensatz ein-

klangsvoll betätigen. Was daher in dem tragischen Ausgange aufgehoben wird, ist nur die 

einseitige Besonderheit, welche sich dieser Harmonie nicht zu fügen vermocht hatte und 

sich nun in der Tragik des Handelns, kann sie von sich selbst und ihrem Vorhaben nicht 

ablassen, ihrer ganzen Totalität nach dem Untergange preisgegeben oder sich wenigstens 

genötigt sieht, auf die Durchführung ihres Zwecks, wenn sie es vermag, zu resignieren.« 

(XV, 524)  

Verletzung und Verbrechen werden in dieser Deutung durch die Versöhnung 
aufgehoben. Das, was in der Phänomenologie im Mittelpunkt stand und die An-
tigone wesentlich ausmachte, verschiebt sich hier von der Veränderung zum 
Aufgehobenwerden.  
 Wenn Hegel die Helden der Tragödie als »gleichsam zu Skulpturwerken 
hervorgehoben« (XV, 522) beschreibt, impliziert das schon ihre Opferung: Wäh-
rend die klassische Kunstform, in der das Schöne zum Ideal geführt wurde in der 
Skulptur, die den Helden als substantielle Individualität zeigt, wie ich im Laoko-
on-Kapitel ausgeführt habe, übergeht in die romantische Kunstform, weil nur 
diese den Mangel an innerer Subjektivität, den Hegel Laokoon attestiert, über-
windet,25 löst sich diese an einem Übermaß an Subjektivität, die alles durch-
tränkt, besondert und endlich macht in der Komik auf. Indem Hegel die tragi-
schen Helden zu lebendig gewordenen Skulpturen macht, untermauert er seine 
Argumentation, dass sie ohnehin nur die Individuation einer göttlichen Macht 
sind und deswegen in der Versöhnung geopfert werden können, weil ihre einsei-
tige Besonderung nicht berechtigt ist und sie ihren Tod, wie Laokoon, als sub-
stantielle Individuen ohnehin hinnehmen. In der Versöhnung wird die Sittlich-
keit so wiederhergestellt.  
 Gleichzeitig beschreibt Hegel aber die Sittlichkeit der substantiellen Indivi-
duen im zweiten Teil der Ästhetik, in dem er die »Entwicklung des Ideals zu den 
Formen des Kunstschönen« ausarbeitet, im Kapitel über die »Auflösung der 

                                                             
25  »Das Prinzip dieses Übergangs liegt darin, daß der Geist, dessen Individualität bisher 

mit den wahren Substanzen der Natur und des menschlichen Daseins als im Einklang 

angeschaut wurde und der sich, seinem eigenen Leben, Wollen und Wirken nach, in 

diesem Einklang wußte und fand, jetzt in die Unendlichkeit des Innern sich zurückzu-

ziehen anfängt, doch statt der wahren Unendlichkeit nur eine formelle und selber noch 

endliche Rückkehr in sich gewinnt.« (XIV, 117) 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

klassischen Kunstform« als eine, die der »Vergänglichkeit anheim« (XIV, 118) 
fallen muss:  

»Es ist nicht schwer, zu zeigen, daß ein Staat in solcher Art der Freiheit, so unmittelbar 

identisch mit allen Bürgern, welche als solche schon die höchste Tätigkeit in allen öffent-

lichen Angelegenheiten in ihren Händen haben, nur klein und schwach sein kann und sich 

teils durch sich selbst zerstören muß, teils äußerlich im Verlauf der Weltgeschichte zer-

trümmert wird.« (XIV, 118)  

Zum einen, so argumentiert Hegel hier weiter, bietet ein Staat, der eine so große 
Identifikation des Bürgers fordert, keinen Platz für »subjektive Eigentümlich-
keit« und »private Partikularität« (ebd.), die so zur »Selbstsucht« wird und »nun 
für sich ihre eigenen Wege geht, ihre von dem wahren Interesse des Ganzen ab-
liegenden Interessen verfolgt und dadurch zum Verderben des Staates selbst 
wird« (ebd.). Zum anderen wird durch die im Staat erlebte Freiheit der Wunsch 
nach einer »höheren Freiheit des Subjekts in sich selbst« (ebd.) geweckt, das 
Subjekt will in sich »substantiell« sein, es will aus seinem »subjektiven Wissen« 
das »Gute und Rechte« (ebd.) erzeugen. Durch diese Sehnsucht nach individuel-
ler substantieller Freiheit entsteht ein Gegensatz zwischen Staat und Individuum, 
den Hegel bereits zu Zeiten des Sokrates verortet.  
 Nun lese ich die Antigone als ersten Schritt hin zu dem Subjekt, das in sich 
selbst frei und gesetzgebend sein will und damit in Gegensatz zum Staat kommt. 
Hegel liest sie nicht so. Er setzt die Figur der Antigone in eine Sittlichkeit, die 
er, unterschiedlich argumentiert zwar, aber unisono in beiden Werken, der Phä-

nomenologie des Geistes und den Vorlesungen über die Ästhetik, als unzuläng-
lich und vergänglich beschreibt, lässt diese aber dann in seiner Antigone-Deu-
tung in seinem Kapitel über die romantische Kunstform durch Antigones Tod 
und die Versöhnung des tragischen Konflikts wiederherstellen als Zeichen der 
ewigen Gerechtigkeit und der gerecht waltenden göttlichen Mächte. Noch ein-
mal: Die Beschreibungen des Heroen, der in der Skulptur dargestellt wird, und 
des tragischen Helden stimmen überein, unterschiedlich ist nur die Bewertung 
der Sittlichkeit, aus der sie resultieren: während sie im Kapitel über die klassi-
sche Kunstform als vergänglich und unzulänglich dargestellt wird, wird sie im 
Kapitel über die romantische Kunstform, für die neben Shakespeare die griechi-
schen Tragödien der Antike beispielhaft sind, als wiederherstellenswerte be-
griffen. Die entscheidende Frage ist nun: Warum wird der heroische Weltzustand 
in der Tragödien-Deutung anders behandelt als in der Phänomenologie und als 
im Klassik-Kapitel der Ästhetik?  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 189

 Hegel selbst liefert darauf keine Antwort. Meine Antwort ist: Um dem zeit-
genössischen Zuschauer zu zeigen, dass es eine nachtragische Sittlichkeit gibt, 
die die substantielle Freiheit des Individuums mit der substantiellen Freiheit des 
Bürgers im Staat vereint, und dass sich das Opfer des Einen für diese Sittlichkeit 
lohnt. Die Versöhnung des tragischen Konflikts bezieht sich nicht mehr auf den 
heroischen Weltzustand, in den die tragischen Helden der antiken Tragödie ge-
stellt sind, sondern auf die Sittlichkeit der konstitutionellen Monarchie, die He-
gel in den Grundlinien der Philosophie des Rechts ausgearbeitet hat.  
 Bevor ich diese Veränderung anhand der Grundlinien der Philosophie des 

Rechts auf den dort entstehenden Begriff der Sittlichkeit zurückführe, möchte ich 
im Ausblick aber noch einmal auf den Stellenwert der Tragödie in den Vorlesun-
gen über die Ästhetik zurückkommen und zeigen, wodurch sie als Kunstform ab-
gelöst wird. Der Ausblick wird so ein doppelter sein: Er zeigt zunächst, wie die 
Tragödie durch Komödie und Drama überholt wird und dann, wie die Kunst 
selbst ihr Ende als höchste und gelungenste Form der Darstellung des absoluten 
Geistes findet.  

AUSBLICK: DIE UMGEKEHRTE PLASTIK

Bei Hegel beginnt die Komödie dort, wo die Tragödie endet: hier ist der Prota-
gonist »das in sich absolut versöhnte, heitere Gemüt, das, wenn es auch sein 
Wollen durch seine eigenen Mittel zerstört und an sich selber zuschanden wird, 
weil es aus sich selbst das Gegenteil seines Zwecks hervorgebracht hat, darum 
doch nicht seine Wohlgemutheit verliert.« (XV, 552) Das, was in der Komödie 
so zugrunde geht, ist allerdings nicht das Substantielle, sondern nur das Nichtige: 
die komischen Charaktere verkörpern die Substanz auf andere Weise als die tra-
gischen: Selbst wenn Wahrheit aus ihnen spricht, bleibt deren Gestalt doch letzt-
endlich immer substanzlos, weil der komische Charakter kein wahres Pathos ver-
folgt. Der komische Charakter steht so ein Stück weit über seinen Überzeugun-
gen, er nimmt sie nicht so richtig ernst und befreit sich mit diesem Zug gleich-
zeitig aus dem Gefangensein in der eigenen Endlichkeit. Das, was untergeht, ist 
damit nur das Gleichgültige, der Untergang trifft nicht das Subjekt selbst, das 
»ungestört aufrecht stehen bleibt.« (XV, 552)26 Hegel bezeichnet diese Charakte-

                                                             
26  Als beispielhaft für die antike Komödie betrachtet Hegel dabei Aristophanes (»Ohne 

ihn gelesen zu haben, läßt sich kaum wissen, wie dem Menschen sauwohl sein kann.« 

(XV, 553)), in dessen Komödien, die er als »Sieg[] der Subjektivität« (XV, 555) be-

zeichnet, er das größte Symptom für den Niedergang des griechischen Reiches sieht: 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG

re als »umgekehrte Plastik« (XV, 555): in ihnen wird nicht, wie im substantiel-
len Individuum des tragischen Helden die Substanz individuiert, sondern gerade 
die Besonderheit bis zur Karikatur überzeichnet: die Skulptur des komischen 
Charakters ist ein Gegen-Ideal, in dem das Besondere und Individuelle über die 
Substanz obsiegt. In der attischen Komödie werden, so Düsing, »die Götter voll-
ständig ihres den Menschen beherrschenden Machtcharakters beraubt; der 
Mensch in seiner Endlichkeit und Zufälligkeit wird ironischerweise ihr Meister; 
so werden sie vollständig subjektiviert und können nicht mehr als Ideale darge-
stellt werden.«27 

 Die Subjektivität kommt zu ihrem Recht und übertreibt sich selbst. Da ihr im 
antiken Stadtstaat kein Platz eingeräumt ist, lässt sich für Hegel an der Komödie 
die Überspitzung und Tollheit der sich befreienden Besonderung ablesen, die 
dann schließlich die für das freie Subjekt zu engen Strukturen der antiken Sitt- 
und Staatlichkeit sprengen wird. Das Subjekt, das am Ende der aristophanischen 
Komödie steht, bleibt unangetastet durch den erlebten Untergang »ruhig« und 
seiner »selbst gewiß« (XV, 552) bestehen. 
 Doch in den antiken Komödien überschreitet die Kunst sich noch nicht 
selbst. Das tut sie erst in der dramatischen Poesie der Romantik. Deren Gegen-
stand ist die »subjektive Innerlichkeit des Charakters« (XV, 555), die anders als 
bei den antiken Helden »keine […] Verlebendigung sittlicher Mächte« (ebd.) ist, 
sondern die Innerlichkeit des Subjekts ausdrückt: seine Handlungsmotive, seine 
inneren Kämpfe, seine moralischen Konflikte.28 Damit verändern sich auch die 

                                                                                                                                  
»Indem aber Aristophanes den absoluten Widerspruch des wahren Wesens der Götter, 

des politischen und sittlichen Daseins und der Subjektivität der Bürger und Individu-

en, welche diesen Gehalt verwirklichen sollen, vorführt, liegt selber in diesem Siege 

der Subjektivität, aller Einsicht zum Trotz, eines der größten Symptome vom Verder-

ben Griechenlands, und so sind diese Gebilde eines unbefangenen Grundwohlseins in 

der Tat die letzten großen Resultate, welche aus der Poesie des geistreichen, bildungs-

vollen, witzigen griechischen Volkes hervorgehen.« (XV, 555)  

27  Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 155. 

28  Sicherlich können dabei allgemeine Zwecke auch die Handlungen der Helden moti-

vieren; Hegel nennt dies z.B. ausdrücklich für Wallenstein, der »die Einheit und den 

Frieden Deutschlands« (XV, 557) verfolgt oder Major Ferdinand in Schillers Kabale 

und Liebe, der »die Rechte der Natur gegen die Konvenienzien der Mode« (XV, 558) 

zu verteidigen strebt. Solche allgemeinen Zwecke sind aber nicht der Hauptgegen-

stand der modernen Tragödie (vgl.: XV, 558). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE VERSÖHNUNG. HEGELS ÄSTHETIK | 191

Konflikte selbst: durch die »Pluralität berechtigter Interessen«29, wie Weisser-
Lohmann beschreibt, kommen die Konflikte nicht notwendig sondern zufällig 
auf. Die Aufgabe der modernen Tragödie besteht so darin, »die wesentliche Ver-
bundenheit, die leibhaftige Beziehung der streitenden Mächte zu veranschau-
lichen.«30  
 Dabei dreht sich auch in der modernen Tragödie alles um die Versöhnung. 
Eine Versöhnung aber, die nur als mangelhafte wahrgenommen werden kann. 
Denn die wirkliche Versöhnung hat schon stattgefunden: und zwar nicht in der 
Kunst, sondern in der Religion. Das Christentum ist die gelebte Versöhnung, an 
die die moderne Tragödie nicht heranreichen kann.31 Die Versöhnung der mo-
dernen Tragödie kann keine antike Einheit mehr herstellen, sondern nur den 
Zusammenhang der partikularen Interessen aufzeigen: im Mittelpunkt bleibt aber 
das Individuum mit seinem besonderen Zweck und nicht, wie in der antiken Tra-
gödie, die Substanz, die sich in zwei Individuen unterschiedlich verlebendigt.32

Weisser-Lohmann spricht deswegen auch von einem Scheitern der modernen 
Tragödie: »scheitern heißt hier eben nicht nur, daß der Held zugrunde geht; das 

                                                             
29  Elisabeth Weisser-Lohmann: »›Tragödie‹ und ›Sittlichkeit‹ – Zur Identifikation ästhe-

tischer und praktischer Formen bei Hegel«; in: Annemarie Gethmann-Siefert/Lu de 

Vos/Bernadette Collenberg-Plotnikov (Hg.): Die geschichtliche Bedeutung der Kunst 

und die Bestimmung der Künste. – München: Fink 2005, 112. 

30  Elisabeth Weisser-Lohmann: »›Tragödie‹ und ›Sittlichkeit‹«, 112. 

31  So auch Klaus Düsing: »Dabei muß man nach Hegel beachten, daß die Versöhnung 

im Christentum an sich schon geschehen ist; in ihm gibt es keine Tragik, wohl aller-

dings Tragödien, die moderne Helden in solchen ihrer Bewußtseinslage eigentlich 

unangemessenen Konflikten darstellen.« Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und 

klassische Kunst in Hegels Ästhetik«, 157. 

32  Interessant ist hier, was Brigitte Hilmer hinsichtlich der Darstellbarkeit von Schmerz 

in der romantischen Kunst entdeckt: Er zeigt die Grenzen des Kunstwerks selbst auf: 

»Die Grenze einer Verständigung mittels bekannter Bedeutungen zeigt sich dem phi-

losophischen Denken in der Schmerzempfindung, denn diese gilt als unvertretbar und 

schlechthin privat. Während andere Empfindungen zwar auch unvertretbar sind, aber 

dabei Zugang einer gemeinsamen Welt ermöglichen, die in der Verständigung vor-

ausgesetzt werden kann, hat Schmerz die Eigenheit, diesen Zugang eher zu 

verschließen. Diese Schranke betrifft die normalsprachliche Verständigung und kann 

auch für Kunst bedeutsam sein, in soweit sie auf Darstellungskonventionen beruht.« 

Hilmer: Scheinen des Begriffs, 198.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 | DAS SUBJEKT DER KUNST: SCHREI, KLAGE UND DARSTELLUNG 

 
 

Scheitern bezieht sich hier auf die ureigenste Aufgabe der Tragödie, die Ver-
sinnbildlichung einer neuen Einheit der sittlichen Welt zu leisten.«33  
 Den wohlwollenden Schlusspunkt setzt Hegel mit den shakespearschen Ko-
mödien, in denen komische Helden im Mittelpunkt stehen, bei denen stets 
»Ausgelassenheit bei allem Misslingen und Verfehlen« (XV, 572) mitschwingt. 
Shakespeares Helden sind übermütig und keck, sie zeigen eine »Wohligkeit des 
Gemüts« (ebd.), eine »grundselige[] Torheit« (ebd.), die virtuos und lebensfroh 
die Subjektivität sich in ihren Facetten zuspitzen und übersprießen lässt.  
 »Doch auf diesem Gipfel führt die Komödie zugleich zur Auflösung der 
Kunst überhaupt.« (XV, 572) Denn in der Poesie und endgültig in der Komödie 
wird das überschritten, was Hegel unter Kunst versteht: sie soll das »Ewige, 
Göttliche, an und für sich Wahre in realer Erscheinung und Gestalt für unsere 
äußere Anschauung, für Gemüt und Vorstellung« (XV, 573) darstellen.34 Diese 
Darstellung zerstört sich in der Komödie selbst, denn hier wird das Wirkliche 
nicht mehr dem Absoluten als angemessen dargestellt, sondern seine Verwirkli-
chung ist auf das Zufällige und Subjektive gerichtet. Das Absolute erreicht so 
keine »positive Einigung« (XV, 573) mit den handelnden Charakteren und ihren 
Zwecken, sondern wird nur in seiner »negativen Form« (ebd.) sichtbar: alles was 
dem Absoluten nicht entspricht, hebt sich auf und am Ende bleibt nur die Sub-
jektivität, die sich in der Auflösung als »ihrer selbst gewiß und in sich gesichert 
zeigt.« (ebd.) 

                                                             
33  Elisabeth Weisser-Lohmann: »›Tragödie‹ und ›Sittlichkeit‹«, 120.  

34  »Das Göttliche ist dabei zugleich in der höheren Weise anwesend, daß es sich in der 

Kunst zu verstehen gibt; die Sphäre der Kunst geht über die Sphäre einfacher Sittlich-

keit und ihrer Tragik hinaus und gehört nach Hegel zum absoluten Geist, der in ihr 

freilich nur ein unmittelbares, nämlich konkret-anschauliches Wissen von sich ge-

winnt.« Klaus Düsing: »Griechische Tragödie und klassische Kunst in Hegels 

Ästhetik«, 152.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161 - am 14.02.2026, 14:25:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839419014.161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

