
3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 73

Daten über die Bürger*innen sammelt, um sie für deren Regierung auswerten zu

können (administrative Funktion).5

Dieser Ablauf wird zwar als das Standardmodell präsentiert, an dem sich die

Adressierten orientieren können. Es ist jedoch weder das althergebrachte Modell –

vielmehr ist es historisch gewachsen und hat sich so erst im Verlauf des 20. Jahr-

hunderts entwickelt, wie im nächsten Abschnitt gezeigt wird; noch wird es so von

der Masse der Gesellschaft befolgt. Allein schon der Fakt, dass es einer Anleitung

bedarf, sollte deutlich machen, dass das System nicht mehr selbstverständlich und

allen gleichsamgeläufig ist. Besonders in den Städten haben sich in den letzten Jah-

ren viele Alternativen herausgebildet, die dieses Modell nur in abgekürzter Form

befolgen oder sich gänzlich davon abwenden. Darum wird es in den nächsten Ab-

schnitten gehen.

3.2 Entstehung der modernen Bestattung: Bestattungsbuddhismus,
Familiengrabsystem und die Rolle der Dorfgemeinschaft

Wie hat sich diemoderne Bestattung historisch entwickelt undwelche Regierungs-

technologien und -rationalitäten waren dabei wirksam?

Die moderne Art der Bestattung hat sich in Japan in der Meiji-Zeit (1868–1912)

herausgebildet und blieb noch bis zur Mitte der Shōwa-Zeit (1926–1989) die vor-

herrschende Form (Suzuki 2000: 40). Ihre Ursprünge hat sie jedoch bereits im »Be-

stattungsbuddhismus«, der sich in der Edo-Zeit (1603–1868) entwickelte (vgl. Rowe

2011: 21). Dass der Buddhismus zum Träger von Bestattungen wurde, wird histo-

risch auf die Einführung des Systems zur Führung von Familienregistern (danka sei-

do) zurückgeführt,wonachdasShōgunat alleHaushalte verpflichtete, sichbei einem

buddhistischenTempel zu registrieren.6 Dies stellt eineRegierungstechnologie dar,

im Rahmen derer alle Staatssubjekte beobachtbar und somit kontrollierbar wurden

(Bernstein 2006: 33). Diese Registrierung nahm insofern bereits biopolitische bzw.

gouvernementale Züge an, als ab 1671 vomShōgun ein Dekret erlassenwurde, dem-

zufolge lokale Beamte nicht nur die Tempelzugehörigkeit, sondern auch das Alter

und das Geschlecht der Mitglieder sowie deren Todesfälle, Geburten undWohnort-

wechsel erheben sollten, wobei die buddhistischen Tempel hierfür den Bürokraten

die Anzahl der Todesfälle lieferten (ebd.).Die registriertenHaushalte (danka) gingen

5 Diese funktionale Kategorisierung orientiert sich an Yamada (2010; 2007: 4–14).

6 Dieses System hat wiederum seine Wurzeln im Anfang des 17. Jahrhunderts etablierten te-

rauke seido, dessen Ziel der Schutz gegen eine christlicheMissionierungwar. Demnachmuss-

te jeder Haushalt mittels der Registrierung bei einem buddhistischen Tempel jährlich von

Neuem nachweisen, dass seine Mitglieder nicht zwischenzeitlich zum Christentum konver-

tiert sind (Bernstein 2006: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

eine enge Beziehungmit ihrem Tempel ein, die über Generationen hinweg aufrecht

zu erhalten war (Rowe 2011: 22). Sie wurden verpflichtet, ihre Tempel über Spenden

und Gaben finanziell zu unterstützen und ihre Bestattungszeremonien von diesen

abhalten zu lassen. In dieser Zeit ist auch die Entstehung von familien-(d.h. ie-)zen-

trierten Gräbern zu beobachten, die an die Stelle von nicht-familiengebundenen

Gemeinschaftsgräbern traten (ebd.). Das ie-Bewusstsein (siehe unten ausführlich)

entwickelte sich also in enger Verbindung zum Familienregistrationssystem in der

Edo-Zeit.

MitderAbschaffungdesShōgunatsdurchdieMeiji-Restauration sollte auchdas

buddhistische System abgeschafft werden, das dessen Regierungswesen gestützt

hatte.Der staatlicheVersuch der Abschaffung des Buddhismus undder Etablierung

des Staats-Shintō scheiterte, was das Bestattungswesen angeht, jedoch. So wurde

etwa das 1873 erlassene Verbot von Kremationen, die als buddhistische Praxis ange-

sehen wurden, im Jahr 1875 nach bereits zwei Jahren wieder aufgehoben (vgl. Bern-

stein 2006: 16–17, 67–90), und Shintō-Priesternwurde schon 1882 verboten,Bestat-

tungen durchzuführen, obwohl erst zehn Jahre zuvor Gesetze erlassen worden wa-

ren,die dasBestattungswesen vollständig demShintō hattenübertragen sollen (Ro-

we 2011: 23). »Buddhist mortuary rites could not be simply legislated away«, kom-

mentiert Rowe (ebd.) diesen frühen Nationenbildungs- und Modernisierungspro-

zess. Der Volkszensus wurde den buddhistischen Tempeln allerdings 1872 tatsäch-

lich entzogen,sodassdiepflichtmäßigeRegistrierungbeidenTempeln entfiel.Zwar

löste sich das danka-System dadurch noch nicht unmittelbar auf und viele Men-

schen blieben ihren Tempeln zunächst treu; wie sich heute jedoch zeigt, hatte dies

in den nachfolgenden Generationen den Effekt, dass Menschen etwa durch Weg-

zug die Verbindung zu ihrem Tempel nach und nach verloren haben, was als danka

banare bezeichnet wird. Dies führt unweigerlich zu einem Rückgang von Gemein-

demitgliedern, von denen jedoch das finanzielle Überleben der Tempel zu großen

Teilen – beimanchen gar vollständig – abhängt.7 Auch vor diesemHintergrund des

Schwindens der finanziellen Ressourcen von Tempeln ist die heutige Entwicklung

des Bestattungswesens in Japan zu verstehen.8 Denn Bestattungen wurden durch

den Verlust der Gemeindemitglieder zur einzigen Einnahmequelle für buddhisti-

sche Tempel.Damit gerieten die Tempel allerdings in Verruf, geldgierig zu sein und

das Leid der Menschen für ihre eigenen Zwecke zu missbrauchen (Rowe 2011: 35).

7 Rowe weist zudem auf weitere Faktoren hin, die die Verarmung buddhistischer Tempel vor-

angetrieben und dazu geführt haben, dass die Ausrichtung von Bestattungen zur Hauptein-

nahmequelle wurde, z.B. die Bodenreformen der Nachkriegszeit, auf Grund derer Miet-und

Pachteinnahmen aus Grundbesitz entfielen (Rowe 2011: 26–31).

8 So seien buddhistische Priester inzwischen eher zu Handlangern der Bestattungsunterneh-

men, zu einem bloßen Teil des »Gesamtpakets Bestattung« geworden (Rowe 2011: 31, 38).

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 75

Diese Kritik am »Bestattungsbuddhismus« wurde besonders seit den 1960er Jah-

ren laut und kommt etwa im Aphorismus des »Mönchs, der sich dumm und dus-

selig verdient« (bōzu marumōke, wörtlich: Glatzkopf, der den Reingewinn einsteckt)

zum Ausdruck (Boret 2014: 90). Bereits vor 60 Jahren wurden daher Rufe nach ei-

ner Abschaffung der Bestattung laut (Rowe 2011: 36). Neue Bestattungstrends spie-

geln auch diese Abwendung vom Buddhismus wider, indem sie zuweilen dezidiert

vom Einbezug von Priestern absehen (z.B. bei der Direktbestattung/chokusō, siehe

Abschnitt 3.4) (ebd.).

Einweiterer legislativerHintergrund,der fürdasVerständnisdesmodernenBe-

stattungswesens – und für die strukturellen Schwierigkeiten, es zu reformieren –

wesentlich ist, ist das Meiji-Zivilrecht (meiji minpō) von 1898 (Rowe 2011: 24). Darin

wurde das ie-System, ein vor der Meiji-Zeit den Eliten vorbehaltenes patrilineares

Familiensystem, das dem intergenerationalen Erhalt von Besitz und Status diente,

quaGesetz der gesamtenBevölkerung übergestülpt.Dies diente dazu, die Ideologie

des Kaisers als Oberhaupt des Familienstaates bis in die kleinsten staatlichen Ein-

heiten – die Haushalte – zu tragen. Laut diesem Gesetz erbte beim Tod des Vaters

dessen ältester Sohn (chōnan) den Haushalt und war als rechtmäßiger Nachfolger

(shōkeisha oder kōkeisha) verantwortlich für die Fortführung der Genealogie, der ri-

tuellen Güter und des Familiengrabs (senzo daidai no haka).9

Im japanischen Familiengrab werden über mehrere Generationen hinweg die

Gebeine der verstorbenen Familienmitglieder und Ahnen aufbewahrt. Es bildet ei-

ne gegenständliche Grundlage für die Ahnenverehrungsriten (sosen sūhai). Die Pfle-

gedes Familiengrabs endet allerdingsnichtmit derBestattungszeremonie, sondern

sie umfasst die Pflicht zu regelmäßigen Besuchen am Grab im Jahresverlauf, etwa

zum O-bon-Fest, zu Neujahr (o-shōgatsu) oder zu den beiden Tag- und Nachtglei-

chen (higan), aber auch an bestimmten Todestagen über mehrere Jahre hinweg.10

Hier vermischen sich buddhistische und shintōistische Vorstellungen vom Leben

9 Vgl. Artikel 987 desMeiji-Zivilrechts (Recht derHaushaltsnachfolge, katoku sōzokuno tokken).

Siehe auch Murata (2013: 42); Rowe (2011: 24–25).

10 Diese aus dem Buddhismus stammenden Feierlichkeiten heißen auf Japanisch nenki hōyō,

dt. etwa »jährliche Trauerfeier zum Todestag«. Die Zählwörter für diese Tage sind shūki für

den ersten Todestag und kaiki für alle nachfolgenden. Der erste Todestag heißt demnach

isshūki und findet im Jahr nach dem Tod bzw. im 13. Monat statt. Danach werden die Trauer-

zeremonien zwar als 3., 7., 13., 17., 23., 27., 33., 50. Trauerfeier (sankaiki, nanakaiki, jūsankaiki

usw.) bezeichnet, jedoch muss davon immer ein Jahr abgezogen werden, sodass die Feiern

tatsächlich jeweils im 2., 6., 12., 22., 26., 32. und 49. Jahr nach dem Tod stattfinden (vgl. www

.shinke-sousai.com/period/, 19.02.2019). Das liegt daran, dass die erste Totenandacht (hōyō)

bereits am 49. Tag stattfindet (traditionell wird dann auch erst beigesetzt), diese heißt kiake

hōyō. Den Abschluss bildet eigentlich der 32. Todestag (33. Trauerfeier, sanjūsankaiki; in man-

chen Regionen auch erst die 50., gojūkaiki), auch als tomuraiage, dt. »Beendigung der Trauer«,

bezeichnet – ab diesem Zeitpunkt werden die Toten nicht mehr als Familienmitglieder be-

trauert, sondern als Ahnen verehrt (sosen sūhai, vgl. Suzuki 2014: 17). Heutzutage schließen

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/


76 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

und Tod: laut shintōistischem Glauben wachen die Ahnen über die Lebenden wie

eine Art Schutzengel, die jedoch nicht immer wohlwollend sind, sondern auch ver-

ärgert sein können. Daher ist die Besänftigung deren Seelen, etwa durch die Dar-

bringung von Reis und Tee amHausaltar (butsudan), durch die Reinigung des Fami-

liengrabs oder durch die regelmäßige Mitteilung von Neuigkeiten in der Familie,11

ein wichtiger Bestandteil der Ahnenverehrungsriten (sosen sūhai). Die Ahnen trans-

formierensich jedoch,wieKawanopointiert schreibt,nicht automatischzusolchen,

vielmehr müssen die Hinterbliebenen sich aktiv darum bemühen:

»The dead did not become ancestors without the ritual care of their descen-

dants. The living were required to invest time, money, and effort to transform a

deceased person into a benevolent ancestor, which typically took 33 to 50 years

after the death of the individual. […] peaceful rest of the dead relied on long-

term caregiving by the living.« (Kawano 2014: 53)12

Die legislative Verankerung der Grabpflege und Ahnenverehrung durch die Meiji-

Regierungmanifestierte das Familienbewusstsein, und damit gleichsam ein natio-

nales Bewusstsein im japanischen Volk (Rowe 2011: 25). Das Familiengrab (XY-ke no

haka bzw. iehaka, Murata 2013: 43, vgl. Abschnitt 3.2) ist dementsprechend die ma-

terielle Vergegenständlichung des Familienbewusstseins.

Zwar wurde das ie-System mit der Reformierung des Zivilrechts im Jahr 1947

formal abgeschafft, informell blieb jedoch das ie-Bewusstsein bestehen, da keine

eindeutige Nachfolgeregelung festgeschrieben wurde. Im neuen Gesetz wird zwar

das Erbe gleichmäßig über die Geschwister aufgeteilt, aber in Bezug auf Genealogie

(keifu), rituelle Güter (saigu) und das Grab (funbo), bleibt das Gesetz vage: diese ge-

hen nach dem neuen Wortlaut, wenn nicht durch ein Testament anderweitig fest-

gelegt, an denjenigen über, der dies gewohnheitsmäßig macht (kanshū ni shitagau)

Familien den Kreislauf jedoch meist schon viel früher ab, z.B. schon nach dem 3. oder 4. Mal

(d.h. nach 2 oder 6 Jahren).

11 Informanten berichteten mir z.B., dass wenn ihnen gehäuft Unglück widerfährt, d.h. wenn

sie eine »Pechsträhne« haben, sie sich in diesenMomenten plötzlich daran erinnern würden,

dass sie lange nicht mehr am Familiengrab gewesen seien. Ohnehin haben sie ein schlech-

tes Gewissen, das Familiengrab nicht zu besuchen, aber spätestens bei einer Pechsträhne

denken sie wieder daran. So sei es notwendig, die Ahnen z.B. über einen geplanten Haus-

kauf oder Umzug zu informieren und »um Erlaubnis zu bitten«, also um ihr Wohlwollen zu

beten. Auch über anstehende Geburten, Schulwechsel oder Universitätseintritte sollten sie

laut diesem Glauben in Kenntnis gesetzt werden, jedoch auch bezüglich weniger bedeuten-

der Ereignisse würde mit ihnen kommuniziert.

12 Siehe Fußnote 10 bezüglich der korrekten Jahreszählung. Kawano spricht im Übrigen in der

Vergangenheitsform, da diese Ahnenverehrungsriten längst nicht mehr derart gepflegt wer-

den. Sie existieren jedoch im kollektiven Wissensbestand weiterhin fort und ihre Nichtaus-

führung kann zuweilen auch heute noch ein schlechtes Gewissen auslösen.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 77

(Rowe 2011: 25; Murata 2013: 45). »Gewohnheitsmäßig« übernimmt es meist nach

wie vor der älteste Sohn, oder, wie Bernstein (2006: 7) anhand eines konkreten Bei-

spiels zeigt, das sozial stärksteMitglied der Familie (z.B. die Tochter,wenn der erst-

geborene Sohn einen niedrigeren beruflichen Status hat). Das ie-System und seine

hierarchischen ebensowie hierarchisierenden Funktionenwirken also nachwie vor

fort.

Abbildung 3: Grabstein eines Familiengrabsmit

Aufschrift (Familienname) -ke no haka. In diesem

Fall befinden sich zwei Familien in einemGrab.

Aufnahme: Dorothea Mladenova

Beim »modernen« Tod spielte zudem die Dorfgemeinschaft noch eine zentra-

le Rolle. Der Familienälteste war bei der Ausrichtung der Bestattung nämlich nicht

auf sich allein gestellt. Er übernahm zwar die Rolle des Zeremonienleiters (moshu),

konnte jedoch auf dieUnterstützungder nachbarschaftlichen oder lokalenGemein-

schaft zählen (Suzuki 2000: 40).13 Die konkreten Rituale sind komplex und können

13 Diese lokale Gemeinschaft wird in der japanischsprachigen Literatur allgemein als chiiki oder

als kyōdōtai bezeichnet. Suzuki (2000: 42) hingegen spricht spezifisch von einer Gemein-

schaftskooperative für gegenseitige Unterstützung (kumi oder kōgumi), die aus fünf bis sie-

ben Familien bestand, die sich jeweils um einzelne Bestattungsrituale kümmerten. Sie küm-

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

ausführlich bei Suzuki (ebd. 40–48) und anderen (Mori 2014: 102ff; Suzuki 2014: 9;

Yamada 2007: 93ff) nachgelesen werden. Festzuhalten ist jedenfalls, dass die tradi-

tionellen Rituale so umfangreich waren, dass sie unmöglich nur von einer Familie

allein bewältigt werden konnten. Damit waren Bestattungen nicht nur in hohem

Maße vom Zusammenhalt der Gemeinschaft abhängig, sondern sie dienten auch

zur Bestätigung und Festigung gemeinschaftlicher Bande (vgl. Shimane 2018).

3.3 Nachkriegsjahre: Der Aufstieg der Bestattungsindustrie

Dasmoderne Bestattungswesen, wie es sich in Ansätzen in der Edo-Zeit herausge-

bildet und in der Meiji-Zeit gefestigt hat, befindet sich seit der Nachkriegszeit im

Wandel undwirdnachundnach voneinem»post-modernen«Verhältnis zuTodund

Bestattung abgelöst. Die unmittelbaren Nachkriegsjahre waren geprägt von Urba-

nisierung, dem Verlust der nachbarschaftlichen Gemeinschaftsstrukturen und von

großer Armut. Dies ebnete den Weg für die Kommerzialisierung des Bestattungs-

wesens, in dessen Zuge die Hinterbliebenen zu Kund*innen transformiert und die

Bestattungen räumlich aus dem häuslichen Umfeld in kommerzielle Bestattungs-

institute verlagert wurden.

Der Wegzug in die Städte führte dazu, dass sich die Haushalte verkleiner-

ten und die Familienbeziehungen wandelten. Die Großfamilie mit ihrem Drei-

Generationen-Haushalt wurde nach und nach von der Kernfamilie (kakukazoku)

abgelöst. Damit konnte das Wissen über Bestattungsriten nicht mehr von Ge-

neration zu Generation weitergegeben werden (Rowe 2011: 38). Außerdem konnte

durch den Wegzug aus der nachbarschaftlichen Gemeinschaft nicht mehr auf

deren praktische Unterstützung bei Bestattungen gesetzt werden. Auch war der

pro Haushalt verfügbare Wohnraum in der Stadt kleiner als auf dem Land, was

zusammengenommen dazu führte, dass Menschen für Bestattungszeremonien

sowohl vom Wissen als auch von den Räumlichkeiten von Bestattungsinstituten

abhängigwurden (ebd.) In Folge der gesellschaftsweitenNachkriegsarmut konnten

sich die meisten das aufwändige buddhistische Zeremoniell mit all seinen Ritualen

schlichtweg finanziell nicht leisten. Dies alles führte im Ergebnis dazu, dass in

der Nachkriegszeit immer mehr Menschen auf Bestattungsinstitute zurückgreifen

mussten.

Das erste moderne Bestattungsinstitut (sōgisha) in Japan wurde bereits 1886

in Tōkyō eröffnet. Zumindest für die oberen Schichten war es in urbanen Zentren

merten sich darüber hinaus auch um das Verpflanzen von Reis, den Bau von Häusern oder

auch Hochzeitsfeiern. Ihrem Vorbild nachgebildet sind wahrscheinlich die späteren städti-

schen gojokai (siehe Abschnitt 3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

