3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

Daten iiber die Biirger*innen sammelt, um sie fiir deren Regierung auswerten zu
kénnen (administrative Funktion).®

Dieser Ablauf wird zwar als das Standardmodell prasentiert, an dem sich die
Adressierten orientieren konnen. Es ist jedoch weder das althergebrachte Modell —
vielmehr ist es historisch gewachsen und hat sich so erst im Verlauf des 20. Jahr-
hunderts entwickelt, wie im nichsten Abschnitt gezeigt wird; noch wird es so von
der Masse der Gesellschaft befolgt. Allein schon der Fakt, dass es einer Anleitung
bedarf, sollte deutlich machen, dass das System nicht mehr selbstverstindlich und
allen gleichsam gelaufigist. Besonders in den Stidten haben sich in den letzten Jah-
ren viele Alternativen herausgebildet, die dieses Modell nur in abgekiirzter Form
befolgen oder sich ginzlich davon abwenden. Darum wird es in den nichsten Ab-
schnitten gehen.

3.2 Entstehung der modernen Bestattung: Bestattungsbuddhismus,
Familiengrabsystem und die Rolle der Dorfgemeinschaft

Wie hat sich die moderne Bestattung historisch entwickelt und welche Regierungs-
technologien und -rationalititen waren dabei wirksam?

Die moderne Art der Bestattung hat sich in Japan in der Meiji- Zeit (1868—1912)
herausgebildet und blieb noch bis zur Mitte der Showa- Zeit (1926—1989) die vor-
herrschende Form (Suzuki 2000: 40). Ihre Urspriinge hat sie jedoch bereits im »Be-
stattungsbuddhismusc, der sich in der Edo- Zeit (1603-1868) entwickelte (vgl. Rowe
2011: 21). Dass der Buddhismus zum Triger von Bestattungen wurde, wird histo-
risch auf die Einfithrung des Systems zur Fithrung von Familienregistern (danka sei-
do) zuriickgefiithrt, wonach das Shogunat alle Haushalte verpflichtete, sich bei einem
buddhistischen Tempel zu registrieren.® Dies stellt eine Regierungstechnologie dar,
im Rahmen derer alle Staatssubjekte beobachtbar und somit kontrollierbar wurden
(Bernstein 2006: 33). Diese Registrierung nahm insofern bereits biopolitische bzw.
gouvernementale Ziige an, als ab 1671 vom Shogun ein Dekret erlassen wurde, dem-
zufolge lokale Beamte nicht nur die Tempelzugehorigkeit, sondern auch das Alter
und das Geschlecht der Mitglieder sowie deren Todesfille, Geburten und Wohnort-
wechsel erheben sollten, wobei die buddhistischen Tempel hierfiir den Biirokraten
die Anzahl der Todesfille lieferten (ebd.). Die registrierten Haushalte (danka) gingen

5 Diese funktionale Kategorisierung orientiert sich an Yamada (2010; 2007: 4-14).

6 Dieses System hat wiederum seine Wurzeln im Anfang des 17. Jahrhunderts etablierten te-
rauke seido, dessen Ziel der Schutz gegen eine christliche Missionierung war. Demnach muss-
te jeder Haushalt mittels der Registrierung bei einem buddhistischen Tempel jahrlich von
Neuem nachweisen, dass seine Mitglieder nicht zwischenzeitlich zum Christentum konver-
tiert sind (Bernstein 2006: 21).

hittps://dol.org/10.14361/6783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:18.

13


https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

eine enge Beziehung mit ihrem Tempel ein, die iiber Generationen hinweg aufrecht
zu erhalten war (Rowe 2011: 22). Sie wurden verpflichtet, ihre Tempel iiber Spenden
und Gaben finanziell zu unterstiitzen und ihre Bestattungszeremonien von diesen
abhalten zu lassen. In dieser Zeit ist auch die Entstehung von familien- (d.h. fe-)zen-
trierten Gribern zu beobachten, die an die Stelle von nicht-familiengebundenen
Gemeinschaftsgribern traten (ebd.). Das ie- Bewusstsein (siehe unten ausfiihrlich)
entwickelte sich also in enger Verbindung zum Familienregistrationssystem in der
Edo- Zeit.

Mitder Abschaffung des Shogunats durch die Meiji- Restauration sollte auch das
buddhistische System abgeschafft werden, das dessen Regierungswesen gestiitzt
hatte. Der staatliche Versuch der Abschaffung des Buddhismus und der Etablierung
des Staats- Shinto scheiterte, was das Bestattungswesen angeht, jedoch. So wurde
etwa das 1873 erlassene Verbot von Kremationen, die als buddhistische Praxis ange-
sehen wurden, im Jahr 1875 nach bereits zwei Jahren wieder aufgehoben (vgl. Bern-
stein 2006:16—17, 67—90), und Shinto- Priestern wurde schon 1882 verboten, Bestat-
tungen durchzufiihren, obwohl erst zehn Jahre zuvor Gesetze erlassen worden wa-
ren, die das Bestattungswesen vollstindig dem Shint6 hatten tibertragen sollen (Ro-
we 2011: 23). »Buddhist mortuary rites could not be simply legislated away«, kom-
mentiert Rowe (ebd.) diesen frithen Nationenbildungs- und Modernisierungspro-
zess. Der Volkszensus wurde den buddhistischen Tempeln allerdings 1872 tatsich-
lich entzogen, sodass die pflichtmifRige Registrierung bei den Tempeln entfiel. Zwar
l6ste sich das danka-System dadurch noch nicht unmittelbar auf und viele Men-
schen blieben ihren Tempeln zunichst treu; wie sich heute jedoch zeigt, hatte dies
in den nachfolgenden Generationen den Effekt, dass Menschen etwa durch Weg-
zug die Verbindung zu ihrem Tempel nach und nach verloren haben, was als danka
banare bezeichnet wird. Dies fithrt unweigerlich zu einem Riickgang von Gemein-
demitgliedern, von denen jedoch das finanzielle Uberleben der Tempel zu grofien
Teilen — bei manchen gar vollstindig — abhingt.” Auch vor diesem Hintergrund des
Schwindens der finanziellen Ressourcen von Tempeln ist die heutige Entwicklung
des Bestattungswesens in Japan zu verstehen.® Denn Bestattungen wurden durch
den Verlust der Gemeindemitglieder zur einzigen Einnahmequelle fiir buddhisti-
sche Tempel. Damit gerieten die Tempel allerdings in Verruf, geldgierig zu sein und
das Leid der Menschen fiir ihre eigenen Zwecke zu missbrauchen (Rowe 2011: 35).

7 Rowe weist zudem auf weitere Faktoren hin, die die Verarmung buddhistischer Tempel vor-
angetrieben und dazu gefiihrt haben, dass die Ausrichtung von Bestattungen zur Hauptein-
nahmequelle wurde, z.B. die Bodenreformen der Nachkriegszeit, auf Grund derer Miet-und
Pachteinnahmen aus Grundbesitz entfielen (Rowe 2011: 26-31).

8 So seien buddhistische Priester inzwischen eher zu Handlangern der Bestattungsunterneh-
men, zu einem blofien Teil des »Gesamtpakets Bestattung« geworden (Rowe 2011: 31, 38).

hittps://dol.org/10.14361/6783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:18.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

Diese Kritik am »Bestattungsbuddhismus« wurde besonders seit den 1960er Jah-
ren laut und kommt etwa im Aphorismus des »Monchs, der sich dumm und dus-
selig verdient« (bozu marumaoke, wortlich: Glatzkopf, der den Reingewinn einsteckt)
zum Ausdruck (Boret 2014: 90). Bereits vor 60 Jahren wurden daher Rufe nach ei-
ner Abschaffung der Bestattung laut (Rowe 2011: 36). Neue Bestattungstrends spie-
geln auch diese Abwendung vom Buddhismus wider, indem sie zuweilen dezidiert
vom Einbezug von Priestern absehen (z.B. bei der Direktbestattung/chokuso, siehe
Abschnitt 3.4) (ebd.).

Einweiterer legislativer Hintergrund, der fir das Verstindnis des modernen Be-
stattungswesens — und fiir die strukturellen Schwierigkeiten, es zu reformieren —
wesentlich ist, ist das Meiji- Zivilrecht (meiji minpo) von 1898 (Rowe 2011: 24). Darin
wurde das ie- System, ein vor der Meiji- Zeit den Eliten vorbehaltenes patrilineares
Familiensystem, das dem intergenerationalen Erhalt von Besitz und Status diente,
qua Gesetz der gesamten Bevolkerung tibergestillpt. Dies diente dazu, die Ideologie
des Kaisers als Oberhaupt des Familienstaates bis in die kleinsten staatlichen Ein-
heiten - die Haushalte - zu tragen. Laut diesem Gesetz erbte beim Tod des Vaters
dessen iltester Sohn (chonan) den Haushalt und war als rechtmifliger Nachfolger
(shokeisha oder kokeisha) verantwortlich fiir die Fortfithrung der Genealogie, der ri-
tuellen Giiter und des Familiengrabs (senzo daidai no haka).’

Im japanischen Familiengrab werden tiber mehrere Generationen hinweg die
Gebeine der verstorbenen Familienmitglieder und Ahnen aufbewahrt. Es bildet ei-
ne gegenstindliche Grundlage fiir die Ahnenverehrungsriten (sosen sithai). Die Pfle-
ge des Familiengrabs endet allerdings nicht mit der Bestattungszeremonie, sondern
sie umfasst die Pflicht zu regelmifigen Besuchen am Grab im Jahresverlauf, etwa
zum O-bon-Fest, zu Neujahr (0-shogatsu) oder zu den beiden Tag- und Nachtglei-
chen (higan), aber auch an bestimmten Todestagen iiber mehrere Jahre hinweg.™
Hier vermischen sich buddhistische und shintoistische Vorstellungen vom Leben

9 Vgl. Artikel 987 des Meiji- Zivilrechts (Recht der Haushaltsnachfolge, katoku sozoku no tokken).
Siehe auch Murata (2013: 42); Rowe (2011: 24—25).

10 Diese aus dem Buddhismus stammenden Feierlichkeiten heif3en auf Japanisch nenki hoyo,
dt. etwa »jahrliche Trauerfeier zum Todestag«. Die Zahlworter fir diese Tage sind shiiki fir
den ersten Todestag und kaiki fiir alle nachfolgenden. Der erste Todestag heifst demnach
isshiiki und findet im Jahr nach dem Tod bzw. im 13. Monat statt. Danach werden die Trauer-
zeremonien zwar als 3., 7., 13, 17., 23., 27., 33, 50. Trauerfeier (sankaiki, nanakaiki, jasankaiki
usw.) bezeichnet, jedoch muss davon immer ein Jahr abgezogen werden, sodass die Feiern
tatsdchlich jeweilsim 2., 6.,12., 22., 26.,32. und 49. Jahr nach dem Tod stattfinden (vgl. www
.shinke-sousai.com/period/, 19.02.2019). Das liegt daran, dass die erste Totenandacht (hoyo)
bereits am 49. Tag stattfindet (traditionell wird dann auch erst beigesetzt), diese heifst kiake
hayo. Den Abschluss bildet eigentlich der 32. Todestag (33. Trauerfeier, sanjisankaiki; in man-
chen Regionen auch erst die 50., gojiikaiki), auch als tomuraiage, dt. »Beendigung der Trauer,
bezeichnet — ab diesem Zeitpunkt werden die Toten nicht mehr als Familienmitglieder be-
trauert, sondern als Ahnen verehrt (sosen siihai, vgl. Suzuki 2014: 17). Heutzutage schliefRen

hittps://dol.org/10.14361/6783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:18.

75


http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/
http://www.shinke-sousai.com/period/

76

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

und Tod: laut shintoistischem Glauben wachen die Ahnen iiber die Lebenden wie
eine Art Schutzengel, die jedoch nicht immer wohlwollend sind, sondern auch ver-
argert sein konnen. Daher ist die Besinftigung deren Seelen, etwa durch die Dar-
bringung von Reis und Tee am Hausaltar (butsudan), durch die Reinigung des Fami-
liengrabs oder durch die regelmifRige Mitteilung von Neuigkeiten in der Familie,"
ein wichtiger Bestandteil der Ahnenverehrungsriten (sosen sihai). Die Ahnen trans-
formieren sichjedoch, wie Kawano pointiert schreibt, nicht automatisch zu solchen,
vielmehr miissen die Hinterbliebenen sich aktiv darum bemiihen:

»The dead did not become ancestors without the ritual care of their descen-
dants. The living were required to invest time, money, and effort to transform a
deceased person into a benevolent ancestor, which typically took 33 to 50 years
after the death of the individual. [..] peaceful rest of the dead relied on long-
term caregiving by the living.« (Kawano 2014: 53)"?

Die legislative Verankerung der Grabpflege und Ahnenverehrung durch die Meiji-
Regierung manifestierte das Familienbewusstsein, und damit gleichsam ein natio-
nales Bewusstsein im japanischen Volk (Rowe 2011: 25). Das Familiengrab (XY-ke no
haka bzw. iehaka, Murata 2013: 43, vgl. Abschnitt 3.2) ist dementsprechend die ma-
terielle Vergegenstindlichung des Familienbewusstseins.

Zwar wurde das ie-System mit der Reformierung des Zivilrechts im Jahr 1947
formal abgeschafft, informell blieb jedoch das ie- Bewusstsein bestehen, da keine
eindeutige Nachfolgeregelung festgeschrieben wurde. Im neuen Gesetz wird zwar
das Erbe gleichmiflig iiber die Geschwister aufgeteilt, aber in Bezug auf Genealogie
(keifu), rituelle Giiter (saigu) und das Grab (funbo), bleibt das Gesetz vage: diese ge-
hen nach dem neuen Wortlaut, wenn nicht durch ein Testament anderweitig fest-
gelegt, an denjenigen tiber, der dies gewohnheitsmafdig macht (kanshi ni shitagau)

Familien den Kreislauf jedoch meist schon viel frither ab, z.B. schon nach dem 3. oder 4. Mal
(d.h. nach 2 oder 6 Jahren).

11 Informanten berichteten mir z.B., dass wenn ihnen gehduft Unglick widerfahrt, d.h. wenn
sie eine »Pechstridhne«haben, sie sich in diesen Momenten plotzlich daran erinnern wiirden,
dass sie lange nicht mehr am Familiengrab gewesen seien. Ohnehin haben sie ein schlech-
tes Gewissen, das Familiengrab nicht zu besuchen, aber spatestens bei einer Pechstrahne
denken sie wieder daran. So sei es notwendig, die Ahnen z.B. iilber einen geplanten Haus-
kauf oder Umzug zu informieren und »um Erlaubnis zu bitten«, also um ihr Wohlwollen zu
beten. Auch tber anstehende Geburten, Schulwechsel oder Universitatseintritte sollten sie
laut diesem Glauben in Kenntnis gesetzt werden, jedoch auch beziiglich weniger bedeuten-
der Ereignisse wiirde mit ihnen kommuniziert.

12 Siehe Fuinote 10 beziiglich der korrekten Jahreszihlung. Kawano spricht im Ubrigen in der
Vergangenheitsform, da diese Ahnenverehrungsriten langst nicht mehr derart gepflegt wer-
den. Sie existieren jedoch im kollektiven Wissensbestand weiterhin fort und ihre Nichtaus-
fithrung kann zuweilen auch heute noch ein schlechtes Gewissen ausldsen.

hittps://dol.org/10.14361/6783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:18.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Friihere Sterbe- Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

(Rowe 2011: 25; Murata 2013: 45). »Gewohnheitsmiflig« iibernimmt es meist nach
wie vor der dlteste Sohn, oder, wie Bernstein (2006: 7) anhand eines konkreten Bei-
spiels zeigt, das sozial stirkste Mitglied der Familie (z.B. die Tochter, wenn der erst-
geborene Sohn einen niedrigeren beruflichen Status hat). Das ie- System und seine
hierarchischen ebenso wie hierarchisierenden Funktionen wirken also nach wie vor
fort.

Abbildung 3: Grabstein eines Familiengrabs mit
Aufschrift (Familienname) -ke no haka. In diesem
Fall befinden sich zwei Familien in einem Grab.

Aufnahme: Dorothea Mladenova

Beim »modernen« Tod spielte zudem die Dorfgemeinschaft noch eine zentra-
le Rolle. Der Familienalteste war bei der Ausrichtung der Bestattung nimlich nicht
auf sich allein gestellt. Er iibernahm zwar die Rolle des Zeremonienleiters (moshu),
konnte jedoch auf die Unterstiitzung der nachbarschaftlichen oder lokalen Gemein-
schaft zihlen (Suzuki 2000: 40).” Die konkreten Rituale sind komplex und kénnen

13 Dieselokale Gemeinschaft wird in derjapanischsprachigen Literatur allgemein als chiiki oder
als kyodotai bezeichnet. Suzuki (2000: 42) hingegen spricht spezifisch von einer Gemein-
schaftskooperative fiir gegenseitige Unterstiitzung (kumi oder kogumi), die aus funf bis sie-
ben Familien bestand, die sich jeweils um einzelne Bestattungsrituale kiimmerten. Sie kiim-

hittps://dol.org/10.14361/6783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:18.

71


https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

ausfiihrlich bei Suzuki (ebd. 40-48) und anderen (Mori 2014: 102fF; Suzuki 2014: 9;
Yamada 2007: 93ff) nachgelesen werden. Festzuhalten ist jedenfalls, dass die tradi-
tionellen Rituale so umfangreich waren, dass sie unméglich nur von einer Familie
allein bewiltigt werden konnten. Damit waren Bestattungen nicht nur in hohem
Mafe vom Zusammenhalt der Gemeinschaft abhingig, sondern sie dienten auch
zur Bestitigung und Festigung gemeinschaftlicher Bande (vgl. Shimane 2018).

3.3 Nachkriegsjahre: Der Aufstieg der Bestattungsindustrie

Das moderne Bestattungswesen, wie es sich in Ansitzen in der Edo- Zeit herausge-
bildet und in der Meiji- Zeit gefestigt hat, befindet sich seit der Nachkriegszeit im
Wandel und wird nach und nach von einem »post- modernen« Verhiltnis zu Tod und
Bestattung abgelést. Die unmittelbaren Nachkriegsjahre waren gepragt von Urba-
nisierung, dem Verlust der nachbarschaftlichen Gemeinschaftsstrukturen und von
grofier Armut. Dies ebnete den Weg fiir die Kommerzialisierung des Bestattungs-
wesens, in dessen Zuge die Hinterbliebenen zu Kund*innen transformiert und die
Bestattungen riumlich aus dem hiuslichen Umfeld in kommerzielle Bestattungs-
institute verlagert wurden.

Der Wegzug in die Stidte fithrte dazu, dass sich die Haushalte verkleiner-
ten und die Familienbeziehungen wandelten. Die Grofdfamilie mit ihrem Drei-
Generationen- Haushalt wurde nach und nach von der Kernfamilie (kakukazoku)
abgeldst. Damit konnte das Wissen iiber Bestattungsriten nicht mehr von Ge-
neration zu Generation weitergegeben werden (Rowe 2011: 38). Auferdem konnte
durch den Wegzug aus der nachbarschaftlichen Gemeinschaft nicht mehr auf
deren praktische Unterstiitzung bei Bestattungen gesetzt werden. Auch war der
pro Haushalt verfiigbare Wohnraum in der Stadt kleiner als auf dem Land, was
zusammengenommen dazu fithrte, dass Menschen fiir Bestattungszeremonien
sowohl vom Wissen als auch von den Riumlichkeiten von Bestattungsinstituten
abhingig wurden (ebd.) In Folge der gesellschaftsweiten Nachkriegsarmut konnten
sich die meisten das aufwandige buddhistische Zeremoniell mit all seinen Ritualen
schlichtweg finanziell nicht leisten. Dies alles fithrte im Ergebnis dazu, dass in
der Nachkriegszeit immer mehr Menschen auf Bestattungsinstitute zuriickgreifen
mussten.

Das erste moderne Bestattungsinstitut (sogisha) in Japan wurde bereits 1886
in Tokyo erdffnet. Zumindest fiir die oberen Schichten war es in urbanen Zentren

merten sich dariiber hinaus auch um das Verpflanzen von Reis, den Bau von Hausern oder
auch Hochzeitsfeiern. Threm Vorbild nachgebildet sind wahrscheinlich die spateren stadti-
schen gojokai (siehe Abschnitt 3.3).

hittps://dol.org/10.14361/6783839467411-011 - am 13.02.2026, 14:56:18.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

