Nachwort

Die zuriickliegenden Seiten haben uns immer wieder das Problem der ver-
klirten Jenseitsvorstellung vor Augen gefithrt: Im Register der Ethik begeg-
nete es uns als utopisches Phantasma einer besseren Welt, im Register der In-
stitution wiederum wurde diese Utopie durch das Bild vom imaginiren Vater
konsolidiert. Abschlieflend sei nun also gefragt, was wir nach dem Gesag-
ten auf die kritische, aber fundamentale ethische Frage >Was tun?« antworten
konnen.

Was sollen wir tun, wenn Ethik und Politik doch ereignishaft sind und
uns keinen festgeschriebenen Moralkatalog liefern? Was tun, wenn wir nicht
auf die phantasmatischen Bilder der Moralisten und politischen Fraktionen
zuriickgreifen sollen? Was tun, wenn wir uns nicht auf einen michtigen Sou-
veran berufen sollen, sondern allein auf die Vernunft?

Kant und Hegel helfen bei der Beantwortung dieser Fragen. Wenn He-
gel uns nimlich wissen lisst, dass allein das Verniinftige das Wirkliche ist
(und vice versa), und wir von Kant gelernt haben, was eigentlich mit dem Ver-
niinftigen im praktischen Sinne gemeint ist, dann haben wir bereits alles an
Werkzeug beisammen, um nicht nur die Frage zu beantworten, sondern auch
richtiggehend titig zu werden. Tragen wir nimlich das vernunftgemifie Ur-
teil des Sittengesetzes an die beobachtbare Wirklichkeit, an die wahrnehm-
baren Sitten und an die Realpolitik heran, dann stellen wir an so mancher
Stelle fest, dass es hier alles andere als ethisch und politisch zugeht. Die Bei-
spiele, die wir im Verlauf dieses Buchs geliefert haben, mogen dies auf ihre
Weise veranschaulichen, kratzen aber nur an der Oberfliche. Sie vermitteln
aber dennoch einen Eindruck von der Tatsache, dass so manche real- und
soziopolitische >Wirklichkeits, in der so viele Menschen leben (miissen), alles
andere als verniinftig ist und daher nicht als sittliche Wirklichkeit bezeichnet
werden kann.

00:55:57. op



https://doi.org/10.14361/9783839462119-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260

Kritik der ethischen Institution

Die sittliche Wirklichkeit gilt es folglich herbeizufiihren, allerdings ohne
dabei der Versuchung zu erliegen, sich jene Wirklichkeit im Vorweg auszu-
malen. Das Sittliche lisst sich nimlich nicht symbolisieren; vielmehr gilt es,
dem Realen der Vernunft treu zu sein, um das Sittliche jederzeit zu verwirk-
lichen. Denn eine Sache miissen wir uns immer wieder vor Augen fithren:
Die Wahrheit der Sittlichkeit, nimlich das Sittengesetz, ist wirklich und wird
fir selbstbewusste Subjekte auch immer wirklich sein. Mit anderen Worten,
das Sittliche ist lingst in der Welt, es braucht nicht gesucht werden — schon
gar nicht in abstrakten, utopischen Bildern. Statt sich der imaginiren Bild-
gewalt hinzugeben, ist dem Subjekt aufgegeben, sein sittliches Kénnen anzu-
nehmen, das sich aus dem vernunftgemiflen Sollen ableitet. Darin gewinnt
es die Achtung vor sich und seinen Nebenmenschen. Und darin verwirklicht
sich auch die mutuale Zusage der Wiirde.

Das Sittliche ist nicht zu begreifen, solange es als ein abstrakter ontolo-
gischer Status betrachtet wird — nicht einmal die Wiirde des Menschen lisst
sich so als wirklich begreifen. Die abstrakte Wiirde nimlich kann einem Men-
schen genommen werden — was so mancher Folterbericht (auch oder gera-
de aus Nationen der sogenannten Ersten Welt) beweist. Die wirkliche Wiirde
aber ist die tat-sichliche, faktische Wiirde, die Sache selbst, die mit der Wirk-
lichkeit der Sittlichkeit einhergeht. Sittlichkeit und Wiirde sind wirklich und
vernunftgemif, wo sie sich ereignen (diirfen). Ihre Unveriuflerlichkeit, Un-
endlichkeit und Unhintergehbarkeit erhilt die Wiirde mit der Wirklichkeit
der Sittlichkeit. Diese Wirklichkeit ist aber immer die konkrete Sittlichkeit. Sie
ist nicht einfach etwas, das einst war. Und sie ist auch nicht etwas, das erst
noch kommen muss. Es ist viel einfacher: Sie ist — als Unendliches in actu. Das
Erste lehrt uns Kant, das Zweite Hegel.

00:55:57. op



https://doi.org/10.14361/9783839462119-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

