E. Die Struktur des
transzendentalen Freiheitsvollzugs

§ 25 Transzendentale Freiheit als
sich selbst vermittelnde Identitdt
oder doppelte Reflexion

In den vorangegangenen Kapiteln dieser Arbeit
wurde auf die einzelnen Momente eingegangen,
die im Hinblick auf die Rekonstruktion der
Grundstruktur des transzendentalen Freiheitsvoll-
zugs wesentlich sind. Bei dieser Aufbereitung der
einzelnen Strukturmomente muf3te zum Teil
erheblich rekonstruierend verfahren werden, um
den Sinn der Kantischen Gedanken gegeniiber
oberfldchlichen, bei genauerem Hinsehen jedoch
nur vermeintlichen Widerspriichlichkeiten zu
bewahren, oder um den tieferen Sinn von Lehr-
stiicken zu erschlieBen, sofern dieser zwar in der
Konsequenz von Kants Denken liegt, von diesem
aber nicht mehr voll zum Ausdruck gebracht
wird.

Sind die einzelnen Momente des Freiheitsbe-
griffs in diesem Sinne aufbereitet, so stellt sich
die Aufgabe, die Struktur desselben zu denken,
die jene Momente widerspruchsfrei zu integrie-
ren und sinnvoll aufeinander zu beziehen ver-
mag. Im Zuge der vorangegangenen Abschnitte
deutete sich diese Struktur bereits mehr und mehr
an, jetzt soll sie abschlielend im Zusammenhang

178

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reflektiert werden. Die dabei zugrundezulegen-
den Ausfithrungen Kants finden sich verstreut in
den Hauptwerken (GMS, KPV, MS, REL), die
nach der KRV erschienen sind, wobei der Begriff
der Freiheit von Kant immer wieder in verschie-
denen Fragehorizonten reflektiert wird. Gerade
die MifBachtung der Verschiedenheit der Frage-
stellungen, die Kants Untersuchungen jeweils lei-
ten, fiihrte in der Geschichte der Kantinterpreta-
tion immer wieder dazu, daB kurzerhand Wider-
spriiche zwischen Aussagen der einen oder ande-
ren Schrift zum Freiheitsbegriff festgestellt
wurden.!

So wurde bspw. immer wieder eine ruindse
Konsequenz von Kants Lehre darin gesehen, daf3
ihr zufolge Unsittlichkeit eigentlich gar nicht
imputierbar sei. Dabei wurde aus der in der GMS
und KPV vorgenommenen Identifikation der
Freiheit mit der Autonomie des Willens und der
gleichzeitigen Qualifikation des autonomen als
des reinen und guten Willens die Konsequenz
gezogen, der Realisation des Bosen konne keine
Freiheit zugrundeliegen. Nach dieser Interpre-
tation geht bei Kant die Freiheit des seinem
Prinzip gehorchenden Willens auf Kosten der
"Distanz" des Willens "gegen das Prinzip", wel-
che aber "fiir die Willensfreiheit wirklich erfor-

! Jede Interpretation eines zentralen Begriffs der kantischen
Philosophie muB prinzipiell bedenken, daB Kant hauptsichlich
"Kritiken" geschrieben hat. Und auch in den Werken, die nicht
ausdriicklich den Begriff "Kritik" im Titel fiihren, ist sein Denken
kritisch orientiert. Charakteristisch fiir diese Denkweise aber ist
es, daB jeweils ein relativ eng umgrenzter Fragehorizont maB-
geblich ist, innerhalb dessen dann eben jeweils nur einige Aspekte
eines zentralen Begriffs zur Reflexion gelangen.

179

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derlich wire."2 Kant aber hat in der GMS und der
KpV, wo er den guten mit dem autonomen
Willen identifiziert, gar nicht den Vollzug tran-
szendentaler Freiheit thematisiert, sondern die
Frage gestellt, was denn am menschlichen Han-
deln die Qualitdt des Gutseins ausmache. Ist der
im autonomen Sinne freie Wille ein guter Wille,
so ist die daraus gezogene Konsequenz, die vie-
len Interpreten selbstverstdndlich schien, daf3
namlich der heteronome Wille und damit Unsitt-
lichkeit nicht auf Freiheit beruhen kdnnen und so
auch gar nicht imputierbar seien, keineswegs
selbstverstandlich und unvermeidlich.

Diese unzutreffende Konsequenz kann sich
eigentlich nur nahelegen, wenn man sich nicht
grundlegend iiber die spezifische Art des Begriffs
der Freiheit im klaren ist. In diesem Sinne sei nur
an drei Charakteristika dieses Begriffs erinnert,
die fiir sein Verstidndnis grundlegend sind. Frei-
heit ist erstens ein Vernunftbegriff, bezeichnet
zweitens eine Struktur und drittens eine unbe-
dingte Aktualitdt. Ein Vernunftbegriff aber ist
nicht aus der Empirie abstrahiert, sondern muf}
im strengen Sinne gedacht werden. Das will
heiflen, er ist allein insofern, als er in reinem
Denken erzeugt wird. Gedacht werden muf}
hierbei eine komplexe Struktur. Freiheit ist damit
keine einfache Eigenschaft, sondern bestcht
allein im Ganzen der aufeinander bezogenen
Momente einer zu denkenden Struktur. Dariiber

2 N. Hartmann (1962), S. 102. Dieser stilisiert seine Kritik dann
gar zu einer "zweiten Freiheitsantinomie" als einer "Antinomie
von Sollen und Wollen" (a.a.0., S. 689). N. Hartmann mag wohl
als der prominenteste Verfechter dieser Auffassung gelten, auBer
ihm aber konnten bspw. genannt werden: P. Salits (1884);
C. Gerhard (1886), G. Simmel (1905), E. Sommerlath (1917);
W. Ehrlich (1920); M. Schulze (1924), F. Karsch (1928).

180

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hinaus aber besteht Freiheit im strengen Sinne
gar nicht, sondern vollzieht sich, indem sie sich
als unbedingte Aktualitit selbst hervorbringt. Die
zu denkende Struktur ist sonach als diejenige
einer unbedingten Aktualitit zu denken, die sich
als diese Struktur aus sich selbst hervorbringt.

Damit aber ist die unbedingte Aktualitdt auf
ihre eigene Struktur durch dic Momente der Iden-
titdt und Differenz bezogen, so dal sie nicht als
eine einfache Identitdt konzipiert werden kann,
sondern als eine Identitdt zu denken ist, die sich
durch eine Differenz mit sich selbst und aus sich
selbst vermittelt. Dieses Denken einer sich derart
mit sich selbst vermittelnden Identitidt ist nach
Kantischen Maf3stiben nicht nur erlaubt, sondern
muf3 durchaus als geboten erachtet werden.
Erlaubt ist es, da die Dialektik der KRV ja zeigt,
daf} Intelligibeles gar nicht unter Orientierung an
dinglicher Objektivitdt gedacht werden kann.
Allein ein streng derart orientiertes Denken aber
wiirde es verwehren, jene sich selbst vermittelnde
Identitdt zu denken. Geboten ist das Denken der
letzteren dariiber hinaus deshalb, da anders sich
die von Kant entwickelten Momente seiner tran-
szendentalen Freiheitslehre gar nicht sinnvoll
aufeinander beziehen zu lassen scheinen und
jene Lehre nicht widerspruchsfrei denkbar
erscheint.

Wird Freiheit ndmlich im Sinne dieser sich
selbst vermittelnden Identitdt gedacht, so kann
eben bspw. trotz Kants Identifikation des guten
mit dem freien Willen auch der bose Wille als
aus Freiheit hervorgehend begriffen werden, und
damit ist die oftmals von den Interpreten als
ruinds angesehene Konsequenz der kantischen
Freiheitslehre, wonach der bose Wille gar nicht
imputierbar sei, vermieden. Auch die anderen

181

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Momente der kantischen Freiheitslehre, auf die in
den obigen Kapiteln nidher eingegangen wurde —
die Autonomie des Willens, der Begriff der
Gliickseligkeit, der intelligibele Charakter und
das angeborene Bose — lassen sich dann als auf-
einanderbezogene Strukturmomente des Vollzugs
transzendentaler Freiheit begreifen. Im folgenden
soll nun die Struktur skizziert werden, mittels
derer der Vollzug transzendentaler Freiheit in sei-
ner Grundstruktur gedacht werden kann, und
deren Voraussetzung also Bedingung der Konsi-
stenz der Kantischen Lehre zu sein scheint.

Im Hinblick auf jenen Freiheitsvollzug muf}
zunichst die Struktur einer Reflexion gedacht
werden. Transzendentale Freiheit muf} zugleich
als terminus a quo, wie auch als terminus ad
quem eines Vollzuges aufgefafit werden. So
besteht transzendentale Freiheit einerseits in
einem unbedingten Anfangenkdnnen und reali-
siert sich andererseits in der Autonomie.3 Damit

3 Kant verwendet den Begriff der Autonomie stets in Bezug auf
den Willen bzw. auf praktische Vernunft, die er ja wiederum in
gewisser Weise miteinander identifiziert. Von diesem Bezug soll
und darf hier vorerst abgesehen werden. Die Begriffe Autonomie
wie auch Heteronomie sind logische Begriffe im Rahmen der
Struktur des Vollzugs transzendentaler Freiheit und sollen als
solche deutlich werden. Diese Struktur ist unabhingig davon, wie
der sie vollzichende Aktus transzendentaler [reiheit benannt wird.
Kant freilich benennt den Willen als Aktualitdt dieses Vollzugs,
worauf weiter unten auch eingegangen wird (vgl. § 26). Dieser
Begriff ist keineswegs selbstverstindlich und, zumindest unter
heutigen Gesichtspunkten, womdéglich gar nicht geschickt
gewihlt, da er beim Rezipienten psychologistische Konnotationen
hervorrufen kann, wofiir sich in der Kantinterpretation ja auch
zahllose Beispiele finden lassen.

Eine Entsprechung besteht hicr zur theoretischen Philosophie.
Auch dort ist es nicht zuletzt Kants Terminologie, die oftmals zu
psychologistischen Fehldeutungen AnlaB gibt, indem er bei der
Benennung transzendentaler Vermdgen psychologische Termini

182

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist transzendentale Freiheit als ein Aktus gedacht,
dessen Entspringen schlechthin unbedingt ist,
und der diese Unbedingtheit im Vollzug der
Autonomie bewahrt. Die unbedingte Urspriing-
lichkeit transzendentaler Freiheit kann nur be-
wahrt werden, indem diese sich selbst bestimmt.
Die Realisierung transzendentaler Freiheit hat
sonach ihr Ziel in sich selbst. Die damit zum
Ausdruck kommende Reflexivitidt bedeutet ganz
allgemein eine prinzipielle Negation von aller
duflerlicher Bestimmung.

Transzendentale Freiheit aber wire kein unbe-
dingtes Anfangenkonnen, wenn sie dabei auf
einen bestimmten Vollzug immer schon fest-
gelegt wire und nicht auch davon abweichen
konnte. Aufgrund ihrer Unbedingtheit erschopft
sich die Aktualitit des Willens nicht in einer
Struktur, auch nicht in derjenigen der sittlich
aufgegebenen Autonomie, sondern vermag sich
immer auch im Widerspruch zu dieser ihr einzig
gemiBen Struktur zu realisieren.# Transzenden-

verwendet und sie lediglich mit dem Zusatz "rein" oder
"transzendental” versieht.

4 Die unbedingte Setzung transzendentaler Freiheit als Setzung
ihrer Struktur und deren moglicher Negation entspricht den
Ausfiihrungen, die H. Krings (1980) im Rahmen der Thematik
"System und Freibeit" zur Logik des Freiheitsbegriffs macht.
Krings zufolge ist "transzendentale Freiheit" zundchst "ein leerer
Begriff" und muB sich deshalb "auf den Widerspruch einlassen, in
seiner realen Existenz nicht unbedingt, sondern bedingt zu sein".
"Das Unbedingte 16st diesen Widerspruch dadurch, daB es die
Bedingung seiner Existenz selbst setzt. Kantisch gesprochen: Die
Freiheit bedarf des Gesetzes; aber das Gesetz ist nicht vorgege-
ben, sondern selbstgegeben", womit sich der Begriff der
"Autonomie" ergibt. Dieser bezeichnet "wortlich den Wider-
spruch von unbedingtem Selbst und Gesetz, in den sich die
Freiheit jeweils begeben muB" (S. 25). "Freiheit widersetzt sich”

183

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tale Freiheit muf} sonach neben der Mdglichkeit,
den Akt ihrer Bewahrung zu vollziehen, auch die
Maoglichkeit implizieren, diesen Akt zu ver-
weigern und sich damit zu verwirken. Sie kommt
dann eben in der Autonomie nicht zu sich selbst,
sondern verwirkt sich stattdessen in Heterono-
mie. Das reflexe Verhiltnis der Freiheit zu sich
selbst, wodurch sie terminus a quo (unbedingtes
Anfangenkdnnen) wie auch terminus ad quem
(Autonomie) ihres Vollzuges ist, ist deshalb noch
durch ein zweites reflexes Verhiltnis zu ergin-
zen, so daf} eine doppelte oder potenzierte Refle-
xion gedacht werden muf}. Zur Freiheit gehort
sonach das Verhiltnis zu ihrem eigenen reflexen
Verhiltnis, so daf} sie "ein Verhiltnis" bezeich-
net, "das sich zu sich selbst verhilt".5

Indem das reflexe Verhiltnis als ganzes sich
noch einmal zu sich selbst verhilt, besteht es,
wenn es besteht, nicht selbstverstiandlich, sondern
stets durch Affirmation seiner selbst vermittelt,
und ebenso ist das Nichtzustandekommen dieses
Verhiltnisses nicht als Fatum zu denken, sondern
vielmehr als durch Verwirken seiner selbst ver-
mittelt. Im letzteren Fall gibt sich Freiheit selbst
auf und Unfreiheit ist das Resultat. Transzenden-
tale Freiheit realisiert sich erst in der Selbstaffir-
mation.® Geschieht letztere nicht, so verwirkt die-

sonach" der Realisiecrungsbedingung, die sie selber gesetzt hat"
(S. 26). Wird nun das Bose auf Freiheit zuriickgefiihrt, so
bedeutet dies, "daB Freiheit dic Bedingung ihrer eigenen
Vemichtung positiv setzt" (S. 36).

5 Explizit als diese Struktur faBt S. Kierkegaard (I, 396) das
"Selbst" auf, dessen Vollzug er als den urspriinglicher Freiheit
denkt.

6 Vgl. auch H. Krings (1980), S. 198: "Freiheit erscheint mit dem
EntschluB zur Freiheit."

184

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

se Freiheit sich selbst mit dem Resultat der
Unfreiheit. Transzendentale Freiheit ist dann
nicht einfachhin nicht gewesen, sondern hat sich
selbst verwirkt. Unfreiheit kann sonach allenfalls
Resultat, nicht aber Ursprung des transzendenta-
len Aktes sein. Entsprechenderweise ist dann
eben die Heteronomie des Willens keineswegs
als unvermittelt gegebene zu erachten und Unsitt-
lichkeit deshalb auch nicht unausweichliches
Schicksal, sondern benannte Heteronomie ist
vielmehr immer schon als verwirkte Freiheit zu
denken, so dal Kant in seinen Reflexionen
schreiben kann: "Bose Handlungen stehen zwar
unter der Freiheit, aber geschehen nicht durch
sie."” Bleibt Freiheit auch prinzipiell Grund
(terminus a quo) ihrer Selbstbestimmung, so steht
sie ebenso prinzipiell als Resultat (terminus ad
quem) derselben in der sittlichen Entscheidung
auf dem Spiel.

§ 26 Transzendentale Freiheit als
Selbstvermittlung des Willens

Die Struktur des transzendentalen Freiheitsvoll-
zugs als die einer doppelten Reflexion konnte
prinzipiell von mehreren Begriffen ausgehend
thematisiert werden. Kants diesbeziigliche Aus-
fihrungen beziehen sich vor allem auf den
Begriff des Willens, der ihm ja ohnehin als
Grundbegriff praktischer Philosophie gilt. Dane-
ben konnte der transzendentale Freiheitsvollzug
im Rahmen der kantischen Lehre auch von dem
Begriff praktischer Vernunft aus rekonstruiert

7 XVII, R 3868. - Vgl. auch XIX, R 6949: "Freiheit ohne
Moralitit" ist "Bestimmung durch Naturursachen".

185

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden, wie auch vom Begriff des intelligibelen
Charakters ausgehend.® Im folgenden suchen wir,
Kants Priferenz entsprechend, den transzenden-
talen Freiheitsvollzug im Zusammenhang mit der
Lehre von der Autonomie des Willens zu rekon-
struieren, werden danach aber auch noch kurz
den Begriff praktischer Vernunft, wie auch
denjenigen des intelligibelen Charakters in die-
sem Zusammenhang erortern.

Der Wille impliziert als solcher — im Unter-
schied zum blofen Begehrungsvermogen — im-
mer schon eine Absetzung von zwingenden
duferlichen Bestimmungsgriinden und damit die
unabdingbar freiheitskonstitutive Struktur der
Reflexion. Der Wille ist damit immer schon als
Selbstverhiltnis zu denken, ndmlich als ein
Begehrungsvermdgen, das zu sich in einem
Verhiltnis steht. Dariiber hinaus spricht Kant
aber auch ausdriicklich vom "Verhiltnisse eines
Willens zu sich selbst"?, womit die fiir den
transzendentalen Freiheitsvollzug wesentliche
zweite Reflexion gedacht wird. Der Wille also
besteht nicht nur in einem reflektierten Begeh-
rungsvermogen (erste Reflexion), und damit als
ein Verhiltnis, sondern dariiber hinaus auch noch
in einem Verhidltnis zu sich selbst (zweite
Reflexion) als diesem Verhiltnis. In seiner Auto-
nomie soll sich der Wille selbst affirmieren und
sich damit als ein Verhiltnis, eben der Selbst-
affirmation, realisieren. Sofern diese Selbstaffir-

8 Vgl. hierzu oben Anm. 3. Bei spiteren Denkern treten im
Hinblick auf die Reflexion des transzendentalen Freiheitsvollzugs
bzw. des ihm sachlich entsprechenden Gedankens auch andere
Begriffe in den Vordergrund, so bspw. das Ich bei Fichte oder das
Selbst bei Kierkegaard.

 GMS BA 63.

186

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mation nun aber auch verweigert werden kann,
ist der Wille nicht nur dieses sein Verhiltnis, das
eben seine Autonomie als sich vollbringende
ausmacht, sondern steht dariiber hinaus in einem
Verhiltnis zu sich selbst als diesem Verhiltnis.

§ 27 Willkiir als Strukturmoment des Willens

Deutliche Hinweise auf die Struktur der Selbst-
vermittlung des Willens als transzendentaler
Freiheit geben einige Ausfithrungen Kants in der
Einleitung zur MS. Kant standardisiert dort
seinen Sprachgebrauch dahingehend, daf} der
Begriff des Willens fiir die Gesetzgebung der
praktischen Vernunft reserviert und der Begriff
der Willkiir auf die Maximen bezogen wird:
"Von dem Willen gehen die Gesetze aus, von der
Willkiir die Maximen."10 Wille in diesem pri-
gnanten Wortsinne ist damit "das Begehrungs-
vermogen, dessen innerer Bestimmungsgrund ...
in der Vernunft des Subjekts angetroffen wird"11,
und er geht "auf nichts anderes, als blof} auf
Gesetz".12 Der so mit reiner praktischer Vernunft
identische Wille!3 kann dann auch "weder frei
noch unfrei genannt werden".14 "Selbst keiner
Notigung fihig"15 ist der Wille vielmehr Grund
von Notigung, deren Adressat nun die Willkiir
ist, die "aus reinem Willen" und damit "durch

10 MS A 26.
I MSAS.
12MS A 27.
BMSAS.
14 MS A 27.
15A.a.0.

187

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reine Vernunft" bestimmt werden kann,16 da sie
als arbitrium sensitivum sinnliche Bestimmungs-
griinde prinzipiell distanzieren kann. Realisation
als reiner, autonomer Wille ist sonach eine
Moglichkeit der Willkiir, die "fiir sich (...) nicht
rein" ist, sondern immer bereits durch "Antriebe
... affiziert, aber nicht bestimmt" wird.17 In der
Autonomie realisiert sich die Willkiir als Wille,
so dafl es bezeichnend ist, wenn Kant den
habituellen Vollzug, sofern er Moralitit betrifft,
als "eine Beschaffenheit, nicht der Willkiir, son-
dern des Willens" auffafit, wohingegen er den
nicht moralisch spezifizierten Vollzug als "eine
subjektive Vollkommenheit der Willkiir" ver-
steht. 18

Die Realisierung der Willkiir als Wille aber
muf} derart gedacht werden, dafl dabei der Wille
sich selbst affirmiert bzw. realisiert, da anders die
Maximen, deren Wahl ja nach Kants Definition
der MS auf die Willkiir zuriickgeht, nicht auch,
wie es in der GMS und der KPV durchgehend
der Fall ist, als Maximen des Willens bezeichnet
werden konnten und auch nicht hinsichtlich der
Alternative von Autonomie und Heteronomie
desselben entscheidend sein konnten. Die Will-
kiir darf sonach keineswegs als ein isoliertes Ver-
mogen neben dem Willen verstanden werden.
Denn von einer Autonomie oder Heteronomie
des Willens konnte keine Rede sein, wenn die
zugrundeliegende Maxime von einer Willkiir
ausgehen wiirde, die als ein dem Willen gegen-
iiber anderes Vermogen zu denken wire.

I6MS A 5.
17 A 2. 0.
18 MS A 49.

188

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Im Hinblick auf Kants Lehre ist sonach einer-
seits eine begriffliche Differenzierung von Wille
und Willkiir zu konstatieren und andererseits darf
diese Differenzierung nicht als Annahme zweier
isolierter Vermogen aufgefalit werden, sondern
muf} im Lichte einer umgreifenden Identitdt von
Wille und Willkiir begriffen werden.1® Dies aber
kann allein dadurch geschehen, daf3 die Willkiir
als ein Strukturmoment des Willens selbst
gedacht wird. Néherhin kann die Willkiir dabei
gerade als das vermittelnde Moment bei der
Selbstvermittlung des Willens gedacht werden, in
der dieser vor der Alternative steht, sich selbst zu
vollbringen oder zu verwirken. Dabei wird die
Willkiir nicht einfach als ein Wollen neben dem

19 Die These, Kants Lehre beinhalte zwei unterschiedliche
Freiheitsbegriffe und vertrete entsprechenderweise zwei Vermo-
gen der Freibeit, kann als komplementir zu der bereits erwiahnten
These erachtet werden, wonach der unsittliche Wille nicht als frei
verstanden werden konne (s. oben Anm. 2). Die vermeintliche
Inkonsistenz des kantischen Freiheitsbegriffs wird eben durch die
These zweier unterschiedlicher Freiheitsbegriffe zu umgehen
gesucht. Und dieses MiBverstindnis der Annahme zweier
unterschiedlicher Begriffe hilt sich ebenso hartnickig wic das
MiBverstindnis der Inkonsistenz des einen Begriffs. Der erste, der
im Sinne der Konsistenz von Kants Lehre gendtigt zu sein
glaubte, zwei Freiheitsbegriffe annechmen zu miissen, diirfte
bereits K. L. Reinhold (1772) gewesen sein; vgl. hierzu G. Prauss
(1983). Ganz in diesem Sinne unterstellt dann bspw. auch H.
Sidgwick (1888) Kant eine "good freedom" als der Freiheit
sittlicher Autonomie sowie eine "neutral freedom" als der Freiheit
zum Guten oder Bosen. Die entsprechende Distinktion findet sich
dann weiter bei W. Ehrlich (1920), S. 46-64 und bei F. Jodl
(1930), S. 26, 31 bis hin zu J. R. Silber (1960) und L. W. Beck
(1974), S. 169-196. Der fundamentale Fehler, der all diesen
Interpretationen zugrundeliegt, besteht darin, Freiheit irgendwie
statisch an dinglichen Vorstellungen orientiert zu denken, und
eben nicht als die eine unbedingte Aktualitdt einer Selbstver-
mittlung, welch letztere gerade durch die Denkfigur einer Identitt
von Identitdt und Nichtidentitédt strukturiert ist.

189

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willen verstanden, sondern ist in ihrer vermit-
telnden Funktion als das Moment der Wahl (Kiir)
des Wollens bei dessen Selbstvermittlung zu den-
ken. Mit Will-Kiir ist das Kiiren als Struktur-
moment des Willens bezeichnet, so daB3 pointiert
gesagt werden darf: Als Willkiir kiirt der Wille
sein Wollen. Der Wille kann dabei in einem
strengen Entweder-Oder seine Autonomie oder
Heteronomie konstituieren.

In der Kantinterpretation wird die grundlegen-
de Rolle, die somit dem Begriff der Willkiir
zuzuweisen ist, durchgehend iibersehen. Wenn
sie nicht ohnehin iibergangen wird, wird sie meist
als "bloBe" Willkiir benannt und lediglich als
psychologischer Freiheitsbegriff erachtet. Und
als solcher wird sie dann freilich von transzen-
dentaler Freiheit streng getrennt.20 Bei Kant
selbst aber ist von einer "absoluten Spontaneitit
der Willkiir"2! die Rede, womit letztere doch
eindeutig in Bezug auf transzendentale Freiheit
gedacht ist.22 Und dies ist unabdingbar, sofern
die Will-kiir als das Moment der Kiir des
Willens, und damit als Strukturmoment der
Selbstvermittlung transzendentaler Freiheit zu

20 S0 interpretiert bspw. O. Petras (1913), S. 27 f. dic Willkiir als
"psychologischen Begriff der Freiheit", womit sie dem "Kausal-
gedanken unterworfen" ist und sich dann "aufs Bestimmteste vom
Willen, niamlich vom reinen Willen und der transzendentalen
Freiheit" unterscheidet. Entsprechenderweise ist die Willkiir F.
Boversen (1962, S. 21) zufolge nur "dem empirischen Subjckt”
zuzuschreiben bzw. gehort nach M. Despland (1973), S. 189,
allein der phdnomenalen Welt an.

2IREL A 10,B 12.

22 Vgl. auch OP.POST XXI,470, wonach die Freiheit "der Wahl
der Maximen ... absolute Spontaneitét und ... libertas noumenon"
ist. Oder REL AB 6, wonach "der subjektive Grund des
Gebrauchs" der menschlichen Willkiir letztlich in einem "Aktus
der Freiheit" geschen werden muB.

190

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denken ist. Sie mufl dann ja als Moment des
Vollzugs einer unbedingten Aktualitdt gedacht
werden und solchermaflen "durch reine Vernunft
bestimmt werden" konnen.23

Wird die Willkiir als das vermittelnde Moment
des Willens gedacht, so ist sie kein Vermogen
neben dem Willen und auch kein lediglich psy-
chologischer Begriff, sondern ein Moment des
Willens selber, und zwar das Moment, in dem der
Selbstvollzug des Willens vor seine Moglich-
keiten gebracht ist: Im Moment der Willkiir kiirt
der Wille sein Wollen, wobei er sich als unbe-
dingter Aktus vollbringen oder verwirken kann.
Der Wille ist damit zu denken als eine sich mit
sich selbst vermittelnde Identitdt. Auf ihn trifft
formaliter Hegels Denkfigur der Identitdt von
Identitdt und Nichtidentitit zu. In der Willkiir als
seinem eigenen Strukturmoment ist er gleichsam
entduflert und vor die Entscheidung zu sich selbst
gebracht, wobei er sich durch Affirmation seiner
selbst als eine vermittelte Identitdt realisieren
soll. Vollbringt der Wille solchermaflen seine
Autonomie, so ist er als sittlicher, und damit
unbedingt guter Wille zu qualifizieren.

§ 28 Empirie als Materie des Willens

Derart gedachte Selbstvermittlung des Willens
evoziert nun aber die Frage, wodurch denn der
Wille der Versuchung, sich zu verwirken, ausge-
setzt sei. Im sittlichen Akt affirmiert sich der
Wille selbst als unbedingte Aktualitdt. Was kann
den unbedingten Akt in Versuchung fiihren, sich

BMSAS.

191

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht derart selbst, sondern stattdessen etwas
anderes zu wollen?

Diese Versuchung kann nur gedacht werden,
sofern der Wille immer schon nicht nur auf sich
selbst, sondern auch auf etwas anderes gerichtet
ist, also neben dem Moment des Sich-Wollens
auch noch ein davon unterschiedenes Moment
eines Etwas-Wollens impliziert, wobei letzteres
nicht auf ersteres riickfiihrbar sein darf. Form und
Materie des Willens miissen sonach immer schon
auseinandergetreten sein, die Materie dem Willen
gegeniiber transzendent sein. Damit kompliziert
sich die Struktur des Willens bzw. der transzen-
dentalen Freiheit dahingehend, da} die Struktur
der (doppelten) Reflexion nun durch die Struktur
der Transzendenz zu erginzen ist, so daf} sich die
Struktur einer reflexen Transzendenz ergibt,
naherhin eben einer Transzendenz in gedoppelter
Reflexion.

Im Vollzug seiner Selbstvermittlung kreist der
Wille also nicht in sich selbst, wobei seine Mate-
rie mit der Form dieser Selbstvermittlung iden-
tisch wire, indem sein Etwas-Wollen zugleich
sein Sich-Wollen wire, sondern er bezicht sich
auf ein anderes als seiner Materie und entscheidet
durch die Art seiner Bezugnahme auf diese
Materie iiber die Form seiner Selbstvermittlung.
Ob der Wille sich vollbringt oder sich verwirkt,
entscheidet sich sonach in seinem Verhalten zur
Materie seines Wollens. Hierbei kann er seine
Form der unbedingten Aktualitdt bewahren oder
aufgeben. In allem Etwas- Wollen und quasi
durch dieses hindurch kann der Wille immer
auch sich selber wollen oder sich selber aufgeben
und verlieren.

Die Materie, angesichts derer die Selbstver-
mittlung des Willens sich vollzieht und auf die

192

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Wille sich im Moment seiner Transzendenz
bezieht, ist die Empirie, der Bereich der sinnlich
erfahrbaren Welt. In diese ist der Mensch als
Naturwesen ja auch immer schon vermittels
seiner korperlichen Existenz eingebunden, so daf3
sie den unausweichlichen Vermittlungsrahmen
seiner Handlungen darstellt. Thr mufl der Wille
deshalb die Materie seines konkreten Wollens
entnehmen und angesichts ihrer muf3 er durch
Affirmation seiner unbedingten Aktualitdt seine
Form der Autonomie vollbringen, um sich als
sittlicher zu behaupten.

Dabei orientiert der Wille sein Etwas-Wollen
immer schon an der Idee der Gliickseligkeit als
der Totalitdt einer nach seiner Maf3gabe bestimm-
ten Objektivitdt. Die sittliche Behauptung des
Willens besteht angesichts dessen darin, in dieser
Struktur der Gliickseligkeit nicht schlechthin auf-
zugehen, sondern als autonomer Wille sie viel-
mehr zu instrumentalisieren, indem er hinsicht-
lich der Bestimmung der Objektivitét in ihrer
Totalitdt ethische Prinzipien mafgeblich werden
14ft.

Die Differenz von Form und Materie des Wil-
lens entspricht also der Differenz seiner sittlich
relevanten transzendentalen Freiheit und seiner
Bezogenheit auf Empirie. Dies bringt Kant
bereits im ersten Abschnitt der GMS zum Aus-
druck, indem er bei aller Akzentuierung der
empirischen Unabhingigkeit des reinen Willens,
die fiir diesen Abschnitt bezeichnend ist, doch
auch nicht die grundlegende Intentionalitdt des
Willens auf die Empirie iibergeht. Der Wille
ndmlich zielt einerseits auf eine "verhoffte Wir-
kung" ab, wobei in dieser "Absicht" aber Morali-
tdt nicht begriindet sein kann. Andererseits aber
hat der Wille ein Prinzip in sich, worauf die Mo-

193

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ralitdt sich griindet. Der Wille also "ist mitten
inne zwischen seinem Prinzip a priori, welches
formell ist, u. zwischen seiner Triebfeder a
posteriori, welche materiell ist..."24 Die Triebfe-
der wird damit als untergeordnete empirische
Bestimmung des Willens gefaBt, die sich auf eine
konkrete Materie richtet und damit den a priori
sittlich bzw. unsittlich bestimmten Willen a
posteriori durch die Aufnahme konkreter Absich-
ten in die Empirie vermittelt.

Auch hinsichtlich dieser Relation des Willens
zur sinnlichen Welt ist die Willkiir als das ver-
mittelnde Moment des Willens zu denken. Dies
findet sich bei Kant angedeutet, wenn er die
Willkiir, vom Begehrungsvermogen ausgehend,
nidherhin als ein "Begehrungsvermégen nach Be-
griffen" konzipiert.25 Das Begehrungsvermogen
als solches ndmlich ist instinktiv in den naturalen
Konnex der sinnlichen Welt eingebunden. Durch
die Allgemeinheit des Begriffs aber findet sich
diese sinnliche Unmittelbarkeit immer schon
distanziert, womit der Wille in seiner Willkiir den
sinnlichen Bestimmungsgriinden prinzipiell ent-
hoben ist. Diese Distanzierung kann der Wille in
seiner Willkiir nun affirmieren, indem er aus
eigener Spontaneitdt die Sinnlichkeit bestimmt,
oder er kann diese Distanz aufheben, indem er
sinnliche Bestimmungsgriinde iiber sich Macht
gewinnen 1dft. Der Wille bestimmt sich in seiner
Willkiir sonach als die Sinnlichkeit bestimmend
oder er bestimmt sich als von der Sinnlichkeit
bestimmt werdend. In diesem Sinne ist die
Willkiir als das vermittelnde Moment des Willens
zugleich das Bestimmende der Sinnlichkeit,

24 GMS BA 14.
BMS AS.

194

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wobei der Wille vor der Moglichkeit steht, sich
als dieses Bestimmende zu vollbringen oder sich
als durch Sinnlichkeit bestimmt werdender zu
verwirken. Die Kiir des Wollens betrifft eodem
actu das Verhiltnis des Willens zu sich selbst,
wie auch das Verhiltnis des Willens zur Sinn-
lichkeit. Hierbei ist das vermittelte Verhiltnis des
Willens zu sich selbst dadurch vermittelt, wel-
ches Verhiltnis der Wille zur Sinnlichkeit her-
stellt. Dies soll nun im folgenden verdeutlicht
werden, indem die beiden mdglichen Realisie-
rungen des Willens angesichts der Sinnlichkeit,
sich zu vollbringen oder zu verwirken ndher
betrachtet werden.

§ 29 Sich vollbringender oder
sich verwirkender Wille

Der Wille also ist als unbedingte Aktualitdt auf
die Sinnlichkeit als seiner Materie bezogen, wo-
bei der Vollzug seiner Unbedingtheit eine Ge-
fahrdung erfihrt und sich vollbringen wie auch
verwirken kann. Der Wille kann sich nun als
unbedingte Aktualitdt nur behaupten, indem er
sich formal als Bestimmendes der Sinnlichkeit
affirmiert. Selbstaffirmation vollzieht der Wille
also eodem actu mit Affirmation seiner selbst als
Bestimmendem der Sinnlichkeit als seiner Mate-
rie. Oder anders: Der Wille vollbringt seine
unbedingte Aktualitét, indem er bei allem etwas
Wollen auch sich selber will bzw. angesichts
aller moglicher Materie seines Wollens immer
auch seine Form der Autonomie bewahrt. Als das
vermittelnde Moment dieser Einheit von etwas
und sich selber Wollen des Willens ist die Will-
kiir zu denken. Im sittlichen Akt hebt sich die

195

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willkiir mit der Vollbringung des Willens
gewissermalflen in diesen hinein auf. Der Wille
vollbringt sich hierbei im Durchgang durch seine
Will-Kiir, die die Kiir seines Wollens ist, und
vollendet sich als unbedingte Aktualitit.

In der Vollendung des Willens wird die Will-
kiir aufgehoben, was durchaus in dem dreifachen
Sinne verstanden werden kann, den Hegel mit
diesem Begriff verbindet. Aufheben ndmlich hat
auch hier die Bedeutung sowohl von negare bzw.
tollere, als auch von elevare und conservare. Die
Willkiir ndmlich wird im sittlichen Vollzug in
ihrem Eigensein negiert, in eine sie umgreifende,
hohere Einheit, der unbedingten Aktualitdt des
Willens, integriert und solchermaf3en bewahrt.

Indem der Wille als unbedingte Aktualitit auf
die Sinnlichkeit als seiner Materie bezogen ist
und der Vollzug seiner Unbedingtheit dabei seine
Gefidhrdung erfdhrt, kann er sich hierbei auch
verwirken, indem er sich nicht als Bestimmendes
der Sinnlichkeit affirmiert, denn im Moment der
Will-Kiir hat der Wille angesichts des sittlichen
Anspruchs die Moglichkeit der beliebigen Ent-
scheidung, sich in seiner Autonomie und damit
Unbedingtheit zu vollbringen oder nicht. Mi3ach-
tet er jenen Anspruch, so verharrt er, indem er
sich als Willkiir verfestigt, in dieser Beliebigkeit
und bleibt eben damit der Aufnahme duf3erer und
zufilliger Bestimmungsgriinde gegeniiber offen.
Verharren in Beliebigkeit tritt damit als oberster
Bestimmungsgrund des Willens an die Stelle von
dessen Autonomie und kann somit als Signum
der Unsittlichkeit erachtet werden. Hieran ist
Kants Gedanke zu kniipfen, wonach Unsittlich-
keit darin besteht, dal Gliickseligkeit zum ober-
sten Bestimmungsgrund des Willens wird.
Gliickseligkeit ist ja obiger Rekonstruktion

196

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zufolge ein rein formaler Begriff und beruht
entsprechend auf der Einheit der subjektiven
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung,
wobei die Bestimmung dieser Zwecke und deren
Einheit gerade unbestimmt bleibt. Damit aber ist
die Idee der Einheit eines Handelns gefafit, des-
sen Bestimmungsgriinde der Beliebigkeit anheim
gegeben bleiben. Deshalb kann der unsittliche
Wille, der als solcher in der Beliebigkeit seiner
Willkiir verharrt, auch als der Wille erachtet wer-
den, dessen oberster Bestimmungsgrund Gliick-
seligkeit ist.

Vollbringt der Wille seine Autonomie nicht, so
also deshalb, weil er angesichts der Sinnlichkeit
in der Beliebigkeit seiner Will-kiir verharrt. Der
transzendentale Aktus der Selbstvermittlung des
Willens vollendet sich dann nicht, sondern ver-
festigt sich gleichsam in seinem vermittelnden
Strukturmoment der Willkiir. Die Will-kiir des
Willens hebt sich nun nicht, wie beim sittlichen
Akt, in den Willen hinein auf, sondern behauptet
sich in ihrem Eigensein. Das bedeutet: Indem
sich der Aktus in seinem vermittelnden Struktur-
moment der Willkiir verfestigt und damit zum
Stillstand kommt, wird die Willkiir selbst zur
Realisierung des Willens. Die Struktur des Wil-
lens verkehrt sich, indem sein vermittelndes
Moment zum Resultat der Vermittlung selbst
wird. Der Wille verwirkt sich, indem er sich als
Willkiir verwirklicht!

Wie bereits bemerkt haben Kants Interpreten
den Begriff der Willkiir oftmals als lediglich psy-
chologisch verstandene Freiheit abgetan. Wir
konnen nun die Ursache fiir dieses Miflverstidnd-
nis erkennen, sofern diese Auffassung immerhin
auf das Resultat des unsittlichen Aktes zutrifft. In
diesem Falle hat der Wille ja seine Autonomie

197

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht vollbracht und sich dufleren Bestimmungs-
griinden hingegeben, die sich dann freilich durch
psychologische Determination vermitteln.26 Erst
als Resultat des sich verwirkenden transzendenta-
len Aktes ist die Willkiir als durch duflere Be-
stimmungsgriinde bestimmt zu denken. Allein
psychologisch verstandene Freiheit ist also,
anstatt generelle Eigentiimlichkeit der Willkiir zu
sein, allein Eigentiimlichkeit einer durch defi-
zienten Vollzug ihrer selbst depotenzierten
Willkiir.

Willkiir als nur psychologischer Begriff der
Freiheit ist sonach Resultat sich selbst verwir-
kender Freiheit. Urspriinglich ist die Willkiir das
vermittelnde Moment der transzendentalen Frei-
heit des Willens. In der sittlichen Affirmation des
Willens und dessen Autonomie bewahrt sie sich
in dieser Funktion, und bringt damit auch das
Strukturganze des unbedingten Aktus zur Vollen-
dung. Verweigert sie diese Affirmation, so
behauptet sie sich in ihrem Eigensein, wodurch
der unbedingte Aktus sich als solcher auflost.
Damit aber verliert auch die Willkiir ihre
Unbedingtheit, die ihr nur als Strukturmoment
des Aktus eignet, und wird zu blof3 psycholo-
gischer Freiheit depotenziert.

Willkiir wird von Kants Interpreten manchmal
auch generell als die unsittliche Realisierung von
Freiheit aufgefaBt. Auch dies ist nur richtig vom
Resultat des unsittlichen Vollzugs aus betrachtet.
Wenn sich der Wille im Vollzug seiner selbst
nicht vollbringt, so konstituiert er keine Auto-
nomie. Der Wille verwirkt sich dann im Moment

26 Es gilt dann die sehr treffende Bemerkung von K. Jaspers
(1984), S. 320: "Was Freiheit war, wird wieder Gegenstand der
Psychologie".

198

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Will-Kiir. Dies fiihrt zu seiner Hetero-
nomie und zur Aufnahme duflerer Bestimmungs-
griinde als oberster Maximen. Hierbei verbleibt
der Wille dann im Stadium seiner WillKiir und
kommt nicht als sich vollbringender auf sich
selbst zuriick, wodurch er den obersten Bestim-
mungsgrund seines Wollens nicht aus sich selbst
gewinnt, sondern aus ihm AuBeren zieht. Deshalb
ist es vom Resultat und nur von daher gesehen
auch richtig, Unsittlichkeit und blofle Willkiir
zusammenzudenken.

Im Falle des sich verwirkenden Willens reali-
siert der Wille sich eben als "blofle" Willkiir. Die
Kiir seines Wollens beharrt in der Beliebigkeit,
die Struktur des Willens vollendet sich nicht. Der
Wille realisiert sich nicht in der Autonomie
seines Sich-Wollens und unterwirft sich damit
heteronomen Bestimmungsgriinden. Deshalb ist
auch der Zusammenhang, den Kants Interpreten
oftmals zwischen der Willkiir und der Aufnahme
beliebiger Maximen sehen, obzwar nicht, wie
dabei in aller Regel angenommen wird, generell
zwingend, allein vom Resultat des defizienten
Freiheitsvollzugs aus betrachtet jedoch gerecht-
fertigt. Hinsichtlich des letzteren behilt sich der
Wille, anstatt sich zu vollbringen, in seiner Will-
kiir seine Beliebigkeit vor.

Die Selbstvermittlung des Willens bedeutet im-
mer auch Vermittlung von Intelligibelem und
Empirischem, oder anders: Im Vollzug seiner
Selbstvermittlung vermittelt sich der Wille auch
mit der Sinnlichkeit. Vollbringt er sich selbst,
bestimmt er ipso facto auch die Sinnlichkeit. Ver-
wirkt er sich selbst, verharrt er in der Beliebigkeit
und liefert sich ipso facto der Zufilligkeit
empirischer Bestimmungsgriinde aus.

199

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant zufolge realisiert sich der unsittliche
Wille dadurch, dafl er sich hinsichtlich der
Bestimmung seiner selbst allein an der Idee der
Gliickseligkeit zu orientieren sucht. Andererseits
behauptet Kant aber auch, daB dem unsittlichen
Willen das Prinzip der Selbstliebe zugrundeliege.
Der Wille, der sich hinsichtlich seiner Selbstbe-
stimmung allein an der Idee der Gliickseligkeit
orientiert, muf} sonach als Prinzip dieser Selbst-
bestimmung dasjenige der Selbstliebe zugrunde-
legen. Wie ist dies im Hinblick auf den Vollzug
transzendentaler Freiheit ndherhin zu denken ?

Wie wir sahen, ist der sich verwirkende Wille
deshalb als unsittlich bzw. bdse zu erachten, weil
er, anstatt die Freiheit seiner Autonomie zu reali-
sieren, in seiner Will-kiir der Beliebigkeit des
Wihlenkonnens verharrt. Die unbedingte Aktua-
litdt dieses Willens verfestigt sich damit im Mo-
ment seiner Will-kiir, wodurch letztere, anstatt in
den Akt als vermittelndes Moment integriert zu
bleiben, zum Resultat des Aktes gemacht wird.

Damit aber koppelt sich der Wille in seiner
Will-kiir von dem ihm immanenten sittlichen
Anspruch auf Bewahrung seiner Autonomie ab
und sucht als sich verfestigende Willkiir auller-
halb dieser Autonomie seine Freiheit zu reali-
sieren, woraus dann zwangsweise die Hetero-
nomie dieses Willens resultieren muf3. Der sich
verwirkende Wille 148t sich entsprechenderweise
von der Zufilligkeit empirischer Bestimmungs-
griinde leiten und sucht seine Identitdt in der
Einheit von Zwecken, die diesen zufilligen
Bestimmungsgriinden entsprechen. Einheit von
Zwecken aber ist, wie wir sahen, das subjektive
Moment der Gliickseligkeit. Sonach 148t sich aus
der Struktur des transzendentalen Freiheitsvoll-
zugs die alleinige Orientierung an der Idee der

200

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gliickseligkeit als Signum des bosen Willens
begriinden.

Dariiber hinaus aber 148t sich nun aus eben
dieser Struktur auch begriinden, dafl dem sich
allein an der Idee der Gliickseligkeit orientieren-
den bosen Willen das Prinzip der Selbstliebe
zugrundeliegt. Der sich verwirkende Wille ver-
harrt in seiner Will-kiir in der Distanz zu sich
selbst und verbleibt damit in der Gespaltenheit
seiner selbst. Die Struktur dieser Gespaltenheit
aber ist Ausdruck des Prinzips der Selbstliebe,
sofern der sich verwirkende Wille sich in der
Bespiegelung seiner selbst gefillt. Selbstliebe
realisiert sich sonach als die Liebe des Willens zu
sich selbst, indem der in der Gespaltenheit seiner
selbst verharrende Wille eodem actu in der Liebe
zu sich selbst verharrt. Selbstliebe des Willens
kann sonach als das Prinzip gedacht werden,
welches das Verharren des Willens in der Will-
kiir seiner Gespaltenheit bedingt. Der unsittliche
Wille bleibt in dieser Gespaltenheit seiner selbst
auf sich konzentriert und in sich befangen, anstatt
in der Realisierung seiner Autonomie sich sittli-
chen Anspriichen zu er6ffnen.

§ 30 Der Wille als praktische Vernunft

Kant setzt den Begriff des Willens an manchen
Stellen mit dem der praktischen Vernunft gleich.
Dariiber hinaus ist bei ihm auch gelegentlich von
einer Autonomie praktischer Vernunft dic Rede.
Dies gibt Anla}, die Struktur des transzenden-
talen Freiheitsvollzugs auch im Hinblick auf den
Begriff praktischer Vernunft zu betrachten sowie
zu fragen, inwiefern die Vollbringung des Wil-
lens in seiner Autonomie auch als eine Vollbrin-

201

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung der Autonomie praktischer Vernunft ver-
standen werden kann. Entsprechend dem Willen
wire sonach auch praktische Vernunft als die
sich selbst vermittelnde, unbedingte Aktualitit zu
verstehen, die sich im Vollzug dieser Selbstver-
mittlung in ihrer Autonomie zu vollbringen hitte.
Wie ist diese Identitdt von Wille und praktischer
Vernunft zu denken? Handelt es sich um Synony-
ma bzw. um zwei Aspekte der einen unbedingten
Aktualitat ?

Vernunft ist im allgemeinen Sinne praktisch,
sofern "sie das Handeln beeinfluflt oder be-
stimmt."27 Dies kann sie zunichst im Sinne der
Zweckrationalitit, wobei sie zur Erreichung vor-
gegebener Zwecke verhilft. Hierbei ist es erfor-
derlich, unter Beriicksichtigung der Gesetz-
maifBigkeit, der die Realisierung dieser Zwecke
unterliegt, geeignete Handlungen zum Erreichen
der Zwecke abzuleiten. Die Wirksamkeit prakti-
scher Vernunft besteht hierbei darin, dal "zur
Ableitung der Handlungen von Gesetzen Ver-
nunft erfordert wird". Der Wille als praktische
Vernunft ist dabei "das Vermogen ..., nach Prin-
zipien zu handeln"?® bzw. das Vermogen, "sich
durch eine Regel leiten zu lassen".29 Praktische
Vernunft tritt hierbei lediglich als ein pragmati-
sches Vermdogen auf, indem es um die Verwirk-
lichung von Zwecken geht, ndherhin um die
Umsetzung von Gesetzmifigkeiten, welche die
Bedingungen formulieren, unter denen diese
Zwecke zu verwirklichen sind. Die Zwecke
selbst sowie die GesetzmaBigkeiten zu ihrer Ver-
wirklichung sind der praktischen Vernunft hier-

2T KRV B 575.
28 GMS BA 36.
29R. Eisler (1930), S. 606.

202

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei vorgegeben. Jene GesetzmiBigkeiten sind
Gegenstand der Erkenntnis, mithin Gegenstand
theoretischer Vernunft. Im Rahmen der blof
pragmatischen Aufgabe, vorgegebene Zwecke zu
realisieren, ist Vernunft damit nur in jenem allge-
meinen Sinne praktisch, als sie freilich "das Han-
deln beeinfluBt",30 indem sie diesem Konsequenz
und Effektivitidt verleiht. Die Gesetze aber, auf
die sie hierbei zu rekurrieren hat, sind ausschlief3-
lich theoretischer Art. Vernunft ist hierbei im
eigentlichen Sinne theoretische Vernunft, und nur
insofern praktisch, als die theoretisch zu eruie-
renden Gesetzmifigkeiten nun einem praktischen
Interesse unterworfen werden, welches aber —
aufgrund der Vorgegebenheit der Zwecke — der
Vernunft duflerlich bleibt. Solchermaflen prag-
matisch verstandene Vernunft dient lediglich der
Praxis, vermag jedoch keine Praxis zu
begriinden.

Doch Kant zufolge ist Vernunft dariiber hinaus
gerade auch in letzterem Sinne praktisch, indem
sie die Praxis einer unbedingten Verpflichtung
unterwirft, einem "Gesetz, welches wir das
Sittengesetz nennen". Derart verstandene prakti-
sche Vernunft ist "fiir sich allein praktisch"3! und
autonom. Die Unbedingtheit ihres Gesetzes be-
deutet die Autonomie der praktischen Vernunft.
Vernunft ist damit nicht mehr lediglich in dem
duflerlichen Sinne praktisch, theoretische Gesetz-
mifBigkeiten im Hinblick auf die Realisierung
vorgegebener Zwecke zu empfehlen, sondern
unterwirft dariiber hinaus die Setzung der
Zwecke selbst einem unbedingten Anspruch.

30 KRV B 575.
31 KPV A 56.

203

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn in diesen Zusammenhéingen von theore-
tischer und praktischer Vernunft sowie von der
Autonomie der letzteren die Rede ist, so ist dabei
doch immer im Auge zu behalten, daf} es sich
hierbei nicht um zwei Vernunftvermogen han-
deln kann, sondern nur um die eine und selbe.
Die eine Vernunft kann theoretisch oder prak-
tisch gebraucht werden und ist in praktischer
Hinsicht autonom. Wird Vernunft nur im prag-
matischen Sinne praktisch, so bleibt sie theore-
tisch, lediglich ihr Gebrauch, iiber den sie selbst
allerdings nicht verfiigt, ist dann praktisch. Wird
Vernunft im eigentlichen Sinne praktisch, dann
realisiert sie erst ihre Autonomie, indem sie sich
nicht mehr, wie als rein theoretische von ledig-
lich vorgegebenen Zwecken einspannen 1aft.

Es gibt nicht die theoretische Vernunft und
daneben die praktische Vernunft, wie es auch
keinen Widerstreit zwischen der Autonomie
theoretischer oder praktischer Vernunft gibt.
Kant reflektiert Vernunft als Totalitdt verniinf-
tiger Praxis und sie kann nur als praktische auto-
nom werden. Eine autonome theoretische Ver-
nunft steht fiir ihn gar nicht zur Debatte, ja wire
ihm ein Widerspruch, da, wie er klar in seiner
Lehre von den hypothetischen Imperativen
erkannte, eine solche Vernunft immer Zwecken
unterworfen wire, die ihr dulerlich wiren. Nicht
also praktische Vernunft ist autonom, sondern
Vernunft ist als praktische autonom! Nur wenn
Vernunft im eigentlichen Sinne praktisch wird,
kann sie autonom werden. Und nur in der Auto-
nomie kann Vernunft die ihr immanente Bezug-
nahme auf Unbedingtheit vollbringen.

Vemunft — und dies ist ein wichtiger Gesichts-
punkt — ist immer schon praktisch, indem sie
wesentlich Reflexion auf sich selbst ist. Refle-

204

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

xion namlich ist keine reine Theoria, sondern im
Grunde ein praktischer Akt des Wollens. Kants
Hauptwerk, in welchem er die Selbstreflexion der
Vernunft vollzieht, hei3t deshalb wohl auch
"Kritik der reinen Vernunft" und nicht Kritik der
theoretischen Vernunft. Eine Vernunft, die sich
selbst reflektiert und kritisiert, kann nicht als nur
theoretisch verstanden werden.

Vernunft als Bezugnahme auf Unbedingtheit
vermittelt sich selbst und gelangt zu ihrer Auto-
nomie, sofern sie im eigentlichen Sinne praktisch
wird. Die Gefdhrdung, sich in dieser Selbstver-
mittlung zu verlieren, besteht darin, sich als
bloBes zweckrationales Vermdgen in den Dienst
unhinterfragter Zwecke zu stellen. Vernunft
nimmt auf sich selbst als Unbedingtes Bezug und
bewahrt diese Unbedingtheit, indem sie als prakt-
ische autonom wird. Als theoretische kann sie die
Unbedingtheit ihrer selbst nicht realisieren. Dies
zeigt Kants Metaphysikkritik. Als theoretische
scheitert sie sowohl in metaphysischer Hinsicht,
wie auch in pragmatischer Hinsicht, indem sie
sich dabei in den Dienst unhinterfragter Zwecke
stellt. Die Realisation der Unbedingtheit gelingt
nur als praktische, — als Wille!

Praktische Vernunft und Wille sind Ausdruck
ein und derselben unbedingten Aktualitdt. Es
handelt sich hierbei um die Aktualitidt der Ver-
nunft selbst. Praktische Vernunft ist nicht eine
Unterart der Vernunft neben der theoretischen,
sondern Vernunft ist zuinnerst praktisch und nur
als praktische kann sie ihre Unbedingtheit, den
ihr immanenten Anspruch realisieren. Vernunft
als praktische ist bereits die Voraussetzung der
KRYV, indem sich die Vernunft auf sich selbst
reflexiv zuriickwendet. Diese Reflexion ihrer
selbst oder Kritik ihrer selbst ist ein praktischer

205

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Akt. Sie setzt sich dabei selbst als unbedingt, als
mafigeblich fiir alles Erkennen, und muf3 nun im
Durchgang durch die Reflexion ihrer selbst die-
sen Anspruch auf Unbedingtheit einldsen, d. h.
sich selbst als dieses Vermogen der Bezugnahme
auf Unbedingtheit zur Darstellung bringen. Dies
gelingt nicht, sofern sie sich rein theoretisch ver-
hilt. Im Versuch, das Unbedingte erkennend zu
realisieren, scheitert die Vernunft. Die Méglich-
keit der Metaphysik als Vollendung der Vernunft
scheidet damit aus. Als theoretischer gelingt der
Vernunft lediglich die Konstitution der empiri-
schen Welt, die aber gerade keine Realisierung
von Unbedingtheit darstellt. Konnte Vernunft den
ihr immanenten Anspruch auf Unbedingtheit
bereits als theoretische realisieren, so miiflte sie
ja ihren praktischen Gebrauch dem theoretischen
nachordnen. In der vorkantischen Metaphysik
wurde die Realisierung der Unbedingtheit der
Vernunft auch derart verstanden. Aus vermeint-
lich theoretischer Erkenntnis Gottes, der Seele
oder der Welt wurde die Rationalitdt praktischen
Verhaltens bestimmt. Kant jedoch entlarvt dieses
Primat theoretischer Vernunft als Illusion. Die
Realisierung theoretischer Vernunft, die sich fiir
ihn ergibt schlieft Unbedingtheit gerade aus;
indem ihre nachvollziehbaren Erkenntnisse auf
den Bereich der Empirie als dem Bereich des
durchgehend Bedingten beschrinkt bleiben.

Die Vernunft kann ihrem praktischen Moment,
das ihr als solcher bereits insofern immanent ist,
als sie sich selbst als Malfistab aller Kritik als
unbedingt anzusetzen vermag, durch ihre theore-
tische Realisierung nicht gerecht werden, sofern
sie dabei den Bereich des durchgehend Bedingten
eben nicht zu transzendieren vermag. Entspre-
chenderweise depotenziert sich das praktische

206

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moment der Vernunft unter Voraussetzung ihres
rein theoretischen Gebrauchs auf lediglich prag-
matische Vernunft, die von Zwecken instrumen-
talisiert wird, welche ihr vorgegeben sind.

Nur wenn Vernunft sich als praktische im
eigentlichen Sinne versteht, indem sie sich nicht
von vorgegebenen Zwecken leiten 14t, sondern
alle Praxis einem unbedingten Anspruch unter-
wirft, kann sie ithren Anspruch auf Unbedingtheit
realisieren. Das praktische und damit willentliche
Moment der Vernunft ist dann dem erkennenden
nicht ldnger nachgeordnet, sondern diesem viel-
mehr vorgeordnet. Vernunft realisiert ihre Unbe-
dingtheit nicht in ihrem kognitiven, sondern in
ihrem volitiven Moment. Unbedingtheit aber
bedeutet Autonomie, und insofern die Vernunft
ihre Unbedingtheit in ihrem volitiven Moment
realisiert, besteht diese Unbedingtheit als Auto-
nomie des Willens. Autonomie praktischer Ver-
nunft und Autonomie des Willens fallen ineins.
Sofern Vernunft als praktische autonom ist,
besteht sie als autonomer Wille!

Indem Vernunft ihre Unbedingtheit als Auto-
nomie des Willens realisiert, weist sie alle dufe-
ren Bestimmungsgriinde ab und bewahrt sich in
ihrer Unbedingtheit. Sie unterwirft damit die
Dimension lediglich pragmatischen Handelns
und des damit einhergehenden theoretischen Ver-
nunftgebrauchs dem unbedingten Anspruch einer
autonom begriindeten verniinftigen Praxis. Prag-
matik wird damit in verniinftige Praxis integriert,
so daf} der theoretische Vernunftgebrauch vom
praktischen unterfangen und zu legitimieren
gesucht wird. Der Wille ist sonach nicht als ein
Vermogen oder als eine Struktur zu fassen, die
zundchst unabhingig von Vernunft besteht. Er ist
vielmehr von vornherein als das praktische Mo-

207

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ment der Vernunft zu verstehen, und insofern
Vernunft nur als praktische autonom werden und
ihre Unbedingtheit realisieren kann, wird der
autonome Wille zum Grundbegriff der Vernunft.
Vernunft wird sonach im eigentlichen Sinne
praktisch, wenn der Wille seine transzendentale
Freiheit vollbringt und sich damit als unbedingte
Aktualitdt behauptet. Praktische Vernunft voll-
bringt sich damit als autonomer Wille.

§ 31 Transzendentale Freiheit und
intelligibeler Charakter

Auch die Lehre vom empirischen und intelligibe-
len Charakter konveniert mit der Selbstver-
mittlung des Willens. In gewisser Weise ersetzt
Kant in seinen Schriften zur praktischen Philoso-
phie die Lehre vom intelligibelen Charakter
durch diejenige vom Willen. Beide Begriffe
kommen zumindest darin iiberein, daf3 sie das
empirisch unbedingte Moment im menschlichen
Handeln zum Ausdruck bringen, wobei im Rah-
men der Lehre vom Willen dieses empirisch
Unbedingte nun weitergehend entfaltet und posi-
tiv gedacht wird, wodurch erst die Moglichkeit
aufgezeigt wird, daf es nicht doch wieder ander-
weitig bedingt ist. In der KRV war festgestellt
worden, daB der intelligibele Charakter den
empirischen bestimmt und sich durch ihn ver-
mittelt. Nun wird ergidnzt, worin der intelligibele
Charakter selbst griindet. Er konstituiert sich in
der Selbstvermittlung der unbedingten Aktualitat
des Willens als praktischer Vernunft und ist
sonach Resultat des Selbstvollzugs transzenden-
taler Freiheit.

208

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf diesem Hintergrund, der Bestimmung des
empirischen Charakters durch den intelligibelen
einerseits sowie des letzteren als Ausdruck der
urspriinglichen Selbstvermittlung der transzen-
dentalen Freiheit des Willens andererseits, kon-
nen die beiden gegensitzlichen Positionen ver-
sohnt werden, die in der Kantinterpretation im
Hinblick auf die Frage entstanden sind, wie
Kausalitdt aus Freiheit ndherhin zu denken sei.
Die eine Position kann im Anschluf} an J.Bennett
als "angular", die andere als "linear theory"
bezeichnet werden.32 Ersterer zufolge bewirkt
eine noumenale Ursache eine ebensolche Wir-
kung, deren Erscheinung dann in raumzeitlicher
Wirklichkeit als Phinomen vorkommt. Wird die
Kausalitidt hingegen "linear" gedacht, so wird die
raumzeitliche Erscheinung direkt als Wirkung
der noumenalen Ursache gedacht.33 Fiir beide
Auffassungen lassen sich entsprechende Text-
stellen finden, wobei der Text der KRV allein
Anhaltspunkte fiir die linear theory zu bieten
scheint. Dies aber riihrt u.E. daher,dal die
dortigen Ausfilhrungen, wie wir sahen, von dem
Interesse geleitet sind, zunichst iiberhaupt einen
intelligibelen Charakter als Grund von empiri-
schem Handeln zu denken. Hierzu mag die linear
theory ausreichend erscheinen. Diese aber diirfte
nicht als unvereinbar mit der angular theory
erachtet werden, sondern miiflite im Verfolg der
weiteren Entfaltung des intelligibelen Grundes
menschlichen Handelns vielmehr zur angular

32 J. Bennett (1975), S. 188; vgl. auch J. Heinrichs (1968), S. 4-
16.

33 Die Position der linear theory findet sich bspw. von
J. Heinrichs (1968) vertreten, die der angular theory von
M. Firber (1921), S. 31 und M. Stockhammer (1961), S. 578.

209

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theory erweitert werden, sofern Kant unter dem
Titel der "Griindung eines Charakters"34 den
intelligibelen Grund des Handelns als Selbstvoll-
zug transzendentaler Freiheit denkt. Grundsitz-
lich jedoch erscheinen die in beiden Positionen
vorausgesetzten Kategorien der Ursache und
Wirkung aber wenig geeignet, um Intelligibeles
zu denken.35 Gerade wenn dieses als transzen-
dentale Freiheit gedacht werden soll, erscheint
die Inanspruchnahme der Denkfigur einer sich
selbst vermittelnden Identitdt weit eher ange-
bracht.

Im Zusammenhang mit der Lehre vom
intelligibelen Charakter und dessen Konstitution
werden von den Interpreten immer wieder Ein-
winde hervorgebracht, die prinzipielle Mif3ver-
stindnisse hinsichtlich der Art erkennen lassen,
wie der Aktus des Selbstvollzugs transzenden-
taler Freiheit zu denken sei. Bereits der eben
erorterten Kontroverse um die angular und linear
theory liegt eigentlich ein Scheinproblem zugrun-
de, da sie nur auf der Basis der Inanspruchnahme
einer vollig unangebrachten, an dinglichem Sein
orientierten Kategorialitdt entstechen konnte.
Auflerdem wurde die Annahme der Konstitution
des intelligibelen Charakters durch einen Akt der
Freiheit immer wieder als unvereinbar erachtet
mit Kants Aussage, wonach aufgrund der Aufler-
zeitlichkeit des intelligibelen Charakters ange-
sichts seiner "keine Handlung entstehen oder ver-

34 REL A 52, B 55; vgl.auch ANTHR A 270, B 268.

35 Besonders deutlich wird dies, wenn sich M. Stockhammer
(1961), S. 578 zu der Annahme genétigt sieht, "unbedingte und
bedingte Dinge an sich selbst" einzurdumen.

210

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gehen kann" .36 Kant aber zielt mit dieser Bemer-
kung recht gesehen darauf ab, das Miflverstind-
nis abzuhalten, die Konstitution des intelligibelen
Charakters nach dem Modell eines empirischen
Vorgangs zu denken, der in seinem Anfang und
Ende exakt objektivierbar ist. Kants Insistieren
auf die AuBerzeitlichkeit des intelligibelen Cha-
rakters geschieht dabei gerade um der Moglich-
keit von Freiheit willen.37 Auch die Beharrlich-
keit, von der Kant im Zusammenhang mit dem
intelligibelen Charakter spricht, steht nicht im
Widerspruch zu dessen Konstitution durch Frei-
heit. Betrachtet man den Kontext, so wird damit
der intelligibele Charakter nicht an sich selbst als
beharrlich zu bestimmen gesucht, sondern es
wird damit vielmehr seine permanente Relationa-
litdt zum menschlichen Handeln zum Ausdruck
gebracht.38

Beriicksichtigt man in sensu stricto die Aufler-
zeitlichkeit des intelligibelen Charakters, so darf
dessen Konstitution auch nicht auf eine einmalige
vorzeitliche Tat zuriickprojiziert werden, da mit
dem "vor" doch "die Zeitanschauung, die besei-
tigt werden soll, zuriickgebracht"3? wiirde. Die
Annahme, daB3 in der Zeit ein Charakter sich
lediglich entfaltet, der sich vorzeitlich irreversi-
bel konstituiert hat, vor der eine an Schopen-
hauer4? orientierte Interpretation freilich nicht

36 KRV B 567. - Dieser Widerspruch wird von A. Messer (1904),
S.350 und V. Gerhard (1886), S. 53 behauptet.
37 Freilich miiBte dies noch mit der Konzeption eines Zeitbegriffs
einhergehen, der gerade vom Selbstvollzug der Subjektivitit aus
§edacht wire; s. hierzu evtl. W. Schulz (1992), S. 41-177.

8 Oder anders: Die "Querstellung zum zeitlichen Weltlauf"
H. Heimsoeth (1956) II, 267.
% G. Knauer (1886), S. 495.
40 Vgl. vor allem Schopenhauer III, 617-624.

211

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zuriickschreckt,41 ist von Kant aus gesehen vollig
grundlos.#? Die Konstitution des intelligibelen
Charakters, also die Selbstvermittlung tran-
szendentaler Freiheit kann vielmehr allenfalls im
Sinne Schellings als eine "Tat" gedacht werden,
fiir die gilt: " ... sie geht dem Leben ... nicht der
Zeit nach voran, sondern durch die Zeit
(unergriffen von ihr) hindurch als eine der Natur
nach ewige Tat."43

Beruht die Bestimmtheit des intelligibelen
Charakters auf dem Vollzug transzendentaler
Freiheit, so kann jener nur auf zweierlei Art
bestimmt sein, ndmlich durch die Vollbringung
oder durch Verwirken dieser Freiheit. Entspre-
chend der dabei realisierten Autonomie oder
Heteronomie ergibt sich sonach fiir den intelligi-
belen Charakter nur die Alternative von Sittlich-
keit oder Unsittlichkeit, gut oder bose.44 Der

41ygl. etwa S. Brandt (1872).

42 ygl.auch W. Ehrlich (1920), S. 55, 83 f.; H. Heimsoeth (1956),
11, S. 267.

43 Schelling VII, 385 f.

4 Diese Deutung steht im Gegensatz zu derjenigen von
I. Heidemann (1958), S. 234, wonach der intelligibele Charakter
"nichts anderes ist denn Spontaneitit", "keinen Inhalt" hat und
"immer nur existentielle Moglichkeit" ist. Demgegeniiber ist u.E.
der intelligibele Charakter nicht bloBe inhaltsleere Spontaneitiit,
sondern Resultat der Selbstvermittlung derselben, wobei sein
Inhalt die Bestimmtheit dieser Selbstvermittlung ist. Anstatt als
bloBe existentielle Moglichkeit ist der intelligibele Charakter als
die existentielle Verwirklichung von gut und bdse zu denken.
I. Heidemann aber weist diese Deutung ausdriicklich zuriick,
wonach der intelligibele Charakter als "die Einheit aller
Bestimmungen, die ein Mensch geleistet hat", mithin als "sittliche
Grundweise des Daseins" zu erachten und dabei durch die
Wertungen "gut" und "bose" zu bezeichnen ist. Letztlich aber
muB dieser Auffassung zufolge die Bestimmung des empirischen
Charakters durch den intelligibelen unverstindlich bleiben, da

212

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

intelligibele Charakter ist sonach nicht als ein
dem empirischen analog komplex strukturiertes
Gebilde zu denken, so da} zu jedem Konstituens
des empirischen Charakters ein intelligibeles
Analogon anzunehmen wire, der empirische
Charakter mithin in seiner ganzen Mannigfaltig-
keit im intelligibelen vorgebildet wire. Die
Bestimmung des empirischen Charakters durch
den intelligibelen ist vielmehr derart zu denken,
daf} die alternative Bestimmtheit des letzteren,
Vollbringung oder Verwirkung transzendentaler
Freiheit, sich mit natural vorgegebenen charak-
terlichen Dispositionen vermittelt. Dabei werden
diese im Falle der Vollbringung der Freiheit der
sittlichen Kontrolle unterworfen, wihrend im
Falle der Verwirkung der Freiheit die vorgegebe-
nen Dispositionen sittlich unhinterfragt bleiben
und die Freiheit instrumentalisieren, welch letz-
tere dann auf ein pragmatisches Machtmittel
reduziert wird.

§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens
und das Bose

Da der Wille prinzipiell in der Moglichkeit steht,
sich zu verwirken, denkt Kant einen ihm inhi-
rierenden Hang zum Bdsen als Grund dieser Ge-
fahrdung. Um der sittlichen Relevanz des Bosen
willen muf dieser Hang eben einerseits im Aktus
des Willens selbst situiert werden, kann dabei
aber andererseits nicht als blof3e Faktizitit ge-
dacht werden, da sonst die Unbedingtheit des

mithin "ein anderer intelligibeler Charakter ... einen anderen
empirischen Charakter gegeben " (KRV B 584) hitte.

213

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Willens selbst aufgehoben wire. Eine unbedingte
Aktualitdt kann nicht mit bloBer Faktizitit einher-
gehen, denn durch letztere wire der Vollzug
dieser Aktualitdt ja immer schon beeintrachtigt
und so letztlich in seiner Unbedingtheit negiert.
So muf} also der Hang zum Bd6sen nicht nur mit
der unbedingten Aktualitidt des Willens einher-
gehen, sondern dariiber hinaus aus der Genese
dieser unbedingten Aktualitit selbst immer schon
hervorgehen.

Aus diesem Grunde kompliziert sich der Aktus
des Willens nochmals. Er darf nun nicht nur als
eine unbedingte Aktualitdt gedacht werden, die
sich angesichts der Moglichkeit, sich selbst zu
vollbringen oder sich selbst zu verwirken, voll-
zieht, sondern muf} dariiber hinaus derart gedacht
werden, daf er auch die dabei vorausgesetzte
Gefidhrdung, sich selbst zu verwirken, immer
schon selbst hervorgebracht hat.

Der Wille ist ja zu denken als Selbstvermitt-
lung, wobei angesichts seiner gleichzeitigen Be-
zogenheit auf die Empirie seine Vollbringung im
Aktus dieser Selbstvermittlung auf dem Spiele
steht. Deshalb ist er strukturell als gedoppelt
reflexe Transzendenz zu denken. Das Struktur-
moment der Transzendenz bezeichnet hierbei die
Ausrichtung auf die Empirie, das Strukturmo-
ment der Reflexion bezeichnet das Selbstverhilt-
nis, das ihm angesichts dieser Ausrichtung zu
realisieren aufgegeben ist, und das Moment der
zweiten bzw. gedoppelten Reflexion bezeichnet
das Moment der Gefdhrdung der Realisierung
dieses Selbstverhiltnisses. Sonach ist der Wille
aufgrund seiner gedoppelten Reflexion nicht nur
als Selbstverhiltnis zu denken, sondern vielmehr
als ein Selbstverhiltnis, das sich zu sich selbst
verhilt.

214

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dariiber hinaus mufl aber nun noch gedacht
werden, dafl der Wille die zweite Reflexion, das
Sich-Verhalten zu seinem eigenen Selbstverhalt-
nis, woraus die Gefdhrdung seiner Vollbringung
entsteht, immer auch schon aus sich selbst her-
vorgebracht hat. Der Wille konstituiert sich unter
Einbeziehung des Hangs zum Bosen auf ur-
spriingliche Weise, indem er sich zu sich selbst in
ein Verhiltnis setzt. Der Wille steht sonach nicht
einfach in einem Verhiltnis zu sich selbst, son-
dern setzt sich urspriinglich in ein Verhiltnis zu
sich selbst. Er ist demnach nicht einfach faktisch
die Struktur doppelter Reflexion, angesichts derer
er sich als unhintergehbarer Vorgegebenheit zu
vollziehen hat,sondern bringt als unbedingte
Aktualitdt diese Struktur allererst hervor.

Der Wille konstituiert sich sonach auf
urspriingliche Weise, indem er sich allererst die
Moglichkeit der sittlichen Differenz erdffnet,
niamlich in der Affirmation seiner selbst seine
Autonomie zu vollbringen, oder durch Verwei-
gerung dieser Affirmation sich selbst zu verwir-
ken und sich in Heteronomie zu verlieren. In
dieser urspriinglichen Konstitution seiner selbst
setzt der Wille dabei immer auch bereits sein
vermittelndes Moment, die Willkiir. Indem der
Wille sich in seiner unbedingten Aktualitét
hervorbringt, setzt er sich als Will-Kiir eodem
actu in ein Verhiltnis zu seiner Unbedingtheit.
Und mit dieser urspriinglichen Hervorbringung
der Differenz zu sich selbst begriindet er aus sich
selbst die stete Versuchung zum Bosen, die Kant
als Hang zum Bosen bezeichnet. Dessen Kon-
stitution also besteht in nichts anderem als darin,
daB sich der Wille urspriinglich immer schon in
Identitit und Differenz zu sich selbst, als Wille in
seinem vermittelnden Moment der Will-kiir, her-

215

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorgebracht hat. Und insofern sich der Wille
immer schon in dieser Gespaltenheit seiner selbst
hervorgebracht hat, hat er immer auch schon eine
Tendenz zur Selbstliebe begriindet, so daf der
Hang zum Bosen sich in dieser Tendenz auspragt
und der in Selbstliebe befangene Wille als
eigentlicher Gegenbegriff zum autonomen, sittli-
chen Willen begreifbar wird.

Der Wille ist sonach nicht als schlechthin iden-
tisch mit seiner Struktur zu denken, sondern steht
zu dieser Struktur als seiner urspriinglichen Her-
vorbringung auch wiederum in Differenz. Als
unbedingte Aktualitdt bringt der Wille sich selbst
hervor, indem er sich urspriinglich in Identitat
seiner selbst und Differenz zu sich selbst voll-
zieht. Und diese urspriingliche Setzung von Iden-
titdt und Differenz seiner selbst kann geradezu
als wesentliche Konsequenz der Unbedingtheit
des Willens gedacht werden. Gerade ndmlich
eine unbedingte Aktualitdt verstattet als solche
keine Festlegung auf nur eine bestimmte Struk-
tur, da eine derartige Festlegung die Unbedingt-
heit ja letztlich aufheben wiirde. Der Vollzug der
Aktualitdit miifte ndmlich dann durch jene
Struktur bedingt gedacht werden. Die Unbedingt-
heit eines Aktes verlangt deshalb danach, daf}
dieser auch eine Differenz zu sich selbst bzw.
seiner eigenen Struktur begriindet, denn Unbe-
dingtheit kann sich als solche nicht in einer
bestimmten Hervorbringung erschopfen, sondern
nur dadurch realisieren, daf} sie sich auch ange-
sichts aller ihrer Hervorbringungen behauptet.

So erschopft sich die Aktualitdt des Willens
nicht in einer Struktur, auch nicht in derjenigen
der Autonomie, sondern setzt sich aufgrund ihrer
Unbedingtheit immer auch schon in Widerspruch
zu dieser ihrer gesetzten Struktur. Der Hang zum

216

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bosen wird damit als notwendige Konsequenz
einer Struktur des Willens ersichtlich, sofern
diese als Setzung einer unbedingten Aktualitdt
gedacht wird. Als unbedingter Aktus geht der
Wille nicht schlechthin in einer Struktur auf,
sondern behauptet sich, indem er sich eodem actu
auch in Differenz zu dieser Struktur setzt,
dariiber hinaus gerade in seiner Unbedingtheit
als Setzender der Struktur. Die Dialektik von
Aktualitdt und Struktur mufl unter dem Gesichts-
punkt des Vorrangs der Aktualitit gedacht wer-
den, damit die Unbedingtheit der letzteren ge-
wahrt bleibt. Die Aktualitdt darf sich sonach
nicht schlechthin in der Struktur als ihrem
Resultat zum Verschwinden bringen, sondern
muf} sich angesichts derselben aufrechterhalten
und diese Struktur quasi durchherrschen.

Das Lehrstiick der urspriinglichen Erwerbung
des Hangs zum Bdsen, das voreilige Interpreten
Kant immer wieder als vordergriindige Akkomo-
dation an den Kirchenglauben vorgeworfen
haben, mithin als Relikt, das nicht in eine auf-
gekldrte Philosophie gehore, erweist sich sonach
bei ndherem Zusehen gerade nicht als ein philo-
sophisch unbegriindetes Arrangement mit der
kirchlichen Erbsiindenlehre, sondern vielmehr als
ein unverzichtbares Moment der Aktualitdt tran-
szendentaler Freiheit, sofern letztere eben als
unbedingt zu denken ist. Ohne dieses Moment
einer gewissermaflen transzendental transfor-
mierten Erbsiindenlehre wiirde die Aktualitit in
ihrer Struktur verfestigt, womit ihre Unbedingt-
heit preisgegeben wire. In der oftmals geschmih-
ten Religionsschrift Kants wird sonach die
Grundstruktur des transzendentalen Freiheitsvoll-
zugs konsequent zuende gedacht. Und weiter, als
in dieser Schrift, scheint aus transzendentaler

217

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sicht auch gar nicht gedacht werden zu konnen.
Sofern transzendentale Reflexion sich auf die
Momente des Vollzugs transzendentaler Freiheit
richtet, muf die urspriingliche Hervorbringung
des Hangs zum Bosen als Strukturmoment des
Vollzugs dieser Freiheit miteinbezogen werden.
Dariiber hinaus zu fragen, wie es denn nun viel-
leicht begreiflich zu machen sei, daf} ein Hang
zum Bosen und somit die Konstitution der Frei-
heit iiberhaupt habe geschehen konnen, mag zwar
durchaus sinnvoll sein, konnte aber allenfalls
Aufgabe einer spekulativen Metaphysik sein.4

45 Als wohl prominentester, und in dieser Richtung woméglich
auch weitreichendster Versuch kann Schellings Freibeitsschrift
von 1809 verstanden werden.

218

https://dol.org/10.5771/9783495896713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14.



https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 25 Transzendentale Freiheit als sich selbst vermittelnde Identität oder doppelte Reflexion
	§ 26 Transzendentale Freiheit als Selbstvermittlung des Willens
	§ 27 Willkür als Strukturmoment des Willens
	§ 28 Empirie als Materie des Willens
	§ 29 Sich vollbringender oder sich verwirkender Wille
	§ 30 Der Wille als praktische Vernunft
	§ 31 Transzendentale Freiheit und intelligibeler Charakter
	§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens und das Böse

