
E. Die Struktur des
transzendentalen Freiheitsvollzugs

§ 25 Transzendentale Freiheit als
sich selbst vermittelnde Identität
oder doppelte Reflexion

In den vorangegangenen Kapiteln dieser Arbeit 
wurde auf die einzelnen Momente eingegangen, 
die im Hinblick auf die Rekonstruktion der 
Grundstruktur des transzendentalen Freiheitsvoll­
zugs wesentlich sind. Bei dieser Aufbereitung der 
einzelnen Strukturmomente mußte zum Teil 
erheblich rekonstruierend verfahren werden, um 
den Sinn der Kantischen Gedanken gegenüber 
oberflächlichen, bei genauerem Hinsehen jedoch 
nur vermeintlichen Widersprüchlichkeiten zu 
bewahren, oder um den tieferen Sinn von Lehr­
stücken zu erschließen, sofern dieser zwar in der 
Konsequenz von Kants Denken liegt, von diesem 
aber nicht mehr voll zum Ausdruck gebracht 
wird.

Sind die einzelnen Momente des Freiheitsbe­
griffs in diesem Sinne aufbereitet, so stellt sich 
die Aufgabe, die Struktur desselben zu denken, 
die jene Momente widerspruchsfrei zu integrie­
ren und sinnvoll aufeinander zu beziehen ver­
mag. Im Zuge der vorangegangenen Abschnitte 
deutete sich diese Struktur bereits mehr und mehr 
an, jetzt soll sie abschließend im Zusammenhang 

178

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reflektiert werden. Die dabei zugrundezulegen­
den Ausführungen Kants finden sich verstreut in 
den Hauptwerken (GMS, KPV, MS, REL), die 
nach der KRV erschienen sind, wobei der Begriff 
der Freiheit von Kant immer wieder in verschie­
denen Fragehorizonten reflektiert wird. Gerade 
die Mißachtung der Verschiedenheit der Frage­
stellungen, die Kants Untersuchungen jeweils lei­
ten, führte in der Geschichte der Kantinterpreta­
tion immer wieder dazu, daß kurzerhand Wider­
sprüche zwischen Aussagen der einen oder ande­
ren Schrift zum Freiheitsbegriff festgestellt 
wurden.1

So wurde bspw. immer wieder eine ruinöse 
Konsequenz von Kants Lehre darin gesehen, daß 
ihr zufolge Unsittlichkeit eigentlich gar nicht 
imputierbar sei. Dabei wurde aus der in der GMS 
und KPV vorgenommenen Identifikation der 
Freiheit mit der Autonomie des Willens und der 
gleichzeitigen Qualifikation des autonomen als 
des reinen und guten Willens die Konsequenz 
gezogen, der Realisation des Bösen könne keine 
Freiheit zugrundeliegen. Nach dieser Interpre­
tation geht bei Kant die Freiheit des seinem 
Prinzip gehorchenden Willens auf Kosten der 
"Distanz" des Willens "gegen das Prinzip", wel­
che aber "für die Willensfreiheit wirklich erfor­

1 Jede Interpretation eines zentralen Begriffs der kantischen 
Philosophie muß prinzipiell bedenken, daß Kant hauptsächlich 
"Kritiken” geschrieben hat. Und auch in den Werken, die nicht 
ausdrücklich den Begriff "Kritik" im Titel führen, ist sein Denken 
kritisch orientiert. Charakteristisch für diese Denkweise aber ist 
es, daß jeweils ein relativ eng umgrenzter Fragehorizont maß­
geblich ist, innerhalb dessen dann eben jeweils nur einige Aspekte 
eines zentralen Begriffs zur Reflexion gelangen.

179

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derlich wäre."2 Kant aber hat in der GMS und der 
KpV, wo er den guten mit dem autonomen 
Willen identifiziert, gar nicht den Vollzug tran­
szendentaler Freiheit thematisiert, sondern die 
Frage gestellt, was denn am menschlichen Han­
deln die Qualität des Gutseins ausmache. Ist der 
im autonomen Sinne freie Wille ein guter Wille, 
so ist die daraus gezogene Konsequenz, die vie­
len Interpreten selbstverständlich schien, daß 
nämlich der heteronome Wille und damit Unsitt­
lichkeit nicht auf Freiheit beruhen können und so 
auch gar nicht imputierbar seien, keineswegs 
selbstverständlich und unvermeidlich.

Diese unzutreffende Konsequenz kann sich 
eigentlich nur nahelegen, wenn man sich nicht 
grundlegend über die spezifische Art des Begriffs 
der Freiheit im klaren ist. In diesem Sinne sei nur 
an drei Charakteristika dieses Begriffs erinnert, 
die für sein Verständnis grundlegend sind. Frei­
heit ist erstens ein Vernunftbegriff, bezeichnet 
zweitens eine Struktur und drittens eine unbe­
dingte Aktualität. Ein Vernunftbegriff aber ist 
nicht aus der Empirie abstrahiert, sondern muß 
im strengen Sinne gedacht werden. Das will 
heißen, er ist allein insofern, als er in reinem 
Denken erzeugt wird. Gedacht werden muß 
hierbei eine komplexe Struktur. Freiheit ist damit 
keine einfache Eigenschaft, sondern besteht 
allein im Ganzen der aufeinander bezogenen 
Momente einer zu denkenden Struktur. Darüber 

2 N. Hartmann (1962), S. 102. Dieser stilisiert seine Kritik dann 
gar zu einer "zweiten Freiheitsantinomie" als einer "Antinomie 
von Sollen und Wollen" (a.a.O., S. 689). N. Hartmann mag wohl 
als der prominenteste Verfechter dieser Auffassung gelten, außer 
ihm aber könnten bspw. genannt werden: P. Salits (1884); 
C. Gerhard (1886), G. Simmel (1905), E. Sommerlath (1917); 
W. Ehrlich (1920); M. Schulze (1924), F. Karsch (1928).

180

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus aber besteht Freiheit im strengen Sinne 
gar nicht, sondern vollzieht sich, indem sie sich 
als unbedingte Aktualität selbst hervorbringt. Die 
zu denkende Struktur ist sonach als diejenige 
einer unbedingten Aktualität zu denken, die sich 
als diese Struktur aus sich selbst hervorbringt.

Damit aber ist die unbedingte Aktualität auf 
ihre eigene Struktur durch die Momente der Iden­
tität und Differenz bezogen, so daß sie nicht als 
eine einfache Identität konzipiert werden kann, 
sondern als eine Identität zu denken ist, die sich 
durch eine Differenz mit sich selbst und aus sich 
selbst vermittelt. Dieses Denken einer sich derart 
mit sich selbst vermittelnden Identität ist nach 
Kantischen Maßstäben nicht nur erlaubt, sondern 
muß durchaus als geboten erachtet werden. 
Erlaubt ist es, da die Dialektik der KRV ja zeigt, 
daß Intelligibeles gar nicht unter Orientierung an 
dinglicher Objektivität gedacht werden kann. 
Allein ein streng derart orientiertes Denken aber 
würde es verwehren, jene sich selbst vermittelnde 
Identität zu denken. Geboten ist das Denken der 
letzteren darüber hinaus deshalb, da anders sich 
die von Kant entwickelten Momente seiner tran­
szendentalen Freiheitslehre gar nicht sinnvoll 
aufeinander beziehen zu lassen scheinen und 
jene Lehre nicht widerspruchsfrei denkbar 
erscheint.

Wird Freiheit nämlich im Sinne dieser sich 
selbst vermittelnden Identität gedacht, so kann 
eben bspw. trotz Kants Identifikation des guten 
mit dem freien Willen auch der böse Wille als 
aus Freiheit hervorgehend begriffen werden, und 
damit ist die oftmals von den Interpreten als 
ruinös angesehene Konsequenz der kantischen 
Freiheitslehre, wonach der böse Wille gar nicht 
imputierbar sei, vermieden. Auch die anderen 

181

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Momente der kantischen Freiheitslehre, auf die in 
den obigen Kapiteln näher eingegangen wurde - 
die Autonomie des Willens, der Begriff der 
Glückseligkeit, der intelligibele Charakter und 
das angeborene Böse - lassen sich dann als auf­
einanderbezogene Strukturmomente des Vollzugs 
transzendentaler Freiheit begreifen. Im folgenden 
soll nun die Struktur skizziert werden, mittels 
derer der Vollzug transzendentaler Freiheit in sei­
ner Grundstruktur gedacht werden kann, und 
deren Voraussetzung also Bedingung der Konsi­
stenz der Kantischen Lehre zu sein scheint.

Im Hinblick auf jenen Freiheitsvollzug muß 
zunächst die Struktur einer Reflexion gedacht 
werden. Transzendentale Freiheit muß zugleich 
als terminus a quo, wie auch als terminus ad 
quem eines Vollzuges aufgefaßt werden. So 
besteht transzendentale Freiheit einerseits in 
einem unbedingten Anfangenkönnen und reali­
siert sich andererseits in der Autonomie.3 Damit 

3 Kant verwendet den Begriff der Autonomie stets in Bezug auf 
den Willen bzw. auf praktische Vernunft, die er ja wiederum in 
gewisser Weise miteinander identifiziert. Von diesem Bezug soll 
und darf hier vorerst abgesehen werden. Die Begriffe Autonomie 
wie auch Heteronomie sind logische Begriffe im Rahmen der 
Struktur des Vollzugs transzendentaler Freiheit und sollen als 
solche deutlich werden. Diese Struktur ist unabhängig davon, wie 
der sie vollziehende Aktus transzendentaler Freiheit benannt wird. 
Kant freilich benennt den Willen als Aktualität dieses Vollzugs, 
worauf weiter unten auch eingegangen wird (vgl. § 26). Dieser 
Begriff ist keineswegs selbstverständlich und, zumindest unter 
heutigen Gesichtspunkten, womöglich gar nicht geschickt 
gewählt, da er beim Rezipienten psychologistische Konnotationen 
hervorrufen kann, wofür sich in der Kantinterpretation ja auch 
zahllose Beispiele finden lassen.
Eine Entsprechung besteht hier zur theoretischen Philosophie. 
Auch dort ist es nicht zuletzt Kants Terminologie, die oftmals zu 
psychologistischen Fehldeutungen Anlaß gibt, indem er bei der 
Benennung transzendentaler Vermögen psychologische Termini 

182

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist transzendentale Freiheit als ein Aktus gedacht, 
dessen Entspringen schlechthin unbedingt ist, 
und der diese Unbedingtheit im Vollzug der 
Autonomie bewahrt. Die unbedingte Ursprüng­
lichkeit transzendentaler Freiheit kann nur be­
wahrt werden, indem diese sich selbst bestimmt. 
Die Realisierung transzendentaler Freiheit hat 
sonach ihr Ziel in sich selbst. Die damit zum 
Ausdruck kommende Reflexivität bedeutet ganz 
allgemein eine prinzipielle Negation von aller 
äußerlicher Bestimmung.

Transzendentale Freiheit aber wäre kein unbe­
dingtes Anfangenkönnen, wenn sie dabei auf 
einen bestimmten Vollzug immer schon fest­
gelegt wäre und nicht auch davon abweichen 
könnte. Aufgrund ihrer Unbedingtheit erschöpft 
sich die Aktualität des Willens nicht in einer 
Struktur, auch nicht in derjenigen der sittlich 
aufgegebenen Autonomie, sondern vermag sich 
immer auch im Widerspruch zu dieser ihr einzig 
gemäßen Struktur zu realisieren.4 Transzenden­

verwendet und sie lediglich mit dem Zusatz "rein" oder 
"transzendental" versieht.
4 Die unbedingte Setzung transzendentaler Freiheit als Setzung 
ihrer Struktur und deren möglicher Negation entspricht den 
Ausführungen, die H. Krings (1980) im Rahmen der Thematik 
"System und Freiheit" zur Logik des Freiheitsbegriffs macht. 
Krings zufolge ist "transzendentale Freiheit" zunächst "ein leerer 
Begriff und muß sich deshalb "auf den Widerspruch einlassen, in 
seiner realen Existenz nicht unbedingt, sondern bedingt zu sein". 
"Das Unbedingte löst diesen Widerspruch dadurch, daß es die 
Bedingung seiner Existenz selbst setzt. Kantisch gesprochen: Die 
Freiheit bedarf des Gesetzes; aber das Gesetz ist nicht vorgege­
ben, sondern selbstgegeben", womit sich der Begriff der 
"Autonomie" ergibt. Dieser bezeichnet "wörtlich den Wider­
spruch von unbedingtem Selbst und Gesetz, in den sich die 
Freiheit jeweils begeben muß" (S. 25). "Freiheit widersetzt sich" 

183

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tale Freiheit muß sonach neben der Möglichkeit, 
den Akt ihrer Bewahrung zu vollziehen, auch die 
Möglichkeit implizieren, diesen Akt zu ver­
weigern und sich damit zu verwirken. Sie kommt 
dann eben in der Autonomie nicht zu sich selbst, 
sondern verwirkt sich stattdessen in Heterono- 
mie. Das reflexe Verhältnis der Freiheit zu sich 
selbst, wodurch sie terminus a quo (unbedingtes 
Anfangenkönnen) wie auch terminus ad quem 
(Autonomie) ihres Vollzuges ist, ist deshalb noch 
durch ein zweites reflexes Verhältnis zu ergän­
zen, so daß eine doppelte oder potenzierte Refle­
xion gedacht werden muß. Zur Freiheit gehört 
sonach das Verhältnis zu ihrem eigenen reflexen 
Verhältnis, so daß sie "ein Verhältnis" bezeich­
net, "das sich zu sich selbst verhält".5

Indem das reflexe Verhältnis als ganzes sich 
noch einmal zu sich selbst verhält, besteht es, 
wenn es besteht, nicht selbstverständlich, sondern 
stets durch Affirmation seiner selbst vermittelt, 
und ebenso ist das Nichtzustandekommen dieses 
Verhältnisses nicht als Fatum zu denken, sondern 
vielmehr als durch Verwirken seiner selbst ver­
mittelt. Im letzteren Fall gibt sich Freiheit selbst 
auf und Unfreiheit ist das Resultat. Transzenden­
tale Freiheit realisiert sich erst in der Selbstaffir­
mation.6 Geschieht letztere nicht, so verwirkt die­

sonach" der Realisierungsbedingung, die sie selber gesetzt hat" 
(S. 26). Wird nun das Böse auf Freiheit zurückgeführt, so 
bedeutet dies, "daß Freiheit die Bedingung ihrer eigenen 
Vernichtung positiv setzt" (S. 36).
5 Explizit als diese Struktur faßt S. Kierkegaard (I, 396) das 
"Selbst" auf, dessen Vollzug er als den ursprünglicher Freiheit 
denkt.
6 Vgl. auch H. Krings (1980), S. 198: "Freiheit erscheint mit dem 
Entschluß zur Freiheit."

184

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


se Freiheit sich selbst mit dem Resultat der 
Unfreiheit. Transzendentale Freiheit ist dann 
nicht einfachhin nicht gewesen, sondern hat sich 
selbst verwirkt. Unfreiheit kann sonach allenfalls 
Resultat, nicht aber Ursprung des transzendenta­
len Aktes sein. Entsprechenderweise ist dann 
eben die Heteronomie des Willens keineswegs 
als unvermittelt gegebene zu erachten und Unsitt­
lichkeit deshalb auch nicht unausweichliches 
Schicksal, sondern benannte Heteronomie ist 
vielmehr immer schon als verwirkte Freiheit zu 
denken, so daß Kant in seinen Reflexionen 
schreiben kann: "Böse Handlungen stehen zwar 
unter der Freiheit, aber geschehen nicht durch 
sie."7 Bleibt Freiheit auch prinzipiell Grund 
(terminus a quo) ihrer Selbstbestimmung, so steht 
sie ebenso prinzipiell als Resultat (terminus ad 
quem) derselben in der sittlichen Entscheidung 
auf dem Spiel.

§ 26 Transzendentale Freiheit als 
Selbstvermittlung des Willens

Die Struktur des transzendentalen Freiheitsvoll­
zugs als die einer doppelten Reflexion könnte 
prinzipiell von mehreren Begriffen ausgehend 
thematisiert werden. Kants diesbezügliche Aus­
führungen beziehen sich vor allem auf den 
Begriff des Willens, der ihm ja ohnehin als 
Grundbegriff praktischer Philosophie gilt. Dane­
ben könnte der transzendentale Freiheitsvollzug 
im Rahmen der kantischen Lehre auch von dem 
Begriff praktischer Vernunft aus rekonstruiert 

7 XVII, R 3868. - Vgl. auch XIX, R 6949: "Freiheit ohne 
Moralität" ist "Bestimmung durch Naturursachen".

185

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, wie auch vom Begriff des intelligibelen 
Charakters ausgehend.8 Im folgenden suchen wir, 
Kants Präferenz entsprechend, den transzenden­
talen Freiheitsvollzug im Zusammenhang mit der 
Lehre von der Autonomie des Willens zu rekon­
struieren, werden danach aber auch noch kurz 
den Begriff praktischer Vernunft, wie auch 
denjenigen des intelligibelen Charakters in die­
sem Zusammenhang erörtern.

Der Wille impliziert als solcher - im Unter­
schied zum bloßen Begehrungsvermögen - im­
mer schon eine Absetzung von zwingenden 
äußerlichen Bestimmungsgründen und damit die 
unabdingbar freiheitskonstitutive Struktur der 
Reflexion. Der Wille ist damit immer schon als 
Selbstverhältnis zu denken, nämlich als ein 
Begehrungsvermögen, das zu sich in einem 
Verhältnis steht. Darüber hinaus spricht Kant 
aber auch ausdrücklich vom "Verhältnisse eines 
Willens zu sich selbst"9, womit die für den 
transzendentalen Freiheitsvollzug wesentliche 
zweite Reflexion gedacht wird. Der Wille also 
besteht nicht nur in einem reflektierten Begeh­
rungsvermögen (erste Reflexion), und damit als 
ein Verhältnis, sondern darüber hinaus auch noch 
in einem Verhältnis zu sich selbst (zweite 
Reflexion) als diesem Verhältnis. In seiner Auto­
nomie soll sich der Wille selbst affirmieren und 
sich damit als ein Verhältnis, eben der Selbst­
affirmation, realisieren. Sofern diese Selbstaffir­

8 Vgl. hierzu oben Anm. 3. Bei späteren Denkern treten im 
Hinblick auf die Reflexion des transzendentalen Freiheitsvollzugs 
bzw. des ihm sachlich entsprechenden Gedankens auch andere 
Begriffe in den Vordergrund, so bspw. das Ich bei Fichte oder das 
Selbst bei Kierkegaard.
9 GMS BA 63.

186

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mation nun aber auch verweigert werden kann, 
ist der Wille nicht nur dieses sein Verhältnis, das 
eben seine Autonomie als sich vollbringende 
ausmacht, sondern steht darüber hinaus in einem 
Verhältnis zu sich selbst als diesem Verhältnis.

£27 Willkür als Strukturmoment des Willens

Deutliche Hinweise auf die Struktur der Selbst­
vermittlung des Willens als transzendentaler 
Freiheit geben einige Ausführungen Kants in der 
Einleitung zur MS. Kant standardisiert dort 
seinen Sprachgebrauch dahingehend, daß der 
Begriff des Willens für die Gesetzgebung der 
praktischen Vernunft reserviert und der Begriff 
der Willkür auf die Maximen bezogen wird: 
"Von dem Willen gehen die Gesetze aus, von der 
Willkür die Maximen."10 11 Wille in diesem prä­
gnanten Wortsinne ist damit "das Begehrungs- 
vermögen, dessen innerer Bestimmungsgrund ... 
in der Vernunft des Subjekts angetroffen wird"11, 
und er geht "auf nichts anderes, als bloß auf 
Gesetz".12 Der so mit reiner praktischer Vernunft 
identische Wille13 kann dann auch "weder frei 
noch unfrei genannt werden".14 "Selbst keiner 
Nötigung fähig"15 ist der Wille vielmehr Grund 
von Nötigung, deren Adressat nun die Willkür 
ist, die "aus reinem Willen" und damit "durch 

10 MS A 26
11 MS A5.
12 MS A 27.
13 MS A 5.
14 MS A 27.
15 A. a. O.

187

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reine Vernunft" bestimmt werden kann,16 da sie 
als arbitrium sensitivum sinnliche Bestimmungs­
gründe prinzipiell distanzieren kann. Realisation 
als reiner, autonomer Wille ist sonach eine 
Möglichkeit der Willkür, die "für sich (...) nicht 
rein" ist, sondern immer bereits durch "Antriebe 
... affiziert, aber nicht bestimmt" wird.17 In der 
Autonomie realisiert sich die Willkür als Wille, 
so daß es bezeichnend ist, wenn Kant den 
habituellen Vollzug, sofern er Moralität betrifft, 
als "eine Beschaffenheit, nicht der Willkür, son­
dern des Willens" auffaßt, wohingegen er den 
nicht moralisch spezifizierten Vollzug als "eine 
subjektive Vollkommenheit der Willkür" ver­
steht.18

Die Realisierung der Willkür als Wille aber 
muß derart gedacht werden, daß dabei der Wille 
sich selbst affirmiert bzw. realisiert, da anders die 
Maximen, deren Wahl ja nach Kants Definition 
der MS auf die Willkür zurückgeht, nicht auch, 
wie es in der GMS und der KPV durchgehend 
der Fall ist, als Maximen des Willens bezeichnet 
werden könnten und auch nicht hinsichtlich der 
Alternative von Autonomie und Heteronomie 
desselben entscheidend sein könnten. Die Will­
kür darf sonach keineswegs als ein isoliertes Ver­
mögen neben dem Willen verstanden werden. 
Denn von einer Autonomie oder Heteronomie 
des Willens könnte keine Rede sein, wenn die 
zugrundeliegende Maxime von einer Willkür 
ausgehen würde, die als ein dem Willen gegen­
über anderes Vermögen zu denken wäre.

16 MS A 5.
17 A. a. O.
18 MS A 49.

188

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Hinblick auf Kants Lehre ist sonach einer­
seits eine begriffliche Differenzierung von Wille 
und Willkür zu konstatieren und andererseits darf 
diese Differenzierung nicht als Annahme zweier 
isolierter Vermögen aufgefaßt werden, sondern 
muß im Lichte einer umgreifenden Identität von 
Wille und Willkür begriffen werden.19 Dies aber 
kann allein dadurch geschehen, daß die Willkür 
als ein Strukturmoment des Willens selbst 
gedacht wird. Näherhin kann die Willkür dabei 
gerade als das vermittelnde Moment bei der 
Selbstvermittlung des Willens gedacht werden, in 
der dieser vor der Alternative steht, sich selbst zu 
vollbringen oder zu verwirken. Dabei wird die 
Willkür nicht einfach als ein Wollen neben dem 

19 Die These, Kants Lehre beinhalte zwei unterschiedliche 
Freiheitsbegriffe und vertrete entsprechenderweise zwei Vermö­
gen der Freiheit, kann als komplementär zu der bereits erwähnten 
These erachtet werden, wonach der unsittliche Wille nicht als frei 
verstanden werden könne (s. oben Anm. 2). Die vermeintliche 
Inkonsistenz des kantischen Freiheitsbegriffs wird eben durch die 
These zweier unterschiedlicher Freiheitsbegriffe zu umgehen 
gesucht. Und dieses Mißverständnis der Annahme zweier 
unterschiedlicher Begriffe hält sich ebenso hartnäckig wie das 
Mißverständnis der Inkonsistenz des einen Begriffs. Der erste, der 
im Sinne der Konsistenz von Kants Lehre genötigt zu sein 
glaubte, zwei Freiheitsbegriffe annehmen zu müssen, dürfte 
bereits K. L. Reinhold (1772) gewesen sein; vgl. hierzu G. Prauss 
(1983). Ganz in diesem Sinne unterstellt dann bspw. auch H. 
Sidgwick (1888) Kant eine "good freedom" als der Freiheit 
sittlicher Autonomie sowie eine "neutral freedom" als der Freiheit 
zum Guten oder Bösen. Die entsprechende Distinktion findet sich 
dann weiter bei W. Ehrlich (1920), S. 46-64 und bei F. Jodi 
(1930), S. 26, 31 bis hin zu J. R. Silber (1960) und L. W. Beck 
(1974), S. 169-196. Der fundamentale Fehler, der all diesen 
Interpretationen zugrundeliegt, besteht darin, Freiheit irgendwie 
statisch an dinglichen Vorstellungen orientiert zu denken, und 
eben nicht als die eine unbedingte Aktualität einer Selbstver­
mittlung, welch letztere gerade durch die Denkfigur einer Identität 
von Identität und Nichtidentität strukturiert ist.

189

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willen verstanden, sondern ist in ihrer vermit­
telnden Funktion als das Moment der Wahl (Kür) 
des Wollens bei dessen Selbstvermittlung zu den­
ken. Mit Will-Kür ist das Küren als Struktur­
moment des Willens bezeichnet, so daß pointiert 
gesagt werden darf: Als Willkür kürt der Wille 
sein Wollen. Der Wille kann dabei in einem 
strengen Entweder-Oder seine Autonomie oder 
Heteronomie konstituieren.

In der Kantinterpretation wird die grundlegen­
de Rolle, die somit dem Begriff der Willkür 
zuzuweisen ist, durchgehend übersehen. Wenn 
sie nicht ohnehin übergangen wird, wird sie meist 
als "bloße" Willkür benannt und lediglich als 
psychologischer Freiheitsbegriff erachtet. Und 
als solcher wird sie dann freilich von transzen­
dentaler Freiheit streng getrennt.20 Bei Kant 
selbst aber ist von einer "absoluten Spontaneität 
der Willkür"21 die Rede, womit letztere doch 
eindeutig in Bezug auf transzendentale Freiheit 
gedacht ist.22 Und dies ist unabdingbar, sofern 
die Will-kür als das Moment der Kür des 
Willens, und damit als Strukturmoment der 
Selbstvermittlung transzendentaler Freiheit zu 

20 So interpretiert bspw. O. Petras (1913), S. 27 f. die Willkür als 
"psychologischen Begriff der Freiheit", womit sie dem "Kausal­
gedanken unterworfen" ist und sich dann "aufs Bestimmteste vom 
Willen, nämlich vom reinen Willen und der transzendentalen 
Freiheit" unterscheidet. Entsprechenderweise ist die Willkür F. 
Böversen (1962, S. 21) zufolge nur "dem empirischen Subjekt" 
zuzuschreiben bzw. gehört nach M. Dcspland (1973), S. 189, 
allein der phänomenalen Welt an.
21 RELA10, B 12.
22 Vgl. auch OP.POST XXI,470, wonach die Freiheit "der Wahl 
der Maximen ... absolute Spontaneität und ... libertas noumenon" 
ist. Oder REL AB 6, wonach "der subjektive Grund des 
Gebrauchs" der menschlichen Willkür letztlich in einem "Aktus 
der Freiheit" gesehen werden muß.

190

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken ist. Sie muß dann ja als Moment des 
Vollzugs einer unbedingten Aktualität gedacht 
werden und solchermaßen "durch reine Vernunft 
bestimmt werden" können.23

Wird die Willkür als das vermittelnde Moment 
des Willens gedacht, so ist sie kein Vermögen 
neben dem Willen und auch kein lediglich psy­
chologischer Begriff, sondern ein Moment des 
Willens selber, und zwar das Moment, in dem der 
Selbstvollzug des Willens vor seine Möglich­
keiten gebracht ist: Im Moment der Willkür kürt 
der Wille sein Wollen, wobei er sich als unbe­
dingter Aktus vollbringen oder verwirken kann. 
Der Wille ist damit zu denken als eine sich mit 
sich selbst vermittelnde Identität. Auf ihn trifft 
formaliter Hegels Denkfigur der Identität von 
Identität und Nichtidentität zu. In der Willkür als 
seinem eigenen Strukturmoment ist er gleichsam 
entäußert und vor die Entscheidung zu sich selbst 
gebracht, wobei er sich durch Affirmation seiner 
selbst als eine vermittelte Identität realisieren 
soll. Vollbringt der Wille solchermaßen seine 
Autonomie, so ist er als sittlicher, und damit 
unbedingt guter Wille zu qualifizieren.

§ 28 Empirie als Materie des Willens
Derart gedachte Selbstvermittlung des Willens 
evoziert nun aber die Frage, wodurch denn der 
Wille der Versuchung, sich zu verwirken, ausge­
setzt sei. Im sittlichen Akt affirmiert sich der 
Wille selbst als unbedingte Aktualität. Was kann 
den unbedingten Akt in Versuchung führen, sich 

23 MS A5.

191

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht derart selbst, sondern stattdessen etwas 
anderes zu wollen?

Diese Versuchung kann nur gedacht werden, 
sofern der Wille immer schon nicht nur auf sich 
selbst, sondern auch auf etwas anderes gerichtet 
ist, also neben dem Moment des Sich-Wollens 
auch noch ein davon unterschiedenes Moment 
eines Etwas-Wollens impliziert, wobei letzteres 
nicht auf ersteres rückführbar sein darf. Form und 
Materie des Willens müssen sonach immer schon 
auseinandergetreten sein, die Materie dem Willen 
gegenüber transzendent sein. Damit kompliziert 
sich die Struktur des Willens bzw. der transzen­
dentalen Freiheit dahingehend, daß die Struktur 
der (doppelten) Reflexion nun durch die Struktur 
der Transzendenz zu ergänzen ist, so daß sich die 
Struktur einer reflexen Transzendenz ergibt, 
näherhin eben einer Transzendenz in gedoppelter 
Reflexion.

Im Vollzug seiner Selbstvermittlung kreist der 
Wille also nicht in sich selbst, wobei seine Mate­
rie mit der Form dieser Selbstvermittlung iden­
tisch wäre, indem sein Etwas-Wollen zugleich 
sein Sich-Wollen wäre, sondern er bezieht sich 
auf ein anderes als seiner Materie und entscheidet 
durch die Art seiner Bezugnahme auf diese 
Materie über die Form seiner Selbstvermittlung. 
Ob der Wille sich vollbringt oder sich verwirkt, 
entscheidet sich sonach in seinem Verhalten zur 
Materie seines Wollens. Hierbei kann er seine 
Form der unbedingten Aktualität bewahren oder 
aufgeben. In allem Etwas- Wollen und quasi 
durch dieses hindurch kann der Wille immer 
auch sich selber wollen oder sich selber aufgeben 
und verlieren.

Die Materie, angesichts derer die Selbstver­
mittlung des Willens sich vollzieht und auf die 

192

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Wille sich im Moment seiner Transzendenz 
bezieht, ist die Empirie, der Bereich der sinnlich 
erfahrbaren Welt. In diese ist der Mensch als 
Naturwesen ja auch immer schon vermittels 
seiner körperlichen Existenz eingebunden, so daß 
sie den unausweichlichen Vermittlungsrahmen 
seiner Handlungen darstellt. Ihr muß der Wille 
deshalb die Materie seines konkreten Wollens 
entnehmen und angesichts ihrer muß er durch 
Affirmation seiner unbedingten Aktualität seine 
Form der Autonomie vollbringen, um sich als 
sittlicher zu behaupten.

Dabei orientiert der Wille sein Etwas-Wollen 
immer schon an der Idee der Glückseligkeit als 
der Totalität einer nach seiner Maßgabe bestimm­
ten Objektivität. Die sittliche Behauptung des 
Willens besteht angesichts dessen darin, in dieser 
Struktur der Glückseligkeit nicht schlechthin auf­
zugehen, sondern als autonomer Wille sie viel­
mehr zu instrumentalisieren, indem er hinsicht­
lich der Bestimmung der Objektivität in ihrer 
Totalität ethische Prinzipien maßgeblich werden 
läßt.

Die Differenz von Form und Materie des Wil­
lens entspricht also der Differenz seiner sittlich 
relevanten transzendentalen Freiheit und seiner 
Bezogenheit auf Empirie. Dies bringt Kant 
bereits im ersten Abschnitt der GMS zum Aus­
druck, indem er bei aller Akzentuierung der 
empirischen Unabhängigkeit des reinen Willens, 
die für diesen Abschnitt bezeichnend ist, doch 
auch nicht die grundlegende Intentionalität des 
Willens auf die Empirie übergeht. Der Wille 
nämlich zielt einerseits auf eine "verhoffte Wir­
kung" ab, wobei in dieser "Absicht" aber Morali­
tät nicht begründet sein kann. Andererseits aber 
hat der Wille ein Prinzip in sich, worauf die Mo­

193

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ralität sich gründet. Der Wille also "ist mitten 
inne zwischen seinem Prinzip a priori, welches 
formell ist, u. zwischen seiner Triebfeder a 
posteriori, welche materiell ist... "24 Die Triebfe­
der wird damit als untergeordnete empirische 
Bestimmung des Willens gefaßt, die sich auf eine 
konkrete Materie richtet und damit den a priori 
sittlich bzw. unsittlich bestimmten Willen a 
posteriori durch die Aufnahme konkreter Absich­
ten in die Empirie vermittelt.

Auch hinsichtlich dieser Relation des Willens 
zur sinnlichen Welt ist die Willkür als das ver­
mittelnde Moment des Willens zu denken. Dies 
findet sich bei Kant angedeutet, wenn er die 
Willkür, vom Begehrungsvermögen ausgehend, 
näherhin als ein "Begehrungsvermögen nach Be­
griffen" konzipiert.25 Das Begehrungsvermögen 
als solches nämlich ist instinktiv in den naturalen 
Konnex der sinnlichen Welt eingebunden. Durch 
die Allgemeinheit des Begriffs aber findet sich 
diese sinnliche Unmittelbarkeit immer schon 
distanziert, womit der Wille in seiner Willkür den 
sinnlichen Bestimmungsgründen prinzipiell ent­
hoben ist. Diese Distanzierung kann der Wille in 
seiner Willkür nun affirmieren, indem er aus 
eigener Spontaneität die Sinnlichkeit bestimmt, 
oder er kann diese Distanz aufheben, indem er 
sinnliche Bestimmungsgründe über sich Macht 
gewinnen läßt. Der Wille bestimmt sich in seiner 
Willkür sonach als die Sinnlichkeit bestimmend 
oder er bestimmt sich als von der Sinnlichkeit 
bestimmt werdend. In diesem Sinne ist die 
Willkür als das vermittelnde Moment des Willens 
zugleich das Bestimmende der Sinnlichkeit, 

24 GMSBA 14.
25 MS A 5.

194

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wobei der Wille vor der Möglichkeit steht, sich 
als dieses Bestimmende zu vollbringen oder sich 
als durch Sinnlichkeit bestimmt werdender zu 
verwirken. Die Kür des Wollens betrifft eodem 
actu das Verhältnis des Willens zu sich selbst, 
wie auch das Verhältnis des Willens zur Sinn­
lichkeit. Hierbei ist das vermittelte Verhältnis des 
Willens zu sich selbst dadurch vermittelt, wel­
ches Verhältnis der Wille zur Sinnlichkeit her­
stellt. Dies soll nun im folgenden verdeutlicht 
werden, indem die beiden möglichen Realisie­
rungen des Willens angesichts der Sinnlichkeit, 
sich zu vollbringen oder zu verwirken näher 
betrachtet werden.

§ 29 Sich vollbringender oder 
sich verwirkender Wille

Der Wille also ist als unbedingte Aktualität auf 
die Sinnlichkeit als seiner Materie bezogen, wo­
bei der Vollzug seiner Unbedingtheit eine Ge­
fährdung erfährt und sich vollbringen wie auch 
verwirken kann. Der Wille kann sich nun als 
unbedingte Aktualität nur behaupten, indem er 
sich formal als Bestimmendes der Sinnlichkeit 
affirmiert. Selbstaffirmation vollzieht der Wille 
also eodem actu mit Affirmation seiner selbst als 
Bestimmendem der Sinnlichkeit als seiner Mate­
rie. Oder anders: Der Wille vollbringt seine 
unbedingte Aktualität, indem er bei allem etwas 
Wollen auch sich selber will bzw. angesichts 
aller möglicher Materie seines Wollens immer 
auch seine Form der Autonomie bewahrt. Als das 
vermittelnde Moment dieser Einheit von etwas 
und sich selber Wollen des Willens ist die Will­
kür zu denken. Im sittlichen Akt hebt sich die 

195

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willkür mit der Vollbringung des Willens 
gewissermaßen in diesen hinein auf. Der Wille 
vollbringt sich hierbei im Durchgang durch seine 
Will-Kür, die die Kür seines Wollens ist, und 
vollendet sich als unbedingte Aktualität.

In der Vollendung des Willens wird die Will­
kür aufgehoben, was durchaus in dem dreifachen 
Sinne verstanden werden kann, den Hegel mit 
diesem Begriff verbindet. Aufheben nämlich hat 
auch hier die Bedeutung sowohl von negare bzw. 
tollere, als auch von elevare und conservare. Die 
Willkür nämlich wird im sittlichen Vollzug in 
ihrem Eigensein negiert, in eine sie umgreifende, 
höhere Einheit, der unbedingten Aktualität des 
Willens, integriert und solchermaßen bewahrt.

Indem der Wille als unbedingte Aktualität auf 
die Sinnlichkeit als seiner Materie bezogen ist 
und der Vollzug seiner Unbedingtheit dabei seine 
Gefährdung erfährt, kann er sich hierbei auch 
verwirken, indem er sich nicht als Bestimmendes 
der Sinnlichkeit affirmiert, denn im Moment der 
Will-Kür hat der Wille angesichts des sittlichen 
Anspruchs die Möglichkeit der beliebigen Ent­
scheidung, sich in seiner Autonomie und damit 
Unbedingtheit zu vollbringen oder nicht. Mißach­
tet er jenen Anspruch, so verharrt er, indem er 
sich als Willkür verfestigt, in dieser Beliebigkeit 
und bleibt eben damit der Aufnahme äußerer und 
zufälliger Bestimmungsgründe gegenüber offen. 
Verharren in Beliebigkeit tritt damit als oberster 
Bestimmungsgrund des Willens an die Stelle von 
dessen Autonomie und kann somit als Signum 
der Unsittlichkeit erachtet werden. Hieran ist 
Kants Gedanke zu knüpfen, wonach Unsittlich­
keit darin besteht, daß Glückseligkeit zum ober­
sten Bestimmungsgrund des Willens wird. 
Glückseligkeit ist ja obiger Rekonstruktion 

196

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zufolge ein rein formaler Begriff und beruht 
entsprechend auf der Einheit der subjektiven 
Zwecke und deren objektiver Verwirklichung, 
wobei die Bestimmung dieser Zwecke und deren 
Einheit gerade unbestimmt bleibt. Damit aber ist 
die Idee der Einheit eines Handelns gefaßt, des­
sen Bestimmungsgründe der Beliebigkeit anheim 
gegeben bleiben. Deshalb kann der unsittliche 
Wille, der als solcher in der Beliebigkeit seiner 
Willkür verharrt, auch als der Wille erachtet wer­
den, dessen oberster Bestimmungsgrund Glück­
seligkeit ist.

Vollbringt der Wille seine Autonomie nicht, so 
also deshalb, weil er angesichts der Sinnlichkeit 
in der Beliebigkeit seiner Will-kür verharrt. Der 
transzendentale Aktus der Selbstvermittlung des 
Willens vollendet sich dann nicht, sondern ver­
festigt sich gleichsam in seinem vermittelnden 
Strukturmoment der Willkür. Die Will-kür des 
Willens hebt sich nun nicht, wie beim sittlichen 
Akt, in den Willen hinein auf, sondern behauptet 
sich in ihrem Eigensein. Das bedeutet: Indem 
sich der Aktus in seinem vermittelnden Struktur­
moment der Willkür verfestigt und damit zum 
Stillstand kommt, wird die Willkür selbst zur 
Realisierung des Willens. Die Struktur des Wil­
lens verkehrt sich, indem sein vermittelndes 
Moment zum Resultat der Vermittlung selbst 
wird. Der Wille verwirkt sich, indem er sich als 
Willkür verwirklicht!

Wie bereits bemerkt haben Kants Interpreten 
den Begriff der Willkür oftmals als lediglich psy­
chologisch verstandene Freiheit abgetan. Wir 
können nun die Ursache für dieses Mißverständ­
nis erkennen, sofern diese Auffassung immerhin 
auf das Resultat des unsittlichen Aktes zutrifft. In 
diesem Falle hat der Wille ja seine Autonomie 

197

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht vollbracht und sich äußeren Bestimmungs­
gründen hingegeben, die sich dann freilich durch 
psychologische Determination vermitteln.26 Erst 
als Resultat des sich verwirkenden transzendenta­
len Aktes ist die Willkür als durch äußere Be­
stimmungsgründe bestimmt zu denken. Allein 
psychologisch verstandene Freiheit ist also, 
anstatt generelle Eigentümlichkeit der Willkür zu 
sein, allein Eigentümlichkeit einer durch defi- 
zienten Vollzug ihrer selbst depotenzierten 
Willkür.

Willkür als nur psychologischer Begriff der 
Freiheit ist sonach Resultat sich selbst verwir­
kender Freiheit. Ursprünglich ist die Willkür das 
vermittelnde Moment der transzendentalen Frei­
heit des Willens. In der sittlichen Affirmation des 
Willens und dessen Autonomie bewahrt sie sich 
in dieser Funktion, und bringt damit auch das 
Strukturganze des unbedingten Aktus zur Vollen­
dung. Verweigert sie diese Affirmation, so 
behauptet sie sich in ihrem Eigensein, wodurch 
der unbedingte Aktus sich als solcher auflöst. 
Damit aber verliert auch die Willkür ihre 
Unbedingtheit, die ihr nur als Strukturmoment 
des Aktus eignet, und wird zu bloß psycholo­
gischer Freiheit depotenziert.

Willkür wird von Kants Interpreten manchmal 
auch generell als die unsittliche Realisierung von 
Freiheit aufgefaßt. Auch dies ist nur richtig vom 
Resultat des unsittlichen Vollzugs aus betrachtet. 
Wenn sich der Wille im Vollzug seiner selbst 
nicht vollbringt, so konstituiert er keine Auto­
nomie. Der Wille verwirkt sich dann im Moment 

26 Es gilt dann die sehr treffende Bemerkung von K. Jaspers 
(1984), S. 320: "Was Freiheit war, wird wieder Gegenstand der 
Psychologie".

198

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seiner Will-Kür. Dies führt zu seiner Hetero- 
nomie und zur Aufnahme äußerer Bestimmungs­
gründe als oberster Maximen. Hierbei verbleibt 
der Wille dann im Stadium seiner WillKür und 
kommt nicht als sich vollbringender auf sich 
selbst zurück, wodurch er den obersten Bestim­
mungsgrund seines Wollens nicht aus sich selbst 
gewinnt, sondern aus ihm Äußeren zieht. Deshalb 
ist es vom Resultat und nur von daher gesehen 
auch richtig, Unsittlichkeit und bloße Willkür 
zusammenzudenken.

Im Falle des sich verwirkenden Willens reali­
siert der Wille sich eben als "bloße" Willkür. Die 
Kür seines Wollens beharrt in der Beliebigkeit, 
die Struktur des Willens vollendet sich nicht. Der 
Wille realisiert sich nicht in der Autonomie 
seines Sich-Wollens und unterwirft sich damit 
heteronomen Bestimmungsgründen. Deshalb ist 
auch der Zusammenhang, den Kants Interpreten 
oftmals zwischen der Willkür und der Aufnahme 
beliebiger Maximen sehen, obzwar nicht, wie 
dabei in aller Regel angenommen wird, generell 
zwingend, allein vom Resultat des defizienten 
Freiheitsvollzugs aus betrachtet jedoch gerecht­
fertigt. Hinsichtlich des letzteren behält sich der 
Wille, anstatt sich zu vollbringen, in seiner Will­
kür seine Beliebigkeit vor.

Die Selbstvermittlung des Willens bedeutet im­
mer auch Vermittlung von Intelligibelem und 
Empirischem, oder anders: Im Vollzug seiner 
Selbstvermittlung vermittelt sich der Wille auch 
mit der Sinnlichkeit. Vollbringt er sich selbst, 
bestimmt er ipso facto auch die Sinnlichkeit. Ver­
wirkt er sich selbst, verharrt er in der Beliebigkeit 
und liefert sich ipso facto der Zufälligkeit 
empirischer Bestimmungsgründe aus.

199

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant zufolge realisiert sich der unsittliche 
Wille dadurch, daß er sich hinsichtlich der 
Bestimmung seiner selbst allein an der Idee der 
Glückseligkeit zu orientieren sucht. Andererseits 
behauptet Kant aber auch, daß dem unsittlichen 
Willen das Prinzip der Selbstliebe zugrundeliege. 
Der Wille, der sich hinsichtlich seiner Selbstbe­
stimmung allein an der Idee der Glückseligkeit 
orientiert, muß sonach als Prinzip dieser Selbst­
bestimmung dasjenige der Selbstliebe zugrunde­
legen. Wie ist dies im Hinblick auf den Vollzug 
transzendentaler Freiheit näherhin zu denken ?

Wie wir sahen, ist der sich verwirkende Wille 
deshalb als unsittlich bzw. böse zu erachten, weil 
er, anstatt die Freiheit seiner Autonomie zu reali­
sieren, in seiner Will-kür der Beliebigkeit des 
Wählenkönnens verharrt. Die unbedingte Aktua­
lität dieses Willens verfestigt sich damit im Mo­
ment seiner Will-kür, wodurch letztere, anstatt in 
den Akt als vermittelndes Moment integriert zu 
bleiben, zum Resultat des Aktes gemacht wird.

Damit aber koppelt sich der Wille in seiner 
Will-kür von dem ihm immanenten sittlichen 
Anspruch auf Bewahrung seiner Autonomie ab 
und sucht als sich verfestigende Willkür außer­
halb dieser Autonomie seine Freiheit zu reali­
sieren, woraus dann zwangsweise die Hetero- 
nomie dieses Willens resultieren muß. Der sich 
verwirkende Wille läßt sich entsprechenderweise 
von der Zufälligkeit empirischer Bestimmungs­
gründe leiten und sucht seine Identität in der 
Einheit von Zwecken, die diesen zufälligen 
Bestimmungsgründen entsprechen. Einheit von 
Zwecken aber ist, wie wir sahen, das subjektive 
Moment der Glückseligkeit. Sonach läßt sich aus 
der Struktur des transzendentalen Freiheitsvoll­
zugs die alleinige Orientierung an der Idee der

200

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Glückseligkeit als Signum des bösen Willens 
begründen.

Darüber hinaus aber läßt sich nun aus eben 
dieser Struktur auch begründen, daß dem sich 
allein an der Idee der Glückseligkeit orientieren­
den bösen Willen das Prinzip der Selbstliebe 
zugrundeliegt. Der sich verwirkende Wille ver­
harrt in seiner Will-kür in der Distanz zu sich 
selbst und verbleibt damit in der Gespaltenheit 
seiner selbst. Die Struktur dieser Gespaltenheit 
aber ist Ausdruck des Prinzips der Selbstliebe, 
sofern der sich verwirkende Wille sich in der 
Bespiegelung seiner selbst gefällt. Selbstliebe 
realisiert sich sonach als die Liebe des Willens zu 
sich selbst, indem der in der Gespaltenheit seiner 
selbst verharrende Wille eodem actu in der Liebe 
zu sich selbst verharrt. Selbstliebe des Willens 
kann sonach als das Prinzip gedacht werden, 
welches das Verharren des Willens in der Will­
kür seiner Gespaltenheit bedingt. Der unsittliche 
Wille bleibt in dieser Gespaltenheit seiner selbst 
auf sich konzentriert und in sich befangen, anstatt 
in der Realisierung seiner Autonomie sich sittli­
chen Ansprüchen zu eröffnen.

$ 30 Der Wille als praktische Vernunft
Kant setzt den Begriff des Willens an manchen 
Stellen mit dem der praktischen Vernunft gleich. 
Darüber hinaus ist bei ihm auch gelegentlich von 
einer Autonomie praktischer Vernunft die Rede. 
Dies gibt Anlaß, die Struktur des transzenden­
talen Freiheitsvollzugs auch im Hinblick auf den 
Begriff praktischer Vernunft zu betrachten sowie 
zu fragen, inwiefern die Vollbringung des Wil­
lens in seiner Autonomie auch als eine Vollbrin­

201

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung der Autonomie praktischer Vernunft ver­
standen werden kann. Entsprechend dem Willen 
wäre sonach auch praktische Vernunft als die 
sich selbst vermittelnde, unbedingte Aktualität zu 
verstehen, die sich im Vollzug dieser Selbstver­
mittlung in ihrer Autonomie zu vollbringen hätte. 
Wie ist diese Identität von Wille und praktischer 
Vernunft zu denken? Handelt es sich um Synony­
ma bzw. um zwei Aspekte der einen unbedingten 
Aktualität ?

Vernunft ist im allgemeinen Sinne praktisch, 
sofern "sie das Handeln beeinflußt oder be­
stimmt."27 Dies kann sie zunächst im Sinne der 
Zweckrationalität, wobei sie zur Erreichung vor­
gegebener Zwecke verhilft. Hierbei ist es erfor­
derlich, unter Berücksichtigung der Gesetz­
mäßigkeit, der die Realisierung dieser Zwecke 
unterliegt, geeignete Handlungen zum Erreichen 
der Zwecke abzuleiten. Die Wirksamkeit prakti­
scher Vernunft besteht hierbei darin, daß "zur 
Ableitung der Handlungen von Gesetzen Ver­
nunft erfordert wird". Der Wille als praktische 
Vernunft ist dabei "das Vermögen ..., nach Prin­
zipien zu handeln"28 bzw. das Vermögen, "sich 
durch eine Regel leiten zu lassen".29 Praktische 
Vernunft tritt hierbei lediglich als ein pragmati­
sches Vermögen auf, indem es um die Verwirk­
lichung von Zwecken geht, näherhin um die 
Umsetzung von Gesetzmäßigkeiten, welche die 
Bedingungen formulieren, unter denen diese 
Zwecke zu verwirklichen sind. Die Zwecke 
selbst sowie die Gesetzmäßigkeiten zu ihrer Ver­
wirklichung sind der praktischen Vernunft hier­

27 KRV B 575.
28 GMS BA 36.
29 R. Eisler (1930), S. 606.

202

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei vorgegeben. Jene Gesetzmäßigkeiten sind 
Gegenstand der Erkenntnis, mithin Gegenstand 
theoretischer Vernunft. Im Rahmen der bloß 
pragmatischen Aufgabe, vorgegebene Zwecke zu 
realisieren, ist Vernunft damit nur in jenem allge­
meinen Sinne praktisch, als sie freilich "das Han­
deln beeinflußt",30 indem sie diesem Konsequenz 
und Effektivität verleiht. Die Gesetze aber, auf 
die sie hierbei zu rekurrieren hat, sind ausschließ­
lich theoretischer Art. Vernunft ist hierbei im 
eigentlichen Sinne theoretische Vernunft, und nur 
insofern praktisch, als die theoretisch zu eruie­
renden Gesetzmäßigkeiten nun einem praktischen 
Interesse unterworfen werden, welches aber - 
aufgrund der Vorgegebenheit der Zwecke - der 
Vernunft äußerlich bleibt. Solchermaßen prag­
matisch verstandene Vernunft dient lediglich der 
Praxis, vermag jedoch keine Praxis zu 
begründen.

Doch Kant zufolge ist Vernunft darüber hinaus 
gerade auch in letzterem Sinne praktisch, indem 
sie die Praxis einer unbedingten Verpflichtung 
unterwirft, einem "Gesetz, welches wir das 
Sittengesetz nennen". Derart verstandene prakti­
sche Vernunft ist "für sich allein praktisch"31 und 
autonom. Die Unbedingtheit ihres Gesetzes be­
deutet die Autonomie der praktischen Vernunft. 
Vernunft ist damit nicht mehr lediglich in dem 
äußerlichen Sinne praktisch, theoretische Gesetz­
mäßigkeiten im Hinblick auf die Realisierung 
vorgegebener Zwecke zu empfehlen, sondern 
unterwirft darüber hinaus die Setzung der 
Zwecke selbst einem unbedingten Anspruch.

30 KRV B 575.
31 KPV A 56.

203

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn in diesen Zusammenhängen von theore­
tischer und praktischer Vernunft sowie von der 
Autonomie der letzteren die Rede ist, so ist dabei 
doch immer im Auge zu behalten, daß es sich 
hierbei nicht um zwei Vernunftvermögen han­
deln kann, sondern nur um die eine und selbe. 
Die eine Vernunft kann theoretisch oder prak­
tisch gebraucht werden und ist in praktischer 
Hinsicht autonom. Wird Vernunft nur im prag­
matischen Sinne praktisch, so bleibt sie theore­
tisch, lediglich ihr Gebrauch, über den sie selbst 
allerdings nicht verfügt, ist dann praktisch. Wird 
Vernunft im eigentlichen Sinne praktisch, dann 
realisiert sie erst ihre Autonomie, indem sie sich 
nicht mehr, wie als rein theoretische von ledig­
lich vorgegebenen Zwecken einspannen läßt.

Es gibt nicht die theoretische Vernunft und 
daneben die praktische Vernunft, wie es auch 
keinen Widerstreit zwischen der Autonomie 
theoretischer oder praktischer Vernunft gibt. 
Kant reflektiert Vernunft als Totalität vernünf­
tiger Praxis und sie kann nur als praktische auto­
nom werden. Eine autonome theoretische Ver­
nunft steht für ihn gar nicht zur Debatte, ja wäre 
ihm ein Widerspruch, da, wie er klar in seiner 
Lehre von den hypothetischen Imperativen 
erkannte, eine solche Vernunft immer Zwecken 
unterworfen wäre, die ihr äußerlich wären. Nicht 
also praktische Vernunft ist autonom, sondern 
Vernunft ist als praktische autonom! Nur wenn 
Vernunft im eigentlichen Sinne praktisch wird, 
kann sie autonom werden. Und nur in der Auto­
nomie kann Vernunft die ihr immanente Bezug­
nahme auf Unbedingtheit vollbringen.

Vernunft - und dies ist ein wichtiger Gesichts­
punkt - ist immer schon praktisch, indem sie 
wesentlich Reflexion auf sich selbst ist. Refle­

204

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xion nämlich ist keine reine Theoria, sondern im 
Grunde ein praktischer Akt des Wollens. Kants 
Hauptwerk, in welchem er die Selbstreflexion der 
Vernunft vollzieht, heißt deshalb wohl auch 
"Kritik der reinen Vernunft" und nicht Kritik der 
theoretischen Vernunft. Eine Vernunft, die sich 
selbst reflektiert und kritisiert, kann nicht als nur 
theoretisch verstanden werden.

Vernunft als Bezugnahme auf Unbedingtheit 
vermittelt sich selbst und gelangt zu ihrer Auto­
nomie, sofern sie im eigentlichen Sinne praktisch 
wird. Die Gefährdung, sich in dieser Selbstver­
mittlung zu verlieren, besteht darin, sich als 
bloßes zweckrationales Vermögen in den Dienst 
unhinterfragter Zwecke zu stellen. Vernunft 
nimmt auf sich selbst als Unbedingtes Bezug und 
bewahrt diese Unbedingtheit, indem sie als prakt­
ische autonom wird. Als theoretische kann sie die 
Unbedingtheit ihrer selbst nicht realisieren. Dies 
zeigt Kants Metaphysikkritik. Als theoretische 
scheitert sie sowohl in metaphysischer Hinsicht, 
wie auch in pragmatischer Hinsicht, indem sie 
sich dabei in den Dienst unhinterfragter Zwecke 
stellt. Die Realisation der Unbedingtheit gelingt 
nur als praktische, - als Wille!

Praktische Vernunft und Wille sind Ausdruck 
ein und derselben unbedingten Aktualität. Es 
handelt sich hierbei um die Aktualität der Ver­
nunft selbst. Praktische Vernunft ist nicht eine 
Unterart der Vernunft neben der theoretischen, 
sondern Vernunft ist zuinnerst praktisch und nur 
als praktische kann sie ihre Unbedingtheit, den 
ihr immanenten Anspruch realisieren. Vernunft 
als praktische ist bereits die Voraussetzung der 
KRV, indem sich die Vernunft auf sich selbst 
reflexiv zurückwendet. Diese Reflexion ihrer 
selbst oder Kritik ihrer selbst ist ein praktischer 

205

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akt. Sie setzt sich dabei selbst als unbedingt, als 
maßgeblich für alles Erkennen, und muß nun im 
Durchgang durch die Reflexion ihrer selbst die­
sen Anspruch auf Unbedingtheit einlösen, d. h. 
sich selbst als dieses Vermögen der Bezugnahme 
auf Unbedingtheit zur Darstellung bringen. Dies 
gelingt nicht, sofern sie sich rein theoretisch ver­
hält. Im Versuch, das Unbedingte erkennend zu 
realisieren, scheitert die Vernunft. Die Möglich­
keit der Metaphysik als Vollendung der Vernunft 
scheidet damit aus. Als theoretischer gelingt der 
Vernunft lediglich die Konstitution der empiri­
schen Welt, die aber gerade keine Realisierung 
von Unbedingtheit darstellt. Könnte Vernunft den 
ihr immanenten Anspruch auf Unbedingtheit 
bereits als theoretische realisieren, so müßte sie 
ja ihren praktischen Gebrauch dem theoretischen 
nachordnen. In der vorkantischen Metaphysik 
wurde die Realisierung der Unbedingtheit der 
Vernunft auch derart verstanden. Aus vermeint­
lich theoretischer Erkenntnis Gottes, der Seele 
oder der Welt wurde die Rationalität praktischen 
Verhaltens bestimmt. Kant jedoch entlarvt dieses 
Primat theoretischer Vernunft als Illusion. Die 
Realisierung theoretischer Vernunft, die sich für 
ihn ergibt schließt Unbedingtheit gerade aus; 
indem ihre nachvollziehbaren Erkenntnisse auf 
den Bereich der Empirie als dem Bereich des 
durchgehend Bedingten beschränkt bleiben.

Die Vernunft kann ihrem praktischen Moment, 
das ihr als solcher bereits insofern immanent ist, 
als sie sich selbst als Maßstab aller Kritik als 
unbedingt anzusetzen vermag, durch ihre theore­
tische Realisierung nicht gerecht werden, sofern 
sie dabei den Bereich des durchgehend Bedingten 
eben nicht zu transzendieren vermag. Entspre­
chenderweise depotenziert sich das praktische 

206

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Moment der Vernunft unter Voraussetzung ihres 
rein theoretischen Gebrauchs auf lediglich prag­
matische Vernunft, die von Zwecken instrumen­
talisiert wird, welche ihr vorgegeben sind.

Nur wenn Vernunft sich als praktische im 
eigentlichen Sinne versteht, indem sie sich nicht 
von vorgegebenen Zwecken leiten läßt, sondern 
alle Praxis einem unbedingten Anspruch unter­
wirft, kann sie ihren Anspruch auf Unbedingtheit 
realisieren. Das praktische und damit willentliche 
Moment der Vernunft ist dann dem erkennenden 
nicht länger nachgeordnet, sondern diesem viel­
mehr vorgeordnet. Vernunft realisiert ihre Unbe­
dingtheit nicht in ihrem kognitiven, sondern in 
ihrem volitiven Moment. Unbedingtheit aber 
bedeutet Autonomie, und insofern die Vernunft 
ihre Unbedingtheit in ihrem volitiven Moment 
realisiert, besteht diese Unbedingtheit als Auto­
nomie des Willens. Autonomie praktischer Ver­
nunft und Autonomie des Willens fallen ineins. 
Sofern Vernunft als praktische autonom ist, 
besteht sie als autonomer Wille!

Indem Vernunft ihre Unbedingtheit als Auto­
nomie des Willens realisiert, weist sie alle äuße­
ren Bestimmungsgründe ab und bewahrt sich in 
ihrer Unbedingtheit. Sie unterwirft damit die 
Dimension lediglich pragmatischen Handelns 
und des damit einhergehenden theoretischen Ver­
nunftgebrauchs dem unbedingten Anspruch einer 
autonom begründeten vernünftigen Praxis. Prag­
matik wird damit in vernünftige Praxis integriert, 
so daß der theoretische Vernunftgebrauch vom 
praktischen unterfangen und zu legitimieren 
gesucht wird. Der Wille ist sonach nicht als ein 
Vermögen oder als eine Struktur zu fassen, die 
zunächst unabhängig von Vernunft besteht. Er ist 
vielmehr von vornherein als das praktische Mo­

207

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ment der Vernunft zu verstehen, und insofern 
Vernunft nur als praktische autonom werden und 
ihre Unbedingtheit realisieren kann, wird der 
autonome Wille zum Grundbegriff der Vernunft. 
Vernunft wird sonach im eigentlichen Sinne 
praktisch, wenn der Wille seihe transzendentale 
Freiheit vollbringt und sich damit als unbedingte 
Aktualität behauptet. Praktische Vernunft voll­
bringt sich damit als autonomer Wille.

§ 31 Transzendentale Freiheit und 
intelligibeler Charakter

Auch die Lehre vom empirischen und intelligibe- 
len Charakter konveniert mit der Selbstver­
mittlung des Willens. In gewisser Weise ersetzt 
Kant in seinen Schriften zur praktischen Philoso­
phie die Lehre vom intelligibelen Charakter 
durch diejenige vom Willen. Beide Begriffe 
kommen zumindest darin überein, daß sie das 
empirisch unbedingte Moment im menschlichen 
Handeln zum Ausdruck bringen, wobei im Rah­
men der Lehre vom Willen dieses empirisch 
Unbedingte nun weitergehend entfaltet und posi­
tiv gedacht wird, wodurch erst die Möglichkeit 
aufgezeigt wird, daß es nicht doch wieder ander­
weitig bedingt ist. In der KRV war festgestellt 
worden, daß der intelligibele Charakter den 
empirischen bestimmt und sich durch ihn ver­
mittelt. Nun wird ergänzt, worin der intelligibele 
Charakter selbst gründet. Er konstituiert sich in 
der Selbstvermittlung der unbedingten Aktualität 
des Willens als praktischer Vernunft und ist 
sonach Resultat des Selbstvollzugs transzenden­
taler Freiheit.

208

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auf diesem Hintergrund, der Bestimmung des 
empirischen Charakters durch den intelligibelen 
einerseits sowie des letzteren als Ausdruck der 
ursprünglichen Selbstvermittlung der transzen­
dentalen Freiheit des Willens andererseits, kön­
nen die beiden gegensätzlichen Positionen ver­
söhnt werden, die in der Kantinterpretation im 
Hinblick auf die Frage entstanden sind, wie 
Kausalität aus Freiheit näherhin zu denken sei. 
Die eine Position kann im Anschluß an J.Bennett 
als "angular", die andere als "linear theory" 
bezeichnet werden.32 Ersterer zufolge bewirkt 
eine noumenale Ursache eine ebensolche Wir­
kung, deren Erscheinung dann in raumzeitlicher 
Wirklichkeit als Phänomen vorkommt. Wird die 
Kausalität hingegen "linear" gedacht, so wird die 
raum zeitliche Erscheinung direkt als Wirkung 
der noumenalen Ursache gedacht.33 Für beide 
Auffassungen lassen sich entsprechende Text­
stellen finden, wobei der Text der KRV allein 
Anhaltspunkte für die linear theory zu bieten 
scheint. Dies aber rührt u.E. daher,daß die 
dortigen Ausführungen, wie wir sahen, von dem 
Interesse geleitet sind, zunächst überhaupt einen 
intelligibelen Charakter als Grund von empiri­
schem Handeln zu denken. Hierzu mag die linear 
theory ausreichend erscheinen. Diese aber dürfte 
nicht als unvereinbar mit der angular theory 
erachtet werden, sondern müßte im Verfolg der 
weiteren Entfaltung des intelligibelen Grundes 
menschlichen Handelns vielmehr zur angular 

32 J. Bennett (1975), S. 188; vgl. auch J. Heinrichs (1968), S. 4- 
16.
33 Die Position der linear theory findet sich bspw. von 
J. Heinrichs (1968) vertreten, die der angular theory von 
M. Färber (1921), S. 31 und M. Stockhammer (1961), S. 578.

209

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theory erweitert werden, sofern Kant unter dem 
Titel der "Gründung eines Charakters"34 den 
intelligibelen Grund des Handelns als Selbstvoll­
zug transzendentaler Freiheit denkt. Grundsätz­
lich jedoch erscheinen die in beiden Positionen 
vorausgesetzten Kategorien der Ursache und 
Wirkung aber wenig geeignet, um Intelligibeles 
zu denken.35 Gerade wenn dieses als transzen­
dentale Freiheit gedacht werden soll, erscheint 
die Inanspruchnahme der Denkfigur einer sich 
selbst vermittelnden Identität weit eher ange­
bracht.

Im Zusammenhang mit der Lehre vom 
intelligibelen Charakter und dessen Konstitution 
werden von den Interpreten immer wieder Ein­
wände hervorgebracht, die prinzipielle Mißver­
ständnisse hinsichtlich der Art erkennen lassen, 
wie der Aktus des Selbstvollzugs transzenden­
taler Freiheit zu denken sei. Bereits der eben 
erörterten Kontroverse um die angular und linear 
theory liegt eigentlich ein Scheinproblem zugrun­
de, da sie nur auf der Basis der Inanspruchnahme 
einer völlig unangebrachten, an dinglichem Sein 
orientierten Kategorialität entstehen konnte. 
Außerdem wurde die Annahme der Konstitution 
des intelligibelen Charakters durch einen Akt der 
Freiheit immer wieder als unvereinbar erachtet 
mit Kants Aussage, wonach aufgrund der Außer­
zeitlichkeit des intelligibelen Charakters ange­
sichts seiner "keine Handlung entstehen oder ver­

34 REL A 52, B 55; vgl.auch ANTHR A 270, B 268.
35 Besonders deutlich wird dies, wenn sich M. Stockhammer 
(1961), S. 578 zu der Annahme genötigt sieht, "unbedingte und 
bedingte Dinge an sich selbst" einzuräumen.

210

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehen kann".36 Kant aber zielt mit dieser Bemer­
kung recht gesehen darauf ab, das Mißverständ­
nis abzuhalten, die Konstitution des intelligibelen 
Charakters nach dem Modell eines empirischen 
Vorgangs zu denken, der in seinem Anfang und 
Ende exakt objektivierbar ist. Kants Insistieren 
auf die Außerzeitlichkeit des intelligibelen Cha­
rakters geschieht dabei gerade um der Möglich­
keit von Freiheit willen.37 Auch die Beharrlich­
keit, von der Kant im Zusammenhang mit dem 
intelligibelen Charakter spricht, steht nicht im 
Widerspruch zu dessen Konstitution durch Frei­
heit. Betrachtet man den Kontext, so wird damit 
der intelligibele Charakter nicht an sich selbst als 
beharrlich zu bestimmen gesucht, sondern es 
wird damit vielmehr seine permanente Relationa- 
lität zum menschlichen Handeln zum Ausdruck 
gebracht.38

Berücksichtigt man in sensu stricto die Außer­
zeitlichkeit des intelligibelen Charakters, so darf 
dessen Konstitution auch nicht auf eine einmalige 
vorzeitliche Tat zurückprojiziert werden, da mit 
dem "vor" doch "die Zeitanschauung, die besei­
tigt werden soll, zurückgebracht"39 würde. Die 
Annahme, daß in der Zeit ein Charakter sich 
lediglich entfaltet, der sich vorzeitlich irreversi­
bel konstituiert hat, vor der eine an Schopen­
hauer40 orientierte Interpretation freilich nicht 

36 KRV B 567. - Dieser Widerspruch wird von A. Messer (1904), 
S. 350 und V. Gerhard (1886), S. 53 behauptet.
37 Freilich müßte dies noch mit der Konzeption eines Zeitbegriffs 
einhergehen, der gerade vom Selbstvollzug der Subjektivität aus 
gedacht wäre; s. hierzu evtl. W. Schulz (1992), S. 41-177.
38 Oder anders: Die "Querstellung zum zeitlichen Weltlauf" 
H. Heimsoeth (1956) II, 267.
39 G. Knauer (1886), S. 495.
40 Vgl. vor allem Schopenhauer m, 617-624.

211

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurückschreckt,41 ist von Kant aus gesehen völlig 
grundlos.42 Die Konstitution des intelligibelen 
Charakters, also die Selbstvermittlung tran­
szendentaler Freiheit kann vielmehr allenfalls im 
Sinne Schellings als eine "Tat" gedacht werden, 
für die gilt: "... sie geht dem Leben ... nicht der 
Zeit nach voran, sondern durch die Zeit 
(unergriffen von ihr) hindurch als eine der Natur 
nach ewige Tat."43

Beruht die Bestimmtheit des intelligibelen 
Charakters auf dem Vollzug transzendentaler 
Freiheit, so kann jener nur auf zweierlei Art 
bestimmt sein, nämlich durch die Vollbringung 
oder durch Verwirken dieser Freiheit. Entspre­
chend der dabei realisierten Autonomie oder 
Heteronomie ergibt sich sonach für den intelligi­
belen Charakter nur die Alternative von Sittlich­
keit oder Unsittlichkeit, gut oder böse.44 Der 

41 Vgl. etwas.Brandt (1872).
42 Vgl.auch W. Ehrlich (1920), S. 55, 83 f.; H. Heimsoeth (1956), 
II, S. 267.
43 Schelling VH, 385 f.
44 Diese Deutung steht im Gegensatz zu derjenigen von 
I. Heidemann (1958), S. 234, wonach der intclligibele Charakter 
"nichts anderes ist denn Spontaneität", "keinen Inhalt" hat und 
"immer nur existentielle Möglichkeit" ist. Demgegenüber ist u.E. 
der intelligibele Charakter nicht bloße inhaltsleere Spontaneität, 
sondern Resultat der Selbstvermittlung derselben, wobei sein 
Inhalt die Bestimmtheit dieser Selbstvermittlung ist. Anstatt als 
bloße existentielle Möglichkeit ist der intelligibele Charakter als 
die existentielle Verwirklichung von gut und böse zu denken. 
I. Heidemann aber weist diese Deutung ausdrücklich zurück, 
wonach der intelligibele Charakter als "die Einheit aller 
Bestimmungen, die ein Mensch geleistet hat", mithin als "sittliche 
Grundweise des Daseins" zu erachten und dabei durch die 
Wertungen "gut" und "böse" zu bezeichnen ist. Letztlich aber 
muß dieser Auffassung zufolge die Bestimmung des empirischen 
Charakters durch den intelligibelen unverständlich bleiben, daß 

212

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


intelligibele Charakter ist sonach nicht als ein 
dem empirischen analog komplex strukturiertes 
Gebilde zu denken, so daß zu jedem Konstituens 
des empirischen Charakters ein intelligibeles 
Analogon anzunehmen wäre, der empirische 
Charakter mithin in seiner ganzen Mannigfaltig­
keit im intelligibelen vorgebildet wäre. Die 
Bestimmung des empirischen Charakters durch 
den intelligibelen ist vielmehr derart zu denken, 
daß die alternative Bestimmtheit des letzteren, 
Vollbringung oder Verwirkung transzendentaler 
Freiheit, sich mit natural vorgegebenen charak­
terlichen Dispositionen vermittelt. Dabei werden 
diese im Falle der Vollbringung der Freiheit der 
sittlichen Kontrolle unterworfen, während im 
Falle der Verwirkung der Freiheit die vorgegebe­
nen Dispositionen sittlich unhinterfragt bleiben 
und die Freiheit instrumentalisieren, welch letz­
tere dann auf ein pragmatisches Machtmittel 
reduziert wird.

§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens 
und das Böse

Da der Wille prinzipiell in der Möglichkeit steht, 
sich zu verwirken, denkt Kant einen ihm inhä- 
rierenden Hang zum Bösen als Grund dieser Ge­
fährdung. Um der sittlichen Relevanz des Bösen 
willen muß dieser Hang eben einerseits im Aktus 
des Willens selbst situiert werden, kann dabei 
aber andererseits nicht als bloße Faktizität ge­
dacht werden, da sonst die Unbedingtheit des 

mithin "ein anderer intelligibeler Charakter ... einen anderen 
empirischen Charakter gegeben " (KRV B 584) hätte.

213

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Willens selbst aufgehoben wäre. Eine unbedingte 
Aktualität kann nicht mit bloßer Faktizität einher­
gehen, denn durch letztere wäre der Vollzug 
dieser Aktualität ja immer schon beeinträchtigt 
und so letztlich in seiner Unbedingtheit negiert. 
So muß also der Hang zum Bösen nicht nur mit 
der unbedingten Aktualität des Willens einher­
gehen, sondern darüber hinaus aus der Genese 
dieser unbedingten Aktualität selbst immer schon 
hervorgehen.

Aus diesem Grunde kompliziert sich der Aktus 
des Willens nochmals. Er darf nun nicht nur als 
eine unbedingte Aktualität gedacht werden, die 
sich angesichts der Möglichkeit, sich selbst zu 
vollbringen oder sich selbst zu verwirken, voll­
zieht, sondern muß darüber hinaus derart gedacht 
werden, daß er auch die dabei vorausgesetzte 
Gefährdung, sich selbst zu verwirken, immer 
schon selbst hervorgebracht hat.

Der Wille ist ja zu denken als Selbstvermitt­
lung, wobei angesichts seiner gleichzeitigen Be- 
zogenheit auf die Empirie seine Vollbringung im 
Aktus dieser Selbstvermittlung auf dem Spiele 
steht. Deshalb ist er strukturell als gedoppelt 
reflexe Transzendenz zu denken. Das Struktur­
moment der Transzendenz bezeichnet hierbei die 
Ausrichtung auf die Empirie, das Strukturmo­
ment der Reflexion bezeichnet das Selbstverhält­
nis, das ihm angesichts dieser Ausrichtung zu 
realisieren aufgegeben ist, und das Moment der 
zweiten bzw. gedoppelten Reflexion bezeichnet 
das Moment der Gefährdung der Realisierung 
dieses Selbstverhältnisses. Sonach ist der Wille 
aufgrund seiner gedoppelten Reflexion nicht nur 
als Selbstverhältnis zu denken, sondern vielmehr 
als ein Selbstverhältnis, das sich zu sich selbst 
verhält.

214

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darüber hinaus muß aber nun noch gedacht 
werden, daß der Wille die zweite Reflexion, das 
Sich-Verhalten zu seinem eigenen Selbstverhält­
nis, woraus die Gefährdung seiner Vollbringung 
entsteht, immer auch schon aus sich selbst her­
vorgebracht hat. Der Wille konstituiert sich unter 
Einbeziehung des Hangs zum Bösen auf ur­
sprüngliche Weise, indem er sich zu sich selbst in 
ein Verhältnis setzt. Der Wille steht sonach nicht 
einfach in einem Verhältnis zu sich selbst, son­
dern setzt sich ursprünglich in ein Verhältnis zu 
sich selbst. Er ist demnach nicht einfach faktisch 
die Struktur doppelter Reflexion, angesichts derer 
er sich als unhintergehbarer Vorgegebenheit zu 
vollziehen hat,sondern bringt als unbedingte 
Aktualität diese Struktur allererst hervor.

Der Wille konstituiert sich sonach auf 
ursprüngliche Weise, indem er sich allererst die 
Möglichkeit der sittlichen Differenz eröffnet, 
nämlich in der Affirmation seiner selbst seine 
Autonomie zu vollbringen, oder durch Verwei­
gerung dieser Affirmation sich selbst zu verwir­
ken und sich in Heteronomie zu verlieren. In 
dieser ursprünglichen Konstitution seiner selbst 
setzt der Wille dabei immer auch bereits sein 
vermittelndes Moment, die Willkür. Indem der 
Wille sich in seiner unbedingten Aktualität 
hervorbringt, setzt er sich als Will-Kür eodem 
actu in ein Verhältnis zu seiner Unbedingtheit. 
Und mit dieser ursprünglichen Hervorbringung 
der Differenz zu sich selbst begründet er aus sich 
selbst die stete Versuchung zum Bösen, die Kant 
als Hang zum Bösen bezeichnet. Dessen Kon­
stitution also besteht in nichts anderem als darin, 
daß sich der Wille ursprünglich immer schon in 
Identität und Differenz zu sich selbst, als Wille in 
seinem vermittelnden Moment der Will-kür, her­

215

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgebracht hat. Und insofern sich der Wille 
immer schon in dieser Gespaltenheit seiner selbst 
hervorgebracht hat, hat er immer auch schon eine 
Tendenz zur Selbstliebe begründet, so daß der 
Hang zum Bösen sich in dieser Tendenz ausprägt 
und der in Selbstliebe befangene Wille als 
eigentlicher Gegenbegriff zum autonomen, sittli­
chen Willen begreifbar wird.

Der Wille ist sonach nicht als schlechthin iden­
tisch mit seiner Struktur zu denken, sondern steht 
zu dieser Struktur als seiner ursprünglichen Her­
vorbringung auch wiederum in Differenz. Als 
unbedingte Aktualität bringt der Wille sich selbst 
hervor, indem er sich ursprünglich in Identität 
seiner selbst und Differenz zu sich selbst voll­
zieht. Und diese ursprüngliche Setzung von Iden­
tität und Differenz seiner selbst kann geradezu 
als wesentliche Konsequenz der Unbedingtheit 
des Willens gedacht werden. Gerade nämlich 
eine unbedingte Aktualität verstattet als solche 
keine Festlegung auf nur eine bestimmte Struk­
tur, da eine derartige Festlegung die Unbedingt­
heit ja letztlich aufheben würde. Der Vollzug der 
Aktualität müßte nämlich dann durch jene 
Struktur bedingt gedacht werden. Die Unbedingt­
heit eines Aktes verlangt deshalb danach, daß 
dieser auch eine Differenz zu sich selbst bzw. 
seiner eigenen Struktur begründet, denn Unbe­
dingtheit kann sich als solche nicht in einer 
bestimmten Hervorbringung erschöpfen, sondern 
nur dadurch realisieren, daß sie sich auch ange­
sichts aller ihrer Hervorbringungen behauptet.

So erschöpft sich die Aktualität des Willens 
nicht in einer Struktur, auch nicht in derjenigen 
der Autonomie, sondern setzt sich aufgrund ihrer 
Unbedingtheit immer auch schon in Widerspruch 
zu dieser ihrer gesetzten Struktur. Der Hang zum 

216

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bösen wird damit als notwendige Konsequenz 
einer Struktur des Willens ersichtlich, sofern 
diese als Setzung einer unbedingten Aktualität 
gedacht wird. Als unbedingter Aktus geht der 
Wille nicht schlechthin in einer Struktur auf, 
sondern behauptet sich, indem er sich eodem actu 
auch in Differenz zu dieser Struktur setzt, 
darüber hinaus gerade in seiner Unbedingtheit 
als Setzender der Struktur. Die Dialektik von 
Aktualität und Struktur muß unter dem Gesichts­
punkt des Vorrangs der Aktualität gedacht wer­
den, damit die Unbedingtheit der letzteren ge­
wahrt bleibt. Die Aktualität darf sich sonach 
nicht schlechthin in der Struktur als ihrem 
Resultat zum Verschwinden bringen, sondern 
muß sich angesichts derselben aufrechterhalten 
und diese Struktur quasi durchherrschen.

Das Lehrstück der ursprünglichen Erwerbung 
des Hangs zum Bösen, das voreilige Interpreten 
Kant immer wieder als vordergründige Akkomo­
dation an den Kirchenglauben vorgeworfen 
haben, mithin als Relikt, das nicht in eine auf­
geklärte Philosophie gehöre, erweist sich sonach 
bei näherem Zusehen gerade nicht als ein philo­
sophisch unbegründetes Arrangement mit der 
kirchlichen Erbsündenlehre, sondern vielmehr als 
ein unverzichtbares Moment der Aktualität tran­
szendentaler Freiheit, sofern letztere eben als 
unbedingt zu denken ist. Ohne dieses Moment 
einer gewissermaßen transzendental transfor­
mierten Erbsündenlehre würde die Aktualität in 
ihrer Struktur verfestigt, womit ihre Unbedingt­
heit preisgegeben wäre. In der oftmals geschmäh­
ten Religionsschrift Kants wird sonach die 
Grundstruktur des transzendentalen Freiheitsvoll­
zugs konsequent zuende gedacht. Und weiter, als 
in dieser Schrift, scheint aus transzendentaler 

217

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sicht auch gar nicht gedacht werden zu können. 
Sofern transzendentale Reflexion sich auf die 
Momente des Vollzugs transzendentaler Freiheit 
richtet, muß die ursprüngliche Hervorbringung 
des Hangs zum Bösen als Strukturmoment des 
Vollzugs dieser Freiheit miteinbezogen werden. 
Darüber hinaus zu fragen, wie es denn nun viel­
leicht begreiflich zu machen sei, daß ein Hang 
zum Bösen und somit die Konstitution der Frei­
heit überhaupt habe geschehen können, mag zwar 
durchaus sinnvoll sein, könnte aber allenfalls 
Aufgabe einer spekulativen Metaphysik sein.45

45 Als wohl prominentester, und in dieser Richtung womöglich 
auch weitreichendster Versuch kann Schellings Freiheitsschrift 
von 1809 verstanden werden.

218

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178 - am 17.01.2026, 14:45:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996713-178
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 25 Transzendentale Freiheit als sich selbst vermittelnde Identität oder doppelte Reflexion
	§ 26 Transzendentale Freiheit als Selbstvermittlung des Willens
	§ 27 Willkür als Strukturmoment des Willens
	§ 28 Empirie als Materie des Willens
	§ 29 Sich vollbringender oder sich verwirkender Wille
	§ 30 Der Wille als praktische Vernunft
	§ 31 Transzendentale Freiheit und intelligibeler Charakter
	§ 32 Die Selbstvermittlung des Willens und das Böse

