
162 Kritik der ethischen Institution

wenn wir im Folgenden etwas genauer auf Hegels Begriff der Sittlichkeit ein-

gehen wollen.

3. Wenn Nutzen unnütz und Tugend wahnsinnig wird

Die Individualität ist auch das Stichwort, das uns den Zugang zumhegelschen

Diskurs der Sittlichkeit ermöglicht.Wir haben gesehen, wie sich im Selbstbe-

wusstsein das einzelne Ich quaVernunft als universales Ich begreift. Es ist sich

selbst zum Begriff geworden. Denn es muss erkennen, dass es von sich als An-

sich-Seiendem nur sprechen kann, wenn es auch für sich ist, d.h., wenn es auf

sich selbst als Objekt reflektiert. Diese Reflexion ermöglicht es ihm, an seiner

bestimmten Individualität festzuhalten. Gleichzeitig bildet sie aber auch die

Form des Bewusstseins, wodurch das individuelle An-sich-Sein als solches,

d.h. in seiner Allgemeinheit, ausgesprochen werden kann. Für das einzelne

Ich bedeutet dies zunächst, dass in der Reflexion abstrakte und konkrete In-

dividualität begriffen sind. Es versteht sich so einerseits selbst, andererseits

aber auch jedes andere Bewusstsein als An-sich-Seiendes.Durch diese Selbst-

und Fremderkenntnis »schließt sich in diesem Begriffe das Reich der Sittlichkeit

auf. Denn diese ist nichts anderes als in der selbstständigen Wirklichkeit der

Individuen die absolute geistige Einheit ihres Wesens […]« (PhG, 264). Wenn

Hegel diese Aussage im Zentrum des Vernunft-Kapitels der Phänomenologie

platziert, greift er allerdings vor und gibt einen Eindruck der Sittlichkeit, die

erst im Geist-Kapitel expliziert wird (vgl. Siep 2000, 144f.). Dementsprechend

folgt bei ihm auch zunächst eine Darstellung der Genese des sittlichen Be-

wusstseins. Diese wollen wir im Folgenden nachvollziehen, da die Stationen,

dieHegel dabei benennt, uns helfenwerden, dieMängel ›ethischer‹ Argumen-

tationsmuster der Vergangenheit und Gegenwart nachzuvollziehen.

Wir beginnen also mit dem Subjekt, das sich als Individuum begreift und

diese Erkenntnis zur allgemeinen Erkenntnis über die Subjektivität auswei-

tet. Ein solches Subjekt ist noch weit davon entfernt, ein sittliches Individu-

um zu sein, das zusammen mit anderen eine sittliche Gemeinschaft bildet.

imKreuzederGegenwart« (ebd.). Davonabgesehen versteht es sich von selbst, dass die

Phrase vom »Sohn seiner Zeit« auch ebenso gut durch die Tochter substituiert werden

kann. Im erneuten Ausspielen Hegels gegen Hegel, werden wir den Nachweis dafür in

Kapitel III.4 erbringen.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 163

»Diese sittliche Substanz in der Abstraktion der Allgemeinheit ist nur das gedach-

te Gesetz«, stellt Hegel fest (PhG, 264). Dieses Gesetz, das die Allgemeinheit

postuliert, ist selbst noch hoch abstrakt und zunächst einmal nur denkerisch

erfasst. Denn das Phänomen lässt sich ja auch von der anderen Seite her be-

greifen: Schließlich ist das Subjekt selbst ein wirkliches zwischen anderen

wirklichen Subjekten. Als dieses einzelne Subjekt findet es sich also bereits

in einer Gemeinschaft (einer Allgemeinheit) wieder und somit auch konkret

unter dem abstrakten Gesetz dieser Allgemeinheit. Die vielen singulären Sub-

jekte bilden in der Summe die abstrakte Allgemeinheit, von der jenes Gesetz

ausgeht. Die Perspektive hat sich also einmal umgekehrt. Das Gesetz, das

das Subjekt eben noch in sich selbst entdeckte, zeigt sich nun als ein äußeres

Gesetz, dem es als Einzelnes untersteht, denn es selbst ist ja nicht die All-

gemeinheit, sondern denkt diese nur. Und so stellt Hegel fest: »Das einzelne

Bewußtsein ist umgekehrt nur dieses seiende Eins, indem es das allgemeine

Bewußtsein in seiner Einzelheit als seines Seins sich bewußt, indem sein Tun

und Dasein die allgemeine Sitte ist.« (Ebd.)

Insofern stellt das Gesetz der Allgemeinheit hier auch eigentlich nur die

bestimmte »Sitte« dar, aber eben nicht bewusste Sittlichkeit. Es bezeichnet

folglich einen ἔθος, der sich auf die Dimension der Gewohnheit beschränkt

und (zunächst einmal) unveränderlich und statisch erscheinen muss. Dies

merkt das Individuum z.B. daran, dass seine Freiheit nicht einfach seine Frei-

heit ist, sondern die Freiheit der Allgemeinheit bzw. des Volks, dem es auf-

grund der kontingenten Umstände seiner Geburt nun einmal angehört und

die es schlichtweg vorfindet, ohne selbst einen Einfluss auf diese Sitten ge-

habt zu haben. »Es ist hier nichts, das nicht gegenseitig wäre, nichts, woran

nicht die Selbstständigkeit des Individuums sich in der Auflösung ihres Für-

sichseins, in derNegation ihrer selbst, ihre positive Bedeutung, für sich zu sein,

gäbe.« (PhG, 265f.) Das Individuum ist also gar nicht so frei, wie man hätte

annehmen können, denn »in der Selbstständigkeit des Anderen die vollständi-

ge Einheit mit ihm anzuschauen oder diese mir vorgefundene freie Dingheit

eines anderen« erkenne ich »das Negative meiner selbst« (PhG, 264f.), eine

Grenze, die ich nicht selbst gezogen habe.

Ein Individuum ist also immer nur so frei wie das Volk, dem es zugehört

(d.h. auch, dass an diesem Punkt der Phänomenologie des Geistes der Volksbe-

griff tatsächlich ein exklusives Volk, wie etwa das der attischen Polis, oder ein

exklusives, aber inkludierendes Volk,wie das des römischen Reiches, bezeich-

net). Dieses Volk mag zwar – nämlich im Verhältnis zu anderen Völkern, die

es z.B. versklavt – frei sein, aber es ist nur seiner Substanz nach frei, wie Hegel

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Kritik der ethischen Institution

sagen würde. Es ist noch nicht für sich frei, ist sich noch nicht selbst Subjekt

geworden. Seine Freiheit ist natur- oder gottgegeben, es hat sie nicht selbst

errungen. Und es versteht sich, dass diese Vorstellung auf der unbewussten

Wechselwirkung der symbolischen und imaginären Dimension beruht, vor

deren Hintergrund das bestimmte Volk seine als substanziell verstandene

Identität entwickelt. Dass hier die bewusste Selbstbestimmung fehlt, zeigt

sich wiederum anhand des Kontrastes von allgemeinem und individuellem

Bewusstsein. Da das Wissen um die absolute Freiheit aus der Erfahrung des

individuellen Bewusstseins in seinem Verhältnis zu sich selbst erwächst, fin-

det es gerade in sich das Prinzip der Freiheit. Diese Erkenntnis bringt es aber

in eine missliche Lage, denn durch diese Selbsterkenntnis platziert es sich

dem bestimmten Allgemeinen (dem Volk) gegenüber. Es entfremdet sich von

ebendieser Allgemeinheit, die es doch eigentlich mit konstituiert. Mit Freud

gesprochen, es entwickelt ein Unbehagen in der Kultur, denn »[d]ie individuelle

Freiheit ist kein Kulturgut« (Freud 1974d, 226).

Dabei könnte es so schön sein, wenn es sich nur in die Allgemeinheit ein-

ordnen (bzw. sich dieser unterordnen) würde, dann wäre doch eine wirkli-

che Freiheit gewonnen. Dementsprechend wirken z.B. die Hochkulturen der

entsprechenden freien Völker der Antike vordergründig idyllisch. »In einem

freien Volke ist darum in Wahrheit die Vernunft verwirklicht; sie ist gegen-

wärtiger lebendiger Geist, worin das Individuum seine Bestimmung, d.h. sein

allgemeines und einzelnes Wesen, nicht nur ausgesprochen und als Dingheit

vorhanden findet, sondern selbst dieses Wesen ist und seine Bestimmung

auch erreicht hat.« (PhG, 266) Dies ist das »Glücke …, seine Bestimmung er-

reicht zu haben« (ebd.), dessen nostalgischer Nachhall sich z.B. in modernen

Zeiten medial und auf imaginärer Ebene in der Verklärung der ›guten alten

Zeiten‹ niederschlägt. Aber da das Prinzip Freiheit nun mal kein kontingen-

tes, historisches, sondern ein allgemeines, subjektives Prinzip ist, währt das

Glück nicht lange:

Die Vernunft muß aus diesem Glücke heraustreten; denn nur an sich oder un-

mittelbar ist das Leben eines freien Volks die reale Sittlichkeit, oder sie ist

eine seiende, und damit ist auch dieser allgemeine Geist selbst ein einzelner,

das Ganze der Sitten und Gesetze, eine bestimmte sittliche Substanz, welche

erst in dem höheren Momente, nämlich im Bewußtsein über ihr Wesen, die

Beschränkung auszieht und nur in diesem Erkennen ihre absoluteWahrheit

hat, nicht aber unmittelbar in ihrem Sein […]. (PhG, 267)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 165

Dass aber ein ganzes Volk zum Bewusstsein über das Wesen seiner bislang

nur substanziellen Freiheit kommt, ist alles andere als eine kleine Aufgabe,

wovon die bis in die Gegenwart reichenden Befreiungskämpfe einzelner Völ-

ker, Volksgruppen und Minderheiten ein reales Zeugnis ablegen. Dass ein

Volk sich nicht nur als abstrakte, irgendwie gegebene Entität versteht, son-

dern als tätiges Subjekt begreift, involviert einen Bildungsprozess, der als die

höchste Aufgabe anzusehen ist, der sich die (Welt-)Gemeinschaft verschrei-

ben muss, sofern sie sich rechtmäßig als sittlich und zivilisiert bezeichnen

will. Wie schwer diese Aufgabe sein kann, veranschaulicht Hegel direkt im

nächsten Abschnitt der Phänomenologie. Denn gleich der erste Schritt in Rich-

tung Sittlichkeit, bei dem das einzelne Subjekt die herrschende Sitte infrage

stellt, zeugt von der Komplexität des Freiheitsbegriffs, die im ethisch-politi-

schen Diskurs immer wieder zu Verwirrungen und Fehldeutungen führt und

deshalb eine genaue Analyse erfordert.

Das einzelne Subjekt hat sich also von der Allgemeinheit entfremdet, aber

für sich erkannt, dass das Prinzip des Allgemeinen, die Freiheit, an ihm, dem

einzelnen Bewusstsein, selbst ist. Damit also auch die Allgemeinheit im sub-

jektiven Sinne frei werde, d.h. sich ihrer Freiheit als selbstgegebene (nicht

natur- oder gottgegebene) bewusst werden kann, macht es sich das einzelne

Bewusstsein zum »erste[n] Zweck …, seiner als einzelnes Wesen in dem an-

deren Selbstbewußtsein bewußt zu werden oder dies Andere zu sich selbst

zu machen; es hat die Gewißheit, daß an sich schon dies Andere es selbst ist«

(PhG, 270).Mit anderenWorten, es setzt die Individualität als das Allgemeine

und macht die individuelle Freiheit zum Zweck der Allgemeinheit. »Es stürzt

also ins Leben und bringt die reine Individualität, in welcher es auftritt, zur

Ausführung. Es macht sich weniger sein Glück, als daß es dasselbige unmit-

telbar nimmt und genießt.« (PhG, 271) Manmuss sogleich einsehen, dass die-

ses Unterfangen zum Scheitern verurteilt ist. Schließlich begegnen wir hier

demselben logischen Kurzschluss, der sich hinter dem bekannten Sophismus

verbirgt, der besagt, ›dass doch an jede*n gedacht sei, wenn nur jede*r an

sich selbst denkt‹. Die reine Individualität zum Prinzip des Geistes und der

Sittlichkeit zu machen, hieße, »die ärmste Gestalt des sich verwirklichenden

Geistes« (PhG, 272) nicht nur zum Prinzip, sondern auch zum Zweck zu ma-

chen. Denn in Wahrheit kommt das Individuum hier gerade nicht zu seinem

Begriff und kann nicht seine innere Freiheit im Sinne der Sittlichkeit verwirk-

lichen, da es hier in einen Kreislauf gerät, in dem das Allgemeine als erfüllte

Individualität bestimmt ist, das Individuelle aber seinerseits als Erfüllung der

Allgemeinheit.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Kritik der ethischen Institution

Dieser circulus vitiosus lässt sich mithilfe des lacanschen Begriffs des Be-

gehrens (désir) wunderbar erläutern, gerade auch vor dem Hintergrund, da

Hegel selbst in diesem Zusammenhang auf den Begriff der »Begierde« zurück-

greift.33 Lacans Formel für das Begehren lautet wie folgt: Das Begehren ist das

Begehren des Anderen. Dieser Satz lässt sich auf viererlei Weise verstehen: Ers-

tens ist das Begehren das Begehren von etwas anderem. Eben wollte ich noch

dies, jetzt aber das. Eben hatte ich noch Hunger, jetzt bin ich satt und will

keinen Nachschlag mehr. Zweitens ist das Begehren das Begehren der ande-

ren Person. Ich bin zwar satt, aber gerade greift mein Bekannter nach dem

letzten Stück Pizza und sofort ist mir klar, das kriege ich nicht nur runter,

sondern das muss ich unbedingt haben. Was er begehrt, begehre ich, weil

er es begehrt. Drittens ist das Begehren das Begehren des »großen Anderen«,

wie Lacan sagt. Damit ist die symbolische Ordnung gemeint, auf die in jedem

Austausch, in jedem Dialog (oder auch Monolog) referiert wird. Das Begeh-

ren des Anderen kann ja auch das Begehren seines Anderen sein (womit z.B.

seine Vorstellung, sein Bild von mir gemeint sein mag); aber beide Akteure

bewegen sich nicht in einem Bedeutungsvakuum, das sie spontan auffüllen,

sondern agieren immer schon innerhalb eines sprachlich-symbolischen Re-

ferenzsystems, in dem auch immer schon Sinngehalte, Werte, Ideologie usw.

vermittelt sind, die mehr oder weniger offensichtlich bei der situativen Be-

stimmung des individuellen Begehrens mitwirken. Viertens ist das Begehren

hinsichtlich seiner Erfüllung stets aufgeschoben. Denn insofern es sich auf

sich selbst richtet, ist es formaliter so bestimmt, dass es prinzipiell auf ein

anderes gerichtet ist (oder gezielt auf ein anderes ausgerichtet wird – ein

zirkulärer Mechanismus, den moderne Werbestrategien gerne ausnutzen).

Mit Hegel gesprochen, Begierde/Begehren geht »nur auf die Form seines [des

Selbstbewusstseins; Anm. T.M.] Andersseins oder seiner Selbstständigkeit,

die ein wesenloser Schein ist« (PhG, 271).

»Was dem Selbstbewußtsein also in der genießenden Lust als sein Wesen

zum Gegenstande wird, ist die Ausbreitung jener leeren Wesenheiten, der rei-

nen Einheit, des reinen Unterschiedes und ihrer Beziehung […].« (PhG, 273)

Dadurch, dass das Subjekt die Individualität als das Allgemeine und das All-

gemeine als die Individualität bestimmt, stürzt es in den Strudel des Begeh-

33 In der französischen Übersetzung von Hegels Phänomenologie ist der Begriff Begierde

mit désir übersetzt. Über dieHegel-RezeptionAlexandreKojèves (1975) fandder Begriff

Eingang in Lacans Denken. Die deutschenÜbertragungen der Texte Lacans übersetzen

désir mit Begehren.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 167

rens. Die »genießende Lust«, die es bei der Vorstellung seiner individuellen

Freiheit als Modell der allgemeinen Freiheit empfindet (»die Ausbreitung je-

ner leeren Wesenheiten, der reinen Einheit, des reinen Unterschiedes und

ihrer Beziehung«), wird zur »Notwendigkeit« bzw. zum »Schicksal« (ebd.); und

das, was eigentlich die allgemeine Verwirklichung der individuellen Freiheit

sein sollte ist nur »toteWirklichkeit« (ebd.). Es zeigt sich, dass das Individu-

um seine innere Freiheit selbst noch gar nicht begriffen hat und sie nur als

abstrakte Freiheit im Sinne des Lustprinzips versteht und exzessiv auslebt.

Diesem ›kopflosen Subjekt‹ erscheint folglich seine vermeintliche Freiheit als

alternativloses Schicksal und es muss einsehen, »daß das Individuum nur zu-

grunde gegangen und die absolute Sprödigkeit der Einzelheit an der ebenso

harten, aber kontinuierlichen Wirklichkeit zerstäubt ist« (ebd.).

Exkurs IX:WennimvorangehendenSatzvom›alternativlosenSchicksal‹dieRe-

de ist, dann dürfte klar sein, dass bei einem analytischen Begriff wie ›Schick-

sal‹ das Hinzufügen des Adjektivs ›alternativlos‹ überflüssig ist. Schicksal ist

dem Begriff nach alternativlos, ansonsten wäre es nicht Schicksal, sondern Zu-

fall. Das Adjektiv wurde dennoch hinzugefügt, um darauf aufmerksam zuma-

chen, dass der Gedanke, den Hegel hier äußert, dabei helfen kann, jenes mo-

derne ökonomisch-politische Phänomen zu erklären, bei dem die ›Alternativ-

losigkeit‹34 der kapitalistischen Logik konstatiert wird und sämtliche individu-

ellen, sozialen, kulturellen und politischen Sphären dieser Logik subordiniert

werden – was darüber hinaus mit der Ernennung vermeintlicher Expert*innen

(denÖkonom*innen) einhergeht. Eine (vermeintlich) säkulare Bevölkerungda-

vonzuüberzeugen,dass sienichtnureinemschicksalhaftenLaufderDingeaus-

gesetzt ist, sondern dabei noch dazu verpflichtet ist, die Verantwortung an aus-

gerechnetdiejenigenExpert*innenabzutreten,diediesen fatalenLaufohnehin

schon zu verantworten haben,35 lässt sich nur mithilfe eines entsprechenden

Narrativs, einer Ideologie, bewerkstelligen.

Hier ein prominentes Beispiel: 1979 gab Milton Friedman, Ökonom, ein be-

rühmt gewordenes Interview in The Donahue Show, in dem er die wagemutige

These aufstellte, dass jede menschliche Gesellschaft »runs on individuals pur-

suing their separate interests«, anders gesagt, »ongreed«.36Mitdieser Behaup-

tung antwortet Friedman auf die Frage des Gastgebers, ob er im Angesicht der

größer werdenden Armut und der sich verstärkenden Ausbeutung armer Län-

der sowiederMachtkonzentrationelitärerKapitalträger*innen jemals amPrin-

zipdesKapitalismusgezweifelt habe.Ohnewirklichaufdie Fragezuantworten,

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Kritik der ethischen Institution

präsentiert Friedman stattdessen seine reduktionistische Anthropologie, die,

umschleiert von griffiger Rhetorik, zunächst sogar einleuchtend wirken mag:

Der homo oeconomicus ist von Natur aus habsüchtig (greedy) und da der Kapita-

lismus auf der Habsucht beruht, beruht er auf einer Konstante und ist entspre-

chend rational erklärbar, lenkbar und ohnehin ist die Ökonomie eigentlich et-

was Natürliches bzw. naturgesetzlich determiniert – anders gesagt, sie bildet

das Rahmenprogramm des Schicksals des modernen Menschen. Ein gediege-

ner Syllogismus, der aufgrund seiner vermeintlichen Rationalität ausgespro-

chen resilient ist und sich bis heute in Form eines »ökonomischen Schicksals-

glauben« (Vogl 2011, 116) in Anbetracht eines seinerseits ökonomischen Natu-

ralismus hält.

Bei näherem Hinsehen aber erliegt auch Friedmans These, die hier nur bei-

spielhaft für diese ›Räson‹ steht, jener »absoluten Sprödigkeit«, von der Hegel

spricht.Erstensnämlichmussdas reduktionistischeMenschenbild revidiertwer-

den. Denn nur der ungebildeteMensch denkt derart abstrakt, dass er konkrete

Personen auf ein einziges Prädikat reduziert.37 So scheitert auch die Behaup-

tung, dass jede menschliche Gesellschaft auf Habgier beruhe, angesichts der

fundamentalsten Parzelle einer Gesellschaft, der Familie, und der Kindererzie-

hung. Beruhte die menschliche Gemeinschaft allein auf Habgier, wäre keine*r

von uns hier, da –wagenwir den absurden Gedanken – unsere Eltern sicherlich

leichtere Wege gefunden hätten, ihre Gier zu befriedigen, als ein paar Spröss-

linge in dieWelt zu setzen, die dann was tun? Für sie arbeiten, wenn sie alt ge-

nugdafür sind? Sie imAlter versorgen (mit denDingen, nachdenen sie gieren)?

Zweitens: Wollteman versuchen, den fundamentalenmenschlichen (An-)Trieb

zu formulieren, dann wäre Habgier wohl ein schlechter Anwärter für den Pos-

ten des Prinzips. Viel eher kommt hier das oben genannte Begehren in Frage.

Aber das Begehren, das nur eine formale Bestimmung darstellt, kann sich in-

haltlich auf unendlich vielfältige Weise äußern – und längst nicht jede Äuße-

rungsformmuss gleich den Charakter einer ›Todsünde‹ annehmen. Davon ein-

mal abgesehen ist es dem vernünftigen Wesen durchaus möglich, seine (psy-

cho-)pathologischen Interessenzubegreifenundzu lernen,mit ihnenumzuge-

hen –was in sittlichenGemeinschaften umso leichter fällt, da sie die betreffen-

den Personen nicht exkludieren, sondern auffangen. Davon abgesehen würde

es sich drittens alsHerrschaft der reinenUnvernunft erweisen,wenndasBegeh-

ren zum Prinzip des gesellschaftlichen Seins erklärt würde. Man hätte so näm-

lich die begriffslose Individualität zumPrinzip gemacht undmit ihr dieWillkür.

»Willkür heißt man zwar oft gleichfalls Freiheit; dochWillkür ist nur die unver-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 169

nünftige Freiheit, dasWählen und Selbstbestimmennicht aus der Vernunft des

Willens, sondern aus den zufälligen Trieben und deren Abhängigkeit von Sinn-

lichem und Äußerem.« (Ä I, 136) Diese »unvernünftige Freiheit« ist die Freiheit,

diesich imbellumomniumcontraomneszeigtunddiesich inFormeinesökonomi-

schen Sozialdarwinismus gerade als ›Raubtierkapitalismus‹ äußert.38 Die Frei-

heit der kopflosen Akteure wird daher auch nicht als Freiheit, sondern als Un-

freiheit, als Schicksal empfunden. Und wo man die Erfüllung vermutet (hinter

der nächsten Investition, hinter demnächsten Shoppingtrip), zeigt sich nur die

gähnende, unbestimmte Leere des Begehrens. Die Freiheit ist hier keine wirk-

liche Freiheit, sondern genauso virtuell wie das Vermögen eines modernen Fi-

nanzkapitalisten.DieFreiheit isteigentlichnureinFreiheitsversprechenunddie

ausbleibende Einlösung des Versprechens produziert nur wieder jenes Verhal-

ten,dasdieUnzufriedenheitundUnfreiheitersthervorgerufenhat. »Dennnicht

das, was ist, macht uns ungestüm und leidend, sondern daß es nicht ist, wie es

sein soll.« (Hegel 1986q, 463)

Es zeigt sichalso, dass FriedmansSophismusunhaltbar ist.Aberdaer seineThe-

se innerhalb einer Gesellschaft äußert, die ohnehin schon die kapitalistische

Ideologie verinnerlicht hat, kann er problemlos überzeugen. Hegel wiederum

liefertbereits 1807eineDarstellung,ErläuterungundAuflösungdessen,waszur

kapitalistischen raison d’être wurde und im Neoliberalismus (siehe auch Exkurs

XIV) seinen vorläufigen Höhepunkt findet. Wenn Joseph Vogl dies als »ökono-

mischen Schicksalsglaube« bezeichnet, aktualisiert er tatsächlich eine Erkennt-

nis Hegels: Denn imVerlauf der Phänomenologie kommtHegel noch einmal auf

das schicksalsgläubige Bewusstsein zurück und identifiziert dessen »Glaube[n]

an die furchtbare Nacht des Schicksals und an die Eumenide des abgeschiedenen

Geistes« als »ReligionderUnterwelt« (PhG, 495). Aber auchder jungeHegel bringt

das Problem bereits auf den Punkt: »Dies mannigfaltige Eigentum bildet nicht

ein System von Rechten, sondern eine Sammlung ohne Prinzip, deren Inkonse-

quenzen und Verworrenheit des höchsten Scharfsinns bedurfte, um so bei vor-

kommender Kollision sie gegen ihre Widersprüche so viel wie möglich zu ret-

ten, oder vielmehr der Not und Übermacht bedurfte, um sich miteinander zu

vertragen; vorzüglich aber, in Rücksicht aufs Ganze, der speziellsten göttlichen

Providenz, um es notdürftig zu erhalten.« (Hegel 1986q, 467) Dasselbe Prinzip,

dashiermitBlickaufdie staatlicheZersplitterungDeutschlands (vordemDeut-

schenBund) identifiziertwird, lässt sich auch innerhalb einer globalisierten ka-

pitalistischen und neoliberalenWeltordnung der Gegenwart wiederfinden.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Kritik der ethischen Institution

Dass das Individuuman der »kontinuierlichenWirklichkeit zerstäubt ist«, be-

deutet allerdings nicht die Vernichtung des Subjekts. Im Gegenteil, das Sub-

jekt ist noch da und versucht nunHerr der Lage zuwerden und ›sein Schicksal

in die Hand zu nehmen‹. Es hat erkannt, dass die ›lustige‹ Selbstverwirkli-

chung eigentlich individuelle Unlust bewirkt und macht nun eine Kehrtwen-

de: Statt der Selbstverwirklichung macht es nun die »Verwirklichung eines

Allgemeinen im individuellen Selbstbewußtsein« (Siep 2000, 152) zu seinem

Zweck. Ihm geht es nun um die »Hervorbringung des Wohls der Menschheit«

(PhG, 276), zu der es sich selbst ja rechnet. Indem ihm nun das Allgemeine

zum Ersten und Letzten wird, weiß es, »unmittelbar das Allgemeine oder das

Gesetz in sich zu haben« (PhG, 275). Wir sind hier allerdings noch nicht auf

der Stufe des kantischen Begriffs vom Sittengesetz angekommen. Das macht

Hegel deutlich, indem er dieses Gesetz, das das Individuum hier entdeckt,

als das »Gesetz des Herzens« bezeichnet (vgl. PhG, 275-283). Hinter dieser Be-

zeichnung lässt sich bereits die Naivität erkennen, der das Subjekt auf dieser

Stufe des sittlichen Geisteslebens erlegen ist. Denn es rutscht hier vom einen

Extrem ins nächste. Es sieht sich nun in direkter Opposition zu derjenigen

individualistischen Weltordnung, für die es eben noch stand. Aber dadurch

verwandelt es sich nicht plötzlich in das Allgemeine als solches, denn es ist ja

immer noch ein Einzelnes, nur dass es sich jetzt als Individuum der indivi-

dualistischen Allgemeinheit gegenüberstellt, weil es das vermeintlich wahr-

haft Allgemeine (das ›Wohl derMenschheit‹) eben in seinem Inneren entdeckt

zu haben meint. Aufgrund einer gefühlsmäßigen Intuition, einem »ozeani-

schen Gefühl« (vgl. Freud 1974d, 197) erklärt es, dass die Sittlichkeit nicht in

34 ›Alternativlos‹ wurde zum Unwort des Jahres 2010 gewählt (vgl. dpa 2011).

35 Eine einfache und erhellende Darstellung dieses Sachverhaltes, versehen mit vielen

einschlägigen Beispielen, liefert Dahn 2017, 77-101.

36 Vgl. https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8 (Zugriff: 18. März 2020). Die

zentrale, zitierte Stelle findet sich ca. ab Minute 21.

37 Der Gedanke stammt von Hegel: »Wer denkt abstrakt? Der ungebildete Mensch, nicht

der gebildete. […]Dies heißt abstrakt gedacht, in demMörder nichts als dies Abstrakte,

daß er einMörder ist, zu sehen und durch diese einfache Qualität alles übrigemensch-

liche Wesen an ihm [zu] vertilgen.« (Hegel 1986w, 577.578) Mit anderen Worten, das

abstrakte Denken sieht ab vom Sittengesetz und vereitelt durch seinen Reduktionis-

mus jede Möglichkeit von Sittlichkeit und Versöhnung.

38 Hegel seinerseits »wendet sich scharf gegen die Übertragung der Rede vom Fres-

sen und Gefressenwerden auf die politische Sphäre – das sei eine absurde Folgerung

aus der ›Supplementar-Verdauung von Hayfischen‹ auf die Staatsgeschichte« (Vieweg

2019, 315).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8


Hegel und die Sittlichkeit 171

der Erfüllung der individuellen Lüste besteht, sondern stattdessen als Ge-

setz im Herzen eines jeden Individuums schlummert. Da es aber zugleich

der »gewalthabende[n] göttliche[n] undmenschliche[n] Ordnung« des selbst-

verschuldeten Schicksals entsagt, optiert es nun dafür, »[d]iese dem Gesetz

des Herzens widersprechende Notwendigkeit sowie das durch sie vorhan-

dene Leiden aufzuheben […]« (PhG, 276). Es missbilligt alles, was nun den

Anschein von Notwendigkeit, Zwang und Zucht erweckt und nur »[d]ie Ver-

wirklichung des unmittelbaren ungezogenenWesens gilt für Darstellung einer

Vortrefflichkeit und für Hervorbringung des Wohls der Menschheit« (ebd.).

Anders gesagt, das Gesetz des Herzens macht das Individuum zum ungezo-

genenWesen, setzt aber darauf, dass es dabei dem allgemeinenWohlergehen

dient.

Wie soll man sich das vorstellen? Wenn das Gesetz des Herzens frei agie-

ren soll, dann darf es nicht allgemeines, geltendes Gesetz werden, da es da-

durch schon wieder der Spontaneität der ungezogenen, individuellen Frei-

heit entgegenwirkt (vgl. Siep 2000, 153). Offensichtlich verstrickt sich das Be-

wusstsein hier erneut in Widersprüche. Darüber hinaus hatte es eben noch

der Lust und dem eisernen Gesetz des Schicksals entsagt, und jetzt beginnt

es damit, sich selbst in »der eigenen Vortrefflichkeit bei der Überschreitung

desselben« (PhG, 276) zu genießen. »Das Individuum vollbringt also das Ge-

setz seines Herzens; es wird allgemeine Ordnung, und die Lust zu einer an und

für sich gesetzmäßigen Wirklichkeit.« (PhG, 277) Wie problematisch es ist,

die Lust zum Prinzip der Sittlichkeit zu machen, hat uns bereits der Marquis

de Sade vorgeführt (siehe Kapitel II.3). Hegels Ausführungen sind nun etwas

niederschwelliger – allein, weil das Gesetz des Herzens etwas ganz anderes

als Sades dunkler Gott ist –, aber ebenso eindrucksvoll:

Das Individuum macht nun die paradoxe Erfahrung, dass das, was es als

»tote Wirklichkeit« des Schicksals hinter sich lassen wollte, tatsächlich ein

ausgesprochen lebendigesMiteinander von unterschiedlichen Individuenmit

ihren Sitten und Gewohnheiten ist. »Es mach die Erfahrung, daß die Wirk-

lichkeit belebte Ordnung ist, zugleich in der Tat eben dadurch, daß es das

Gesetz seines Herzens verwirklicht […].« (PhG, 279) Indem es sich dem Ge-

setz des Schicksals gegenübergestellt hat, hat es sich – ohne es zu wollen –

ebenso »fixiert« wie dieses. Die Wirklichkeit ist aber »vielmehr von dem Be-

wußtsein aller belebt« und das Gesetz des Herzens ist eigentlich das »Gesetz

aller Herzen« (ebd.). An diesem Punkt entgleitet dem Individuum die Zügel

und es zeigt sich, dass sein edles Vorhaben der »lustvollenWeltverbesserung«

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Kritik der ethischen Institution

(Siep 2000, 153) schon an derWurzel krankte: Die bestimmte Individualität taugt

nicht als Basis der ethischen Institution.

Eine solche Institution auf Basis der bestimmten Individualität, d.h. ei-

ner Individualität, die als Allgemeines bestimmt wäre, gerade indem sie mit

sich selbst absolut identisch gesetzt ist, wäre als schizophren zu klassifizie-

ren: Hier erfährt das Individuum die »innere Verkehrung seiner selbst« und

erliegt der »Verrücktheit des Bewußtseins, welchem sein Wesen unmittelbar

Unwesen, seine Wirklichkeit unmittelbar Unwirklichkeit ist«, denn »indem

sie beide fixiert sind, so ist dies eine Einheit, welche der Wahnsinn im allge-

meinen ist« (PhG, 280). Das wahnsinnige Bewusstsein weiß aber selbst nichts

von seiner Spaltung und hält sich tatsächlich für unbedingt einig mit sich

selbst. Es übersieht seine Schizophrenie. Dies hat zur Folge, dass es die in-

nere Verkehrung nach außen projiziert: »Das Herzklopfen für das Wohl der

Menschheit geht darum in das Toben des verrückten Eigendünkels über, in

die Wut des Bewußtseins, gegen seine Zerstörung sich zu erhalten, und dies

dadurch, daß es die Verkehrtheit, welche es selbst ist, aus sich herauswirft

und sie als ein Anderes anzusehen und auszusprechen sich anstrengt.« (Ebd.)

Hier zeigt sich dasGesicht desWahns, und zwar in Formder Paranoia: Überall

in der Welt erblickt das Bewusstsein nun »fanatische Priester« und »schwel-

gende Despoten« (ebd.), die immer die jeweils anderen unterdrücken wollen.

Was es allerdings noch nicht entdeckt hat, ist, dass auch es selbst als genau

solch ein Fanatiker angesehen wird. »Was öffentliche Ordnung scheint, ist al-

so diese allgemeine Befehdung, worin jeder an sich reißt, was er kann, die

Gerechtigkeit an der Einzelheit der anderen ausübt und die seinige festsetzt,

die ebenso durch andere verschwindet.« (PhG, 282) Der Krieg aller gegen alle ist

hier auf die nächste Stufe gehoben. Er basiert nicht länger auf der kopflosen

Subjektivität des Lustprinzips, sondern wird durch das innere Gesetz hervor-

gerufen, dass zwar ein reflektiertes Gesetz, aber noch lange kein begriffenes

ist. Dies könnte auch einer der Gründe dafür sein, warum Hegel vom »geisti-

gen Tierreich« spricht, sofern man dieses »als Anspielung auf den Kampf um

Ehre […] oder gar das ›Fressen und Gefressenwerden‹ der Intellektuellen in

der bürgerlichen Gesellschaft« verstehen will (Siep 2000, 162)39.

39 Siep verweist hier insbesondere auf Lukács 1967, 593. Vieweg scheint eine abgemil-

derte, aber nicht unähnliche Lesart wenigstens zu implizieren, bei der die »Bewegung

der Individualität … als die Realität des Allgemeinen, als Zweck an sich selbst erfah-

ren [wird]. Das Vernunftkapitel kulminiert schließlich in der Gestalt des geistigen Tier-

reichs« (Vieweg 2019, 285). Da die besagte Bewegung notgedrungen zu einem Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 173

Diese ganze Passage der Phänomenologie lässt sich dabei wie eine Abwehr

des Utilitarismus lesen. Da es sich bei diesem um eines der prominentesten

ethischen Modelle handelt, das sich gerade in der Wirtschaftsethik großer

Beliebtheit erfreut, wollen wir uns das utilitaristische Denken und die hegel-

sche Kritik einmal genauer anschauen:

Die Wurzeln des Utilitarismus finden sich in den Werken Jeremy Bent-

hams, einemZeitgenossenHegels. Ähnlichwiewir es bereits oben amBeispiel

der Ökonomie sahen (die von allen möglichen ethischenModellen hauptsäch-

lich den Utilitarismus beerbt), basiert Benthams Ethik auf einem monolithi-

schen Menschenbild, das den Menschen auf dessen vermeintlich natürlichen

Drang40 zur Nutzenmaximierung reduziert. Doch in dieser Voraussetzung

sieht der Utilitarismus eine Stärke. So folgt Benthams Logik gewissermaßen

dem Motto: ›Wenn jede*r an sich selbst denkt, dann ist doch an jede*n ge-

dacht‹. Der individuelle Drang zur Nutzenmaximierung hat, so Bentham, ei-

einander der individuellen Bewegungen führt, ist ein Agonismus der Paradigmenplu-

ralität (vgl. Lyotard 2012; Welsch 1996) durchaus denkbar.

40 Wir wählen hier absichtlich den Begriff Drang und verzichten auf den Begriff des

Triebs. Dies hat folgenden Grund: Utilitarismus und Ökonomie gehen davon aus, dass

Nutzen- und Gewinnmaximierung Konstanten der conditio humana darstellen und er-

klären somit, dass die Produktion von »Mehrgenießen« (plus-de-jouir) (Lacan) und

Mehrwert den Menschen kontinuierlich zum entsprechenden (naturgesetzlich-ratio-

nalen) Handeln drängen. Dies ist allerdings mit psychoanalytischen Triebtheorien

nicht vereinbar. In psychoanalytischer Perspektive sind Drang und Trieb unbedingt zu

unterscheiden, und zwar vor allem darin, dass der Drang eine konstante Kraft im Sin-

ne einer biologischen Funktion (z.B. beimHunger oder beimDurst) darstellt, während

der Trieb keinesfalls in diesem rein biologischen Sinn aufgeht. Der Trieb ist vielmehr

ein kulturelles Phänomen und fällt damit in das Register des Symbolischen (vgl. Lacan

2015d, 169-181, bes. 173). Daher fallen aber auch Mehrlust- und Mehrwert-Gewinnung

in den Bereich des Trieblebens und nicht in den Bereich der natürlichen Bedürfnisbe-

friedigung. So wirdman z.B. in der freienWildbahn kein Tier vorfinden, dass sich kon-

tinuierlich überfrisst, während derMensch (und teilweise auch das Haustier, das in ein

gewisses symbolisches – z.B. ritualisiertes – Verhältnis zumMenschen eintreten kann)

durchaus dazu tendiert über die einfache Bedürfnisbefriedigung hinaus zu genießen.

Dies tut er nicht von Natur aus, sondern weil er als organisches und sprachbegabtes

Lebewesen zugleich die natürliche Welt und das symbolische Universum der Sprache

bewohnt, in der sich das Begehren konstituiert. (Ein weiteres Beispiel wäre das Sexu-

alleben, das bei den meisten Tieren – mit Ausnahme höher entwickelter Primaten –

zyklisch verläuft, während derMensch auch zwischendurch und aus Spaß Sex hat.) Die

fundamentalen Annahmen von Utilitarismus und Ökonomie entpuppen sich somit als

höchst problematisch und diskutabel.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Kritik der ethischen Institution

nen positiven Trickle-Down-Effekt zur Folge, wobei alles, was ein Individuum

ursprünglich für sein Wohl hervorbrachte zugleich der Allgemeinheit zugu-

tekommt. Wenn eine Person z.B. aufgrund ihrer Hoffnung auf eine positive

Rendite mehr Nahrung produziert, als sie selbst benötigt, dann kann diese

Überproduktion ja der übrigen Gesellschaft zur Verfügung gestellt werden.

In diesem Sinne ist auch die normative Maxime der utilitaristischen Ethik

zu verstehen, bei der es um die Herbeiführung des ›größten Glücks für die

größte Zahl‹ geht: »It is the greatest happiness of the greatest number that is

the measure of right and wrong.« (Bentham 1977b, 393) Man muss hier genau

lesen: Es geht um das größte Glück der größten tatsächlichen Zahl, nicht der

größtmöglichen Zahl. Für den Utilitaristen zählt das tatsächliche Ziel seiner

Handlung und nicht ein mögliches (wenn auch imaginäres) Ideal, geschwei-

ge denn der formale Imperativ des Sittengesetzes. Nicht umsonst wird die-

se Form der Ethik daher auch als Konsequenzialismus bezeichnet, da hier der

Zweck, wenn er sich denn endlich zeigt, die Mittel zu seiner Erreichung re-

troaktiv heiligt. Dies öffnet nun allerdings der Willkür Tür und Tor. Denn die

Maxime ist schließlich an das Gesetz des Herzens gebunden, das allzu leicht

in einen tobenden Individualismus abdriftet. Dies hängt vor allem mit der

verkürzten naturalistischen Anthropologie und der Fehlinterpretation des Be-

gehrens im Utilitarismus zusammen. Denn die Produktion eines Mehrwerts

(der dann allen zugutekommen soll) hängt schließlich mit dem Begehren zu-

sammen. Anders als das natürliche Bedürfnis, das sehr konkrete Ziele hat

(z.B. satt zu werden) und beim Erreichen des Ziels Halt macht, verschwin-

det das Begehren nicht mit seiner Befriedigung. Wie wir gesehen haben, ist

das Begehren im Prinzip auf ein anderes gerichtet, denn das ›Begehren ist das

Begehren des Anderen‹. Dadurch situiert es sich aber auf der symbolischen

Ebene und transzendiert das Reale der natürlichen Bedürfnisbefriedigung.

Hier ein Beispiel: Es versteht sich von selbst, dass eine Person, die z.B. einen

Mastbetrieb für Schlachtvieh leitet, selbst nicht alles Fleisch, das sie produ-

ziert, verbrauchen kann oder will. Vielmehr betreibt sie ohnehin darum einen

Mastbetrieb, weil sie sich einen möglichst hohen Gewinn von der Produktion

verspricht. Hier zeigt sich nun, dass ihr Bedürfnis zwar schon x-mal befrie-

digt ist, aber das Begehren nach einem Mehrwert verlangt (inwiefern die-

ses Begehren wirklich ihr Begehren oder das Begehren des Marktes, also des

›großen Anderen‹, ist, braucht uns hier nicht zu interessieren). Es wird deut-

lich erkennbar, dass Bedürfnis und Begehren unterschieden werden müssen.

Denn das Begehren vermittelt sich gerade im Register des Symbolischen. Im

Fall unseres Beispiels ist der Antrieb, den das Begehren liefert, nämlich kein

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 175

natürlicher (die Sättigung), sondern spielt sich im symbolischen Feld der Öko-

nomie und der kapitalistischen Produktionsweise ab. Kurz gesagt, es ist nicht

derHunger, der die Person antreibt, sondern die imaginäreHoffnung auf eine

hohe Rendite, eine kumulative Hoffnung, die sich mit jeder Investition und

jedem Verkauf erneuert und alles andere als ein natürliches, sich selbstbe-

grenzendes Bedürfnis darstellt. Indem der Utilitarismus also Begehren und

Bedürfnis verwechselt, erliegt er einem Grundirrtum.

Fassen wir zusammen: Der Utilitarismus widerspricht sich in seiner

Grundannahme, denn er setzt darauf, dass ausgerechnet jenes Wesen, von

dem behauptet wird, dass es allein aus Eigennutz handele, sich die Maxime

vom größten Glück der größten Zahl zu eigen macht. Da aber das indivi-

dualistische Paradigma zur notwendigen Voraussetzung der Einlösung der

Maxime gemacht wird und darüber hinaus auch noch auf dem naiven Pos-

tulat einer reduktionistischen Anthropologie beruht, ist die utilitaristische

Ethik notwendigerweise zum Scheitern verurteilt.41 Und als habe Bentham

selbst diesen fatalen Irrtum bemerkt, führt er sogleich ein weiteres Element

ein, mit dessen Hilfe nun das Leck im sinkenden Schiff gestopft werden soll:

das Recht. Und hier ist Bentham auch nicht zimperlich. Das Recht muss

rigoros sein und den einzelnen ›Nutzenmaximierer‹ in das Korsett der Allge-

meinheit zwingen. Wer sich eben nicht ›von Natur aus‹ der utilitaristischen

Maxime unterwirft, der muss eben unterworfen werden – und das funktio-

niert am besten durch die Androhung von Strafen und durch Überwachung:

»I do really take it for an indisputable truth, and a truth that is one of the cor-

ner stones of political science – the more strictly we are watched, the better

we behave.« (Bentham 2001b, 277) Bentham sieht in dieser kurzerhand zur

unbedingten Wahrheit erhobenen These die Legitimationsgrundlage für das,

was er das Panoptikum nennt. Das Ideal des Panoptikums sieht die dauerhafte

Überwachung jedes einzelnen Menschen vor – eine Idee, die inzwischen zur

Realität geworden ist. Die Legitimierung der Überwachung geht einher mit

der Legitimation der Arkan- bzw. Geheimpolitik, des Spitzelwesens und der

öffentlichen Ächtung von Dissidenten (etwa dadurch, dass diese bestimmte

41 Was – um an das obige Beispiel anzuknüpfen – der moderne Finanzkapitalismus zu

Genüge bewiesen hat: »Zwei Milliarden Menschen, von insgesamt 7,6 Milliarden, ha-

ben keinen Zugang zu sauberem Trinkwasser. Alle fünf Sekunden verhungert ein Kind

auf diesem Planeten. Aber die Weltlandwirtschaft, so wie sie heute ist, könnte pro-

blemlos zwölf Milliarden Menschen ernähren – fast das Doppelte! Das heißt, es gibt

keine Fatalität.« (Ziegler 2020)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Kritik der ethischen Institution

Zeichen zur Kenntlichmachung am Körper tragen müssen), aber vor allem

mit der hypertrophen Ermächtigung der Exekutiven und der Konstruktion

eines Polizeistaats. Aufgrund der Tatsache, dass die Idee des Panoptikums

im massiven Widerspruch zu Volkssouveränität, Menschenwürde und den

Idealen der Französischen Revolution (die Bentham bekanntermaßen als

»nonsense upon stilts« [Bentham 2002b] abtut) steht, dass sie die Autono-

mie zugunsten eines rigorosen heteronomen Systems ablehnt und dass sie

dadurch notgedrungen die herrschende institutionelle Ordnung in ihrer

Macht stärkt, zeigt sich, dass die panoptisch organisierte Gesellschaft in

letzter Konsequenz als paranoid und schizophren einzustufen ist. Hegel

veranschaulicht diese Schizophrenie in seiner Rechtsphilosophie am Beispiel

des fichteschen Polizeistaats; seine Gedanken lassen sich aber ebenso gut

auch auf Benthams Modell übertragen (vgl. Vieweg 2019, 531):

Die Polizei soll von jedem Bürger wissen was er jeden Augenblick thut, wo

er sei, aber seine Innerlichkeit ist nicht zu beaufsichtigen.Wenn jemand ein

Messer kauft, muß die Polizei wissen wozu, muß daneben hergehen, damit

sie verhüthe daß er nicht einen todtsticht. Ein Reisender ist sogleich ver-

dächtig, ein bloßer Paß, ein bloßes Signalement reicht zu seiner Legitima-

tion nicht aus, im Paß muß sein Portrait sein. Wenn man so den äusseren

Verstandesstaat ausbildet, so kommt man auf solche Einzelnheiten die sich

in sich selbst zerstören. Die Polizei muß wieder beaufsichtigt werden pp al-

le solche Dinge führen in der Ausführung auf einen unendlichen Progreß.

(Hegel 1974, 617)

In einer solchen Gesellschaft herrscht letztlich der Generalverdacht. Jede Per-

son steht jederzeit unter dem Verdacht, ein Verbrechen auszuhecken – zu-

mindest so lange, bis sich zeigt, dass dies nicht der Fall ist. Doch sogleich

kann der nächste Verdacht erhoben werden, schließlich – und Hegel wird

nicht müde dies immer wieder zu betonen – bedeutet zu leben auch zu han-

deln, tätig zu sein, wodurch die Situation, die man eben noch überblickte,

sich jetzt schon wieder als verändert und damit suspekt entpuppt. Das Reale

aber lässt sich nicht festhalten, sondern wird stetig ›aufgehoben‹. Der Poli-

zeistaat und das Panoptikum (das allein durch seinen Namen bereits auf das

visuelle und bildliche Element hinweist) aber sind einem imaginären Bild von

einer Gesellschaft verhaftet, die mehr wie eine Maschine funktionieren soll

und keine lebendige Gemeinschaft autonomer Menschen bildet. So verbleibt

das gesamte utilitaristische Programm in einem reduktionistischen und au-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 177

todestruktiven Formalismus gefangen, der keiner vernunftgemäßen Prüfung

standzuhalten vermag.

An anderer Stelle bringt Hegel diesen Widerspruch, bei dem es sich um

denWiderspruch aller formalistischen, rein normativen Ethiken handelt, wie

folgt auf den Punkt: Wo die Herbeiführung oder die Verwirklichung der Mo-

ralität zum endgültigen Zweck einer Gemeinschaft gemacht wird, wo das

Normative der entsprechenden Ethik absolute Gültigkeit beansprucht, hat sie

sich schon längst in einen Selbstwiderspruch verrannt. Denn »weil das mo-

ralische Handeln der absolute Zweck ist, so ist der absolute Zweck, daß das

moralische Handeln gar nicht vorhanden sei« (PhG, 456). In einem solchen

Fall wäre nämlich die »Harmonie der Moralität und der Wirklichkeit« (ebd.)

postuliert – was ganz offensichtlich illusorisch ist, da sich die Wirklichkeit

nun einmal in der Tat als dynamisch zeigt.

Dies führt uns nun direkt zur Kritik Hegels an dem nächsten ethischen

Grundmodell, nämlich der Tugendethik, der er sich im Abschnitt »Die Tugend

und der Weltlauf« der Phänomenologiewidmet. In diesem Unterkapitel unter-

zieht Hegel den Gedanken der Fortschrittsideologie (die im Übrigen auch latent

im Utilitarismus wirksam ist) einer drastischen Kritik, denn es zeigt sich,

dass das Prinzip der Tugendethik immer einen Aufschub produziert und das

Element der realen Sittlichkeit verfehlt. Schauen wir uns Hegels Argumenta-

tion einmal genauer an:

Das individuelle Bewusstsein hatte erkannt, dass die Logik vom Gesetz

des Herzens scheitern muss. Angesichts seiner Fixierung auf das eigene in-

nere Gesetz erscheint ihm das Gesetz aller Herzen als Verkehrung des Welt-

laufs, der doch eigentlich ganz dem individuellen Gesetz entsprechen soll. Auf

diese Weise zerfallen Allgemeines und Einzelnes: Der Weltlauf wird nur noch

als »Schein eines bleibenden Ganges« und als »das wesenlose Spiel der Fest-

setzung der Einzelheiten und ihrer Auflösung« wahrgenommen (PhG, 282).

Währenddessen versteht sich das individuelle Bewusstsein als die wahre All-

gemeinheit, wobei es sich eigentlich »nur als ein Inneres, das nicht gar nicht,

aber doch keine Wirklichkeit ist« (PhG, 283), in sich selbst vergräbt, erzürnt

über den gnadenlosen Gang des Weltlaufs – diese Hölle, die die anderen sind

(Sartre). Es ist das »unglückliche, in sich entzweite Bewußtsein« (vgl. PhG, 163-

177, hier 163), welches in seiner »unendlichen Sehnsucht« sein Wesen in das

»unerreichbare Jenseits« fabuliert und dem im Angesicht der Wirklichkeit des

Weltlaufs »nur das Grab seines Lebens zur Gegenwart komm[t]« (PhG, 169).

Wir haben es hier also – psychologisch gesprochen – mit einem melancho-

lischen Bewusstsein zu tun, das etwas verloren zu haben glaubt, das es nie

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Kritik der ethischen Institution

besessen hat (vgl. Freud 1975b). In seinem Inneren ist es nicht eins mit sich

selbst, sondern zerrissen, was noch einmal durch die Tatsache verschlimmert

wird, dass es von dieser Zerrissenheit nichts weiß. Es zeigt sich also, dass das

Individuum alles andere als selbstbestimmt ist. Es wird vielmehr von einem

Drang in seinem Inneren bestimmt, der sich in Form des Gesetzes des Her-

zens an eine imaginäre Harmonie von individuellem und allgemeinemGesetz

klammert, aber aufgrund seines Beharrens auf der reinen, ungezügelten In-

dividualität nur einem moralischen Pseudouniversalismus frönt.

Für uns zeigt sich nun, dass der Geist hier offensichtlich nicht stehenblei-

ben kann. Offensichtlich taugt nämlich auch das Gesetz des Herzens nicht

zur Verwirklichungwahrer Sittlichkeit, denn es birgt in sich nur die selbstzer-

störerische Selbstgenügsamkeit der starren Individualität, die sich mit dem

allgemeinen Weltlauf zerworfen hat. An diesem Extrempunkt setzt nun das

Bewusstsein der Tugend ein. Während dem Individuum, das dem Gesetz des

Herzens folgt, der Weltlauf und das Tun und Handeln der anderen Individu-

en als verkehrte Welt erschient, dreht sich dieses Verhältnis unter dem As-

pekt der Tugend vollständig um. »Dem Bewußtsein der Tugend ist das Ge-

setz das Wesentliche und die Individualität das Aufzuhebende.« (PhG, 283) Es

gilt also, »die eigene Individualität in die Zucht unter das Allgemeine […] zu

nehmen«, denn »die wahre Zucht ist allein die Aufopferung der ganzen Per-

sönlichkeit« (ebd.). Dass die Individualität aufgeopfert werden muss, ist für

das tugendhafte Bewusstsein eine logisch notwendige Annahme. Es erkennt,

dass die Individualität vom allgemeinenWeltlauf immer schon »vertilgt« wur-

de und auch immer vertilgt werden wird. Dadurch beweist das Allgemeine

(der Weltlauf als das Tun und Handeln aller) den Sieg über die Individualität.

Für die Tugend bedeutet dies, dass doch eigentlich der Weltlauf als »abso-

lute Ordnung« gelten muss, da er »gleichfalls gemeinschaftliches Moment«

ist; das Problem ist nur, dass der Weltlauf »nicht als seiende Wirklichkeit für

das Bewußtsein vorhanden« ist, sondern nur als »das innere Wesen desselben«

(PhG, 284). Es kann den Weltlauf eben nie wirklich als abgeschlossenes Gan-

zes wahrnehmen. Es hat begriffen, dass die Individualität aufzuheben ist,

und es verinnerlicht nun die neue Allgemeinheit eines vermeintlichen Gan-

zen, das sich nunmehr durch seine Dynamik auszeichnet und das es als sein

eigentliches Wesen betrachtet.

Dieses innere, subjektive Wesen gilt es nun zu verwirklichen. Es muss

objektiv werden. Das tugendhafte Individuum sieht sich genau dazu berufen

und erklärt sich selbst zum »Agent[en] des Fortschritts« (Siep 2000, 156). Die

Tugend zeigt sich so als Negation der Negation: sie hebt das starre Gesetz der

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 179

Individualität auf, das seinerzeit als Aufhebung der chaotische ›Weltordnung‹

des Lustprinzips auftrat. Sie will nun die »wahrhafte Wirklichkeit« hervor-

bringen, indem sie »den verkehrten Weltlauf wieder zu verkehren und sein

wahres Wesen hervorzubringen« anstrebt (PhG, 285).

Aber was will das tugendhafte Bewusstsein denn eigentlich konkret ver-

wirklichen? Der Weltlauf zeichnet sich doch gerade dadurch aus, dass er sich

nicht festhalten lässt. Wie muss man sich die Vision der Tugend vorstellen,

wenn sie den Fortschritt des Weltlaufs verwirklichen will? Hier lässt sich be-

reits das fundamentale Problem erkennen: Was ist denn eigentlich mit ›Fort-

schritt‹ gemeint? Dass sich der Weltlauf als ein Weltlauf verwirklicht, dazu

bedarf es offenbar nicht der Tugend, das passiert einfach en passant. Tatsäch-

lich geht es dem tugendhaften Bewusstsein aber darum, dass das, was es für

das Wesen des Weltlaufs hält, verwirklicht wird. Damit bezieht es sich auf

den Aspekt des Fortschritts im Sinne einer progressiven Entfaltung derWahr-

heit, die imWeltlauf selbst angelegt ist. Als einzelnes, kontingentes Bewusstsein

legt sich das tugendhafte Individuum deshalb darauf fest, dem Fortschritt zu

dienen. Den Fortschritt findet es dabei natürlich im Weltlauf selbst, z.B. in-

dem es herausragende (historische) Ereignisse als solche ausweist. Aber wo-

her weiß es eigentlich, dass sich dahinter ein Prinzip des Fortschritts ver-

birgt? Die Antwort ist ernüchternd, denn das tugendhafte Bewusstsein weiß

es gar nicht. Da das Prinzip des Fortschritts nach seinem Dafürhalten »an

demWeltlauf nur erst als sein Ansich« besteht, aber »noch nicht wirklich« ist,

bleibt ihm nichts anderes übrig als blinde Überzeugung (ebd.). Der (stets aus-

stehende) Fortschritt muss sich erst erweisen »und die Tugend glaubt es daher

nur« (ebd.).

Indem sie sich also festlegt und glaubt, dem Fortschritt zu dienen, un-

terstellt sie dem Weltlauf eine notwendige inhärente Logik, die sich so oder

so entfalten würde und mit der sie sich in ihrem Mitwirken identifiziert. Er-

neut haben wir es also mit einem paradigmatischenWiderspruch zu tun, den

Hegel ans Licht bringt: »Wo also die Tugend denWeltlauf anfaßt, trifft sie im-

mer auf solche Stellen, die die Existenz des Guten selbst sind […].« (PhG, 287)

Dies widerspricht aber ihrer grundsätzlichenÜberzeugung, »denn siewill das

Gute erst ausführen und gibt selbst es nicht für Wirklichkeit aus« (PhG, 286).

Hier wiederholt sich also die »Verrücktheit des Bewußtseins«, nur dieses Mal

im Register der Tugendethik. Das tugendhafte Bewusstsein will im vorausei-

lenden Gehorsam dem Fortschritt desWeltlaufs zuarbeiten, aber derWeltlauf

hat immer schon besorgt, was es erst hervorzubringen versucht. Seine guten

Absichten bleiben nichts weiter als das, was sie sind – Absichten. Darüber

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Kritik der ethischen Institution

hinaus findet es seine Vorstellung vom Fortschritt ironischerweise immer nur

in vergangenen Ereignissen. In der Dreigroschenoper liefert Bertold Brecht ein

passendes Bild, das die tragische Ironie der Tugend veranschaulicht: »Denn

alle rennen nach dem Glück/Das Glück rennt hinterher«, heißt es dort im

»Lied von der Unzulänglichkeit menschlichen Strebens« (Brecht 2005c, 253).

»Die Tugend wird also von dem Weltlaufe besiegt, weil das abstrakte un-

wirklicheWesen in der Tat ihr Zweck ist undweil in Ansehung derWirklichkeit

ihr Tun auf Unterschieden beruht, die allein in den Worten liegen.« (PhG, 289)

Hiermit wendet sich Hegel gegen all die Advokaten der Tugend, indem er ih-

re Agenda als aufgebauschtes, rein symbolisches Unterfangen ohne Realität

enttarnt. Die »pomphaften Reden vom Besten der Menschheit […] sinken als

leere Worte zusammen, welche das Herz erheben und die Vernunft leer las-

sen, erbauen, aber nichts aufbauen« (ebd.). In letzter Konsequenz geht die

Tugend davon aus, dass die reale Person und die reale Gemeinschaft unwirk-

lich ist und dass der ›wahre‹ Mensch und die ›wahre‹ Gemeinschaft erst her-

beigeführt werden muss, was allein durch tugendhaftes Verhalten möglich

wird. Wer also nicht tugendhaft ist, wirkt der Wahrheit des Weltlaufs entge-

gen und stellt in den Augen der Tugend wenigstens ein Ärgernis, wenn nicht

gar eine Gefahr dar, wie es sich z.B. in der Jakobiner-Herrschaft unter Robes-

pierre zeigt, wo auf der einen Seite erhebende Reden über »Gaben, Fähigkeiten,

Kräfte« (PhG, 286) der Individuen und des Menschlichen an sich geschwun-

gen werden, während auf der anderen Seite Generalverdacht und Guillotine

an der Tagesordnung sind. Mit anderen Worten, auf ihrem Höhepunkt be-

dingt die Tugendethik keine reale Sittlichkeit, sondern vielmehr eine ethische

Zweiklassengesellschaft.

Hierfür liefert Hegel auch sogleich ein historisches Beispiel, nämlich die

»antike Tugend«. Auch sie ist letztlich eine »wesenlose Tugend« (PhG, 290),

obwohl sie, anders als die Tugend der fanatischen Revolutionäre, sich als

schon verwirklicht voraussetzt. »Die antike Tugend hatte ihre bestimmte Be-

deutung, denn sie hatte an der Substanz des Volks ihre inhaltsvolle Grundlage

und ein wirkliches, schon existierendes Gutes zu ihrem Zwecke; sie war daher

auch nicht gegen die Wirklichkeit als eine allgemeine Verkehrtheit und gegen

den Weltlauf gerichtet.« (Ebd.) Nun könnte man doch meinen, dass man es

hier mit einer idealen Gesellschaft zu tun habe, denn offensichtlich ist diese

Gesellschaft mit sich selbst im Reinen. Was vordergründig aber als roman-

tisches Ideal der Antike erscheinen mag, zeigt sich aber auf dieser Stufe des

Geistes als unzureichend und nicht vereinbarmit demBegriff der (individuel-

len) Freiheit. In der antiken Gesellschaft ist ein Individuum nämlich nur inso-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 181

fern frei, als es zufällig in eine freie Gesellschaft hineingeboren wird. So ist es

etwa für Aristoteles noch selbstverständlich, dass Bürger (πολίτης) nur der-

jenige sein kann, der an der Regierung des Staats beteiligt ist (vgl. Aristoteles

2012, III 1, 1275a22); da aber Frauen, Kinder, Sklaven und Fremde de facto nicht

als Bürger galten, waren sie auch nicht an der Regierung beteiligt (vgl. ebd.,

III 5, 1278a11). Diese Trennung folgt einer pseudo-naturalistischen Logik, da

ein Sklave, laut Aristoteles, vonNatur aus ein Sklave sei (vgl. ebd., I 5, 1254b20-

23.1255a1f.), ebenso wie es für die vermeintlich irrationale Frau besser sei,

dem Urteil des Manns unterworfen zu sein (vgl. ebd., VII 10, 1330a20f.; ebd.,

I 5, 1254b10-15; ebd., I 13, 1259a12). Vor diesemHintergrund entwickelt Aristo-

teles u.a. den Gedanken der Aristokratie, der Herrschaft (κρατεῖν, herrschen;

im Altgriechischen begegnet uns in diesem Zusammenhang natürlich auch

die ἀρχή wieder: παραλαμβάνειν τὴν ἀρχήν, die Herrschaft überneh-

men) der Besten (ἄριστοι). Diese wird als gewissermaßen tugendethische

Alternative der Oligarchie (ὀλίγοι), der Herrschaft der Wenigen, entgegen-

gesetzt. Während die Oligarchie nämlich auf der Idee des ›natürlichen‹ (Ge-

burts-)Rechts der Reichen und Besitzenden beruht, basiert die Idee der Aris-

tokratie auf dem Gedanken, dass die Frage, wer zu den Besten gehöre, eben

nicht mit Blick auf die Herkunft der Person, sondern anhand ihrer Tugend-

haftigkeit entschieden werdenmuss. Hier kommt es allerdings bei Aristoteles

zu einer Begriffsverwirrung. Zwar hält er dem oligarchischen Naturrecht die

Idee von Tugend und Bildung entgegen, aber gleichzeitig implementiert er

selbst eine naturalistische Bestimmung, nämlich die Naturwüchsigkeit des

Staats (vgl. ebd., I 2, 1253a1). Mit dieser natürlichen Gegebenheit des Staats

ist aber auch die natürliche Unterscheidung von Bürgern und Nicht-Bürgern

eingeführt und damit die Unterscheidung zwischen den Individuen, die frei

sind, weil sie zufällig in eine freie Gesellschaft hineingeboren wurden, und

denjenigen Individuen, die als Anteil der Anteillosen diese freie Gesellschaft

bevölkern. Diese grundsätzliche Differenzierung kann auch durch die Idee

der Tugend nicht eingeholt werden. Und auf diese Weise reproduziert das

tugendhafte Bewusstsein das Phänomen der Zwei-Klassen-Gesellschaft, und

zwar bis hinein in die Moderne.42

42 »Der demokratische ›Geist von Athen‹ ist mithin zugleich der Geist der Klassengesell-

schaft – und als solcherweht er auch durch dieModerne: Auch sie kennt dieUnterschei-

dung zwischen Bürgern und Nicht-Bürgern, Bürger*innen erster und zweiter Klasse.«

(Lessenich 2019, 40f.)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Kritik der ethischen Institution

Hier zeigt sich nun, was Hegel meint, wenn er festhält, dass folglich auch

die antike Tugend mit dem Weltlauf kämpft, indem sie an einem Bestehen-

den festhält. Selbst die tugendhafteste Regierung von Aristokraten, genauwie

diejenige der ambitionierten Revolutionäre, besteht in nichts weiter als einer

»Leerheit der mit dem Weltlaufe kämpfenden Rednerei« (PhG, 290). Würde

jemand fragen, »was ihre Redensarten bedeuten«, wenn sie etwa das Wort

›Freiheit‹ für den Begriff der Freiheit ausgeben, dann würde sich sogleich das

Ungenügen ihrer Idee von Freiheit zeigen; die Worte werden nicht wirklich

begriffen, »sie werden daher als bekannt vorausgesetzt« (ebd.). Und wenn nun je-

mand auf der Frage beharrt, um zum Begriff vorzudringen, dann würde die

Leerheit der Rednerei »entweder durch einen neuen Schwall von Redensarten

erfüllt oder ihr die Berufung auf das Herz entgegengesetzt, welches innerhalb

sage, was sie bedeuten« (ebd.). So richtet sich Hegel hier zum einen gegen po-

litische Phrasendrescherei als solche und spricht sich zum anderen gegen die-

se Art Phrasendrescherei aus, die der Ablenkung vom wesentlichen ethisch-

politischen Diskurs dient. Wir haben es hier mit einer bekannten Konstel-

lation zu tun: Die institutionalisierte Selbstgenügsamkeit des tugendhaften

Bewusstseins verbleibt innerhalb der symbolischen Ordnung, die es voraus-

setzen muss, um überhaupt Gültigkeit zu beanspruchen.43 Und auch seine

Begriffe – die konkreten Tugenden, die es benennt – lassen sich nur vor die-

sem kontingentenHintergrund begreifen, jedoch nicht aus sich selbst heraus.

Hegels erneuter Verweis auf die Innerlichkeit enthält aber noch eine wei-

tere Erkenntnis: Denn so oder so, wenn die Tugend als Agent des Weltlaufs

auftreten will, dann tut sie dies nicht, indem sie sich das abstraktes Prinzip

der Allgemeinheit nur vor-stellt, sondern indem sie erkennt, dass die kon-

kreten tätigen Subjekt die wirkliche Allgemeinheit (bildend) bilden. Denn wir

haben bereits auf einer früheren Stufe festgestellt, dass es das Ganze der

Tätigkeit der Individuen ist, wodurch der Weltlauf überhaupt erst verwirk-

licht wird. Einmal mehr also dreht sich das Verhältnis von Einzelnem und

Allgemeinem um: »Es fällt mit dieser Erfahrung das Mittel, durch Aufopferung

der Individualität das Gute hervorzubringen, hinweg, denn die Individualität

ist gerade die Verwirklichung des Ansichseienden [des Weltlaufs; Anm. T.M.]

[…]: die Bewegung der Individualität ist die Realität des Allgemeinen.« (PhG,

290.291) Offensichtlich geht es also darum, dass sich die tätige Individuali-

tät, die dieses Tätigsein als Allgemeines versteht, darin selbst bestimmt. Der

Gedanke der Autonomie bahnt sich an.

43 Vgl. hierzu auch Lacans Kritik am Tugendbegriff in Lacan 2015c, 15-18.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hegel und die Sittlichkeit 183

Hiermit ist die Phänomenologie des Geistes bei dem Begriff von Individua-

lität angekommen, den wir in der kantischen Moralphilosophie vorgefunden

haben und der sich Hegel dann auch als nächstes zuwendet. En passant hat

Hegel dabei die Grenzen und Probleme von Utilitarismus und Tugendethik

aufgezeigt, was er später in der Rechtsphilosophie noch einmal pointiert in fol-

gendem Satz zusammenfasst: »Der Grundsatz: bei den Handlungen die Kon-

sequenzen verachten, und der andere: die Handlung aus den Folgen beurtei-

len und sie zum Maßstabe dessen, was recht und gut sei, zu machen – ist

beides gleich abstrakter Verstand.« (GPhR, § 118) Bei keinem dieser Prinzipi-

en kann die Vernunft verweilen, denn innerhalb jener Paradigmen bleibt sie

notwendigerweise auf ein Jenseits verwiesen, das aus dem Zusammenspiel

von symbolischen und imaginären Konstellationen das Reale der Sittlichkeit

verdrängt. Und Hegel mahnt bereits in der Vorrede der Phänomenologie, dass

der vorweggenommene Zweck nur das »unlebendige Allgemeine« ist und ei-

ne Berufung auf ihn nichts mit philosophischem Denken zu tun hat (PhG,

13). Während also jene Ethiken ihrerseits hinter der praktischen Philosophie

Kants zurückbleiben, gilt es nun, die Deontologie von ihrem formalistischen

Charakter zu befreien.

4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz

Mit der Erkenntnis, dass die tätige Individualität, d.h. das Tätig-Sein aller In-

dividuen, die wesentliche Bestimmung des Allgemeinen ist, suspendiert He-

gel jeden (künftigen) Versuch, abstrakte Individualität oder abstrakte Allge-

meinheit zum ethisch-politischen Prinzip zu machen. Ein solcher unzuläs-

siger Erklärungsversuch führt nur zum starren, fanatischen Festhalten ent-

weder an der individuellen Selbstverwirklichung, die notwendigerweise in

Selbstzerstörung umschlagenmuss, oder an der Amalgamierung des abstrak-

ten Allgemeinen, z.B. eines exklusiven Volksbegriffs und der davon abgelei-

teten Rechtsvorstellung, welche beide hinter den Grundsätzen der Französi-

schen Revolution, der Erklärung der Menschenrechte und dem Verfassungs-

gedanken zurückbleiben – ganz zu schweigen vom Vernunftprinzip der Sitt-

lichkeit. Im Gegensatz zu solchen Bestimmungen vermeintlicher Moral und

Sittlichkeit, hat das individuelle Bewusstsein, das sich selbst als allgemeines,

weil tätiges Bewusstsein erkannt hat, sein Wesen nicht in einer abstrakten

Verstandesvorstellung, sondern in der Vernunft. Als Subjekt der Vernunft er-

kennt sich das einzelne Ich als allgemeines Ich, insofern es sich als faktisches

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012 - am 14.02.2026, 09:56:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

