162

Kritik der ethischen Institution

wenn wir im Folgenden etwas genauer auf Hegels Begriff der Sittlichkeit ein-
gehen wollen.

3. Wenn Nutzen unniitz und Tugend wahnsinnig wird

Die Individualitit ist auch das Stichwort, das uns den Zugang zum hegelschen
Diskurs der Sittlichkeit ermdéglicht. Wir haben gesehen, wie sich im Selbstbe-
wusstsein das einzelne Ich qua Vernunft als universales Ich begreift. Es ist sich
selbst zum Begriff geworden. Denn es muss erkennen, dass es von sich als An-
sich-Seiendem nur sprechen kann, wenn es auch fiir sich ist, d.h., wenn es auf
sich selbst als Objekt reflektiert. Diese Reflexion erméglicht es ihm, an seiner
bestimmten Individualitit festzuhalten. Gleichzeitig bildet sie aber auch die
Form des Bewusstseins, wodurch das individuelle An-sich-Sein als solches,
d.h. in seiner Allgemeinheit, ausgesprochen werden kann. Fiir das einzelne
Ich bedeutet dies zunichst, dass in der Reflexion abstrakte und konkrete In-
dividualitit begriffen sind. Es versteht sich so einerseits selbst, andererseits
aber auch jedes andere Bewusstsein als An-sich-Seiendes. Durch diese Selbst-
und Fremderkenntnis »schlief3t sich in diesem Begrifte das Reich der Sittlichkeit
auf. Denn diese ist nichts anderes als in der selbststindigen Wirklichkeit der
Individuen die absolute geistige Einheit ihres Wesens [...]« (PhG, 264). Wenn
Hegel diese Aussage im Zentrum des Vernunft-Kapitels der Phinomenologie
platziert, greift er allerdings vor und gibt einen Eindruck der Sittlichkeit, die
erst im Geist-Kapitel expliziert wird (vgl. Siep 2000, 144f.). Dementsprechend
folgt bei ihm auch zunichst eine Darstellung der Genese des sittlichen Be-
wusstseins. Diese wollen wir im Folgenden nachvollziehen, da die Stationen,
die Hegel dabei benennt, uns helfen werden, die Mingel >ethischer< Argumen-
tationsmuster der Vergangenheit und Gegenwart nachzuvollziehen.

Wir beginnen also mit dem Subjekt, das sich als Individuum begreift und
diese Erkenntnis zur allgemeinen Erkenntnis iiber die Subjektivitit auswei-
tet. Ein solches Subjekt ist noch weit davon entfernt, ein sittliches Individu-
um zu sein, das zusammen mit anderen eine sittliche Gemeinschaft bildet.

im Kreuze der Gegenwart« (ebd.). Davon abgesehen versteht es sich von selbst, dass die
Phrase vom »Sohn seiner Zeit« auch ebenso gut durch die Tochter substituiert werden
kann. Im erneuten Ausspielen Hegels gegen Hegel, werden wir den Nachweis dafiir in
Kapitel 1.4 erbringen.

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

»Diese sittliche Substanz in der Abstraktion der Allgemeinheit ist nur das gedach-
te Gesetz«, stellt Hegel fest (PhG, 264). Dieses Gesetz, das die Allgemeinheit
postuliert, ist selbst noch hoch abstrakt und zunichst einmal nur denkerisch
erfasst. Denn das Phinomen lisst sich ja auch von der anderen Seite her be-
greifen: Schliefllich ist das Subjekt selbst ein wirkliches zwischen anderen
wirklichen Subjekten. Als dieses einzelne Subjekt findet es sich also bereits
in einer Gemeinschaft (einer Allgemeinheit) wieder und somit auch konkret
unter dem abstrakten Gesetz dieser Allgemeinheit. Die vielen singuldren Sub-
jekte bilden in der Summe die abstrakte Allgemeinheit, von der jenes Gesetz
ausgeht. Die Perspektive hat sich also einmal umgekehrt. Das Gesetz, das
das Subjekt eben noch in sich selbst entdeckte, zeigt sich nun als ein duf3eres
Gesetz, dem es als Einzelnes untersteht, denn es selbst ist ja nicht die All-
gemeinheit, sondern denkt diese nur. Und so stellt Hegel fest: »Das einzelne
Bewuf3tsein ist umgekehrt nur dieses seiende Eins, indem es das allgemeine
Bewufitsein in seiner Einzelheit als seines Seins sich bewuf3t, indem sein Tun
und Dasein die allgemeine Sitte ist.« (Ebd.)

Insofern stellt das Gesetz der Allgemeinheit hier auch eigentlich nur die
bestimmte »Sitte« dar, aber eben nicht bewusste Sittlichkeit. Es bezeichnet
folglich einen €00¢, der sich auf die Dimension der Gewohnheit beschrinkt
und (zunichst einmal) unverinderlich und statisch erscheinen muss. Dies
merkt das Individuum z.B. daran, dass seine Freiheit nicht einfach seine Frei-
heit ist, sondern die Freiheit der Allgemeinheit bzw. des Volks, dem es auf-
grund der kontingenten Umstinde seiner Geburt nun einmal angehért und
die es schlichtweg vorfindet, ohne selbst einen Einfluss auf diese Sitten ge-
habt zu haben. »Es ist hier nichts, das nicht gegenseitig wire, nichts, woran
nicht die Selbststindigkeit des Individuums sich in der Auflésung ihres Fiir-
sichseins, in der Negation ihrer selbst, ihre positive Bedeutung, fiir sich zu sein,
gibe.« (PhG, 265f.) Das Individuum ist also gar nicht so frei, wie man hitte
annehmen konnen, denn »in der Selbststindigkeit des Anderen die vollstandi-
ge Einheit mit ihm anzuschauen oder diese mir vorgefundene freie Dingheit
eines anderen« erkenne ich »das Negative meiner selbst« (PhG, 264f.), eine
Grenze, die ich nicht selbst gezogen habe.

Ein Individuum ist also immer nur so frei wie das Volk, dem es zugehért
(d.h. auch, dass an diesem Punkt der Phinomenologie des Geistes der Volksbe-
griff tatsichlich ein exklusives Volk, wie etwa das der attischen Polis, oder ein
exklusives, aber inkludierendes Volk, wie das des rémischen Reiches, bezeich-
net). Dieses Volk mag zwar — nimlich im Verhiltnis zu anderen Vélkern, die
es z.B. versklavt — frei sein, aber es ist nur seiner Substanz nach frei, wie Hegel

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Kritik der ethischen Institution

sagen wiirde. Es ist noch nicht fiir sich frei, ist sich noch nicht selbst Subjekt
geworden. Seine Freiheit ist natur- oder gottgegeben, es hat sie nicht selbst
errungen. Und es versteht sich, dass diese Vorstellung auf der unbewussten
Wechselwirkung der symbolischen und imaginiren Dimension beruht, vor
deren Hintergrund das bestimmte Volk seine als substanziell verstandene
Identitit entwickelt. Dass hier die bewusste Selbstbestimmung fehlt, zeigt
sich wiederum anhand des Kontrastes von allgemeinem und individuellem
Bewusstsein. Da das Wissen um die absolute Freiheit aus der Erfahrung des
individuellen Bewusstseins in seinem Verhiltnis zu sich selbst erwichst, fin-
det es gerade in sich das Prinzip der Freiheit. Diese Erkenntnis bringt es aber
in eine missliche Lage, denn durch diese Selbsterkenntnis platziert es sich
dem bestimmten Allgemeinen (dem Volk) gegeniiber. Es entfremdet sich von
ebendieser Allgemeinheit, die es doch eigentlich mit konstituiert. Mit Freud
gesprochen, es entwickelt ein Unbehagen in der Kultur, denn »[d]ie individuelle
Freiheit ist kein Kulturgut« (Freud 1974d, 226).

Dabei kénnte es so schén sein, wenn es sich nur in die Allgemeinheit ein-
ordnen (bzw. sich dieser unterordnen) wiirde, dann wire doch eine wirkli-
che Freiheit gewonnen. Dementsprechend wirken z.B. die Hochkulturen der
entsprechenden freien Volker der Antike vordergriindig idyllisch. »In einem
freien Volke ist darum in Wahrheit die Vernunft verwirklicht; sie ist gegen-
wartiger lebendiger Geist, worin das Individuum seine Bestimmung, d.h. sein
allgemeines und einzelnes Wesen, nicht nur ausgesprochen und als Dingheit
vorhanden findet, sondern selbst dieses Wesen ist und seine Bestimmung
auch erreicht hat.« (PhG, 266) Dies ist das »Gliicke ..., seine Bestimmung er-
reicht zu haben« (ebd.), dessen nostalgischer Nachhall sich z.B. in modernen
Zeiten medial und auf imaginirer Ebene in der Verklirung der >guten alten
Zeiten< niederschlagt. Aber da das Prinzip Freiheit nun mal kein kontingen-
tes, historisches, sondern ein allgemeines, subjektives Prinzip ist, wihrt das
Gliick nicht lange:

Die Vernunft muf3 aus diesem Gliicke heraustreten; denn nur an sich oder un-
mittelbar ist das Leben eines freien Volks die reale Sittlichkeit, oder sie ist
eine seiende, und damitist auch dieser allgemeine Geist selbst ein einzelner,
das Ganze der Sitten und Gesetze, eine bestimmte sittliche Substanz, welche
erst in dem hoéheren Momente, namlich im Bewu{Stsein iiber ihr Wesen, die
Beschrankung auszieht und nur in diesem Erkennen ihre absolute Wahrheit
hat, nicht aber unmittelbar in ihrem Sein [...]. (PhG, 267)

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Dass aber ein ganzes Volk zum Bewusstsein iitber das Wesen seiner bislang
nur substanziellen Freiheit kommyt, ist alles andere als eine kleine Aufgabe,
wovon die bis in die Gegenwart reichenden Befreiungskimpfe einzelner Vol-
ker, Volksgruppen und Minderheiten ein reales Zeugnis ablegen. Dass ein
Volk sich nicht nur als abstrakte, irgendwie gegebene Entitit versteht, son-
dern als titiges Subjekt begreift, involviert einen Bildungsprozess, der als die
héchste Aufgabe anzusehen ist, der sich die (Welt-)Gemeinschaft verschrei-
ben muss, sofern sie sich rechtmafiig als sittlich und zivilisiert bezeichnen
will. Wie schwer diese Aufgabe sein kann, veranschaulicht Hegel direkt im
nichsten Abschnitt der Phinomenologie. Denn gleich der erste Schritt in Rich-
tung Sittlichkeit, bei dem das einzelne Subjekt die herrschende Sitte infrage
stellt, zeugt von der Komplexitit des Freiheitsbegriffs, die im ethisch-politi-
schen Diskurs immer wieder zu Verwirrungen und Fehldeutungen fithrt und
deshalb eine genaue Analyse erfordert.

Das einzelne Subjekt hat sich also von der Allgemeinheit entfremdet, aber
fiir sich erkannt, dass das Prinzip des Allgemeinen, die Freiheit, an ihm, dem
einzelnen Bewusstsein, selbst ist. Damit also auch die Allgemeinheit im sub-
jektiven Sinne frei werde, d.h. sich ihrer Freiheit als selbstgegebene (nicht
natur- oder gottgegebene) bewusst werden kann, macht es sich das einzelne
Bewusstsein zum »erste[n] Zweck ..., seiner als einzelnes Wesen in dem an-
deren Selbstbewuftsein bewufit zu werden oder dies Andere zu sich selbst
zu machen; es hat die Gewiftheit, daf an sich schon dies Andere es selbst ist«
(PhG, 270). Mit anderen Worten, es setzt die Individualitit als das Allgemeine
und macht die individuelle Freiheit zum Zweck der Allgemeinheit. »Es stiirzt
also ins Leben und bringt die reine Individualitit, in welcher es auftritt, zur
Ausfihrung. Es macht sich weniger sein Gliick, als daf} es dasselbige unmit-
telbar nimmt und genief3t.« (PhG, 271) Man muss sogleich einsehen, dass die-
ses Unterfangen zum Scheitern verurteilt ist. Schliefilich begegnen wir hier
demselben logischen Kurzschluss, der sich hinter dem bekannten Sophismus
verbirgt, der besagt, >dass doch an jede*n gedacht sei, wenn nur jede*r an
sich selbst denkt<. Die reine Individualitit zum Prinzip des Geistes und der
Sittlichkeit zu machen, hiefSe, »die drmste Gestalt des sich verwirklichenden
Geistes« (PhG, 272) nicht nur zum Prinzip, sondern auch zum Zweck zu ma-
chen. Denn in Wahrheit kommt das Individuum hier gerade nicht zu seinem
Begriff und kann nicht seine innere Freiheit im Sinne der Sittlichkeit verwirk-
lichen, da es hier in einen Kreislauf gerit, in dem das Allgemeine als erfiillte
Individualitit bestimmt ist, das Individuelle aber seinerseits als Erfiillung der
Allgemeinheit.

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Kritik der ethischen Institution

Dieser circulus vitiosus lasst sich mithilfe des lacanschen Begriffs des Be-
gehrens (désir) wunderbar erliutern, gerade auch vor dem Hintergrund, da
Hegel selbst in diesem Zusammenhang auf den Begriff der »Begierde« zuriick-
greift.?* Lacans Formel fiir das Begehren lautet wie folgt: Das Begehren ist das
Begehren des Anderen. Dieser Satz lasst sich auf viererlei Weise verstehen: Ers-
tens ist das Begehren das Begehren von etwas anderem. Eben wollte ich noch
dies, jetzt aber das. Eben hatte ich noch Hunger, jetzt bin ich satt und will
keinen Nachschlag mehr. Zweitens ist das Begehren das Begehren der ande-
ren Person. Ich bin zwar satt, aber gerade greift mein Bekannter nach dem
letzten Stiick Pizza und sofort ist mir klar, das kriege ich nicht nur runter,
sondern das muss ich unbedingt haben. Was er begehrt, begehre ich, weil
er es begehrt. Drittens ist das Begehren das Begehren des »grofRen Anderenc,
wie Lacan sagt. Damit ist die symbolische Ordnung gemeint, auf die in jedem
Austausch, in jedem Dialog (oder auch Monolog) referiert wird. Das Begeh-
ren des Anderen kann ja auch das Begehren seines Anderen sein (womit z.B.
seine Vorstellung, sein Bild von mir gemeint sein mag); aber beide Akteure
bewegen sich nicht in einem Bedeutungsvakuum, das sie spontan auffiillen,
sondern agieren immer schon innerhalb eines sprachlich-symbolischen Re-
ferenzsystems, in dem auch immer schon Sinngehalte, Werte, Ideologie usw.
vermittelt sind, die mehr oder weniger offensichtlich bei der situativen Be-
stimmung des individuellen Begehrens mitwirken. Viertens ist das Begehren
hinsichtlich seiner Erfilllung stets aufgeschoben. Denn insofern es sich auf
sich selbst richtet, ist es formaliter so bestimmt, dass es prinzipiell auf ein
anderes gerichtet ist (oder gezielt auf ein anderes ausgerichtet wird — ein
zirkulirer Mechanismus, den moderne Werbestrategien gerne ausnutzen).
Mit Hegel gesprochen, Begierde/Begehren geht »nur auf die Form seines [des
Selbstbewusstseins; Anm. T.M.] Andersseins oder seiner Selbststindigkeit,
die ein wesenloser Schein ist« (PhG, 271).

»Was dem Selbstbewuf3tsein also in der geniefdenden Lust als sein Wesen
zum Gegenstande wird, ist die Ausbreitung jener leeren Wesenheiten, der rei-
nen Einheit, des reinen Unterschiedes und ihrer Beziehung [...].« (PhG, 273)
Dadurch, dass das Subjekt die Individualitit als das Allgemeine und das All-
gemeine als die Individualitit bestimmt, stiirzt es in den Strudel des Begeh-

33 In der franzosischen Ubersetzung von Hegels Phinomenologie ist der Begriff Begierde
mitdésir iibersetzt. Uber die Hegel-Rezeption Alexandre Kojéves (1975) fand der Begriff
Eingangin Lacans Denken. Die deutschen Ubertragungen der Texte Lacans iibersetzen
désir mit Begehren.

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

rens. Die »geniefiende Lust, die es bei der Vorstellung seiner individuellen
Freiheit als Modell der allgemeinen Freiheit empfindet (»die Ausbreitung je-
ner leeren Wesenheiten, der reinen Einheit, des reinen Unterschiedes und
ihrer Beziehung«), wird zur »Notwendigkeit« bzw. zum »Schicksal« (ebd.); und
das, was eigentlich die allgemeine Verwirklichung der individuellen Freiheit
sein sollte ist nur »fofe Wirklichkeit« (ebd.). Es zeigt sich, dass das Individu-
um seine innere Freiheit selbst noch gar nicht begriffen hat und sie nur als
abstrakte Freiheit im Sinne des Lustprinzips versteht und exzessiv auslebt.
Diesem >kopflosen Subjekt« erscheint folglich seine vermeintliche Freiheit als
alternativloses Schicksal und es muss einsehen, »daf$ das Individuum nur zu-
grunde gegangen und die absolute Sprodigkeit der Einzelheit an der ebenso
harten, aber kontinuierlichen Wirklichkeit zerstiubt ist« (ebd.).

Exkurs IX: Wenn im vorangehenden Satz vom»alternativliosen Schicksal<die Re-
de ist, dann dirfte klar sein, dass bei einem analytischen Begriff wie >Schick-
salc das Hinzufiigen des Adjektivs >alternativlos« iiberfliissig ist. Schicksal ist
dem Begriff nach alternativlos, ansonsten wire es nicht Schicksal, sondern Zu-
fall. Das Adjektiv wurde dennoch hinzugefiigt, um darauf aufmerksam zu ma-
chen, dass der Cedanke, den Hegel hier dufiert, dabei helfen kann, jenes mo-
derne 6konomisch-politische Phanomen zu erklaren, bei dem die >Alternativ-
losigkeit34 der kapitalistischen Logik konstatiert wird und samtliche individu-
ellen, sozialen, kulturellen und politischen Spharen dieser Logik subordiniert
werden —was dariiber hinaus mit der Ernennung vermeintlicher Expert*innen
(den Okonom*innen) einhergeht. Eine (vermeintlich) sikulare Bevélkerung da-
von zu (iberzeugen, dass sie nicht nureinem schicksalhaften Laufder Dinge aus-
gesetzt ist, sondern dabei noch dazu verpflichtet ist, die Verantwortung an aus-
gerechnetdiejenigen Expert*innen abzutreten, die diesen fatalen Laufohnehin
schon zu verantworten haben,3® |asst sich nur mithilfe eines entsprechenden
Narrativs, einer Ideologie, bewerkstelligen.

Hier ein prominentes Beispiel: 1979 gab Milton Friedman, Okonom, ein be-
rithmt gewordenes Interview in The Donahue Show, in dem er die wagemutige
These aufstellte, dass jede menschliche Gesellschaft »runs on individuals pur-
suing their separate interests«, anders gesagt, »on greed«.3® Mit dieser Behaup-
tung antwortet Friedman auf die Frage des Gastgebers, ob er im Angesicht der
grofler werdenden Armut und der sich verstirkenden Ausbeutung armer Lan-
dersowie der Machtkonzentration elitirer Kapitaltrager*innenjemals am Prin-
zip des Kapitalismus gezweifelt habe. Ohne wirklich auf die Frage zu antworten,

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.

167


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Kritik der ethischen Institution

prasentiert Friedman stattdessen seine reduktionistische Anthropologie, die,
umschleiert von griffiger Rhetorik, zunichst sogar einleuchtend wirken mag:
Der homo oeconomicus ist von Natur aus habsiichtig (greedy) und da der Kapita-
lismus auf der Habsucht beruht, beruht er auf einer Konstante und ist entspre-
chend rational erklarbar, lenkbar und ohnehin ist die Okonomie eigentlich et-
was Natiirliches bzw. naturgesetzlich determiniert — anders gesagt, sie bildet
das Rahmenprogramm des Schicksals des modernen Menschen. Ein gediege-
ner Syllogismus, der aufgrund seiner vermeintlichen Rationalitat ausgespro-
chen resilient ist und sich bis heute in Form eines »6konomischen Schicksals-
glauben« (Vogl 2011, 116) in Anbetracht eines seinerseits 6konomischen Natu-
ralismus halt.

Bei naherem Hinsehen aber erliegt auch Friedmans These, die hier nur bei-
spielhaft fiir diese >Rasonc« steht, jener »absoluten Sprodigkeit«, von der Hegel
spricht. Erstens namlich muss das reduktionistische Menschenbild revidiert wer-
den. Denn nur der ungebildete Mensch denkt derart abstrakt, dass er konkrete
Personen auf ein einziges Pradikat reduziert.3” So scheitert auch die Behaup-
tung, dass jede menschliche Gesellschaft auf Habgier beruhe, angesichts der
fundamentalsten Parzelle einer Gesellschaft, der Familie, und der Kindererzie-
hung. Beruhte die menschliche Cemeinschaft allein auf Habgier, ware keine*r
von uns hier, da—wagen wir den absurden Gedanken — unsere Eltern sicherlich
leichtere Wege gefunden hitten, ihre Gier zu befriedigen, als ein paar Spross-
linge in die Welt zu setzen, die dann was tun? Fiir sie arbeiten, wenn sie alt ge-
nug dafiir sind? Sie im Alter versorgen (mit den Dingen, nach denensie gieren)?
Zweitens: Wollte man versuchen, den fundamentalen menschlichen (An-)Trieb
zu formulieren, dann wire Habgier wohl ein schlechter Anwarter fir den Pos-
ten des Prinzips. Viel eher kommt hier das oben genannte Begehren in Frage.
Aber das Begehren, das nur eine formale Bestimmung darstellt, kann sich in-
haltlich auf unendlich vielfiltige Weise dufern — und lingst nicht jede Aufe-
rungsform muss gleich den Charakter einer>Todsiinde<annehmen. Davon ein-
mal abgesehen ist es dem verniinftigen Wesen durchaus maglich, seine (psy-
cho-)pathologischen Interessen zu begreifen und zu lernen, mitihnen umzuge-
hen—was in sittlichen Gemeinschaften umso leichter fallt, da sie die betreffen-
den Personen nicht exkludieren, sondern auffangen. Davon abgesehen wiirde
es sich drittens als Herrschaft der reinen Unvernunft erweisen, wenn das Begeh-
ren zum Prinzip des gesellschaftlichen Seins erklart wiirde. Man hatte so nam-
lich die begriffslose Individualitidt zum Prinzip gemacht und mitihr die Willkir.
»Willkiir heifdt man zwar oft gleichfalls Freiheit; doch Willkiir ist nur die unver-

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

niinftige Freiheit, das Wahlen und Selbstbestimmen nichtaus der Vernunft des
Willens, sondern aus den zufalligen Trieben und deren Abhangigkeit von Sinn-
lichem und AuRerem.« (A I, 136) Diese »unverniinftige Freiheit« ist die Freiheit,
diesich im bellum omnium contra omnes zeigt und die sich in Form eines 6konomi-
schen Sozialdarwinismus gerade als >Raubtierkapitalismus< duRert.3® Die Frei-
heit der kopflosen Akteure wird daher auch nicht als Freiheit, sondern als Un-
freiheit, als Schicksal empfunden. Und wo man die Erfiillung vermutet (hinter
der nichsten Investition, hinter dem nachsten Shoppingtrip), zeigt sich nur die
gahnende, unbestimmte Leere des Begehrens. Die Freiheit ist hier keine wirk-
liche Freiheit, sondern genauso virtuell wie das Vermdgen eines modernen Fi-
nanzkapitalisten. Die Freiheitisteigentlich nurein Freiheitsversprechen und die
ausbleibende Einl6sung des Versprechens produziert nur wieder jenes Verhal-
ten, das die Unzufriedenheitund Unfreiheit erst hervorgerufen hat. »Denn nicht
das, was ist, macht uns ungestiim und leidend, sondern daR es nicht ist, wie es
sein soll.« (Hegel 19864, 463)

Es zeigtsich also, dass Friedmans Sophismus unhaltbarist. Aber da er seine The-
se innerhalb einer Gesellschaft dufert, die ohnehin schon die kapitalistische
Ideologie verinnerlicht hat, kann er problemlos (iberzeugen. Hegel wiederum
liefert bereits1807 eine Darstellung, Erlauterung und Auflésung dessen, was zur
kapitalistischen raison d'’étre wurde und im Neoliberalismus (siehe auch Exkurs
XIV) seinen vorlaufigen Hohepunkt findet. Wenn Joseph Vogl dies als »6kono-
mischen Schicksalsglaube«bezeichnet, aktualisiert er tatsachlich eine Erkennt-
nis Hegels: Denn im Verlauf der Phdnomenologie kommt Hegel noch einmal auf
das schicksalsglaubige Bewusstsein zuriick und identifiziert dessen »Glaube[n]
an die furchtbare Nacht des Schicksals und an die Eumenide des abgeschiedenen
Geistes«als»Religion der Unterwelt« (PhG, 495). Aber auch derjunge Hegel bringt
das Problem bereits auf den Punkt: »Dies mannigfaltige Eigentum bildet nicht
ein System von Rechten, sondern eine Sammlung ohne Prinzip, deren Inkonse-
quenzen und Verworrenheit des hochsten Scharfsinns bedurfte, um so bei vor-
kommender Kollision sie gegen ihre Widerspriiche so viel wie moglich zu ret-
ten, oder vielmehr der Not und Ubermacht bedurfte, um sich miteinander zu
vertragen; vorziiglich aber, in Riicksicht aufs Ganze, der speziellsten géttlichen
Providenz, um es notdiirftig zu erhalten.« (Hegel 1986q, 467) Dasselbe Prinzip,
das hier mit Blick aufdie staatliche Zersplitterung Deutschlands (vor dem Deut-
schen Bund) identifiziert wird, lasst sich auch innerhalb einer globalisierten ka-
pitalistischen und neoliberalen Weltordnung der Gegenwart wiederfinden.

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.

169


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Kritik der ethischen Institution

Dass das Individuum an der »kontinuierlichen Wirklichkeit zerstiubt ist«, be-
deutet allerdings nicht die Vernichtung des Subjekts. Im Gegenteil, das Sub-
jekt ist noch da und versucht nun Herr der Lage zu werden und »sein Schicksal
in die Hand zu nehmen«. Es hat erkannt, dass die >lustige« Selbstverwirkli-
chung eigentlich individuelle Unlust bewirkt und macht nun eine Kehrtwen-
de: Statt der Selbstverwirklichung macht es nun die »Verwirklichung eines
Allgemeinen im individuellen Selbstbewuf3tsein« (Siep 2000, 152) zu seinem
Zweck. Thm geht es nun um die »Hervorbringung des Wohls der Menschheit«
(PhG, 276), zu der es sich selbst ja rechnet. Indem ihm nun das Allgemeine
zum Ersten und Letzten wird, weifd es, »unmittelbar das Allgemeine oder das
Gesetz in sich zu haben« (PhG, 275). Wir sind hier allerdings noch nicht auf
der Stufe des kantischen Begriffs vom Sittengesetz angekommen. Das macht
Hegel deutlich, indem er dieses Gesetz, das das Individuum hier entdeckt,
als das »Gesetz des Herzens« bezeichnet (vgl. PhG, 275-283). Hinter dieser Be-
zeichnung ldsst sich bereits die Naivitit erkennen, der das Subjekt auf dieser
Stufe des sittlichen Geisteslebens erlegen ist. Denn es rutscht hier vom einen
Extrem ins nichste. Es sieht sich nun in direkter Opposition zu derjenigen
individualistischen Weltordnung, fiir die es eben noch stand. Aber dadurch
verwandelt es sich nicht plotzlich in das Allgemeine als solches, denn es ist ja
immer noch ein Einzelnes, nur dass es sich jetzt als Individuum der indivi-
dualistischen Allgemeinheit gegeniiberstellt, weil es das vermeintlich wahr-
haft Allgemeine (das >Wohl der Menschheit<) eben in seinem Inneren entdeckt
zu haben meint. Aufgrund einer gefithlsmifligen Intuition, einem »ozeani-
schen Gefiihl« (vgl. Freud 1974d, 197) erklirt es, dass die Sittlichkeit nicht in

34 HAlternativloscwurde zum Unwort des Jahres 2010 gewadhlt (vgl. dpa 2011).

35 Eine einfache und erhellende Darstellung dieses Sachverhaltes, versehen mit vielen
einschlagigen Beispielen, liefert Dahn 2017, 77-101.

36  Vgl. https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3CvsWen8 (Zugriff: 18. Mdrz 2020). Die
zentrale, zitierte Stelle findet sich ca. ab Minute 21.

37  Der Gedanke stammt von Hegel: »Wer denkt abstrakt? Der ungebildete Mensch, nicht
der gebildete. [..] Dies heifdt abstrakt gedacht, in dem Mérder nichts als dies Abstrakte,
dafd erein Morder ist, zu sehen und durch diese einfache Qualitat alles iibrige mensch-
liche Wesen an ihm [zu] vertilgen.« (Hegel 1986w, 577.578) Mit anderen Worten, das
abstrakte Denken sieht ab vom Sittengesetz und vereitelt durch seinen Reduktionis-
mus jede Moglichkeit von Sittlichkeit und Verséhnung.

38 Hegel seinerseits »wendet sich scharf gegen die Ubertragung der Rede vom Fres-
sen und Gefressenwerden auf die politische Sphare — das sei eine absurde Folgerung
aus der>SupplementarVerdauung von Hayfischen<auf die Staatsgeschichte« (Vieweg
2019, 315).

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8
https://www.youtube.com/watch?v=Vpq3Cv5Wen8

Hegel und die Sittlichkeit

der Erfiillung der individuellen Liiste besteht, sondern stattdessen als Ge-
setz im Herzen eines jeden Individuums schlummert. Da es aber zugleich
der »gewalthabende[n] géttliche[n] und menschliche[n] Ordnung« des selbst-
verschuldeten Schicksals entsagt, optiert es nun dafiir, »[d]iese dem Gesetz
des Herzens widersprechende Notwendigkeit sowie das durch sie vorhan-
dene Leiden aufzuheben [..]« (PhG, 276). Es missbilligt alles, was nun den
Anschein von Notwendigkeit, Zwang und Zucht erweckt und nur »[d]ie Ver-
wirklichung des unmittelbaren ungezogenen Wesens gilt fir Darstellung einer
Vortrefflichkeit und fiir Hervorbringung des Wohls der Menschheit« (ebd.).
Anders gesagt, das Gesetz des Herzens macht das Individuum zum ungezo-
genen Wesen, setzt aber darauf, dass es dabei dem allgemeinen Wohlergehen
dient.

Wie soll man sich das vorstellen? Wenn das Gesetz des Herzens frei agie-
ren soll, dann darf es nicht allgemeines, geltendes Gesetz werden, da es da-
durch schon wieder der Spontaneitit der ungezogenen, individuellen Frei-
heit entgegenwirkt (vgl. Siep 2000, 153). Offensichtlich verstricke sich das Be-
wusstsein hier erneut in Widerspriiche. Dariiber hinaus hatte es eben noch
der Lust und dem eisernen Gesetz des Schicksals entsagt, und jetzt beginnt
es damit, sich selbst in »der eigenen Vortrefflichkeit bei der Uberschreitung
desselben« (PhG, 276) zu genief3en. »Das Individuum vollbringt also das Ge-
setz seines Herzens; es wird allgemeine Ordnung, und die Lust zu einer an und
fur sich gesetzmifiigen Wirklichkeit.« (PhG, 277) Wie problematisch es ist,
die Lust zum Prinzip der Sittlichkeit zu machen, hat uns bereits der Marquis
de Sade vorgefiihrt (siehe Kapitel I1.3). Hegels Ausfithrungen sind nun etwas
niederschwelliger — allein, weil das Gesetz des Herzens etwas ganz anderes
als Sades dunkler Gott ist —, aber ebenso eindrucksvoll:

Das Individuum macht nun die paradoxe Erfahrung, dass das, was es als
»tote Wirklichkeit« des Schicksals hinter sich lassen wollte, tatsichlich ein
ausgesprochen lebendiges Miteinander von unterschiedlichen Individuen mit
ihren Sitten und Gewohnheiten ist. »Es mach die Erfahrung, dafy die Wirk-
lichkeit belebte Ordnung ist, zugleich in der Tat eben dadurch, daf} es das
Gesetz seines Herzens verwirklicht [...].« (PhG, 279) Indem es sich dem Ge-
setz des Schicksals gegeniibergestellt hat, hat es sich — ohne es zu wollen —
ebenso »fixiert« wie dieses. Die Wirklichkeit ist aber »vielmehr von dem Be-
wufltsein aller belebt« und das Gesetz des Herzens ist eigentlich das »Gesetz
aller Herzen« (ebd.). An diesem Punkt entgleitet dem Individuum die Ziigel
und es zeigt sich, dass sein edles Vorhaben der »lustvollen Weltverbesserung«

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Kritik der ethischen Institution

(Siep 2000, 153) schon an der Wurzel krankte: Die bestimmte Individualitit taugt
nicht als Basis der ethischen Institution.

Eine solche Institution auf Basis der bestimmten Individualitit, d.h. ei-
ner Individualitit, die als Allgemeines bestimmt wire, gerade indem sie mit
sich selbst absolut identisch gesetzt ist, wire als schizophren zu klassifizie-
ren: Hier erfihrt das Individuum die »innere Verkehrung seiner selbst« und
erliegt der »Verriicktheit des Bewufitseins, welchem sein Wesen unmittelbar
Unwesen, seine Wirklichkeit unmittelbar Unwirklichkeit ist«, denn »indem
sie beide fixiert sind, so ist dies eine Einheit, welche der Wahnsinn im allge-
meinen ist« (PhG, 280). Das wahnsinnige Bewusstsein weif$ aber selbst nichts
von seiner Spaltung und hilt sich tatsichlich fir unbedingt einig mit sich
selbst. Es iibersieht seine Schizophrenie. Dies hat zur Folge, dass es die in-
nere Verkehrung nach auflen projiziert: »Das Herzklopfen fir das Wohl der
Menschheit geht darum in das Toben des verriickten Eigendiinkels iiber, in
die Wut des Bewuf3tseins, gegen seine Zerstorung sich zu erhalten, und dies
dadurch, daf$ es die Verkehrtheit, welche es selbst ist, aus sich herauswirft
und sie als ein Anderes anzusehen und auszusprechen sich anstrengt.« (Ebd.)
Hier zeigt sich das Gesicht des Wahns, und zwar in Form der Paranoia: Uberall
in der Welt erblickt das Bewusstsein nun »fanatische Priester« und »schwel-
gende Despoten« (ebd.), die immer die jeweils anderen unterdriicken wollen.
Was es allerdings noch nicht entdeckt hat, ist, dass auch es selbst als genau
solch ein Fanatiker angesehen wird. »Was 6ffentliche Ordnung scheint, ist al-
so diese allgemeine Befehdung, worin jeder an sich reifit, was er kann, die
Gerechtigkeit an der Einzelheit der anderen ausiibt und die seinige festsetzt,
die ebenso durch andere verschwindet.« (PhG, 282) Der Krieg aller gegen alle ist
hier auf die nichste Stufe gehoben. Er basiert nicht linger auf der kopflosen
Subjektivitit des Lustprinzips, sondern wird durch das innere Gesetz hervor-
gerufen, dass zwar ein reflektiertes Gesetz, aber noch lange kein begriffenes
ist. Dies konnte auch einer der Griinde dafiir sein, warum Hegel vom »geisti-
gen Tierreich« spricht, sofern man dieses »als Anspielung auf den Kampf um
Ehre [..] oder gar das >Fressen und Gefressenwerden« der Intellektuellen in
der biirgerlichen Gesellschaft« verstehen will (Siep 2000, 162)*°.

39  Siep verweist hier insbesondere auf Lukics 1967, 593. Vieweg scheint eine abgemil-
derte, aber nicht undhnliche Lesart wenigstens zu implizieren, bei der die »Bewegung
der Individualitat .. als die Realitat des Allgemeinen, als Zweck an sich selbst erfah-
ren [wird]. Das Vernunftkapitel kulminiert schliellich in der Gestalt des geistigen Tier-
reichs« (Vieweg 2019, 285). Da die besagte Bewegung notgedrungen zu einem Gegen-

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Diese ganze Passage der Phinomenologie lisst sich dabei wie eine Abwehr
des Utilitarismus lesen. Da es sich bei diesem um eines der prominentesten
ethischen Modelle handelt, das sich gerade in der Wirtschaftsethik grofler
Beliebtheit erfreut, wollen wir uns das utilitaristische Denken und die hegel-
sche Kritik einmal genauer anschauen:

Die Wurzeln des Utilitarismus finden sich in den Werken Jeremy Bent-
hams, einem Zeitgenossen Hegels. Ahnlich wie wir es bereits oben am Beispiel
der Okonomie sahen (die von allen méglichen ethischen Modellen hauptsich-
lich den Utilitarismus beerbt), basiert Benthams Ethik auf einem monolithi-
schen Menschenbild, das den Menschen auf dessen vermeintlich natiirlichen
Drang* zur Nutzenmaximierung reduziert. Doch in dieser Voraussetzung
sieht der Utilitarismus eine Stirke. So folgt Benthams Logik gewissermafen
dem Motto: >Wenn jede*r an sich selbst denkt, dann ist doch an jede*n ge-
dacht«. Der individuelle Drang zur Nutzenmaximierung hat, so Bentham, ei-

einander der individuellen Bewegungen fiihrt, ist ein Agonismus der Paradigmenplu-
ralitat (vgl. Lyotard 2012; Welsch 1996) durchaus denkbar.

40  Wir wahlen hier absichtlich den Begriff Drang und verzichten auf den Begriff des
Triebs. Dies hat folgenden Grund: Utilitarismus und Okonomie gehen davon aus, dass
Nutzen- und Gewinnmaximierung Konstanten der conditio humana darstellen und er-
klaren somit, dass die Produktion von »Mehrgenieflen« (plus-de-jouir) (Lacan) und
Mehrwert den Menschen kontinuierlich zum entsprechenden (naturgesetzlich-ratio-
nalen) Handeln dridngen. Dies ist allerdings mit psychoanalytischen Triebtheorien
nicht vereinbar. In psychoanalytischer Perspektive sind Drang und Trieb unbedingt zu
unterscheiden, und zwar vor allem darin, dass der Drang eine konstante Kraft im Sin-
ne einer biologischen Funktion (z.B. beim Hunger oder beim Durst) darstellt, wiahrend
der Trieb keinesfalls in diesem rein biologischen Sinn aufgeht. Der Trieb ist vielmehr
ein kulturelles Phanomen und fallt damit in das Register des Symbolischen (vgl. Lacan
2015d, 169-181, bes. 173). Daher fallen aber auch Mehrlust- und Mehrwert-Gewinnung
in den Bereich des Trieblebens und nicht in den Bereich der natirlichen Bediirfnisbe-
friedigung. So wird man z.B. in der freien Wildbahn kein Tier vorfinden, dass sich kon-
tinuierlich tiberfrisst, waihrend der Mensch (und teilweise auch das Haustier, dasin ein
gewisses symbolisches —z.B. ritualisiertes — Verhiltnis zum Menschen eintreten kann)
durchaus dazu tendiert iiber die einfache Bedirfnisbefriedigung hinaus zu geniefien.
Dies tut er nicht von Natur aus, sondern weil er als organisches und sprachbegabtes
Lebewesen zugleich die natiirliche Welt und das symbolische Universum der Sprache
bewohnt, in der sich das Begehren konstituiert. (Ein weiteres Beispiel ware das Sexu-
alleben, das bei den meisten Tieren — mit Ausnahme héher entwickelter Primaten —
zyklisch verlauft, wahrend der Mensch auch zwischendurch und aus SpafS Sex hat.) Die
fundamentalen Annahmen von Utilitarismus und Okonomie entpuppen sich somit als
héchst problematisch und diskutabel.

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.

173


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Kritik der ethischen Institution

nen positiven Trickle-Down-Effekt zur Folge, wobei alles, was ein Individuum
urspriinglich fiir sein Wohl hervorbrachte zugleich der Allgemeinheit zugu-
tekommt. Wenn eine Person z.B. aufgrund ihrer Hoffnung auf eine positive
Rendite mehr Nahrung produziert, als sie selbst benétigt, dann kann diese
Uberproduktion ja der iibrigen Gesellschaft zur Verfiigung gestellt werden.
In diesem Sinne ist auch die normative Maxime der utilitaristischen Ethik
zu verstehen, bei der es um die Herbeifithrung des >groften Gliicks fiir die
grofite Zahl« geht: »It is the greatest happiness of the greatest number that is
the measure of right and wrong.« (Bentham 1977b, 393) Man muss hier genau
lesen: Es geht um das grofite Gliick der grofiten tatsdchlichen Zahl, nicht der
grofitmoglichen Zahl. Fiir den Utilitaristen zadhlt das tatsichliche Ziel seiner
Handlung und nicht ein mégliches (wenn auch imaginires) Ideal, geschwei-
ge denn der formale Imperativ des Sittengesetzes. Nicht umsonst wird die-
se Form der Ethik daher auch als Konsequenzialismus bezeichnet, da hier der
Zweck, wenn er sich denn endlich zeigt, die Mittel zu seiner Erreichung re-
troaktiv heiligt. Dies 6ffnet nun allerdings der Willkiir Tir und Tor. Denn die
Maxime ist schlief3lich an das Gesetz des Herzens gebunden, das allzu leicht
in einen tobenden Individualismus abdriftet. Dies hingt vor allem mit der
verkiirzten naturalistischen Anthropologie und der Fehlinterpretation des Be-
gehrens im Utilitarismus zusammen. Denn die Produktion eines Mehrwerts
(der dann allen zugutekommen soll) hingt schliefdlich mit dem Begehren zu-
sammen. Anders als das natiirliche Bediirfnis, das sehr konkrete Ziele hat
(z.B. satt zu werden) und beim Erreichen des Ziels Halt macht, verschwin-
det das Begehren nicht mit seiner Befriedigung. Wie wir gesehen haben, ist
das Begehren im Prinzip auf ein anderes gerichtet, denn das >Begehren ist das
Begehren des Anderen<. Dadurch situiert es sich aber auf der symbolischen
Ebene und transzendiert das Reale der natiirlichen Bediirfnisbefriedigung.
Hier ein Beispiel: Es versteht sich von selbst, dass eine Person, die z.B. einen
Mastbetrieb fir Schlachtvieh leitet, selbst nicht alles Fleisch, das sie produ-
ziert, verbrauchen kann oder will. Vielmehr betreibt sie ohnehin darum einen
Mastbetrieb, weil sie sich einen mdglichst hohen Gewinn von der Produktion
verspricht. Hier zeigt sich nun, dass ihr Bediirfnis zwar schon x-mal befrie-
digt ist, aber das Begehren nach einem Mehrwert verlangt (inwiefern die-
ses Begehren wirklich ihr Begehren oder das Begehren des Marktes, also des
sgrofRen Andereny, ist, braucht uns hier nicht zu interessieren). Es wird deut-
lich erkennbar, dass Bediirfnis und Begehren unterschieden werden miissen.
Denn das Begehren vermittelt sich gerade im Register des Symbolischen. Im
Fall unseres Beispiels ist der Antrieb, den das Begehren liefert, nimlich kein

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

natiirlicher (die Sittigung), sondern spielt sich im symbolischen Feld der Oko-
nomie und der kapitalistischen Produktionsweise ab. Kurz gesagt, es ist nicht
der Hunger, der die Person antreibt, sondern die imaginire Hoffnung auf eine
hohe Rendite, eine kumulative Hoffnung, die sich mit jeder Investition und
jedem Verkauf erneuert und alles andere als ein natiirliches, sich selbstbe-
grenzendes Bediirfnis darstellt. Indem der Utilitarismus also Begehren und
Bediirfnis verwechselt, erliegt er einem Grundirrtum.

Fassen wir zusammen: Der Utilitarismus widerspricht sich in seiner
Grundannahme, denn er setzt darauf, dass ausgerechnet jenes Wesen, von
dem behauptet wird, dass es allein aus Eigennutz handele, sich die Maxime
vom grofiten Gliick der grofiten Zahl zu eigen macht. Da aber das indivi-
dualistische Paradigma zur notwendigen Voraussetzung der Einlosung der
Maxime gemacht wird und dariiber hinaus auch noch auf dem naiven Pos-
tulat einer reduktionistischen Anthropologie beruht, ist die utilitaristische
Ethik notwendigerweise zum Scheitern verurteilt.** Und als habe Bentham
selbst diesen fatalen Irrtum bemerkt, fithrt er sogleich ein weiteres Element
ein, mit dessen Hilfe nun das Leck im sinkenden Schiff gestopft werden soll:
das Recht. Und hier ist Bentham auch nicht zimperlich. Das Recht muss
rigoros sein und den einzelnen >Nutzenmaximierer< in das Korsett der Allge-
meinheit zwingen. Wer sich eben nicht svon Natur aus< der utilitaristischen
Maxime unterwirft, der muss eben unterworfen werden — und das funktio-
niert am besten durch die Androhung von Strafen und durch Uberwachung:
»I do really take it for an indisputable truth, and a truth that is one of the cor-
ner stones of political science — the more strictly we are watched, the better
we behave.« (Bentham 2001b, 277) Bentham sieht in dieser kurzerhand zur
unbedingten Wahrheit erhobenen These die Legitimationsgrundlage fiir das,
was er das Panoptikum nennt. Das Ideal des Panoptikums sieht die dauerhafte
Uberwachung jedes einzelnen Menschen vor - eine Idee, die inzwischen zur
Realitit geworden ist. Die Legitimierung der Uberwachung geht einher mit
der Legitimation der Arkan- bzw. Geheimpolitik, des Spitzelwesens und der
éffentlichen Achtung von Dissidenten (etwa dadurch, dass diese bestimmte

41 Was —um an das obige Beispiel anzukniipfen — der moderne Finanzkapitalismus zu
Ceniige bewiesen hat: »Zwei Milliarden Menschen, von insgesamt 7,6 Milliarden, ha-
ben keinen Zugang zu sauberem Trinkwasser. Alle fiinf Sekunden verhungert ein Kind
auf diesem Planeten. Aber die Weltlandwirtschaft, so wie sie heute ist, kdnnte pro-
blemlos zwolf Milliarden Menschen erndhren — fast das Doppelte! Das heifdt, es gibt
keine Fatalitit.« (Ziegler 2020)

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.

175


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176

Kritik der ethischen Institution

Zeichen zur Kenntlichmachung am Kérper tragen miissen), aber vor allem
mit der hypertrophen Ermichtigung der Exekutiven und der Konstruktion
eines Polizeistaats. Aufgrund der Tatsache, dass die Idee des Panoptikums
im massiven Widerspruch zu Volkssouverinitit, Menschenwiirde und den
Idealen der Franzdsischen Revolution (die Bentham bekanntermafien als
»nonsense upon stilts« [Bentham 2002b] abtut) steht, dass sie die Autono-
mie zugunsten eines rigorosen heteronomen Systems ablehnt und dass sie
dadurch notgedrungen die herrschende institutionelle Ordnung in ihrer
Macht stirkt, zeigt sich, dass die panoptisch organisierte Gesellschaft in
letzter Konsequenz als paranoid und schizophren einzustufen ist. Hegel
veranschaulicht diese Schizophrenie in seiner Rechtsphilosophie am Beispiel
des fichteschen Polizeistaats; seine Gedanken lassen sich aber ebenso gut
auch auf Benthams Modell @bertragen (vgl. Vieweg 2019, 531):

Die Polizei soll von jedem Biirger wissen was er jeden Augenblick thut, wo
er sei, aber seine Innerlichkeit ist nicht zu beaufsichtigen. Wenn jemand ein
Messer kauft, mufd die Polizei wissen wozu, muf daneben hergehen, damit
sie verhiithe daf$ er nicht einen todtsticht. Ein Reisender ist sogleich ver-
déchtig, ein blofler Pafs, ein bloRes Signalement reicht zu seiner Legitima-
tion nicht aus, im Pafl mufd sein Portrait sein. Wenn man so den dusseren
Verstandesstaat ausbildet, so kommt man auf solche Einzelnheiten die sich
in sich selbst zerstéren. Die Polizei muf wieder beaufsichtigt werden pp al-
le solche Dinge fiihren in der Ausfiihrung auf einen unendlichen Progref:.
(Hegel 1974, 617)

In einer solchen Gesellschaft herrscht letztlich der Generalverdacht. Jede Per-
son steht jederzeit unter dem Verdacht, ein Verbrechen auszuhecken - zu-
mindest so lange, bis sich zeigt, dass dies nicht der Fall ist. Doch sogleich
kann der nichste Verdacht erhoben werden, schliefdlich — und Hegel wird
nicht miide dies immer wieder zu betonen — bedeutet zu leben auch zu han-
deln, titig zu sein, wodurch die Situation, die man eben noch iiberblickte,
sich jetzt schon wieder als verandert und damit suspekt entpuppt. Das Reale
aber ldsst sich nicht festhalten, sondern wird stetig >aufgehoben<. Der Poli-
zeistaat und das Panoptikum (das allein durch seinen Namen bereits auf das
visuelle und bildliche Element hinweist) aber sind einem imaginiren Bild von
einer Gesellschaft verhaftet, die mehr wie eine Maschine funktionieren soll
und keine lebendige Gemeinschaft autonomer Menschen bildet. So verbleibt
das gesamte utilitaristische Programm in einem reduktionistischen und au-

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

todestruktiven Formalismus gefangen, der keiner vernunftgemiflen Prifung
standzuhalten vermag.

An anderer Stelle bringt Hegel diesen Widerspruch, bei dem es sich um
den Widerspruch aller formalistischen, rein normativen Ethiken handelt, wie
folgt auf den Punkt: Wo die Herbeifithrung oder die Verwirklichung der Mo-
ralitit zum endgiiltigen Zweck einer Gemeinschaft gemacht wird, wo das
Normative der entsprechenden Ethik absolute Giiltigkeit beansprucht, hat sie
sich schon lingst in einen Selbstwiderspruch verrannt. Denn »weil das mo-
ralische Handeln der absolute Zweck ist, so ist der absolute Zweck, daf} das
moralische Handeln gar nicht vorhanden sei« (PhG, 456). In einem solchen
Fall wire nimlich die »Harmonie der Moralitit und der Wirklichkeit« (ebd.)
postuliert — was ganz offensichtlich illusorisch ist, da sich die Wirklichkeit
nun einmal in der Tat als dynamisch zeigt.

Dies fithrt uns nun direkt zur Kritik Hegels an dem nichsten ethischen
Grundmodell, nimlich der Tugendethik, der er sich im Abschnitt »Die Tugend
und der Weltlauf« der Phinomenologie widmet. In diesem Unterkapitel unter-
zieht Hegel den Gedanken der Fortschrittsideologie (die im Ubrigen auch latent
im Utilitarismus wirksam ist) einer drastischen Kritik, denn es zeigt sich,
dass das Prinzip der Tugendethik immer einen Aufschub produziert und das
Element der realen Sittlichkeit verfehlt. Schauen wir uns Hegels Argumenta-
tion einmal genauer an:

Das individuelle Bewusstsein hatte erkannt, dass die Logik vom Gesetz
des Herzens scheitern muss. Angesichts seiner Fixierung auf das eigene in-
nere Gesetz erscheint ihm das Gesetz aller Herzen als Verkehrung des Welt-
laufs, der doch eigentlich ganz dem individuellen Gesetz entsprechen soll. Auf
diese Weise zerfallen Allgemeines und Einzelnes: Der Weltlauf wird nur noch
als »Schein eines bleibenden Ganges« und als »das wesenlose Spiel der Fest-
setzung der Einzelheiten und ihrer Aufldsung« wahrgenommen (PhG, 282).
Wihrenddessen versteht sich das individuelle Bewusstsein als die wahre All-
gemeinheit, wobei es sich eigentlich »nur als ein Inneres, das nicht gar nicht,
aber doch keine Wirklichkeit ist« (PhG, 283), in sich selbst vergribt, erziirnt
iber den gnadenlosen Gang des Weltlaufs — diese Holle, die die anderen sind
(Sartre). Es ist das »ungliickliche, in sich entzweite Bewuf3tsein« (vgl. PhG, 163-
177, hier 163), welches in seiner »unendlichen Sehnsucht« sein Wesen in das
»unerreichbare Jenseits« fabuliert und dem im Angesicht der Wirklichkeit des
Weltlaufs »nur das Grab seines Lebens zur Gegenwart komm[t]« (PhG, 169).
Wir haben es hier also — psychologisch gesprochen — mit einem melancho-
lischen Bewusstsein zu tun, das etwas verloren zu haben glaubt, das es nie

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.

171


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178

Kritik der ethischen Institution

besessen hat (vgl. Freud 1975b). In seinem Inneren ist es nicht eins mit sich
selbst, sondern zerrissen, was noch einmal durch die Tatsache verschlimmert
wird, dass es von dieser Zerrissenheit nichts weif3. Es zeigt sich also, dass das
Individuum alles andere als selbstbestimmt ist. Es wird vielmehr von einem
Drang in seinem Inneren bestimmt, der sich in Form des Gesetzes des Her-
zens an eine imaginire Harmonie von individuellem und allgemeinem Gesetz
klammert, aber aufgrund seines Beharrens auf der reinen, ungeziigelten In-
dividualitit nur einem moralischen Pseudouniversalismus frént.

Fiir uns zeigt sich nun, dass der Geist hier offensichtlich nicht stehenblei-
ben kann. Offensichtlich taugt nimlich auch das Gesetz des Herzens nicht
zur Verwirklichung wahrer Sittlichkeit, denn es birgt in sich nur die selbstzer-
storerische Selbstgeniigsamkeit der starren Individualitit, die sich mit dem
allgemeinen Weltlauf zerworfen hat. An diesem Extrempunkt setzt nun das
Bewusstsein der Tugend ein. Wihrend dem Individuum, das dem Gesetz des
Herzens folgt, der Weltlauf und das Tun und Handeln der anderen Individu-
en als verkehrte Welt erschient, dreht sich dieses Verhiltnis unter dem As-
pekt der Tugend vollstindig um. »Dem Bewuf3tsein der Tugend ist das Ge-
setz das Wesentliche und die Individualitit das Aufzuhebende.« (PhG, 283) Es
gilt also, »die eigene Individualitit in die Zucht unter das Allgemeine [...] zu
nehmenc, denn »die wahre Zucht ist allein die Aufopferung der ganzen Per-
sonlichkeit« (ebd.). Dass die Individualitit aufgeopfert werden muss, ist fir
das tugendhafte Bewusstsein eine logisch notwendige Annahme. Es erkennt,
dass die Individualitit vom allgemeinen Weltlauf immer schon »vertilgt« wur-
de und auch immer vertilgt werden wird. Dadurch beweist das Allgemeine
(der Weltlauf als das Tun und Handeln aller) den Sieg iiber die Individualitit.
Fir die Tugend bedeutet dies, dass doch eigentlich der Weltlauf als »abso-
lute Ordnung« gelten muss, da er »gleichfalls gemeinschaftliches Moment«
ist; das Problem ist nur, dass der Weltlauf »nicht als seiende Wirklichkeit fiir
das Bewufdtsein vorhanden« ist, sondern nur als »das innere Wesen desselben«
(PhG, 284). Es kann den Weltlauf eben nie wirklich als abgeschlossenes Gan-
zes wahrnehmen. Es hat begriffen, dass die Individualitit aufzuheben ist,
und es verinnerlicht nun die neue Allgemeinheit eines vermeintlichen Gan-
zen, das sich nunmehr durch seine Dynamik auszeichnet und das es als sein
eigentliches Wesen betrachtet.

Dieses innere, subjektive Wesen gilt es nun zu verwirklichen. Es muss
objektiv werden. Das tugendhafte Individuum sieht sich genau dazu berufen
und erklart sich selbst zum »Agent[en] des Fortschritts« (Siep 2000, 156). Die
Tugend zeigt sich so als Negation der Negation: sie hebt das starre Gesetz der

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Individualitit auf, das seinerzeit als Authebung der chaotische sWeltordnung«
des Lustprinzips auftrat. Sie will nun die »wahrhafte Wirklichkeit« hervor-
bringen, indem sie »den verkehrten Weltlauf wieder zu verkehren und sein
wahres Wesen hervorzubringen« anstrebt (PhG, 285).

Aber was will das tugendhafte Bewusstsein denn eigentlich konkret ver-
wirklichen? Der Weltlauf zeichnet sich doch gerade dadurch aus, dass er sich
nicht festhalten lisst. Wie muss man sich die Vision der Tugend vorstellen,
wenn sie den Fortschritt des Weltlaufs verwirklichen will? Hier lasst sich be-
reits das fundamentale Problem erkennen: Was ist denn eigentlich mit >Fort-
schritt« gemeint? Dass sich der Weltlauf als ein Weltlauf verwirklicht, dazu
bedarf es offenbar nicht der Tugend, das passiert einfach en passant. Tatsich-
lich geht es dem tugendhaften Bewusstsein aber darum, dass das, was es fiir
das Wesen des Weltlaufs hilt, verwirklicht wird. Damit bezieht es sich auf
den Aspekt des Fortschritts im Sinne einer progressiven Entfaltung der Wahr-
heit, die im Weltlauf selbst angelegt ist. Als einzelnes, kontingentes Bewusstsein
legt sich das tugendhafte Individuum deshalb darauf fest, dem Fortschritt zu
dienen. Den Fortschritt findet es dabei natiirlich im Weltlauf selbst, z.B. in-
dem es herausragende (historische) Ereignisse als solche ausweist. Aber wo-
her weif} es eigentlich, dass sich dahinter ein Prinzip des Fortschritts ver-
birgt? Die Antwort ist erniichternd, denn das tugendhafte Bewusstsein weif3
es gar nicht. Da das Prinzip des Fortschritts nach seinem Dafiirhalten »an
dem Weltlauf nur erst als sein Ansich« besteht, aber »noch nicht wirklich« ist,
bleibt ihm nichts anderes iibrig als blinde Uberzeugung (ebd.). Der (stets aus-
stehende) Fortschritt muss sich erst erweisen »und die Tugend glaubt es daher
nur« (ebd.).

Indem sie sich also festlegt und glaubt, dem Fortschritt zu dienen, un-
terstellt sie dem Weltlauf eine notwendige inhirente Logik, die sich so oder
so entfalten wiirde und mit der sie sich in ihrem Mitwirken identifiziert. Er-
neut haben wir es also mit einem paradigmatischen Widerspruch zu tun, den
Hegel ans Licht bringt: »Wo also die Tugend den Weltlauf anfaf3t, trifft sie im-
mer auf solche Stellen, die die Existenz des Guten selbst sind [...].« (PhG, 287)
Dies widerspricht aber ihrer grundsitzlichen Uberzeugung, »denn sie will das
Gute erst ausfithren und gibt selbst es nicht fir Wirklichkeit aus« (PhG, 286).
Hier wiederholt sich also die »Verriicktheit des BewufStseins«, nur dieses Mal
im Register der Tugendethik. Das tugendhafte Bewusstsein will im vorausei-
lenden Gehorsam dem Fortschritt des Weltlaufs zuarbeiten, aber der Weltlauf
hat immer schon besorgt, was es erst hervorzubringen versucht. Seine guten
Absichten bleiben nichts weiter als das, was sie sind — Absichten. Dariiber

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.

179


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Kritik der ethischen Institution

hinaus findet es seine Vorstellung vom Fortschritt ironischerweise immer nur
in vergangenen Ereignissen. In der Dreigroschenoper liefert Bertold Brecht ein
passendes Bild, das die tragische Ironie der Tugend veranschaulicht: »Denn
alle rennen nach dem Gliick/Das Gliick rennt hinterher«, heiflt es dort im
»Lied von der Unzulinglichkeit menschlichen Strebens« (Brecht 2005c, 253).

»Die Tugend wird also von dem Weltlaufe besiegt, weil das abstrakte un-
wirkliche Wesen in der Tat ihr Zweck ist und weil in Ansehung der Wirklichkeit
ihr Tun auf Unterschieden beruht, die allein in den Worten liegen.« (PhG, 289)
Hiermit wendet sich Hegel gegen all die Advokaten der Tugend, indem er ih-
re Agenda als aufgebauschtes, rein symbolisches Unterfangen ohne Realitit
enttarnt. Die »pomphaften Reden vom Besten der Menschheit [...] sinken als
leere Worte zusammen, welche das Herz erheben und die Vernunft leer las-
sen, erbauen, aber nichts aufbauen« (ebd.). In letzter Konsequenz geht die
Tugend davon aus, dass die reale Person und die reale Gemeinschaft unwirk-
lich ist und dass der >wahre« Mensch und die swahre« Gemeinschaft erst her-
beigefithrt werden muss, was allein durch tugendhaftes Verhalten méglich
wird. Wer also nicht tugendhaft ist, wirkt der Wahrheit des Weltlaufs entge-
gen und stellt in den Augen der Tugend wenigstens ein Argernis, wenn nicht
gar eine Gefahr dar, wie es sich z.B. in der Jakobiner-Herrschaft unter Robes-
pierre zeigt, wo auf der einen Seite erhebende Reden iiber »Gaben, Fihigkeiten,
Kriifte« (PhG, 286) der Individuen und des Menschlichen an sich geschwun-
gen werden, wihrend auf der anderen Seite Generalverdacht und Guillotine
an der Tagesordnung sind. Mit anderen Worten, auf ihrem Hohepunkt be-
dingt die Tugendethik keine reale Sittlichkeit, sondern vielmehr eine ethische
Zweiklassengesellschaft.

Hierfur liefert Hegel auch sogleich ein historisches Beispiel, nimlich die
»antike Tugend«. Auch sie ist letztlich eine »wesenlose Tugend« (PhG, 290),
obwohl sie, anders als die Tugend der fanatischen Revolutionire, sich als
schon verwirklicht voraussetzt. »Die antike Tugend hatte ihre bestimmte Be-
deutung, denn sie hatte an der Substanz des Volks ihre inhaltsvolle Grundlage
und ein wirkliches, schon existierendes Gutes zu ihrem Zwecke; sie war daher
auch nicht gegen die Wirklichkeit als eine allgemeine Verkehrtheit und gegen
den Weltlauf gerichtet.« (Ebd.) Nun kénnte man doch meinen, dass man es
hier mit einer idealen Gesellschaft zu tun habe, denn offensichtlich ist diese
Gesellschaft mit sich selbst im Reinen. Was vordergriindig aber als roman-
tisches Ideal der Antike erscheinen mag, zeigt sich aber auf dieser Stufe des
Geistes als unzureichend und nicht vereinbar mit dem Begriff der (individuel-
len) Freiheit. In der antiken Gesellschaft ist ein Individuum nimlich nur inso-

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

fern frei, als es zufillig in eine freie Gesellschaft hineingeboren wird. So ist es
etwa fiir Aristoteles noch selbstverstindlich, dass Biirger (TTOALTNG) nur der-
jenige sein kann, der an der Regierung des Staats beteiligt ist (vgl. Aristoteles
2012, I11 1, 1275a22); da aber Frauen, Kinder, Sklaven und Fremde de facto nicht
als Biirger galten, waren sie auch nicht an der Regierung beteiligt (vgl. ebd.,
I11 5, 1278a11). Diese Trennung folgt einer pseudo-naturalistischen Logik, da
ein Sklave, laut Aristoteles, von Natur aus ein Sklave sei (vgl. ebd., I 5,1254b20-
23.1255ai1f.), ebenso wie es fiir die vermeintlich irrationale Frau besser sei,
dem Urteil des Manns unterworfen zu sein (vgl. ebd., VII 10, 1330a20f.; ebd.,
I 5,1254b10-15; ebd., I 13, 1259a12). Vor diesem Hintergrund entwickelt Aristo-
teles u.a. den Gedanken der Aristokratie, der Herrschaft (KpaTelv, herrschen;
im Altgriechischen begegnet uns in diesem Zusammenhang natiirlich auch
die dpxr| wieder: TapaapBavewv tRv apxnyv, die Herrschaft iiberneh-
men) der Besten (4pLOTOL). Diese wird als gewissermaflen tugendethische
Alternative der Oligarchie (0Alyol), der Herrschaft der Wenigen, entgegen-
gesetzt. Wihrend die Oligarchie nimlich auf der Idee des >natiirlichen« (Ge-
burts-)Rechts der Reichen und Besitzenden beruht, basiert die Idee der Aris-
tokratie auf dem Gedanken, dass die Frage, wer zu den Besten gehore, eben
nicht mit Blick auf die Herkunft der Person, sondern anhand ihrer Tugend-
haftigkeit entschieden werden muss. Hier kommt es allerdings bei Aristoteles
zu einer Begriffsverwirrung. Zwar hilt er dem oligarchischen Naturrecht die
Idee von Tugend und Bildung entgegen, aber gleichzeitig implementiert er
selbst eine naturalistische Bestimmung, namlich die Naturwiichsigkeit des
Staats (vgl. ebd., I 2, 1253a1). Mit dieser natiirlichen Gegebenheit des Staats
ist aber auch die natiirliche Unterscheidung von Biirgern und Nicht-Biirgern
eingefithrt und damit die Unterscheidung zwischen den Individuen, die frei
sind, weil sie zufillig in eine freie Gesellschaft hineingeboren wurden, und
denjenigen Individuen, die als Anteil der Anteillosen diese freie Gesellschaft
bevolkern. Diese grundsitzliche Differenzierung kann auch durch die Idee
der Tugend nicht eingeholt werden. Und auf diese Weise reproduziert das
tugendhafte Bewusstsein das Phinomen der Zwei-Klassen-Gesellschaft, und
zwar bis hinein in die Moderne.*>

42 »Der demokratische >Geist von Athenc ist mithin zugleich der Geist der Klassengesell-
schaft—und als solcher weht er auch durch die Moderne: Auch sie kennt die Unterschei-
dung zwischen Biirgern und Nicht-Biirgern, Biirger*innen erster und zweiter Klasse.«
(Lessenich 2019, 40f.)

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.

181


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Kritik der ethischen Institution

Hier zeigt sich nun, was Hegel meint, wenn er festhilt, dass folglich auch
die antike Tugend mit dem Weltlauf kimpft, indem sie an einem Bestehen-
den festhilt. Selbst die tugendhafteste Regierung von Aristokraten, genau wie
diejenige der ambitionierten Revolutionire, besteht in nichts weiter als einer
»Leerheit der mit dem Weltlaufe kimpfenden Rednerei« (PhG, 290). Wiirde
jemand fragen, »was ihre Redensarten bedeuten«, wenn sie etwa das Wort
>Freiheit« fiir den Begriff der Freiheit ausgeben, dann wiirde sich sogleich das
Ungeniigen ihrer Idee von Freiheit zeigen; die Worte werden nicht wirklich
begriffen, »sie werden daher als bekannt vorausgesetzt« (ebd.). Und wenn nun je-
mand auf der Frage beharrt, um zum Begriff vorzudringen, dann wiirde die
Leerheit der Rednerei »entweder durch einen neuen Schwall von Redensarten
erfillt oder ihr die Berufung auf das Herz entgegengesetzt, welches innerhalb
sage, was sie bedeuten« (ebd.). So richtet sich Hegel hier zum einen gegen po-
litische Phrasendrescherei als solche und spricht sich zum anderen gegen die-
se Art Phrasendrescherei aus, die der Ablenkung vom wesentlichen ethisch-
politischen Diskurs dient. Wir haben es hier mit einer bekannten Konstel-
lation zu tun: Die institutionalisierte Selbstgeniigsamkeit des tugendhaften
Bewusstseins verbleibt innerhalb der symbolischen Ordnung, die es voraus-
setzen muss, um itberhaupt Giiltigkeit zu beanspruchen.®® Und auch seine
Begriffe — die konkreten Tugenden, die es benennt — lassen sich nur vor die-
sem kontingenten Hintergrund begreifen, jedoch nicht aus sich selbst heraus.

Hegels erneuter Verweis auf die Innerlichkeit enthilt aber noch eine wei-
tere Erkenntnis: Denn so oder so, wenn die Tugend als Agent des Weltlaufs
auftreten will, dann tut sie dies nicht, indem sie sich das abstraktes Prinzip
der Allgemeinheit nur vor-stellt, sondern indem sie erkennt, dass die kon-
kreten titigen Subjekt die wirkliche Allgemeinheit (bildend) bilden. Denn wir
haben bereits auf einer fritheren Stufe festgestellt, dass es das Ganze der
Tatigkeit der Individuen ist, wodurch der Weltlauf iiberhaupt erst verwirk-
licht wird. Einmal mehr also dreht sich das Verhaltnis von Einzelnem und
Allgemeinem um: »Es fillt mit dieser Erfahrung das Mittel, durch Aufopferung
der Individualitit das Gute hervorzubringen, hinweg, denn die Individualitit
ist gerade die Verwirklichung des Ansichseienden [des Weltlaufs; Anm. T.M.]
[...]: die Bewegung der Individualitit ist die Realitit des Allgemeinen.« (PhG,
290.291) Offensichtlich geht es also darum, dass sich die titige Individuali-
tat, die dieses Titigsein als Allgemeines versteht, darin selbst bestimmt. Der
Gedanke der Autonomie bahnt sich an.

43 Vgl. hierzu auch Lacans Kritik am Tugendbegriff in Lacan 2015c, 15-18.

- am 14.02.2026, 09:56:38.


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hegel und die Sittlichkeit

Hiermit ist die Phdnomenologie des Geistes bei dem Begriff von Individua-
litit angekommen, den wir in der kantischen Moralphilosophie vorgefunden
haben und der sich Hegel dann auch als nichstes zuwendet. En passant hat
Hegel dabei die Grenzen und Probleme von Utilitarismus und Tugendethik
aufgezeigt, was er spiter in der Rechtsphilosophie noch einmal pointiert in fol-
gendem Satz zusammenfasst: »Der Grundsatz: bei den Handlungen die Kon-
sequenzen verachten, und der andere: die Handlung aus den Folgen beurtei-
len und sie zum Maf3stabe dessen, was recht und gut sei, zu machen - ist
beides gleich abstrakter Verstand.« (GPhR, § 118) Bei keinem dieser Prinzipi-
en kann die Vernunft verweilen, denn innerhalb jener Paradigmen bleibt sie
notwendigerweise auf ein Jenseits verwiesen, das aus dem Zusammenspiel
von symbolischen und imaginiren Konstellationen das Reale der Sittlichkeit
verdrangt. Und Hegel mahnt bereits in der Vorrede der Phinomenologie, dass
der vorweggenommene Zweck nur das »unlebendige Allgemeine« ist und ei-
ne Berufung auf ihn nichts mit philosophischem Denken zu tun hat (PhG,
13). Wahrend also jene Ethiken ihrerseits hinter der praktischen Philosophie
Kants zuriickbleiben, gilt es nun, die Deontologie von ihrem formalistischen
Charakter zu befreien.

4. Das geistige Wesen und die sittliche Substanz

Mit der Erkenntnis, dass die titige Individualitit, d.h. das Tatig-Sein aller In-
dividuen, die wesentliche Bestimmung des Allgemeinen ist, suspendiert He-
gel jeden (kiinftigen) Versuch, abstrakte Individualitit oder abstrakte Allge-
meinheit zum ethisch-politischen Prinzip zu machen. Ein solcher unzulis-
siger Erklirungsversuch fithrt nur zum starren, fanatischen Festhalten ent-
weder an der individuellen Selbstverwirklichung, die notwendigerweise in
Selbstzerstérung umschlagen muss, oder an der Amalgamierung des abstrak-
ten Allgemeinen, z.B. eines exklusiven Volksbegriffs und der davon abgelei-
teten Rechtsvorstellung, welche beide hinter den Grundsitzen der Franzosi-
schen Revolution, der Erklirung der Menschenrechte und dem Verfassungs-
gedanken zuriickbleiben — ganz zu schweigen vom Vernunftprinzip der Sitt-
lichkeit. Im Gegensatz zu solchen Bestimmungen vermeintlicher Moral und
Sittlichkeit, hat das individuelle Bewusstsein, das sich selbst als allgemeines,
weil titiges Bewusstsein erkannt hat, sein Wesen nicht in einer abstrakten
Verstandesvorstellung, sondern in der Vernunft. Als Subjekt der Vernunft er-
kennt sich das einzelne Ich als allgemeines Ich, insofern es sich als faktisches

- 8m 14,02,2028, 09:56:28.

183


https://doi.org/10.14361/9783839462119-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

