
Einleitung: Die ›Überweltigung‹ des Menschen 

»What kind of planet is this on which we 
find ourselves? What has our planet done 
in the past and what might it be capable of 
doing in the future? And closely associated 
with these ›planetary‹ themes, we also need 
to ask: what kind of creature or being are 
we? How have ›we‹ inhabited and made use 
of this planet in the past, and what might 
we find ourselves doing with the Earth and 
all its shifting, changeable processes in the 
future?« 
Nigel Clark and Bronislaw Szerszynski (2021): 
Planetary Social Thought, S. 3 

Die Frage nach der Natur unserer Heimatwelt steht heute im Zentrum fast aller Bereiche 
gesellschaftlichen Lebens. Sei es in den Feldern der Politik, Wirtschaft, Kultur, Religion 
und ganz besonders der Wissenschaft – in irgendeiner Weise tauchen Problemstellun
gen in Bezug auf die unerwartete Form oder das unvorhersehbare Verhalten natürlicher 
Umweltprozesse auf. Dass Natur, oder die begrifflichen Platzhalter für eine den Men
schen umschließende Sphäre, vermehrt ins Zentrum der Aufmerksamkeit rückt, ist dabei 
keinesfalls zufällig, sondern spiegelt die strukturelle Unsicherheit wider, welche sich in 
Bezug auf unser Wissen und unsere Erfahrungen von dieser eingestellt hat. Denn ir
gendwas stimmt nicht mehr mit der Natur unseres Heimatplaneten … Etwas hat sich 
verändert mit dem Wetter, insbesondere mit den Temperatur- und Niederschlagsver
hältnissen, mit dem Wandel der Jahreszeiten, aber auch mit den Tier- und Pflanzenge
sellschaften sowie mit den Landschaftsräumen in denen diese beheimatet sind. All die 
Existenzbedingungen, welche unser irdisches Habitat zum natürlichen menschlichen 
Lebens- und Entwicklungsraum machten, verändern sich auf radikale Weise. Die Um
welt gibt nunmehr Rätsel auf. Es scheint so, als seien die überlieferten Bilder, tradierten 
Erzählungen, und das generational weitergegebene Erfahrungswissen über unser irdi
sches Habitat nicht länger mit der aktuellen Lebenswirklichkeit vereinbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003 - am 13.02.2026, 19:11:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Jener Eindruck fundamentaler Veränderungsprozesse gilt dabei aber nicht nur für 
einzelne Regionen der Erde. Vielmehr sind die tiefgreifenden Transformationen des lo
kalen wie erweiterten Milieus Kollektiverfahrungen. Kaum vergeht ein Jahr, in dem nicht 
die Nachricht eines erneuten Jahrhunderthochwassers, sintflutartiger Regenfälle, kata
strophischer Erdrutsche und extremer Wirbelstürme verkündet wird, oder sich ande
rerseits Berichte von der schlimmsten Dürre seit mehreren Generationen, dem heißes
ten Monat seit Beginn der Aufzeichnungen und dem massiven Rückgang von Grund
wasser, Pegelständen und Gletschermasse aneinanderreihen. ›Man kann kein normales 
Gespräch mehr über das Wetter führen.‹, diagnostiziert Timothy Morton folglich über 
ein so triviales wie aussagekräftiges Phänomen des Alltags.1 Denn irgendein nicht ganz 
fassbares Unbehagen habe sich mittlerweile selbst in diese banalste Höflichkeitsgeste des 
öffentlichen Raums geschlichen und störe nun den Smalltalk zum Abgleich eines über
individuellen atmosphärischen Zustands. Ein beiläufiger Kommentar zum Wetter führt 
nicht selten beim Gegenüber zu einem unsicheren Blick in den Himmel, einem nervösen 
Fußscharren im Boden oder einer undefinierten Lautäußerung – in jedem Fall scheint 
die Erwiderung einer bisher so unzweideutigen Geste und damit das Ritual, über die 
Bestätigung einer geteilten Umwelterfahrung öffentlich Gemeinsamkeit und gegensei
tige Anerkennung herzustellen, nicht länger bedenkenlos möglich. Ganz offenbar stiftet 
die erlebte Welt kein Vertrauen mehr. Sie eignet sich nicht länger als unzweifelhafte Re
ferenz und Bezugsquelle. Wir fühlen uns vielmehr ›überweltigt‹. Unsere einst vertraut 
und sicher geglaubte Lebenswelt ist unheimlich geworden. 

Diese und ähnliche Phänomene werden seit Ende des 20. Jahrhunderts als Folge des 
menschengemachten Klimawandels interpretiert.2 Einer globalen Veränderung der ›Natur‹, 
welche jedoch von Menschen ausgelöst wurde und nun gesellschaftliche Ordnungspro
zesse massiv in Frage stellt. Diese kollektive wie klimatische atmosphärische Störung 
ist dabei bedeutsam, denn sie weist nicht nur auf eine latente bis akute Krise in der 
Herstellung gemeinsamer sozialer Wirklichkeit hin, diese Wirklichkeit selbst zeigt sich 
nunmehr als Produkt kultureller und natürlicher Aspekte. Für die Deutung drängender 
gesellschaftlicher Problemstellungen der Gegenwart ist eine Trennung beider Bereiche 
nicht länger hinreichend. Stattdessen scheinen die massiven Veränderungen der Um
welt eine »naturkulturelle«3, eine »geosoziale«4 bzw. »ökotechnologische«5 Perspektive nahe
zulegen – eine Einsicht, welche nicht ohne Folgen für das sozialwissenschaftliche Reali
täts- wie moderne Selbstverständnis bleibt. Insbesondere hierzu möchte sich auch diese 
Arbeit positionieren. 

In der Tat scheint es an der Zeit, Menschen und ihr irdisches Milieu neu zu begreifen. 
Clark und Szerszynski nennen dies, wie im Eingangszitat ersichtlich wird, eine Form 

1 Morton 2013, S. 99. Morton verweist dabei noch auf die zusätzlich verunsichernde Komponente der 
grundsätzlichen Leugnung des Klimawandels, was Gespräche über Umwelt und Wetterphänome

ne noch komplizierter mache. 
2 IPCC 2021; Pörtner et al. 2022. 
3 Haraway 2003, S. 1. 
4 Schroer 2022, S. 337. 
5 Hörl 2021, S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003 - am 13.02.2026, 19:11:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Die ›Überweltigung‹ des Menschen 15 

›planetaren sozialen Denkens‹. Nicht nur greifen planetare und gesellschaftliche Fak
toren offenbar ineinander, auch werden diese Umweltveränderungen und ihre sozia
len Folgen ortsunabhängig, in globalem Ausmaß verzeichnet. Überall auf dem Plane
ten verändern sich Jahreszeiten und Klimazonen, verschieben sich Regen- und Dürre
perioden, wandeln sich Zyklen und Richtungen von Meeres- und Windströmungen, ist 
die jährliche Migrationsbewegung von Tierpopulationen irritiert, verschwinden ende
mische Arten und tauchen neue invasive Spezies auf, transformieren sich großflächig 
Landschafts- und Lebensräume – es ist die gesamte Erde, welche gerade gravierende Um
brüche innerhalb kürzester Zeit erlebt. Diese Transformationen werden seit der Jahr
tausendwende auch unter dem Begriff Anthropozän verhandelt.6 Anthropozän, weil án
thropos, der Mensch, zum zentralen Verursacher dieser terrestrischen Veränderungen er
klärt wird. In den Geowissenschaften spricht man von einem Erdzeitalter menschlicher 
Prägung, denn »humankind, our own species, has become so large and active that it now 
rivals some of the great forces of Nature«7. Auch wenn ein erster Antrag zur Formalisie
rung einer neuen geo-chronologischen Epoche scheiterte,8 so herrscht doch Einigkeit 
darüber, dass die Erdgeschichte nun vom anthropogenen Fußabdruck gekennzeichnet 
ist, und sich dieser in allen Bereichen des Geosystems – in Atmo-, Hydro-, Bio-, Pedo- 
und Lithosphäre – ablesen lässt. Der menschengemachte Klimawandel ist dabei nur ein 
Teilaspekt eines größeren planetaren Wandels, welcher Artensterben und Biodiversitäts
verlust, die Homogenisierung und Gefährdung von Ökosystemen, die Erschöpfung ir
discher Ressourcen und Verschmutzung von Lebensräumen beinhaltet, also generell die 
geochemischen und anderen materiellen Kreisläufe, inklusive des Energiehaushalts und 
damit letztlich den gesamten Planeten auf grundlegende Weise umgestaltet.9 

Aber auch wenn der Mensch als Auslöser dieser terrestrischen Umbrüche identi
fiziert wird, so hat er doch weder die Kontrolle über das Geschehen, noch stehen ihm 
die kulturellen Mittel zur Verfügung, seine aktuelle Situation adäquat zu erfassen. 
Tatsächlich irritieren die planetaren Veränderungen grundlegende Überzeugungen 
und tradierte Ordnungsmuster, wie Cristoph Bonneuil und Jean-Baptiste Fressoz fest
stellen: »The Anthropocene challenges certain distinctions that were formerly deemed 
fundamental to the West: human exceptionalism and the ontological break between the 
human being as subject of entitlement and the object of nature.«10 Morton kommt sogar 
zu einer drastischeren Diagnose: »It is as if humans are losing both their world and their 
idea of world (including the idea that they ever had a world) at one and the same time, 
a disorienting fact.«11 Auch wenn die Einschätzungen über Lage und das genaue Aus
maß der Veränderungen noch variieren – unbestreitbar scheint, dass die traditionellen 
Deutungsmuster, welche von einer konstanten und passiven Umwelt auf der einen Seite 
und sich fortentwickelnden aktiven Menschen auf der anderen ausgingen, zu einer 

6 Vgl. Crutzen/Stoermer 2000; Crutzen 2002. 
7 Steffen et al. 2011, S. 843. 
8 Vgl. Witze 2024. 
9 Vgl. Ellis 2018. 
10 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 40. Herv. i.O. 
11 Morton 2013, S. 108. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003 - am 13.02.2026, 19:11:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

wirklichkeitsgetreuen Beschreibung oder gar Lösung der planetaren Problemstellungen 
nicht mehr in der Lage sind. 

In den vielstimmigen Debatten über die Deutung der neuen Erdepoche emergieren 
folglich unterschiedlichste Narrative, um den plötzlichen Orientierungsverlust zu kom
pensieren. Hat der Mensch etwa vollends die Kontrolle über das ›Raumschiff Erde‹ ver
loren? Oder braucht es nur bessere Ingenieure, um ein ›optimiertes Erdsystem‹ zu kon
struieren? Gehen wir einer ›unvermeidlichen Apokalypse‹ entgegen? Oder offenbart sich 
nun sogar die Chance, endlich zum ›Schöpfer einer neuen Welt‹ zu werden?12 Diese ver
schiedenen, in den aktuellen Diskursen auftauchenden Narrative sind Ausdruck eines 
Suchverhaltens, um die neue Rolle und Verantwortung menschlicher Akteure auf die
sem sich radikal verändernden Planeten zu verstehen. In diesem Prozess der Redefinie
rung irdischer Realität, dem Phasenraum zwischen der Auflösung tradierter Grundan
nahmen und der Entwicklung neuer Gewissheiten, verortet sich auch dieses Buch. 

Eine genaue Beobachtung dieses Übergangszustandes scheint auch geboten. Denn 
bei den entstehenden und nun verhandelten Erklärungsversuchen zur Situation der Er
de und Rolle des Menschen wird nicht selten auf altbekannte, jedoch bereits aufgelade
ne, wenn nicht gar vorbelastete Bilder aus Theologie oder Technoszientismus zurückge
griffen (allmächtiger Schöpfer, Weltenbaumeister oder Weltenzerstörer, rationaler Kon
strukteur o.ä.). Der Rückfall auf tradierte Bilder ist dabei absolut naheliegend, aber – 
und dafür soll hier und in den folgenden Kapiteln ausdrücklich geworben werden – er 
verhindert auch eine kritische Reflexion der problematischen Grundannahmen über die 
Welt und seine Bewohnenden, wie sie von ›uns‹ mehr oder minder unhinterfragt seit 
Jahrhunderten reproduziert und propagiert wurde. Der Tragweite der anthropozänen 
Veränderungen wirklich gerecht zu werden, erfordert aber, so meine ich, ein ernsthaf
tes Überdenken unserer Vorstellungen über die irdische Realität. Auch und gerade wenn 
dies die schmerzhafte Einsicht nach sich zieht, dass die Natur, die Erde und die Welt ganz 
offenbar nicht das sind, was wir zu wissen glaubten. Und in dem Maße wie unser Wis
sen der ›natürlichen‹ Umwelt einer neuen Bewertung bedarf, scheint nun im Angesicht 
des planetaren Wandels ein ebenso differenzierter Umgang mit einer weiteren univer
sellen Grundkategorie angebracht, wie Rosi Braidotti betont: »[…] I suggest to carefully 
ground the statement ›we humans‹. For ›we‹ are not one and the same.«13 Von der Mensch
heit, der menschlichen Spezies, oder dem Anthropos als einheitlichem Auslöser und zen
tralem Akteur der planetaren Transformationen auszugehen, fußt nämlich ebenfalls auf 
hochproblematischen und mindestens unscharfen Annahmen. Wie eingangs herausge
stellt wurde, löst die gegenwärtige Situation des Anthropozän damit grundlegende Fra
gen nach dem Verständnis und Wesen des Menschen aus. Wer sind ›wir‹ eigentlich, die 
wir uns nun auf diesem so unsteten Erdkörper wiederfinden? Oder besser, wer glaubten 
wir bisher zu sein? Und wer sind wir im Begriff zu werden? 

12 Vgl. Dürbeck 2018. 
13 Braidotti 2019, S. 11. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003 - am 13.02.2026, 19:11:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Die ›Überweltigung‹ des Menschen 17 

Eine Einklammerung unseres Wissens über die Welt und ihre Bewohner 

Genau diese Fragen stellen den Ausgangspunkt und das zentrale Anliegen dieser Arbeit 
dar. Es soll um eine Beschreibung des aktuellen Mensch-Welt-Verhältnisses gehen und 
inwieweit beide Kategorien – Mensch und Welt – im Angesicht der planetaren Verän
derungen einer grundsätzlichen Neuinterpretation bedürfen. Denn, soviel sei bereits 
vorausgeschickt, ›unser‹ Verständnis von menschlichen Wesen und planetarer Wirk
lichkeit besteht keinesfalls schon immer, noch wurde es stets raumübergreifend geteilt. 
Vielmehr basiert die Vorstellung des Menschen, welcher sich jetzt in seinem irdischen 
Habitat nicht mehr zurechtzufinden scheint, auf einer sozio-historisch und geogra
phisch eindeutig eingrenzbaren Idee. Eine wissenshistorische Spurensuche macht 
deutlich, dass die gegenwärtig so irritierte Konzeption des Humansubjekts, welches 
einer Vielzahl aus Naturobjekten gegenübergesteht, Ausdruck einer sehr spezifischen 
Weltordnung ist.14 Unser Bild der Realität kann tatsächlich als nur eines unter vielen 
möglichen »descriptive statements«15 über die Welt begriffen werden. Es resultiert dabei 
aus einer ganz besonderen »Verfassung«16 bzw. einer kontingenten »Disposition«17, die 
sich erst als Produkt einer wechselhaften Geschichte des Wissens herausgebildet hat. 
Jene zweifelhaft gewordene Idee ist damit letztlich das Ergebnis einer konkreten aber 
keinesfalls immer und überall gültigen »praxis of knowing, sensing and believing« bzw. 
einer »praxis of living«,18 wie im weiteren Verlauf nachgewiesen werden soll. 

Die erste wichtige Aufgabe dieser Arbeit stellt somit die soziale wie raumzeitliche Si
tuierung unseres aktuellen aber nun fraglich gewordenen Menschenbildes, und damit 
auch Weltbildes, dar. Die Vorstellung von humanen Akteuren, welche die Erde und al
le anderen non-humanen Entitäten als Zugehörige einer separaten doch beherrschba
ren Sphäre betrachten, ist dabei nämlich selbst Produkt eines spezifischen, also keines
falls universellen, sondern gewordenen Arrangements sozialer, materieller und geschicht
licher Faktoren. Dieses Arrangement lässt sich gemeinhin unter dem Konzept der Mo
derne zusammenfassen. Eine moderne Weltordnung, welche in Europa die vorher theo
logisch begründeten Logiken, Wirklichkeitserklärungen und Herrschaftsformen ablös
te.19 In den letzten circa 500 Jahren konnte sich diese moderne Weltdeutung schrittweise 
verfestigen, indem sie einerseits als Fortschritts- und Zivilisationsversprechen ideologi
siert aber andererseits als imperiales Kolonisationsprojekt realisiert wurde.20 In immer 

14 Vgl. Foucault 1974. Rosi Braidotti hebt hervor, dass gerade der Verlust der Deutungsmacht dieser 
Weltordnung erst die Bedingungen dafür schafft, selbst sichtbar und denkbar zu werden: »A con
cept becomes thinkable as it loses consistency and self-evidence, and thus ceases to be a ruling 
principle.« (Braidotti 2019, S. 67.) 

15 Wynter 2003, S. 269. 
16 Latour 2015, S. 22. 
17 Foucault 1974, S. 462. 
18 Mignolo/Walsh 2018, S. 222. 
19 Sylvia Wynter beschreibt diesen Prozess als ein »degodding/de-supernaturalizing of our modes of 

being human on the basis of [the] invention of Man in the reoccupied place of [the] earlier matrix 
[of a] theocentric identity, Christian.« (Wynter 2003, S. 273. Herv. J.P.). 

20 Der Beginn der Moderne ist natürlich ebenso schwer an einem konkreten Datum festzumachen 
wie vorher das Mittelalter oder andere geschichtliche Epochen, deren soziohistorische Besonder
heiten sich jeweils regional und historisch höchst asynchron entfalteten. Dennoch spricht viel da

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003 - am 13.02.2026, 19:11:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

neuen Expansionswellen und Entwicklungsschüben wurde diese Modernisierung, in
klusive ihrer soziokulturellen wie materiellen Ordnungsprinzipien, sukzessive über den 
Globus ausgebreitet und beanspruchte letztlich beinahe universelle Deutungsmacht.21 
Ein Deutungsanspruch, welcher sich zumindest so lange durchsetzen bzw. behaupten 
ließ, bis nun die weltweiten Erschütterungen jene globale Modernisierungsgeschich
te inklusive ihres zentralen Protagonisten – den sich selbst vervollkommnenden, om
nipotenten und stolzen Helden, also »the classical ideal of ›Man‹«22 –, kollabieren lie
ßen. Die radikalen planetaren Umbrüche der Gegenwart entzaubern somit nicht nur 
den Traum eines linearen, progressiven und unaufhaltsamen Entwicklungsgeschehens, 
sondern brechen auch mit der Vormachtstellung jener im Renaissance-Humanismus er
dachten Lichtgestalt – »good old Man/Homo/Anthropos«23. 

Die krisenhafte und nach dem Menschen benannte Erdepoche, das Anthropozän, 
läutet damit paradoxerweise genau jenes Zeitalter ein, welches eigentlich vom Ende hu
manistischer Herrschaftsansprüche kündet. Die klimatischen, ökologischen und geo
systemischen Disruptionen desillusionieren jene neuzeitliche Phantasie eines mensch
lichen Wesens, das als göttlicher Stellvertreter die ihm zur Verfügung gestellte Welt nach 
Gutdünken verwalten, umgestalten und regieren konnte. Die auf einmal widerständig, ei
genlogisch und handlungsmächtig erscheinende nicht-menschliche Umwelt zeigt so auch dem 
sich bisher unantastbar glaubenden Humansubjekt die radikale Kontingenz seines Da
seins auf. Die aktuellen terrestrischen Krisenerscheinungen offenbaren damit den eu
rozentrischen und anthropozentrischen Gründungsmythos der Moderne als einen mög
lichen, aber keinesfalls notwendigen »mode of being human«24, als eine Fabel, als ein 
mächtiges aber doch nur über beschränkte Deutungs- und Erklärungsreichweite verfü
gendes Märchen – »a tragic story with only one real actor, one real world-maker, the hero, 
this is the Man-making tale«25. Die Erkenntnis der »invention of the model/human«26 
schmälert jedoch keinesfalls die Bedeutung de- und rekonstruierbarer Geschichte an sich. 
Ganz im Gegenteil lässt sich hier mit Donna Haraway ausdrücklich bekräftigen: »It mat
ters what stories make worlds, what worlds make stories.«27 Denn die irdische Realität 
im sogenannten Anthropozän zeigt gerade die Verwobenheit von Geschichten und Ge
schichte, von Erzählung und Wirklichkeit, von kultureller Deutung und materiellen Tat
sachen, von Epistemologie und Ontologie auf. 

für, den Beginn der Moderne mit der Ankunft der Europäer:innen in der Karibik um 1492 zu da
tieren, da hier ›alte‹ und ›neue‹ Welt erstmals zusammentrafen und sich die unbegrenzte Fort
schritts- und Koloniallogik voll zu entwickeln begann (vgl. Lewis/Maslin 2015, S. 174f.; Jochum 2017, 
S. 141–313.) 

21 Vgl. Jochum 2017. 
22 Braidotti 2013a, S. 13. 
23 Braidotti 2019, S. 14. 
24 Wynter 2003, S. 263. 
25 Haraway 2016, S. 39. 
26 Mignolo/Walsh 2018, S. 153. Herv. J.P. 
27 Haraway 2016, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003 - am 13.02.2026, 19:11:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

