Communicatio Socialis 24 (1991), Nr. 3/4: 247-258
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Kirchliche Kommunikationskultur
Uberlegungen zur Kirche in der Welt der Massenmedien

von Jobhann Baptist Metz

1. Konzilsperspektiven

Vielleicht war das jingste Konzil der Kirche doch erst ein Anfang, ein
bislang unabgegolitener Anfang. Vielleicht. Fiir mich gilt das jedenfalls hinsicht-
lich zweier zentraler Anstofe dieses Konzils, die es nicht etwa dngstlich zu
blockieren, sondern in wagender, in offensiver Treue zu dieser konziliaren Kir-
chenvision auszugestalten gilt. Der eine zielt auf den Innenraum der Kirche. Er
148t sich als Entdeckung oder Bekriftigung der unhintergehbaren Autoritit der
Glaubenden in der Kirche kennzeichnen. Wihrend das Kirchenbild des 1. Vati-
kanums noch deutlich vom Verhiltnis zwischen Souverin und Untertan gepragt
ist, steht beim Kirchenverstindnis des jlingsten Konzils das biblische Bild vom
wandernden Gottesvolk im Vordergrund. Und seit diesem Konzil probt nun

dieses Gottesvolk — mit guten biblischen Griinden — den aufrechten Gang. Der
 ist freilich schwer zu lernen und kaum ohne Stiirze, ja ohne Abstiirze ins Weglo-
se und Abwegige zu haben. Aber wie man einem Kind doch nicht zureden darf,
das Laufen erst gar nicht zu lernen, weil es dabei nach allem Ermessen ohne
Stlrze nicht abgeht, darf die Kirche nicht auf den aufrechten Gang der Glauben-
- den verzichten wollen, nur um des Wagnisses willen, das in ihm steckt.

Diese profane Metapher vom aufrechten Gang will kirchlich einen ent-
scheidenden Umstand zum Ausdruck bringen: daf nimlich nur aufrecht Gehen-
de auch freiwillig Kniende und mit Frohsinn Dankende sein kénnen; und dag
kritische Einspriiche und Ruckfragen keineswegs von sich aus Anzeichen
kirchlicher Illoyalitdt sind. Wie heift es doch in einem der Konzilsdokumente
(,Uber die Religionsfreiheit*, Nr. 3): ,Die Wahrheit muR auf eine Weise gesucht
werden, die der Wiirde der menschlichen Person und ihrer Sozialnatur eigen
ist*, will sagen: Es geht nun nicht (mehr) um die Unterordnung der Glaubenden
unter einen abstrakten, einen subjektlosen Wahrheitsbegriff. Das Recht der
Wahrheit, auf das die Kirche sich allemal beruft, ist zunidchst das Recht der
Person in ihrer Wahrheit. Diese urchristliche Einsicht ist nicht primér durch die
Kirche, eher schon ohne sie, in gewisser Hinsicht nur gegen sie gerettet worden.
Offensichtlich kehrt das Evangelium auch iiber die fremde Prophetie der sog.
profanen Welt in die Kirche ein. Wo die Kirche ihre Augen nur nach innen
richtet, verliert sie sich selbst aus dem Blick.

Der zweite Anstofl des Konzils zielt auf die weltweite Sendung der Kir-
che. Im jlingsten Konzil zeichnet sich nimlich keimhaft eine neue Phase der
Kirchengeschichte ab. Sie 148t sich — erneut duRerst gerafft — so kennzeichnen:

DDr. J. B. Metz ist Ordinarius fir Fundamentaltheologie an der Westfilischen-Wilhelms-
Universitdt in Munster.

247

https://dol.org/10.5771/0010-3487-1091-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. [ —



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach einer zeitlich relativ kurzen, aber fiir die theologisch-historische Identitit
der Kirche fundamentalen Epoche des Judenchristentums war die Kirche tiber
nahezu zweitausend Jahre einem relativ einheitlichen Kulturraum verpflichtet,
nimlich dem abendlindisch-europiischen. Sie weitet sich heute zu einer kultu-
rell vielfach verwurzelten Weltkirche. In diesem Sinne steht sie in der vielleicht
tiefgreifendsten Zisur seit urchristlicher Zeit. Sie ist auf dem Weg von einer
kulturell mehr oder weniger einheitlichen, also kulturell monozentrischen euro-
pdischen Kirche zu einer kulturell vielfach verwurzelten und in diesem Sinn
kulturell polyzentrischen Weltkirche. Kirche will nun nicht mehr nur eine euro-
pdische  Kirche fiir andere“ sein, sondern dezidiert auch eine ,Kirche der ande-
ren“. Dieser Ubergang zeichnet sich — als Anfang eines Anfangs — im jlingsten
Konzil ab.

In diesem Zusammenhang mdéchte ich Sie auf zwei Fragen aufmerksam
machen, die uns spiter erneut beschiftigen werden. Man konnte nimlich —
erstens — den Eindruck haben, daR die Kirche in einer fiir sie typischen Un-
gleichzeitigkeit die Wirde fremder Kulturen und Lebenswelten gerade dann
entdeckt, wenn diese Kulturen selbst schon in ihrer Substanz bedroht sind. In
welchem Sinn gibt es heute iiberhaupt noch einen realen kulturellen Polyzen-
trismus in der Welt? Wird er nicht immer mehr aufgelost oder allenfalls folklori-
siert von jener profanen Europiisierung, von jener westlichen Rationalitit, ihrer
Technik und ihrer Informations- und Kommunikationsindustrie, die heute unse-
re ganze Welt umspannt und die nicht nur die Praxis, sondern offensichtlich
auch die Mentalititen der Volker verindert? Ein Balinese, der ein Auto fihrt, ist
schon ein halber Europier. Und ein Indio, der sich keine Geschichten mehr
erzihlen l4Rt, sondern fernsieht, auch. Entdecken wir womoglich die Kirche der
anderen in einer Zeit, in der es die andern in ihrer Andersheit kaum mehr gibt?
Oder in der sie, verstort durch die europidische Technik- und Kulturinvasion,
quasi fundamentalistisch ihrerseits jede Kommunikation abbrechen?

Die zweite Frage gilt der empirischen Grundsituation der Kirche in der
heutigen Welt. Sie zeigt, daR die Kirche in einem hochst komplexen, teilweise
geradezu gegenliufigen Prozes steht: sie ist erstmals auf dem Weg, reale welt-
umspannende Kirche zu werden; im gleichen Zug aber gerit sie tiberall auf der
Welt und nicht zuletzt bei uns in Europa immer mehr in eine Minderheitensitua-
tion, in eine globale Diaspora. Diese Diasporasituation nimmt zu, nicht ab.
Hatten wir denn gedacht, die Kirche finde, wie einst das frithafrikanische Chri-
stentum in Europa, nun nach Europa eine flichendeckende Zukunft in Asien, in
Afrika oder zumindest in Lateinamerika? Wir wissen heute, daf dem nicht so ist,
nicht so sein wird. Eine Evangelisierung der Welt, die sich solchen Vorstellungen
verschriebe, miiRte scheitern. Und im Blick auf Europa? Beunruhigt von der
dramatisch wachsenden Diasporasituation der Kirche in Europa ist gegenwirtig
viel die Rede von einer ,Neuevangelisierung Europas®. Aber wie? Will man
womoglich die christliche Diaspora in Europa in ein vormodernes, vorreforma-
torisches ,christliches Abendland“ zuriickevangelisieren?

GewiR8 ist das Christentum sozusagen strukturell eingebaut in die Ge-
schichte und den Geist Europas. Aber wie entziehen wir uns dem Eindruck, das
Christentum gehore zwar zu den Voraussetzungen, gewissermafen zu den hi-

248

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [Er—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

storischen und kulturellen Hintergrundannahmen des europiischen Geistes,
nicht aber zu seinen gegenwirtigen Lebensinhalten und Handlungsimperativen?
Wie entwinden wir das Christentum in Europa seiner puren Historisierung?
Oder auch und vor allem seiner reinen Asthetisierung? Ich nenne diese Fragen,
weil ich die Schwierigkeiten benennen und mit Thnen teilen mochte, mit denen
heute jede substantielle kirchliche Kommunikation zu rechnen hat.

2. Kommunikation in der Einen Welt

Die Erfahrung der Einen Welt begegnet der Kirche nicht von aufien. Sie ist
selbst, wie gesagt, erstmals auf dem Weg zur realen Weltkirche. Ob sie als
kulturell polyzentrische Weltkirche gelingt, hingt nicht zuletzt daran, ob sie in
sich selbst eine anspruchsvolle kommunikative Kultur entfaltet: eine Kulwr der
Anerkennung der andern in ihrem Anderssein. Es geht dabei nicht um eine
Verklirung der andern, aber doch um den Respekt vor ihren unentschliisselten
Geheimnissen. Der universale Sendungsauftrag der Kirche ist, in einem Wort,
Weltentdeckung mit den Augen Jesu. Jesus aber lehrte eine Nichstenliebe, in
der die Nichsten nicht einfach die Nahen sind, sondern — vor allem - die ande-
ren, die unbegriffenen fremden anderen. Er wollte uns mit ,Augen fiir die an-
deren® ausstatten. ,Aufwachen, die Augen 6ffnen*: diese Aufforderung durch-
zieht alle biblischen Aussagen. Sie konnte geradezu als kategorischer Imperativ
des Christentums gelten. Entgegen der landlidufigen Rede vom ,blinden Glau-
ben“ bestehen die biblischen Traditionen, besteht vor allem Jesus selbst auf
Sichtbarkeit und auf gesteigerter Wahrnehmungs- und Anerkennungsbereit-
schaft. Darin wurzelt die gesuchte kommunikative Kultur.

Lassen Sie mich die Frage nach dieser kommunikativen Kultur heute —
wegen des bevorstehenden 500jihrigen Jubiliums der sog. Entdeckung Ameri-
kas — im Blick auf das Verhiltnis Europa — Lateinamerika erortern. Mit welchen
Augen wurde dieser Kontinent ,entdeckt*? Spielte dabei die urchristliche kom-
munikative Kultur der Anerkennung der anderen in ihrem Anderssein die maf3-
gebende Rolle? Oder war diese ,Entdeckung“ nicht weit mehr und allzu sehr
von einer fragwiirdigen Angleichungs- und Beherrschungskultur geleitet, die
kaum Augen hatte fiir die Spur Gottes in der Andersheit der anderen und die
deshalb diese unbegriffenen andern immer wieder zu Opfern machte? Zu Be-
ginn der Zeit, die wir in Europa die ,neue“ nennen und in der auch die grolen
europiischen ,Entdeckungen“ anheben, vorweg die des Kolumbus, entfaltete
sich — keimhaft und von vielen religidsen und kulturen Symbolen tiberlagert —
eine Art Herrschaftsanthropologie: Der Mensch verstand sich immer mehr als
herrschaftliches, als unterwerfendes Subjekt gegentber der Natur. An dieser
herrscherlichen Unterwerfung, an dieser Machtergreifung iiber die Natur bildete
sich seine Identitit. Seine Augen blickten nach unten. Seine Logik wurde eine
Logik der Beherrschung, nicht der Anerkennung, eine Logik allenfalls der Assi-
milation, nicht aber der Alteritit.

Ist dieses Zeitalter der europiischen Herrschaftsanthropologie endgliltig
voriiber? Inzwischen sind ihre Opfer annihernd bekannt, wenn auch nur spir-
lich erinnert. Ist das europiische Zeitalter, in dem die Neugierde durchdrungen
ist vom Willen zur Macht, vorbei? Ist das Zeitalter der europiischen Unempfind-

249

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [Er—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit und Unirritierbarkeit endlich voriiber? Kommt ein anderes Europa zur
Geltung? Schliefilich trigt der Geist der europiischen Moderne noch ganz an-
dere als diese herrschaftlichen Ziige. So bildete sich in ihm gleichzeitig eine
Anthropologie heraus, die in einem ganz anderen Sinn praktisch sein will,
nimlich als Freiheit, auch als Freiheit der jeweils anderen und damit als Gerech-
tigkeit: eine Anthropologie der universalen Menschenrechte, die auf die sub-
jekthafte Freiheit und Wirde aller pocht. Ist dieser nichtherrscherliche Universa-
lismus die Signatur des europiischen Geistes fiir 1992? Und des kirchlichen
Geistes fiir 1992? Und welche Rolle spielen dabei die modernen Massenmedien,
die ja in ihrer Wurzel selbst ein europiisches Projekt sind?

Ich will hier einmal unterstellen, daR die audiovisuellen Medien wirklich
sehen lehren und nicht nur zuschauen. In diesem Falle hitten sie fiir die ange-
schnittene Frage eine besondere Bedeutung. ,Sieh hin und du weift“ hat der
Philosoph Hans Jonas formuliert und dabei das Sehen, die Augen fiir die ande-
ren zur Wurzel fiir eine neue Anerkennungsbereitschaft wie fiir eine neue Art
universalistischer Moral gemacht.

,Sieh hin und du weidt“: du weilt um die Wiirde der fremden anderen,
weifdt, dal z. B. die Indios Lateinamerikas sich nicht nur deswegen so schwer
tun mit unserer westlichen Zivilisation, weil sie, wie wir gern sagen oder doch
vermuten, einfach noch ,unterentwickelt“ sind, sondern zunichst einmal, weil
sie anders sind und weil dieses Anderssein seine zu respektierenden Geheim-
nisse hat. ,Sieh hin und du weiflt“: du weifdt, dasd die Trauerantlitze dieser Indios
auch von einer eigentiimlichen Stirke geprigt sind, von einer geheimen Resi-
stenz — etwa gegen die rasende Beschleunigung der Zeit, die wir Europder
inszeniert haben und in der wir immer mehr uns selbst abhanden kommen;
gegen jenes Vergessen bzw. jenes Vergessen des Vergessens, das bei uns den
Namen ,Fortschritt“ und ,Entwicklung® trigt ...

,Sieh hin und du weidt“: dieser Satz hat auch eine moralische und politi-
sche Pointe. Was wir ,Gewissen“ nennen, ist ein Wissen, das aus solchem Hin-
sehen stammt. Aus diesem Hinsehen und diesem Angeblicktwerden, in dem wir
iber unsere eingeborenen Narzifmen hinauswachsen, wichst uns ein Verant-
wortungsgefiihl zu fiir Zustinde und Situationen, die wir nicht unbedingt selbst
verursacht haben. Die fremden Augen klagen eine Solidaritit ein, die weit iber
unsere Familien- und Nachbarschaftsmoral hinausgeht. Wer hitte das noch nicht
erfahren, wenn er angeblickt wurde von den trinenlosen Augen, dem traumlo-
sen Ungliick der Kinder und Frauen aus der Dritten Welt?

Und das soll nicht von elementarer Bedeutung sein fiir die Kommunikati-
onskultur einer Kirche, die heute ja immer weniger eine Dritte-Welt-Kirche ,hat“
und immer mehr eine solche ,ist“ —?

Indes, wenn man fiir eine solche Kommunikationskultur die Massenme-
dien beansprucht, tauchen auch Bedenken auf und Rickfragen. Zunichst im
Blick auf das Medium selbst. Privilegiert, befordert z. B. das Fernsehen in seiner
Langzeitwirkung nicht doch zu sehr das zerstreute, das vergleichgtiltigende Zu-
schauen? Verbreitet und unterstiitzt es wirklich anerkennungsbereite, verant-

250

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wortungsbewugte Miindigkeit oder produziert es — auf Dauer — nicht eine neue,
gewissermaflen eine sekundidre Unmiindigkeit, die gespeist ist von dem Ein-
druck, daR wir heute zwar mehr als je tiber alles informiert sind, vor allem auch
uiber das, was uns bedroht und tber alle Krisen und Schrecken in der Welt, daf
uns aber der Schritt vom Wissen zum Tun, von der Information zum Handeln
noch nie so aussichtslos erschien wie heute. Eine Art Krisengewohnungsdenken
breitet sich aus. Wir gewohnen uns an die Armutskrisen in der Welt, die sich
immer mehr zu verstetigen scheinen und die wir deshalb achselzuckend an eine
anonyme, an eine subjektlose gesellschaftliche Evolution delegieren. Hingt das
aber, so frage ich mich, nicht auch an der Art, wie wir iber das Medium ,sehen*
und ,wahrnehmen*: an diesem quasi korperlosen Sehen im Fernsehsessel, das
die volle leibhaftige Prisenz, das Dabeisein mit allen Sinnen Uberfliissig oder
jedenfalls sekundir erscheinen liRt? Ist vielleicht die Suspension dieser leibhafti-
gen Prisenz nicht doch auch eine Suspension in der Ebene der Kommunikation
und der Solidaritit? Bestdrkt uns am Ende das audiovisuelle Medium in der
Illusion, wir kbnnten anteilnehmen und teilen, ohne bei uns selbst, in unserem
leibhaftigen Leben, in unserem sinnenhaft-sozialen Dasein etwas zu bewegen
und zu dndern?

Nattirlich tauchen auch Fragen und Sorgen auf, wenn es'um die Auswir-
kungen der Massenmedien auf die Dritte Welt geht, nicht zuletzt wiederum auf
Lateinamerika. Die grofen westlichen Vier — AP und UPI in den USA, Reuter in
England und AFP in Frankreich — bestreiten bekanntlich zu tiber 70 % das
Informations- bzw. Nachrichtenangebot in der Welt. Das lateinamerikanische
Fernsehen ist bis heute fest in nordamerikanischer Hand; nur Mexiko und vor
allem Brasilien verkaufen ihrerseits Programme auf regionalen Mirkten. Kurz-
um: es gibt die Gefahr einer zweiten, einer sekundiren Kolonisation, einer
Kolonisation, die viel schneller und wirksamer die Seelen der Menschen dieser
Linder erreicht als es die militdrische und logistische Ubermacht der fritheren
Kolonialtruppen je vermochte. Erst letzte Woche sagte mir Gustavo Gutiérrez
aus Lima: durch diese westlich geprigten Massenmedien komme es zu einer
massiven Entwurzelung, zu einem Umsturz der Werte in der Welt der Armen
seines Landes — und noch weit mehr als bei uns zu einem sog. Realititswahr-
nehmungsverlust. Die Modernisierung der Kopfe durch die moderne Massen-
medienkultur produziert ein imagindres Bewustsein, und das wirkt eben an der
untersten Grenze des Lebens — in den Elendsvierteln, in den Favelas — wie der
einzige noch verfligbare Traum und Trost. ,Das Fernsehen bei uns“, sagte eine
brasilianische Medienexpertin, ,ist ein groRer Supermarkt, der an die Armen
imaginire Gliter verteilt.

Ich weiR, es gibt inzwischen aus den Lindern der Dritten Welt — analog
zum Ruf nach einer neuen Weltwirtschaftsordnung — auch das immer dringlicher
werdende Postulat einer ,neuen internationalen Informations- und Kommuni-
kationsordnung®, um die Gefahr des Medienkolonialismus zu verringern. Wenn
man diese Forderung energisch unterstiitzt — was der Kirche sehr wohl anstinde
— wird man freilich auch darauf achten miissen, da es eine Gefihrdung ethni-
scher und kultureller Identititen in diesen armen Lindern nicht nur von seiten
der Ersten Welt und ihrer Medientibermacht gibt, sondern auch innerhalb der
Linder der Dritten Welt selbst, dort vor allem, wo eine rigorose ,nationalstaatli-

251

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [Er—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che Hermeneutik“ im Medienbereich zur Geltung kommt, die viele ethnisch-
kulturelle Minderheiten im Namen der nationalen Integration zum Verstummen
und schliellich zum Verschwinden bringt usw. Hier gibt es offensichtlich Fragen
und Probleme, auf die auch Kompetentere als ich zumeist nur spirliche Ant-
worten haben. Vielleicht miite in vielen der angesprochenen Linder vor allem
der Rundfunk unterstiitzt werden, das Radio, wegen seiner groReren Nihe zur
sog. oralen Kultur dieser Volker; und vor allem die Printmedien, in erster Linie
die Alphabetisierungsliteratur, damit diese Menschen nicht durch die Massen-
medien um ihre eigene Sprache gebracht werden, ehe sie sich selbst erstmals
zur Sprache gebracht, erstmals sich selbst alphabetisiert haben. Es gibt eben
nicht nur Chancen, sondern vor allem auch Tragodien der Ungleichzeitigkeit in
einer massenmedial immer rapider zusammenwachsenden Welt.

Und bei uns hierzulande, hier in Europa? Wie die moderne Wissenschaft,
wie die Technik ist die massenmediale Kommunikation eigentlich ein europii-
sches Projekt. Feiert so der alte unsensible Eurozentrismus in den Massenme-
dien seine letzten Triumphe? Doch das sozial und kulturell Gefihrliche am
Eurozentrismus wurzelt, genau besehen, nicht darin, da wir zu viel Europa
Lexportieren®, sondern zu wenig, genauerhin nur das halbierte Europa, das
Europa einer rationalen und kommerziellen Herrschaftskultur und nicht das
Europa jener Kommunikationskultur, die in der Anerkennung der Freiheit und
Wiirde der anderen praktisch werden will und die deshalb diese anderen nicht
nur zu ihrem Ausdruck, sondern auch immer mehr zu ihrem Recht bringen mus.
An der Uberwindung dieser Halbierung mitzuarbeiten, wire auch die zentrale
Aufgabe einer kirchlichen Kommunikationskultur, die den Herausforderungen
einer sozial geteilten und kulturell polyzentrischen Weltkirche gewachsen sein
will.

3. Kommunikation in der globalen Diaspora

Kirche, Christentum in globaler Diaspora, nicht zuletzt und immer mehr
bei uns in Europa: auch darin liegt eine Herausforderung an die kirchliche
Kommunikationskultur. Die mehr gefiihlte als offen diskutierte Minderheitensi-
tuation steigert die Gefahr des Ghettodenkens und der Sektenmentalitit in der
Kirche. Doch nicht eigentlich die Minoritit, sondern die Mentalitit definiert die
Sekte und das Ghetto in einem theologischen Sinn. Minoritit braucht die Kirche
letztlich weder zu fiirchten noch sich ihrer zu schimen, es sei denn, sie hielte
sich selbst fiir die innerweltliche Vollstreckerin der von ihr bezeugten universa-
len Heilsgeschichte und miRverstehe sich so als eine ihre eigene Hoffnung
ersetzende religiose Ideologie, in der die bleibende endzeitliche Differenz zwi-
schen der Kirche und dem Reich Gottes unterschlagen ist.

Mehr als bisher mu® eine kirchliche Kommunikationskultur heute ins
Auge fassen, dag3 die flichendeckenden volkskirchlichen Strukturen in Europa
immer mehr verschwinden, daR es zum Uberleben des lebendigen Christentums
immer dringlicher neuer kirchlicher Lebensformen bedarf und einer niichter-
nen, unsentimentalen Diasporapastoral, die sich in die Stein- und Seelenwiisten
unserer Grostidte und an die verkabelten Arbeitsplitze unserer High-Tec-Wel-
ten wagt, um auch dort den messianischen Tugenden auf der Spur zu sein, jenen

252

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [Er—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegen-Tugenden zum Markt- und Verwertungsdenken, fiir die man buchstib-
lich nichts bekommt, die aber nur der heutzutage fiir verschwunden oder fiir
verddet hilt, der sein Christentum ohnehin als einen Kult der Verzweiflung am
modernen Menschen pflegt. Audiovisuelle Berichte aus der Diaspora unange-
paRter Empfindungen und Einstellungen: das scheint mir eine der wichtigsten
kiinftigen Aufgaben einer kirchlichen Kommunikationskultur in Europa zu sein.

Widerstehen muf eine kirchliche Kommunikationskultur den Sympto-
men einer neuen Sekten- und Ghettomentalitit in der Offentlichkeit der Kirche
selbst:

— dem Trend etwa zu einem kirchlichen Fundamentalismus, der jeden Wider-
sprechenden und Andersdenkenden von vornherein entwiirdigt,

— den Anzeichen eines puren Traditionalismus, der alles Gefihrliche und Be-
freiende am christlichen Gedichtnis den Selbsterhaltungsinteressen der kirch-
lichen Institutionen unterordnet;

- der wachsenden Unfihigkeit bzw. Unwilligkeit, neue Erfahrungen zu machen
und sie in schmerzlich-kritischer Assimilation in das Selbstverstindnis der
Kirche einzubauen;

- einer zelotisch angeschirften Sprache und einer verstindigungsunfihigen Mi-
litanz bzw. einer allzu autoritiren Selbstsicherheit bei innerkirchlichen Aus-
einandersetzungen;

— der Verwechslung von Kirchlichkeit mit einem freud- und humorlosen Zelo-
tentum;

— der Ausbreitung eines Loyalititsiiberdrucks bzw. der Anzeichen von Ubering-
stigung im kirchlichen Leben;

— dem Drang schlieBlich, sich nur unter Gleichgesinnten aufzuhalten, der Ge-
fahr einer kiinstlichen Isolation der Verkiindigungssprache, die zur reinen
kommunikationsunfihigen Binnensprache wird mit einer typischen Sekten-
semantik.

Solchen und dhnlichen Symptomen haben sich die Triger einer kommu-
nikativen Kultur in der Kirche entgegenzustellen. Zu ihnen gehtren — neben
den Theologen — auch die Medienjournalisten in der Kirche. Thr kritischer Ein-
spruch legitimiert sich einmal aus der erwihnten Autoritit aller Glaubenden,
besonders aber auch aus dem Umstand, daf gar nicht sie die primiren Subjekte
dieser Kritik sind und sein sollen, sondern die Mehrzahl des in stimmlosen
Stimmungen verharrenden und zuweilen in sprachloser Observanz gehaltenen
Kirchenvolkes. Gewif3 gibt es unter Theologen und Journalisten immer auch
solche, die zur Selbstinthronisation neigen und die deshalb um ihrer selbst
willen in die Medien dringen, um dort ihre Sondermeinungen zu verkiinden
und anstelle von professionell erarbeiteten Informationen eine lingst zum Kli-
schee erstarrte Kirchenkritik vorzutragen. Doch wer mochte von solchen Aus-
nahmen her die kritische Arbeit der Medien in der Kirche und fiir sie beurteilen?

253

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [Er—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gottesrede und Gebet im Zeitalter der Massenmedien

Es gibt in unserer gegenwirtigen Situation, quer durch Kirche und Gesell-
schaft, ein eigentimliches Phinomen, nimlich eine gesteigerte Religionsfreu-
digkeit, die gepaart ist mit einer schwelenden Gottesmuidigkeit, eine Ausbrei-
tung der Meditationskultur bei gleichzeitiger Verddung der Gebetskultur. Wenn
es vor mehreren Jahren einmal hiefd: Jesus, ja — Kirche, nein, so scheint heute die
Devise zu lauten: Religion, ja — Gott, nein. Es wire wohl nicht schwer, diese
neue Religion ohne Transzendenz, diese Religion der psychologisch-istheti-
schen Seelenverzauberung als eine Art Kompensationsphinomen in unserer
Massenmedienwelt darzustellen. Doch darum geht es mir nicht. Ich frage mich
vielmehr: Was ist mit der Gottesrede, was mit den Gebeten geschehen, da sie
heute selbst im kirchlichen Raum so sehr ins Abseits gerieten? Woher die Atro-
phie der Gebete, die auch fiir viele Christen nicht einmal mehr Privatsache sind?
Wie muf} unsere Gottesrede gestaltet sein, wie unsere Gebete, wenn sie den
Erfahrungen der Massenmedienwelt standhalten wollen?

Die Massenmedien prisentieren ein dramatisches Universum menschli-
cher Schicksale, sie liefern Schicksalsbilder, an denen sich die Rede zu Gott und
tiber Gott bewihren muf8. Von ,meinem“ Gott kann da nur die Rede sein im
Antlitz der anderen, der fremden anderen, aller anderen — eben im Blick darauf,
da Gott ,mein“ Gott nur sein kann, wenn ich ihn auch als den Gott aller
anderen anbeten kann, wie sie mir in diesem Schicksalsuniversum tagtiglich
begegnen: also als den Gott der Fliehenden und Stiirzenden, der Verhungern-
den und Verbrennenden ... Denn sind sie nicht alle in einem schlichten schop-
fungstheologischen Sinn ,Kinder Gottes, Kinder des in meinen Gebeten ge-
suchten Vaters? Um das Gemeinte zu verdeutlichen, erinnere ich Sie an eine
jungste Fernsehsequenz: Bilder von den Stiirmen in Bangladesh, in denen Hun-
derttausende anonym und antlitzlos hinweggefegt wurden; unmittelbar an-
schlieBend Bilder aus Fatima, in denen Papst Johannes Paul II. dem Himmel fiir
seine Errettung aus dem fritheren Attentat dankt. Hitte man in diesem Dank
nicht auch die Klage htren miissen, die Klage tiber die untergehenden anderen?
Das Massenmedium stellt ein unsere Gebete irritierendes Universum her. Dieses
Schicksalsuniversum zwingt unsere christlichen Gebete zu einer besonderen
Theodizeempfindlichkeit. Es treibt eigentlich jeden frommen Narzimus aus. Es
macht die Leiden und Katastrophen der anderen zum Stoff der eigenen Anbe-
tung, einer Anbetung, in der das Lob nicht ohne Klage sein kann, der Dank nicht
ohne Trauer und der Gesang nicht ohne Geschrei.

So aber horen sich die Gebete an in den Urschriften des Glaubens, so
werden die Gebete von morgen sein oder sie werden nicht mehr sein. Fir
kleingliubig und verzagt wird diese Gebetssprache nur der halten konnen, der
seine eigene Verbliffungsfestigkeit gegeniiber den Katastrophen und Unter-
gingen der anderen fiir verdienstvolle Glaubensfestigkeit hilt. Das freilich wire
trugerisch. Die christliche Gotteserfahrung ist eingeschworen auf die Wahrneh-
mung des Schicksals der anderen. Darum auch ist die christliche Mystik in ihrem
Kern keine Mystik der geschlossenen, sondern der schmerzlich getffneten Au-
gen. Sie mutet ein besonderes Exerzitium des Sehens zu, eine Uberwindung
unserer eingeborenen Sehschwierigkeiten und unserer kreatiirlichen Narzig3-
men. Wer ,Gott* sagt, nimmt die Verletzung der eigenen GewiBheiten durch das
Ungliick der anderen in Kauf. Das, so meine ich, sollten alle in Betracht ziehen,

254

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die mitten im Gewoge und unter dem anonymen Druck der Schicksalsbilder des
Fernsehens das Wort  Gott* wagen. Dann vielleicht bricht sich, wenigstens fir
Augenblicke, an diesem ohnmichtigen Wort auch die Ubermacht der Bilderwelt
des Mediums.

5. Ein strikter Kommunikationsvorbehalt: keine Eucharistie im
Fernsehen!

»Zum Wort hat auch der Ungldubige Zutritt, zum Sakrament nicht.“ Dieser
Satz stammt von Dietrich Bonhoeffer (1937). Mit ihm mochte ich abschliefend
eine Grenze der massenmedialen Kirchlichen Kommunikation benennen, eine
Grenze, die inzwischen freilich lingst iberschritten wurde, einen Kommunikati-
onsvorbehalt, der lingst preisgegeben scheint. Ich bin, schlicht gesagt, der
Meinung, daR das sakramentale Zentrum der Liturgie, da die Feier der Eucha-
ristie nicht ins Fernsehen gehort.

In den 50er Jahren gab es zeitweilig eine heftige Diskussion iiber die
Frage, ob die Messe im Fernsehen tibertragen werden diirfe, ob also die Fern-
sehkamera das sehen lassen und jedermann darbieten diirfe, was der gliubige
Christ, der das Mysterium der Kirche leibhaftig mitfeiert, sehen darf und sieht.
Diese Diskussion ist lingst verstummt. Die Frage scheint inzwischen eindeutig
entschieden. Schon 1971 restimiert unsere Pastoralinstruktion (Nr. 151): ,Zum
religidsen Programm (des Fernsehens) gehort sicherlich auch die Ubertragung
der Heiligen Messe ...“. Sicherlich? Karl Rahner gehorte zu denen, die sich in
diese frithe Diskussion der SOer Jahre eingeschaltet hatten. Nach ihm ist die
ausfithrliche und volle Feier der Eucharistie ein bevorzugter Gegenstand jener
metaphysischen Scham, die es verbietet, dieses Ereignis einer beliebig gestreu-
ten und unbeteiligten Offentlichkeit zuginglich zu machen. Welche Verletzun-
gen dieser metaphysischen Scham durch Religion in unserer Offentlichkeit
moglich sind, kann man heutzutage nicht zuletzt an den Orgien metaphysischer
Schamlosigkeit erkennen, wie sie die sog. 'electronic religion' vorfiihrt. Ist die
modische Esoterik, die Flucht in Okkultismus und Geheimbiindelei, wie sie
heute in unseren massenmedialen Gesellschaften allenthalben zu beobachten
ist, nicht auch als anthropologischer Reflex zu deuten auf einen Verotffentli-
chungswahn, der alle metaphysischen Schamgrenzen lingst abgesenkt, ja zum
Verschwinden gebracht hat?

Wire es also nicht an der Zeit, mit Dietrich Bonhoeffer und Karl Rahner
an eine alte kirchliche Tradition zu erinnern, an die sog. Arkandisziplin? Bei ihr
handelt es sich um eine Art Geheimhaltungspflicht bzw. Veroffentlichungsver-
bot, das sich in der frithen Christenheit vor allem auf die Feier der Eucharistie in
der damaligen heidnischen Umwelt bezog. Es verschwand dann auch mehr
oder minder, so ab dem 5. Jahrhundert, als es gewissermaRen keine Heiden,
keine Ungldubigen mehr gab. Wire aber heute, da im Fortgang von Aufklirung
und Sikularisierung die gesellschaftliche und die kirchliche Offentlichkeit lingst
wieder auseinandergetreten sind, die in dieser Arkandisziplin enthaltene Frage
nicht erneut und neu zu stellen? Dietrich Bonhoeffer und Karl Rahner und wohl
auch die neue politische Theologie, die sich ihnen hierin anschliedt, biirgen m.
E. dafiir, da es sich bei dieser Erinnerung an die Arkandisziplin nicht um die
Empfehlung einer neuen Ghettomentalitit handelt, nicht um den Riickzug in ein

255

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [Er—



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

neues kirchliches Privatissimum, nicht um den Verrat an der Weltsendung und
am Offentlichkeitsauftrag der Kirche. Wer hitte sich schon radikaler der Welt-
lichkeit unserer heutigen Welt ausgesetzt? Wer schon hitte entschiedener einen
Glauben vorgetragen, hinter dem sich kein weltliches Privileg mehr verschanzt,
als diese Theologen? Ist es vielleicht gerade dieses leidenschaftliche weltliche
Engagement, das sie — und bislang nahezu ausschlielich sie — auf der Rettung
des Arkanum, auf diesem Verdffentlichungsvorbehalt bestehen liBt? In den
letzten Notizen Bonhoeffers aus dem Jahre 1944 steht die Frage: ,Wie sprechen
... wir 'weltlich’ von 'Gott', wie sind wir 'religionslos-weltliche' Christen, wie sind
wir ek-klesia, Herausgerufene, ohne uns religios als Bevorzugte zu verstehen,
sondern als ganz zur Welt Gehorige? ... Bekommt hier die Arkandisziplin ... neue
Wichtigkeit?“ Bonhoeffer schliet dann die Forderung an: ,... es muR eine Ar-
kandisziplin wiederhergestellt werden, durch die die Geheimnisse des christli-
chen Glaubens vor Profanierung behiitet werden.“ Diese Arkandisziplin be-
deutet ihm offensichtlich nicht Abschied und Absonderung von der Welt, son-
dern Konzentration auf das Geheimnis der Welt. ,Nicht die platte und banale
Diesseitigkeit meine ich®, schreibt Bonhoeffer vor seiner Hinrichtung, ,sondern
die tiefe Diesseitigkeit, ... in der die Erkenntnis des Todes und der Auferstehung
immer gegenwirtig ist.“ Augenscheinlich soll durch diese Arkandisziplin die
eucharistische Erinnerung des Todes und der Auferstehung geschiitzt werden,
damit sie als gefihrliche Erinnerung in der Offentlichkeit einer Welt wirken
kann, in der die Menschen immer weniger aus ihren Erinnerungen, sondern
immer mehr aus ihren Reproduktionen und als ihr eigenes Experiment leben.

Was denn, um Gottes willen, hat unsere Kirche bewogen, jeglichen
Kommunikationsvorbehalt angesichts der Massenmedienwelt preiszugeben?
Selbst die profane Gesellschaft kennt einen Datenschutz; die Kirche, so sieht es
aus, kennt nicht einmal mehr einen Geheimnisschutz. Wie konnte es dazu
kommen? Wie dazu, dag die Kirche nicht grundsitzlich unterscheidet zwischen
einer partizipatorischen Offentlichkeit bei der Feier des Geheimnisses selbst
und deren reproduktiver Veroffentlichung in einer strikt egalitiren Massenkul-
tur, in deren Selbstdefinition ,Geheimnis“ nicht vorkommt —?

Hingt die offizielle Kirche hier einer zu naiven Medientheorie an? Ver-
mutlich schon. Selbst wenn man sich der heute insbesondere von Neil Postman
verfithrerisch illustrierten Auffassung Marshall McLuhans, wonach ausschlief3-
lich das Medium die Inhalte determiniert, nicht einfach anschlieBen mag, und
auch wenn man Jean Baudrillards Simulationstheorie mehr fiir einen brillianten
Gag als fiir ein beweisfihiges Argument hilt, wird man doch auch die extreme
Gegenposition, wonach allein die Inhalte und die Intention der Gestalter das an
sich neutrale Medium prigen, sehr skeptisch betrachten missen. Allzu leicht
unterstiitzt man sonst das peinliche Gegenteil von guten Sendungen, namlich —
gut gemeinte Sendungen. Das Medium selbst erfordert grofte Aufmerksamkeit.
Das wufite schon Walter Benjamins Kunstwerkthese. Schon von ihr kénnte man
lernen, da durch die Reproduktionsmedien zwei fiir die kultische Erfahrung
konstitutive Elemente verlorengehen: einmal die Authentizitit, weil das Medium
die Differenz zwischen Original und Kopie aufhebt, und dann die Tradition,
weil das reproduzierende Medium seine Inhalte den zeitlichen und riumlichen
Zusammenhingen entnimmt; Reproduktion tritt an die Stelle der Tradition, d. h.
sie besetzt diese Stelle. Authentizitit und Tradition kdnnen nur, wenn Uber-

256

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haupt, durch leibhaftige Partizipation gerettet werden. Sie miissen es mir erlas-
sen, das eben Gesagte iiber diesen Hinweis hinaus noch auszufiihren.

Ich will nur nochmals kurz auf die Frage zuriickkommen, was denn die
Kirche mit ihrer zentralen Kultfeier in die massenmediale Offentlichkeit treibt.
Will sie mit dem Zentrum ihrer Liturgie ,werben“ oder ,evangelisieren“? Hat sie
Angst, ansonsten nicht genligend prisent zu sein? Miifite sie nicht vielmehr
Angst haben vor dem geradezu todlichen Abniitzungseffekt der Fernsehgegen-
wart? Und weif} sie nicht, daf, je unentrinnbarer, je quasi omniprisenter die
Medien fiir uns werden, umso aufregender und attraktiver eines Tages das sein
wird, was in ihnen nicht zu besichtigen ist? GewiR, die Kranken, die Alten und
Einsamen: fiir sie, sagt man, sei die Eucharistie im Fernsehen da. Doch einmal
davon abgesehen, daf man Regeln nicht von ihren Ausnahmen her ableiten
sollte, abgesehen davon dringt sich die Frage auf, ob hier die Massenkommu-
nikation nicht zu schnell ersetzen soll, was eigentlich an personaler Kommuni-
kation, also an personlichem Kranken- und Altenbesuch pastoral gefordert
wire?

Ich werde den Verdacht nicht los, dag die Kirche, die sich ansonsten nur
sehr zogerlich modernisiert, hier in die Falle eines gefihrlichen Modernismus
getappt ist. Daraus wiirde ich sie — mit Threr Hilfe — gern befreien. Ich glaube,
das kime einer unbefangeneren produktiven Medienarbeit in allen anderen
Kommunikationsbereichen nur zugute.

SUMMARY

The Second Vatican Council initiated perspectives of a cultural polycentric
~Worldchurch* because at our times the Church is on its way to a real worldwide commu-
nity. At the same time, however, the Church gets into the position of a minority, of a
global diaspora. Whether the Church succeeds on becoming a cultural polycentral
,Worldchurch* depends definitely from the recognition of other cultures in their own
originality; which means developping a pretentious communicative culture beyond
every kind of assimilation or domination. The Church must warn of the danger of a
,secondary colonisation“ of people in the Third World by the European technology of
information and communication which makes western values and meanings more and
more dominating the universal world.

. Instead of symptoms of a new sectirian and Ghetto mentality, new ways of life
within the Church are required as well as a sober, unsentimental pastoral of diaspora. In
this connection the Church has to examine critically also the new delight in the religious
feelings of the present cultures of meditation. These cultures go along with a sneaking
loss of the Church-teachings of God’s words and of the Church-culture of praying which
always includes the sufferings and tragedies of others. From this points of view, Metz
makes a strict reservation in communication: No transmission of Eucharistic Mass in
Television! Against the usual transmitting of Masses, he cites (the German Protestant
Theologian) D. Bonhoeffer: ,To the word (of God) also infidel people have access but
not to the sacrament®. Following the (German Theologian) Rahner, Metz points out that
the celebration of the Eucharisty belongs into the realm of a ,metaphysical shame“ which
prohibits a presentation to any dispersed and unconcerned public. At the end, Metz puts
the question whether the Church in agreeing to transmission of Masses did not fall into
the trap of a dangerous modernism.

RESUMEE
Le concile Vatican II. congut dans ses grandes lignes initiales la perspective d’une
Eglise universelle polycentrique au niveau culturel, car elle est pour la premiere fois en

257

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

voie de devenir une veritable Eglise universelle. Mais en méme temps, elle se retrouve
partout en situation de minorité, formant une diaspora mondiale. Mais la réussite de
I’Eglise en tant qu’Eglise universelle polycentrique au niveau culturel dépend essentielle-
ment du fait de savoir si elle est 2 méme de développer en son sein une culture qui
reconnaisse les autres, dans leur fagon d’étre différente, donc de développer une culture
communicative exigeante, surmontant toute forme de culture d’assimilation et de domi-
nation. Ce faisant, I'Eglise doit mettre en garde contre le danger d’'une ,colonisation
secondaire“ des pays du Tiers-Monde par la technologie européenne en matiére
d’'information et de communication, car c’est 4 travers cette derniére que les valeurs et le
idées protant I'emreinte de 'Occident prennent peu 4 peu la mainmise universelle sur le
monde.

Contre les symptémes d’une nouvelle mentalité de secte et de ghetto au sein de
I'Eglise, il importe de’elaborer des nouvelles formes de vie religieuse ainsi qu'une pa-
storale de la diaspora objective et absente de sentimentalité. En méme temps, 'Eglise doit
aussi examiner de fagon critique le nouvel engouement pour la religion et la culture de
méditation actuelle, car il va de pair avec le fait que, dans I'Eglise, la parole de Dieu et la
tradition de la priére se perdent lentement, dans lesquelles les souffiances et les cata-
strophes éprouvées par les autres donnent toujours, elles aussi, matiére 2 la priére per-
sonnelle. Dans ce contexte, Metz plaide pour une stricte réserve de communication: pas
de féte de I'eucharistie a la télévision! A I'encontre de la pratique courante de retrans-
mettre l'office divin i la télévision, il rappelle une parole de D. Bonhoeffer: ,Si le
mécréant a lui aussi acces 4 la parole, il ne I'a pas au sacrement“. Dans le méme esprit que
Rahner, l'auteur fait remarquer l'office divin tombe dans le domaine d’une ,pudeur
métaphysique* interdisant de donner acces a cet événement 4 un public aussi disséminé
et in différent qu’il soit. Pour finir, Metz demande si, avec les retransmissions de I'office
divin 4 la télévision, I'Eglise n’est past tombée dans le piége d’un modernisme dangereux.

RESUMEN

El Concilio Vaticano II. concibi6 la perspectiva de una Iglesia universal cultural-
mente policéntrica, asi por primera vez se encuentra en el camino de convertirse en una
Iglesia realmente transformadora del mundo. Al mismo tiempo, en todas partes, esta
cayendo en situaciones de minoria, en una didspora global. El que la Iglesia consiga
constituirse en una Iglesia universal, culturalmente policéntrica depende determinante-
mente de que, dentro de ella, pueda desarrollarse una cultura de reconociemiento del
oro como ser diferente, o sea, si puede desarrollar una cultura comunicativa seria que
supere todo tipo de cultura de dominio y asimilacién. Al mismo tiempo la Iglesia tiene
que advertir del peligro de ,una secundaria colonizacion® de los paises del Tercero
Mundo a través de la tecnologia de comunicacion y informacién europea marcada por
los valores y opiones occidentales que poco a poco asumen el dominio total del mundo.

Contra los sintomas de una mentalidad nueva de secta o gueto en la Iglesia, hay
que desarrollar nuevas formas de vida eclesiales y una didspora no sentimental y sobria.
Por otro lado, la Iglesia debe examinar también criticamente el nuevo entusiasmo por la
religion de la actual cultura de la meditacién porque ésta va acompanada por la pérdida
de la palabra de Dios y de la cultura de la oracion convirtiéndose siempre los sufrimien-
tos y las catistrofes de los demis en materia de la propia oracién. En este contexto Metz
aboga por una estricta reserva en la comunication: jNinguna celebracién eucaristica por
televisién! Contra la prictica de uso corriente de transmisiones de misas por television
nos recuerda unas palabras de D. Bonhoeffer: ,A la palabra también tiene acceso el no
creyente, al sacramento, no“. Enlazando con Rahner el autor manifiesta que la misa en el
campo de una ,vergiienza metafisica“, que prohibe poner al alcance este acontecimiento
a un publico no participante, disperso y arbitrario. Finalmente Metz hace la pregunta de
si la Iglesia con las transmisiones de las misas no ha sido cazada en la trampa de un
peligroso modernismo.

258

hitps://doiorg/10.5771/0010-3467-1991-3-4-247 - am 17.01.2028, 23:45:15. i [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

