
Kirchliche Kommunikationskultur 

Überlegungen zur Kirche in der Welt der Massenmedien 

von johann Baptist Metz 

1. Konzilsperspektiven 

Vielleicht war das jüngste Konzil der Kirche doch erst ein Anfang, ein 
bislang unabgegoltener Anfang. Vielleicht. Für mich gilt das jedenfalls hinsicht­
lich zweier zentraler Anstöße dieses Konzils, die es nicht etwa ängstlich zu 
blockieren, sondern in wagender, in offensiver Treue zu dieser konziliaren Kir­
chenvision auszugestalten gilt. Der eine zielt auf den Innenraum der Kirche. Er 
läßt sich als Entdeckung oder Bekräftigung der unhintergehbaren Autorität der 
Glaubenden in der Kirche kennzeichnen. Während das Kirchenbild des I. Vati­
kanums noch deutlich vom Verhältnis zwischen Souverän und Untertan geprägt 
ist, steht beim Kirchenverständnis des jüngsten Konzils das biblische Bild vom 
wandernden Gottesvolk im Vordergrund. Und seit diesem Konzil probt nun 
dieses Gottesvolk - mit guten biblischen Gründen - den aufrechten Gang. Der 
ist freilich schwer zu lernen und kaum ohne Stürze, ja ohne Abstürze ins Weglo­
se und Abwegige zu haben. Aber wie man einem Kind doch nicht zureden darf, 
das Laufen erst gar nicht zu lernen, weil es dabei nach allem Ermessen ohne 
Stürze nicht abgeht, darf die Kirche nicht auf den aufrechten Gang der Glauben­
den verzichten wollen, nur um des Wagnisses willen, das in ihm steckt. 

Diese profane Metapher vom aufrechten Gang will kirchlich einen ent­
scheidenden Umstand zum Ausdruck bringen: daß nämlich nur aufrecht Gehen­
de auch freiwillig Kniende und mit Frohsinn Dankende sein können; und daß 
kritische Einsprüche und Rückfragen keineswegs von sich aus Anzeichen 
kirchlicher Illoyalität sind. Wie heißt es doch in einem der Konzilsdokumente 
("Über die Religionsfreiheit", Nr. 3): "Die Wahrheit muß auf eine Weise gesucht 
werden, die der Würde der menschlichen Person und ihrer Soziainatur eigen 
ist", will sagen: Es geht nun nicht (mehr) um die Unterordnung der Glaubenden 
unter einen abstrakten, einen subjektlosen Wahrheitsbegriff. Das Recht der 
Wahrheit, auf das die Kirche sich allemal beruft, ist zunächst das Recht der 
Person in ihrer Wahrheit. Diese urchristliche Einsicht ist nicht primär durch die 
Kirche, eher schon ohne sie, in gewisser Hinsicht nur gegen sie gerettet worden. 
Offensichtlich kehrt das Evangelium auch über die fremde Prophetie der sog. 
profanen Welt in die Kirche ein. Wo die Kirche ihre Augen nur nach innen 
richtet, verliert sie sich selbst aus dem Blick. 

Der zweite Anstoß des Konzils zielt auf die weltweite Sendung der Kir­
che. Im jüngsten Konzil zeichnet sich nämlich keimhafteine neue Phase der 
Kirchengeschichte ab. Sie läßt sich - erneut äußerst gerafft - so kennzeichnen: 

DDr.]. B. Metz ist Ordinarius für Fundamentaltheologie an der Westfälischen-Wilhelms­
Universität in Münster. 

247 

Communicatio Socialis 24 (1991), Nr. 3/4: 247-258 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach einer zeitlich relativ kurzen, aber für die theologisch-historische Identität 
der Kirche fundamentalen Epoche des Judenchristentums war die Kirche über 
nahezu zweitausend Jahre einem relativ einheitlichen Kulturraum verpflichtet, 
nämlich dem abendländisch-europäischen. Sie weitet sich heute zu einer kultu­
rell vielfach verwurzelten Weltkirche. In diesem Sinne steht sie in der vielleicht 
tiefgreifendsten Zäsur seit urchristlicher Zeit. Sie ist auf dem Weg von einer 
kulturell mehr oder weniger einheitlichen, also kulturell monozentrischen euro­
päischen Kirche zu einer kulturell vielfach verwurzelten und in diesem Sinn 
kulturell polyzentrischen Weltkirche. Kirche will nun nicht mehr nur eine euro­
päische "Kirche für andere" sein, sondern dezidiert auch eine "Kirche der ande­
ren". Dieser Übergang zeichnet sich - als Anfang eines Anfangs - im jüngsten 
Konzil ab. 

In diesem Zusammenhang möchte ich Sie auf zwei Fragen aufmerksam 
machen, die uns später erneut beschäftigen werden. Man könnte nämlich -
erstens - den Eindruck haben, daß die Kirche in einer für sie typischen Un­
gleichzeitigkeit die Würde fremder Kulturen und Lebenswelten gerade dann 
entdeckt, wenn diese Kulturen selbst schon in ihrer Substanz bedroht sind. In 
welchem Sinn gibt es heute überhaupt noch einen realen kulturellen Polyzen­
trismus in der Welt? Wird er nicht immer mehr aufgelöst oder allenfalls folklori­
siert von jener profanen Europäisierung, von jener westlichen Rationalität, ihrer 
Technik und ihrer Informations- und Kommunikationsindustrie, die heute unse­
re ganze Welt umspannt und die nicht nur die Praxis, sondern offensichtlich 
auch die Mentalitäten der Völker verändert? Ein Balinese, der ein Auto fährt, ist 
schon ein halber Europäer. Und ein Indio, der sich keine Geschichten mehr 
erzählen läßt, sondern fernsieht, auch. Entdecken wir womöglich die Kirche der 
anderen in einer Zeit, in der es die andern in ihrer Andersheit kaum mehr gibt? 
Oder in der sie, verstört durch die europäische Technik- und Kulturinvasion, 
quasi fundamentalistisch ihrerseits jede Kommunikation abbrechen? 

Die zweite Frage gilt der empirischen Grundsituation der Kirche in der 
heutigen Welt. Sie zeigt, daß die Kirche in einem höchst komplexen, teilweise 
geradezu gegenläufigen Prozeß steht: sie ist erstmals auf dem Weg, reale welt­
umspannende Kirche zu werden; im gleichen Zug aber gerät sie überall auf der 
Welt und nicht zuletzt bei uns in Europa immer mehr in eine Minderheitensitua­
tion, in eine globale Diaspora. Diese Diasporasituation nimmt zu, nicht ab. 
Hatten wir denn gedacht, die Kirche finde, wie einst das frühafrikanische Chri­
stentum in Europa, nun nach Europa eine flächendeckende Zukunft in Asien, in 
Afrika oder zumindest in Lateinamerika? Wir wissen heute, daß dem nicht so ist, 
nicht so sein wird. Eine Evangelisierung der Welt, die sich solchen Vorstellungen 
verschriebe, müßte scheitern. Und im Blick auf Europa? Beunruhigt von der 
dramatisch wachsenden Diasporasituation der Kirche in Europa ist gegenwärtig 
viel die Rede von einer "Neuevangelisierung Europas". Aber wie? Will man 
womöglich die christliche Diaspora in Europa in ein vormodernes, vorreforma­
torisches "christliches Abendland" zurückevangelisieren? 

Gewiß ist das Christentum sozusagen strukturell eingebaut in die Ge­
schichte und den Geist Europas. Aber wie entziehen wir uns dem Eindruck, das 
Christentum gehöre zwar zu den Voraussetzungen, gewissermaßen zu den hi-

248 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


storischen und kulturellen Hintergrundannahmen des europäischen Geistes, 
nicht aber zu seinen gegenwärtigen Lebensinhalten und Handlungsimperativen? 
Wie entwinden wir. das Christentum in Europa seiner puren Historisierung? 
Oder auch und vor allem seiner reinen Ästhetisierung? Ich nenne diese Fragen, 
weil ich die Schwierigkeiten benennen und mit Ihnen teilen möchte, mit denen 
heute jede substantielle kirchliche Kommunikation zu rechnen hat. 

2. Kommunikation in der Einen Welt 

Die Erfahrung der Einen Welt begegnet der Kirche nicht von außen. Sie ist 
selbst, wie gesagt, erstmals auf dem Weg zur realen Weltkirche. Ob sie als 
kulturell polyzentrische Weltkirche gelingt, hängt nicht zuletzt daran, ob sie in 
sich selbst eine anspruchsvolle kommunikative Kultur entfaltet: eine Kultur der 
Anerkennung der andern in ihrem Anderssein. Es geht dabei nicht um eine 
Verklärung der andern, aber doch um den Respekt vor ihren unentschlüsselten 
Geheimnissen. Der universale Sendungsauftrag der Kirche ist, in einem Wort, 
Weltentdeckung mit den Augen ]esu. Jesus aber lehrte eine Nächstenliebe, in 
der die Nächsten nicht einfach die Nahen sind, sondern- vor allem- die ande­
ren, die unbegriffenen fremden anderen. Er wollte uns mit "Augen für die an­
deren" ausstatten. "Aufwachen, die Augen öffnen": diese Aufforderung durch­
zieht alle biblischen Aussagen. Sie könnte geradezu als kategorischer Imperativ 
des Christentums gelten. Entgegen der landläufigen Rede vom "blinden Glau­
ben" bestehen die biblischen Traditionen, besteht vor allem Jesus selbst auf 
Sichtbarkeit und auf gesteigerter Wahrnehmungs- und Anerkennungsbereit­
schaft. Darin wurzelt die gesuchte kommunikative Kultur. 

Lassen Sie mich die Frage nach dieser kommunikativen Kultur heute -
wegen des bevorstehenden 500jährigen Jubiläums der sog. Entdeckung Ameri­
kas - im Blick auf das Verhältnis Europa - Lateinamerika erörtern. Mit welchen 
Augen wurde dieser Kontinent "entdeckt"? Spielte dabei die urchristliche kom­
munikative Kultur der Anerkennung der anderen in ihrem Anderssein die maß­
gebende Rolle? Oder war diese "Entdeckung" nicht weit mehr und allzu sehr 
von einer fragwürdigen Angleichungs- und Beherrschungskultur geleitet, die 
kaum Augen hatte für die Spur Gottes in der Andersheit der anderen und die 
deshalb diese unbegriffenen andern immer wieder zu Opfern machte? Zu Be­
ginn der Zeit, die wir in Europa die "neue" nennen und in der auch die großen 
europäischen "Entdeckungen" anheben, vorweg die des Kolumbus, entfaltete 
sich - keimhaft und von vielen religiösen und kulturen Symbolen überlagert -
eine Art Herrschaftsanthropologie: Der Mensch verstand sich immer mehr als 
herrschaftliches, als unterwerfendes Subjekt gegenüber der Natur. An dieser 
herrscherliehen Unterwerfung, an dieser Machtergreifung über die Natur bildete 
sich seine Identität. Seine Augen blickten nach unten. Seine Logik wurde eine 
Logik der Beherrschung, nicht der Anerkennung, eine Logik allenfalls der Assi­
milation, nicht aber der Alterität. 

Ist dieses Zeitalter der europäischen Herrschaftsanthropologie endgültig 
vorüber? Inzwischen sind ihre Opfer annähernd bekannt, wenn auch nur spär­
lich erinnert. Ist das europäische Zeitalter, in dem die Neugierde durchdrungen 
ist vom Willen zur Macht, vorbei? Ist das Zeitalter der europäischen Unempfind-

249 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lichkeit und Unirritierbarkeit endlich vorüber? Kommt ein anderes Europa zur 
Geltung? Schließlich trägt der Geist der europäischen Moderne noch ganz an­
dere als diese herrschaftlichen Züge. So bildete sich in ihm gleichzeitig eine 
Anthropologie heraus, die in einem ganz anderen Sinn praktisch sein will, 
nämlich als Freiheit, auch als Freiheit der jeweils anderen und damit als Gerech­
tigkeit: eine Anthropologie der universalen Menschenrechte, die auf die sub­
jekthafte Freiheit und Würde aller pocht. Ist dieser nichtherrscherliehe Universa­
lismus die Signatur des europäischen Geistes für 1992? Und des kirchlichen 
Geistes für 1992? Und welche Rolle spielen dabei die modernen Massenmedien, 
die ja in ihrer Wurzel selbst ein europäisches Projekt sind? 

Ich will hier einmal unterstellen, daß die audiovisuellen Medien wirklich 
sehen lehren und nicht nur zuschauen. In diesem Falle hätten sie für die ange­
schnittene Frage eine besondere Bedeutung. "Sieh hin und du weißt" hat der 
Philosoph Hans Jonas formuliert und dabei das Sehen, die Augen für die ande­
ren zur Wurzel für eine neue Anerkennungsbereitschaft wie für eine neue Art 
universalistischer Moral gemacht. 

"Sieh hin und du weißt": du weißt um die Würde der fremden anderen, 
weißt, daß z. B. die Indios Lateinamerikas sich nicht nur deswegen so schwer 
tun mit unserer westlichen Zivilisation, weil sie, wie wir gern sagen oder doch 
vermuten, einfach noch "unterentwickelt" sind, sondern zunächst einmal, weil 
sie anders sind und weil dieses Anderssein seine zu respektierenden Geheim­
nisse hat. "Sieh hin und du weißt": du weißt, daß die Trauerantlitze dieser Indios 
auch von einer eigentümlichen Stärke geprägt sind, von einer geheimen Resi­
stenz - etwa gegen die rasende Beschleunigung der Zeit, die wir 'Europäer 
inszeniert haben und in der wir immer mehr uns selbst abhanden kommen; 
gegen jenes Vergessen bzw. jenes Vergessen des Vergessens, das bei uns den 
Namen "Fortschritt" und "Entwicklung" trägt ... 

"Sieh hin und du weißt": dieser Satz hat auch eine moralische und politi­
sche Pointe. Was wir "Gewissen" nennen, ist ein Wissen, das aus solchem Hin­
sehen stammt. Aus diesem Hinsehen und diesem Angeblicktwerden, in dem wir 
über unsere eingeborenen Narzißmen hinauswachsen, wächst uns ein Verant­
wortungsgefühl zu für Zustände und Situationen, die wir nicht unbedingt selbst 
verursacht haben. Die fremden Augen klagen eine Solidarität ein, die weit über 
unsere Familien- und Nachbarschaftsmoral hinausgeht. Wer hätte das noch nicht 
erfahren, wenn er angeblickt wurde von den tränenlosen Augen, dem traumlo­
sen Unglück der Kinder und Frauen aus der Dritten Welt? 

Und das soll nicht von elementarer Bedeutung sein für die Kommunikati­
onskultur einer Kirche, die heute ja immer weniger eine Dritte-Welt-Kirche "hat" 
und immer mehr eine solche "ist" - ? 

Indes, wenn man für eine solche Kommunikationskultur die Massenme­
dien beansprucht, tauchen auch Bedenken auf und Rückfragen. Zunächst im 
Blick auf das Medium selbst. Privilegiert, befördert z. B. das Fernsehen in seiner 
Langzeitwirkung nicht doch zu sehr das zerstreute, das vergleichgültigende Zu­
schauen? Verbreitet und unterstützt es wirklich anerkennungsbereite, verant-

250 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wartungsbewußte Mündigkeit oder produziert es- auf Dauer- nicht eine neue, 
gewissermaßen eine sekundäre Unmündigkeit, die gespeist ist von dem Ein­
druck, daß wir heute zwar mehr als je über alles informiert sind, vor allem auch 
über das, was uns bedroht und über alle Krisen und Schrecken in der Welt, daß 
uns aber der Schritt vom Wissen zum Tun, von der Information zum Handeln 
noch nie so aussichtslos erschien wie heute. Eine Art Krisengewöhnungsdenken 
breitet sich aus. Wir gewöhnen uns an die Armutskrisen in der Welt, die sich 
immer mehr zu verstetigen scheinen und die wir deshalb achselzuckend an eine 
anonyme, an eine subjektlose gesellschaftliche Evolution delegieren. Hängt das 
aber, so frage ich mich, nicht auch an der Art, wie wir über das Medium "sehen" 
und "wahrnehmen": an diesem quasi körperlosen Sehen im Fernsehsessel, das 
die volle leibhaftige Präsenz, das Dabeisein mit allen Sinnen überflüssig oder 
jedenfalls sekundär erscheinen läßt? Ist vielleicht die Suspension dieser leibhafti­
gen Präsenz nicht doch auch eine Suspension in der Ebene der Kommunikation 
und der Solidarität? Bestärkt uns am Ende das audiovisuelle Medium in der 
Illusion, wir könnten anteilnehmen und teilen, ohne bei uns selbst, in unserem 
leibhaftigen Leben, in unserem sinnenhaft-sozialen Dasein etwas zu bewegen 
und zu ändern? 

Natürlich tauchen auch Fragen und Sorgen auf, wenn es um die Auswir­
kungen der Massenmedien auf die Dritte Welt geht, nicht zuletzt wiederum auf 
Lateinamerika. Die großen westlichen Vier - AP und UPI in den USA, Reuter in 
England und AFP in Frankreich - bestreiten bekanntlich zu über 70 % das 
Informations- bzw. Nachrichtenangebot in der Welt. Das lateinamerikanische 
Fernsehen ist bis heute fest in nordamerikanischer Hand; nur Mexiko und vor 
allem Brasilien verkaufen ihrerseits Programme auf regionalen Märkten. Kurz­
um: es gibt die Gefahr einer zweiten, einer sekundären Kolonisation, einer 
Kolonisation, die viel schneller und wirksamer die Seelen der Menschen dieser 
Länder erreicht als es die militärische und logistische Übermacht der früheren 
Kolonialtruppen je vermochte. Erst letzte Woche sagte mir Gustavo Gutierrez 
aus Lima: durch diese westlich geprägten Massenmedien komme es zu einer 
massiven Entwurzelung, zu einem Umsturz der Werte in der Welt der Armen 
seines Landes - und noch weit mehr als bei uns zu einem sog. Realitätswahr­
nehmungsverlust. Die Modernisierung der Köpfe durch die moderne Massen­
medienkultur produziert ein imaginäres Bewußtsein, und das wirkt eben an der 
untersten Grenze des Lebens - in den Elendsvierteln, in den Favelas - wie der 
einzige noch verfügbare Traum und Trost. "Das Fernsehen bei uns", sagte eine 
brasilianische Medienexpertin, "ist ein großer Supermarkt, der an die Armen 
imaginäre Güter verteilt." 

Ich weiß, es gibt inzwischen aus den Ländern der Dritten Welt - analog 
zum Ruf nach einer neuen Weltwirtschaftsordnung- auch das immer dringlicher 
werdende Postulat einer "neuen internationalen Informations- und Kommuni­
kationsordnung", um die Gefahr des Medienkolonialismus zu verringern. Wenn 
man diese Forderung energisch unterstützt- was der Kirche sehr wohl anstünde 
- wird man freilich auch darauf achten müssen, daß es eine Gefährdung ethni­
scher und kultureller Identitäten in diesen armen Ländern nicht nur von seiten 
der Ersten Welt und ihrer Medienübermacht gibt, sondern auch innerhalb der 
Länder der Dritten Welt selbst, dort vor allem, wo eine rigorose "nationalstaatli-

251 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ehe Hermeneutik" im Medienbereich zur Geltung kommt, die viele ethnisch­
kulturelle Minderheiten im Namen der nationalen Integration zum Verstummen 
und schließlich zum Verschwinden bringt usw. Hier gibt es offensichtlich Fragen 
und Probleme, auf die auch Kompetentere als ich zumeist nur spärliche Ant­
worten haben. Vielleicht müßte in vielen der angesprochenen Länder vor allem 
der Rundfunk unterstützt werden, das Radio, wegen seiner größeren Nähe zur 
sog. oralen Kultur dieser Völker; und vor allem die Printmedien, in erster Linie 
die Alphabetisierungsliteratur, damit diese Menschen nicht durch die Massen­
medien um ihre eigene Sprache gebracht werden, ehe sie sich selbst erstmals 
zur Sprache gebracht, erstmals sich selbst alphabetisiert haben. Es gibt eben 
nicht nur Chancen, sondern vor allem auch Tragödien der Ungleichzeitigkeit in 
einer massenmedial immer rapider zusammenwachsenden Welt. 

Und bei uns hierzulande, hier in Europa? Wie die moderne Wissenschaft, 
wie die Technik ist die massenmediale Kommunikation eigentlich ein europäi­
sches Projekt. Feiert so der alte unsensible Eurozentrismus in den Massenme­
dien seine letzten Triumphe? Doch das sozial und kulturell Gefährliche am 
Eurozentrismus wurzelt, genau besehen, nicht darin, daß wir zu viel Europa 
"exportieren", sondern zu wenig, genauerhin nur das halbierte Europa, das 
Europa einer rationalen und kommerziellen Herrschaftskultur und nicht das 
Europa jener Kommunikationskultur, die in der Anerkennung der Freiheit und 
Würde der anderen praktisch werden will und die deshalb diese anderen nicht 
nur zu ihrem Ausdruck, sondern auch immer mehr zu ihrem Recht bringen muß. 
An der Überwindung dieser Halbierung mitzuarbeiten, wäre auch die zentrale 
Aufgabe einer kirchlichen Kommunikationskultur, die den Herausforderungen 
einer sozial geteilten und kulturell polyzentrischen Weltkirche gewachsen sein 
will. 

3. Kommunikation in der globalen Diaspora 

Kirche, Christentum in globaler Diaspora, nicht zuletzt und immer mehr 
bei uns in Europa: auch darin liegt eine Herausforderung an die kirchliche 
Kommunikationskultur. Die mehr gefühlte als offen diskutierte Minderheitensi­
tuation steigert die Gefahr des Ghettodenkens und der Sektenmentalität in der 
Kirche. Doch nicht eigentlich die Minorität, sondern die Mentalität definiert die 
Sekte und das Ghetto in einem theologischen Sinn. Minorität braucht die Kirche 
letztlich weder zu fürchten noch sich ihrer zu schämen, es sei denn, sie hielte 
sich selbst für die innerweltliche Vollstreckerin der von ihr bezeugten universa­
len Heilsgeschichte und mißverstehe sich so als eine ihre eigene Hoffnung 
ersetzende religiöse Ideologie, in der die bleibende endzeitliche Differenz zwi­
schen der Kirche und dem Reich Gottes unterschlagen ist. 

Mehr als bisher muß eine kirchliche Kommunikationskultur heute ins 
Auge fassen, daß die flächendeckenden volkskirchlichen Strukturen in Europa 
immer mehr verschwinden, daß es zum Überleben des lebendigen Christentums 
immer dringlicher neuer kirchlicher Lebensformen bedarf und einer nüchter­
nen, unsentimentalen Diasporapastoral, die sich in die Stein- und Seelenwüsten 
unserer Großstädte und an die verkabelten Arbeitsplätze unserer High-Tee-Wel­
ten wagt, um auch dort den messianischen Tugenden auf der Spur zu sein, jenen 

252 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegen-Tugenden zum Markt- und Verwertungsdenken, für die man buchstäb­
lich nichts bekommt, die aber nur der heutzutage für verschwunden oder für 
verödet hält, der sein Christentum ohnehin als einen Kult der Verzweiflung am 
modernen Menschen pflegt. Audiovisuelle Berichte aus .der Diaspora unange­
paßter Empfindungen und Einstellungen: das scheint mir eine der wichtigsten 
künftigen Aufgaben einer kirchlichen Kommunikationskultur in Europa zu sein. 

Widerstehen muß eine kirchliche Kommunikationskultur den Sympto­
men einer neuen Sekten- und Ghettomentalität in der Öffentlichkeit der Kirche 
selbst: 

- dem Trend etwa zu einem kirchlichen Fundamentalismus, der jeden Wider­
sprechenden und Andersdenkenden von vornherein entwürdigt, 

- den Anzeichen eines puren Traditionalismus, der alles Gefährliche und Be­
freiende am christlichen Gedächtnis den Selbsterhaltungsinteressen der kirch­
lichen Institutionen unterordnet; 

- der wachsenden Unfähigkeit bzw. Unwilligkeit, neue Erfahrungen zu machen 
und sie in schmerzlich-kritischer Assimilation in das Selbstverständnis der 
Kirche einzubauen; 

- einer zelotisch angeschärften Sprache und einer verständigungsunfähigen Mi­
litanz bzw. einer allzu autoritären Selbstsicherheit bei innerkirchlichen Aus­
einandersetzungen; 

- der Verwechslung von Kirchlichkeit mit einem freud- und humorlosen Zelo­
tentum; 

-der Ausbreitung eines Loyalitätsüberdrucks bzw. der Anzeichen von Überäng­
stigung im kirchlichen Leben; 

-dem Drang schließlich, sich nur unter Gleichgesinnten aufzuhalten, der Ge­
fahr einer künstlichen Isolation der Verkündigungssprache, die zur reinen 
kommunikationsunfähigen Binnensprache wird mit einer typischen Sekten­
semantik. 

Solchen und ähnlichen Symptomen haben sich die Träger einer kommu­
nikativen Kultur in der Kirche entgegenzustellen. Zu ihnen gehören - neben 
den Theologen - auch die Medienjournalisten in der Kirche. Ihr kritischer Ein­
spruch legitimiert sich einmal aus der erwähnten Autorität aller Glaubenden, 
besonders aber auch aus dem Umstand, daß gar nicht sie die primären Subjekte 
dieser Kritik sind und sein sollen, sondern die Mehrzahl des in stimmlosen 
Stimmungen verharrenden und zuweilen in sprachloser Observanz gehaltenen 
Kirchenvolkes. Gewiß gibt es unter Theologen und Journalisten immer auch 
solche, die zur Selbstinthronisation neigen und die deshalb um ihrer selbst 
willen in die Medien drängen, um dort ihre Sondermeinungen zu verkünden 
und anstelle von professionell erarbeiteten Informationen eine längst zum Kli­
schee erstarrte Kirchenkritik vorzutragen. Doch wer möchte von solchen Aus­
nahmen her die kritische Arbeit der Medien in der Kirche und für sie beurteilen? 

253 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Gottesrede und Gebet im Zeitalter der Massenmedien 

Es gibt in unserer gegenwärtigen Situation, quer durch Kirche und Gesell­
schaft, ein eigentümliches. Phänomen, nämlich eine gesteigerte Religionsfreu­
digkeit, die gepaart ist mit einer schwelenden Gottesmüdigkeit, eine Ausbrei­
tung der Meditationskultur bei gleichzeitiger Verödung der Gebetskultur. Wenn 
es vor mehreren Jahren einmal hieß: ]esus, ja- Kirche, nein, so scheint heute die 
Devise zu lauten: Religion, ja - Gott, nein. Es wäre wohl nicht schwer, diese 
neue Religion ohne Transzendenz, diese Religion der psychologisch-ästheti­
schen Seelenverzauberung als eine Art Kompensationsphänomen in unserer 
Massenmedienwelt darzustellen. Doch darum geht es mir nicht. Ich frage mich 
vielmehr: Was ist mit der Gottesrede, was mit den Gebeten geschehen, daß sie 
heute selbst im kirchlichen Raum so sehr ins Abseits gerieten? Woher die Atro­
phie der Gebete, die auch für viele Christen nicht einmal mehr Privatsache sind? 
Wie muß unsere Gottesrede gestaltet sein, wie unsere Gebete, wenn sie den 
Erfahrungen der Massenmedienwelt standhalten wollen? 

Die Massenmedien präsentieren ein dramatisches Universum menschli­
cher Schicksale, sie liefern Schicksalsbilder, an denen sich die Rede zu Gott und 
über Gott bewähren muß. Von "meinem" Gott kann da nur die Rede sein im 
Antlitz der anderen, der fremden anderen, aller anderen - eben im Blick darauf, 
daß Gott "mein" Gott nur sein kann, wenn ich ihn auch als den Gott aller 
anderen anbeten kann, wie sie mir in diesem Schicksalsuniversum tagtäglich 
begegnen: also als den Gott der Fliehenden und Stürzenden, der Verhungern­
den und Verbrennenden ... Denn sind sie nicht alle in einem schlichten schöp­
fungstheologischen Sinn "Kinder Gottes", Kinder des in meinen Gebeten ge­
suchten Vaters? Um das Gemeinte zu verdeutlichen, erinnere ich Sie an eine 
jüngste Fernsehsequenz: Bilder von den Stürmen in Bangladesh, in denen Hun­
derttausende anonym und antlitzlos hinweggefegt wurden; unmittelbar an­
schließend Bilder aus Fatima, in denen PapstJohannes Paul II. dem Himmel für 
seine Errettung aus dem früheren Attentat dankt. Hätte man in diesem Dank 
nicht auch die Klage hören müssen, die Klage über die untergehenden anderen? 
Das Massenmedium stellt ein unsere Gebete irritierendes Universum her. Dieses 
Schicksalsuniversum zwingt unsere christlichen Gebete zu einer besonderen 
Theodizeempfinälichkeit. Es treibt eigentlich jeden frommen Narzißmus aus. Es 
macht die Leiden und Katastrophen der anderen zum Stoff der eigenen Anbe­
tung, einer Anbetung, in der das Lob nicht ohne Klage sein kann, der Dank nicht 
ohne Trauer und fier Gesang nicht ohne Geschrei. 

So aber hören sich die Gebete an in den Urschriften des Glaubens, so 
werden die Gebete von morgen sein oder sie werden nicht mehr sein. Für 
kleingläubig und verzagt wird diese Gebetssprache nur der halten können, der 
seine eigene Verblüffungsfestigkeit gegenüber den Katastrophen und Unter­
gängen der anderen für verdienstvolle Glaubensfestigkeit hält. Das freilich wäre 
trügerisch. Die christliche Gotteserfahrung ist eingeschworen auf die Wahrneh­
mung des Schicksals der anderen. Darum auch ist die christliche Mystik in ihrem 
Kern keine Mystik der geschlossenen, sondern der schmerzlich geöffneten Au­
gen. Sie mutet ein besonderes Exerzitium des Sehens zu, eine Überwindung 
unserer eingeborenen Sehschwierigkeiten und unserer kreatürlichen Narziß­
men. Wer "Gott" sagt, nimmt die Verletzung der eigenen Gewißheilen durch das 
Unglück der anderen in Kauf. Das, so meine ich, sollten alle in Betracht ziehen, 

254 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die mitten im Gewoge und unter dem anonymen Druck der Schicksalsbilder des 
Fernsehens das Wort "Gott" wagen. Dann vielleicht bricht sich, wenigstens für 
Augenblicke, an diesem ohnmächtigen Wort auch die Übermacht der Bilderwelt 
des Mediums. 

s. Ein strikter Kommunikationsvorbehalt: keine Eucharistie im 
Fernsehen! 

"Zum Wort hat auch der Ungläubige Zutritt, zum Sakrament nicht." Dieser 
Satz stammt von Dietrich Bonhoeffer (1937). Mit ihm möchte ich abschließend 
eine Grenze der massenmedialen kirchlichen Kommunikation benennen, eine 
Grenze, die inzwischen freilich längst überschritten wurde, einen Kommunikati­
onsvorbehalt, der längst preisgegeben scheint. Ich bin, schlicht gesagt, der 
Meinung, daß das sakramentale Zentrum der Liturgie, daß die Feier der Eucha­
ristie nicht ins Fernsehen gehört. 

In den 50er Jahren gab es zeitweilig eine heftige Diskussion über die 
Frage, ob die Messe im Fernsehen übertragen werden dürfe, ob also die Fern­
sehkamera das sehen lassen und jedermann darbieten dürfe, was der gläubige 
Christ, der das Mysterium der Kirche leibhaftig mitfeiert, sehen darf und sieht. 
Diese Diskussion ist längst verstummt. Die Frage scheint inzwischen eindeutig 
entschieden. Schon 1971 resümiert unsere Pastoralinstruktion (Nr. 151): "Zum 
religiösen Programm (des Fernsehens) gehört sicherlich auch die Übertragung 
der Heiligen Messe ... ". Sicherlich? Karl Rahner gehörte zu denen, die sich in 
diese frühe Diskussion der 50er Jahre eingeschaltet hatten. Nach ihm ist die 
ausführliche und volle Feier der Eucharistie ein bevorzugter Gegenstand jener 
metaphysischen Scham, die es verbietet, dieses Ereignis einer beliebig gestreu­
ten und unbeteiligten Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Welche Verletzun­
gen dieser metaphysischen Scham durch Religion in unserer Öffentlichkeit 
möglich sind, kann man heutzutage nicht zuletzt an den Orgien metaphysischer 
Schamlosigkeit erkennen, wie sie die sog. 'electronic religion' vorführt. Ist die 
modische Esoterik, die Flucht in Okkultismus und Geheimbündelei, wie sie 
heute in unseren massenmedialen Gesellschaften allenthalben zu beobachten 
ist, nicht auch als anthropologischer Reflex zu deuten auf einen Veröffentli­
chungswahn, der alle metaphysischen Schamgrenzen längst abgesenkt, ja zum 
Verschwinden gebracht hat? 

Wäre es also nicht an der Zeit, mit Dietrich Bonhoeffer und Karl Rahner 
an eine alte kirchliche Tradition zu erinnern, an die sog. Arkandisziplin? Bei ihr 
handelt es sich um eine Art Geheimhaltungspflicht bzw. Veröffentlichungsver­
bot, das sich in der frühen Christenheit vor allem auf die Feier der Eucharistie in 
der damaligen heidnischen Umwelt bezog. Es verschwand dann auch mehr 
oder minder, so ab dem 5. Jahrhundert, als es gewissermaßen keine Heiden, 
keine Ungläubigen mehr gab. Wäre aber heute, da im Fortgang von Aufklärung 
und Säkularisierung die gesellschaftliche und die kirchliche Öffentlichkeit längst 
wieder auseinandergetreten sind, die in dieser Arkandisziplin enthaltene Frage 
nicht erneut und neu zu stellen? Dietrich Bonhoeffer und Karl Rahner und wohl 
auch die neue politische Theologie, die sich ihnen hierin anschließt, bürgen m. 
E. dafür, daß es sich bei dieser Erinnerung an die Arkandisziplin nicht um die 
Empfehlung einer neuen Ghettomentalität handelt, nicht um den Rückzug in ein 

255 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neues kirchliches Privatissimum, nicht um den Verrat an der Weltsendung und 
am Öffentlichkeitsauftrag der Kirche. Wer hätte sich schon radikaler der Welt­
lichkeit unserer heutigen Welt ausgesetzt? Wer schon hätte entschiedener einen 
Glauben vorgetragen, hinter dem sich kein weltliches Privileg mehr verschanzt, 
als diese Theologen? Ist es vielleicht gerade dieses leidenschaftliche weltliche 
Engagement, das sie - und bislang nahezu ausschließlich sie - auf der Rettung 
des Arkanum, auf diesem Veröffentlichungsvorbehalt bestehen läßt? In den 
letzten Notizen Bonhoeffers aus dem Jahre 1944 steht die Frage: "Wie sprechen 
... wir 'weltlich' von 'Gott', wie sind wir 'religionslos-weltliche' Christen, wie sind 
wir ek-klesia, Herausgerufene, ohne uns religiös als Bevorzugte zu verstehen, 
sondern als ganz zur Welt Gehörige? ... Bekommt hier die Arkandisziplin ... neue 
Wichtigkeit?" Bonhoeffer schließt dann die Forderung an: " ... es muß eine Ar­
kandisziplin wiederhergestellt werden, durch die die Geheimnisse des christli­
chen Glaubens vor Profanierung behütet werden." Diese Arkandisziplin be­
deutet ihm offensichtlich nicht Abschied und Absonderung von der Welt, son­
dern Konzentration auf das Geheimnis der Welt. "Nicht die platte und banale 
Diesseitigkeit meine ich", schreibt Bonhoeffer vor seiner Hinrichtung, "sondern 
die tiefe Diesseitigkeit, ... in der die Erkenntnis des Todes und der Auferstehung 
immer gegenwärtig ist." Augenscheinlich soll durch diese Arkandisziplin die 
eucharistische Erinnerung des Todes und der Auferstehung geschützt werden, 
damit sie als gefährliche Erinnerung in der Öffentlichkeit einer Welt wirken 
kann, in der die Menschen immer weniger aus ihren Erinnerungen, sondern 
immer mehr aus ihren Reproduktionen und als.ihr eigenes Experiment leben. 

Was denn, um Gottes willen, hat unsere Kirche bewogen, jeglichen 
Kommunikationsvorbehalt angesichts der Massenmedienwelt preiszugeben? 
Selbst die profane Gesellschaft kennt einen Datenschutz; die Kirche, so sieht es 
aus, kennt nicht einmal mehr einen Geheimnisschutz. Wie konnte es dazu 
kommen? Wie dazu, daß die Kirche nicht grundsätzlich unterscheidet zwischen 
einer partizipatorischen Öffentlichkeit bei der Feier des Geheimnisses selbst 
und deren reproduktiver Veröffentlichung in einer strikt egalitären Massenkul­
tur, in deren Selbstdefinition "Geheimnis" nicht vorkommt-? 

Hängt die offizielle Kirche hier einer zu naiven Medientheorie an? Ver­
mutlich schon. Selbst wenn man sich der heute insbesondere von Neil Postman 
verführerisch illustrierten Auffassung Marshall McLuhans, wonach ausschließ­
lich das Medium die Inhalte determiniert, nicht einfach anschließen mag, und 
auch wenn man }ean Baudrillards Simulationstheorie mehr für einen brillianten 
Gag als für ein beweisfähiges Argument hält, wird man doch auch die extreme 
Gegenposition, wonach allein die Inhalte und die Intention der Gestalter das an 
sich neutrale Medium prägen, sehr skeptisch betrachten müssen. Allzu leicht 
unterstützt man sonst das peinliche Gegenteil von guten Sendungen, nämlich -
gut gemeinte Sendungen. Das Medium selbst erfordert größte Aufmerksamkeit. 
Das wußte schon Walter Benjamins Kunstwer:kthese. Schon von ihr könnte man 
lernen, daß durch die Reproduktionsmedien zwei für die kultische Erfahrung 
konstitutive Elemente verlorengehen: einmal die Authentizität, weil das Medium 
die Differenz zwischen Original und Kopie aufhebt, und dann die Tradition, 
weil das reproduzierende Medium seine Inhalte den zeitlichen und räumlichen 
Zusammenhängen entnimmt; Reproduktion tritt an die Stelle der Tradition, d. h. 
sie besetzt diese Stelle. Authentizität und Tradition können nur, wenn über-

256 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haupt, durch leibhaftige Partizipation gerettet werden. Sie müssen es mir erlas­
sen, das eben Gesagte über diesen Hinweis hinaus noch auszuführen. 

Ich will nur nochmals kurz auf die Frage zurückkommen, was denn die 
Kirche mit ihrer zentralen Kultfeier in die massenmediale Öffentlichkeit treibt. 
Will sie mit dem Zentrum ihrer Liturgie "werben" oder "evangelisieren"? Hat sie 
Angst, ansonsten nicht genügend präsent zu sein? Müßte sie nicht vielmehr 
Angst haben vor dem geradezu tödlichen Abnützungseffekt der Fernsehgegen­
wart? Und weiß sie nicht, daß, je unentrinnbarer, je quasi omnipräsenter die 
Medien für uns werden, umso aufregender und attraktiver eines Tages das sein 
wird, was in ihnen nicht zu besichtigen ist? Gewiß, die Kranken, die Alten und 
Einsamen: für sie, sagt man, sei die Eucharistie im Fernsehen da. Doch einmal 
davon abgesehen, daß man Regeln nicht von ihren Ausnahmen her ableiten 
sollte, abgesehen davon drängt sich die Frage auf, ob hier die Massenkommu­
nikation nicht zu schnell ersetzen soll, was eigentlich an personaler Kommuni­
kation, also an persönlichem Kranken- und Altenbesuch pastoral gefordert 
wäre? 

Ich werde den Verdacht nicht los, daß die Kirche, die sich ansonsten nur 
sehr zögerlich modernisiert, hier in die Falle eines gefährlichen Modernismus 
getappt ist. Daraus würde ich sie - mit Ihrer Hilfe - gern befreien. Ich glaube, 
das käme einer unbefangeneren produktiven Medienarbeit in allen anderen 
Kommunikationsbereichen nur zugute. 

SUMMARY 
The Second Vatican Council initiated perspectives of a cultural polycentric 

"Worldchurch" because at our times the Church is on its way to a real worldwide commu­
nity. At the same time, however, the Church gets into the position of a minority, of a 
global diaspora. Whether the Church succeeds on becoming a cultural polycentral 
"Worldchurch" depends definitely from the recognition of other cultures in their own 
originality; which means developping a pretentious communicative culture beyond 
every kind of assimilation or dornination. The Church must warn of the danger of a 
"secondary colonisation" of people in the Third World by the European technology of 
information and communication which makes westem values and meanings more and 
more dominating the universal world. 

Instead of symptoms of a new sectirian and Ghetto mentality, new ways of life 
within the Church are required as well as a sober, unsentimental pastoral of diaspora. In 
this connection the Church has to examine critically also the new delight in the religious 
feelings of the present cultures of meditation. These cultures go along with a sneaking 
loss of the Church-teachings of God's words and of the Church-culture of praying which 
always includes the sufferings and tragedies of others. From this points of view, Metz 
makes a strict reservation in communication: No transmission of Eucharistie Mass in 
Television! Against the usual transmitting of Masses, he cites (the German Protestant 
Theologian) D. Bonhoeffer: "To the word (of God) also infidel people have access but 
not to the sacrament". Following the (German Theologian) Rahner, Metz pointsout that 
the celebration of the Eucharisty belongs into the realm of a "metaphysical shame" which 
prohibits a presentation to any dispersed and unconcemed public. At the end, Metz puts 
the question whether the Church in agreeing to transrnission of Masses did not fall into 
the trap of a dangerous modemism. 

RESUMEE 
Le concile Vatican II. con~ut dans ses grandes lignes initiales Ia perspective d'une 

Eglise universelle polycentrique au niveau culturel, car elle est pour la premiere fois en 

257 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voie de devenir uneveritable Eglise universelle. Maisen meme temps, elle se retrouve 
partout en situation de minorite, formant une diaspora mondiale. Mais Ia reussite de 
l'Eglise en tant qu'Eglise universelle polycentrique au niveau culturel depend essentielle­
ment du fait de savoir si elle est a meme de developper en son sein une culture qui 
reconnaisse !es autres, dans leur fa~on d'etre differente, donc de developper une culture 
communicative exigeante, surmontant toute forme de culture d'assimilation et de domi­
nation. Ce faisant, l'Eglise doit mettre en garde contre Je danger d'une .colonisation 
secondaire" des pays du Tiers-Monde par Ia technologie europeenne en matiere 
d'information et de communication, car c'est a travers cette derniere que !es valeurs et Je 
idees protant l'ernreinte de l'Occident prennent peu a peu Ia rnainmise universelle sur Je 
monde. 

Contre !es symptömes d'une nouvelle mentalite de secte et de ghetto au sein de 
l'Eglise, il importe de'elaborer des nouvelles formes de vie religieuse ainsi qu'une pa­
storale de Ia diaspora objective et absente de sentimentalite. En meme temps, l'Eglise doit 
aussi examiner de fa~on critique Je nouvel engouement pour Ia religion et Ia culture de 
meditation actuelle, car il va de pair avec Je fait que, dans l'Eglise, Ia parole de Dieu et Ia 
tradition de Ia priere se perdem lentement, dans lesquelles !es souffiances et !es cata­
strophes eprouvees par !es autres donnent toujours, elles aussi, matiere a Ia priere per­
sonnelle. Dans ce contexte, Metz plaide pour une stricte reserve de communication: pas 
de fete de l'eucharistie a Ia television! A l'encontre de Ia pratique COurante de retrans­
mettre l'office divin a Ia television, il rappeHe une parole de D. Bonhoeffer: .Si Je 
mecreant a lui aussi acces a Ia parole, il ne l'a pas au sacrement". Dans Je meme esprit que 
Rahner, l'auteur fait remarquer l'office divin tombe dans Je domaine d'une .pudeur 
metaphysique" interdisant de donner acces a cet evenement a un public aussi dissemine 
et in different qu'il soit. Pour finir, Metz demande si, avec !es retransmissions de l'office 
divin a Ia television, l'Eglise n'est past tombee dans Je piege d'un modernisme dangereux. 

RESUMEN 
EI Concilio Vaticano II. concibi6 Ia perspectiva de una Iglesia universal cultural­

mente policentrica, asi por primera vez se encuentra en el camino de convertirse en una 
Iglesia realmente transformadora del mundo. Al mismo tiempo, en todas partes, estä 
cayendo en situaciones de minoria, en una diaspora global. EI que Ia Iglesia consiga 
constituirse en una Iglesia universal, culturalmente policentrica depende determinante­
mente de que, dentro de ella, pueda desarrollarse una cultura de reconociemiento del 
oro como ser diferente, o sea, si puede desarrollar una cultura comunicativa seria que 
supere todo tipo de cultura de dominio y asimilaci6n. Al mismo tiempo Ia Iglesia tiene 
que advertir del peligro de .una secundaria colonizaci6n" de los paises del Tercero 
Mundo a traves de Ia tecnologia de comunicaci6n y informaci6n europea marcada por 
los valores y opiones occidentales que poco a poco asumen el dominio total del mundo. 

Contra los sintomas de una mentalidad nueva de secta o gueto en Ia Iglesia, hay 
que desarrollar nuevas forrnas de vida eclesiales y una diaspora no sentimental y sobria. 
Por otro lado, Ia Iglesia debe examinar tambien criticamente el nuevo entusiasmo por Ia 
religi6n de Ia actual cultura de Ia meditaci6n porque esta va acompanada por Ia perdida 
de Ia palabra de Dios y de Ia cultura de Ia oraci6n convirtiendose siempre los sufrimien­
tos y las catastrofes de los dernäs en materia de Ia propia oraci6n. En este contexto Metz 
aboga por una estricta reserva en Ia comunicati6n: jNinguna celebraci6n eucaristica por 
televisi6n! Contra Ia präctica de uso corriente de transmisiones de misas por televisi6n 
nos recuerda unas palabras de D. Bonhoeffer: .A Ia palabra tambien tiene acceso el no 
creyente, al sacramento, no". Enlazando con Rahner el autor manifiesta que Ia misa en el 
campo de una "vergüenza metafisica", que prohibe poner al alcance este acontecimiento 
a un publico no participante, disperso y arbitrario. Finalmente Metz hace Ia pregunta de 
si Ia Iglesia con las transmisiones de las misas no ha sido cazada en Ia trampa de un 
peligroso modernismo. 

258 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247 - am 17.01.2026, 23:45:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1991-3-4-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

