porationen und Staat schldgt er aber nicht vor. Eine systematische Syn-
these der Gegensitze gibt es innerhalb dieser Sphére nicht.

Zu den staatlichen MaBBnahmen, die Hegel entstehen sieht und rechtfer-
tigt, gehoren zukunftsweisende Elemente wie Gewerbeaufsicht (§ 236)
oder Mafinahmen der Sozial- und Verkehrspolitik (,,0ffentliche Armen-
anstalten, Krankenhiuser, Stralenbeleuchtung®, § 242). Es gehoren da-
zu aber auch Schritte, die auf das Zeitalter des Imperialismus eher voraus
weisen als auf unsere Gegenwart, wie die Férderung der Auswanderung
und die staatliche AuBenhandelspolitik (§§ 246-249). Letztere kann
nach Hegels Souverénititsbegriffen vermutlich sehr ,,robust* sein. Von
Kants weltbiirgerlichen Rechten und Pflichten, etwa der notwendigen
vertraglichen Verstdndigung zwischen Kolonisten und einheimischer
Bevolkerung, ist nicht die Rede.

In summa: Hegels Theorie der biirgerlichen Gesellschaft ist modern im
Sinne der Ausdifferenzierung der Sphiaren von Wirtschaft und Staat,
familidrer, beruflicher und politischer Existenz. Sie ist modern auch im
Sinne der Beschreibung oder Vorwegnahme der Beseitigung stdndischer
oder staatlicher Privilegien. Sie verfolgt aber kein Projekt, ,,naturwiich-
sige* Prozesse durch eine verniinftig geplante und administrierte Steue-
rung zu ersetzen. Vielmehr will sie die entfesselten Krifte des Marktes
durch Transformation traditioneller Institutionen, durch professionelle
Tugenden® und einen subsididren Staat bezihmen.

V. Sidkularer Staat, Religion und Kirche

Der dritte wesentliche Aspekt des modernen Staates ist seine Sékularitét.
Zwar gibt es in der modernen Soziologie und Geschichtswissenschaft
einen heftigen Streit {iber die Erkldrung der Sékularisierung als eines

60 Vgl. Rechtsphilosophie § 253, TW 7 (Fn. 3). Das Prestige eines Standesmitgliedes
héngt weniger von seinem wirtschaftlichen Erfolg als von seiner Ehrbarkeit und
Standessolidaritdt ab. Vgl. Ludwig Siep, ,,Gesinnung™ und ,,Verfassung“. Bemer-
kungen zu einem nicht nur Hegelschen Problem, in: ders., Praktische Philosophie im
Deutschen Idealismus (Fn. 37), S.272-274.

28

17.01.2028, 18:00:25. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783845233277-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

linearen Prozesses.®! Dass der Einfluss der Kirchen als Organisationen
auf die staatlichen Gewalten in Europa spitestens seit dem 18. Jahrhun-
derts abnimmt, diirfte aber unumstritten sein.

Wenn Hegels Staat ein sékularer Staat ist, dann gehort er in dieser Per-
spektive zu den Theoretikern des modernen Staates. Aber ist er das? Es
gibt Bedenken aus drei Hinsichten: Erstens ist nicht klar, wie weit die
Trennung des Staates von der Kirche bei Hegel wirklich geht. Immerhin
bezeichnet er die Religion, vor allem die protestantische,%? an einigen
Stellen als ,,Grund* des Staates und konstatiert in der Rechtsphilosophie,
der Staat kdnne fordern, dass sich die Biirger ,,zu einer Kirchengemeinde
halten“.®3 Zweitens vertreten Interpreten wie Ernst Wolfgang
Bockenforde die Auffassung, Hegels Staat stehe selbstverstidndlich auf
der Grundlage einer christlichen Sittlichkeit und sei in dieser Hinsicht
mit unserer modern-pluralistischen Gesellschaft nicht vergleichbar.6*

61 Die Sakularisationsgeschichte kann natiirlich mit unterschiedlichen Wertungen ge-
schrieben werden, wie neuerdings etwa in der Sicht einer ,katholischen Moderne*
bei Charles Taylor. Vgl. Charles Taylor, Ein sdkulares Zeitalter (A Secular Age),
Frankfurt am Main 2009; ders., A Catholic Modernity, New Y ork/Oxford 1999.

62 Hegel gebraucht den Ausdruck ,,protestantisch™ in der Regel ohne Unterscheidung
der unterschiedlichen konfessionellen Richtungen der Reformation. Dass die luthe-
rische Konfession der Wahrheit {iber das Absolute am niachsten kommt, bringt er nur
gelegentlich in den Vorlesungen zum Ausdruck — etwa in den Vorlesungen zur Phi-
losophie der Geschichte (TW 12 [Fn. 3], S. 495-498) und zur Religionsphilosophie
(vgl. TW 17 [Fn. 3], S. 328).

63 TW 7 (Fn. 3) 420. Im vollen Sinne ,,Kirchengemeinde® sind fiir Hegel in Uberein-
stimmung mit dem Allgemeinen PreuBischen Landrecht und Art. 16 der Wiener Bun-
desakte (1815) offenbar nur die drei christlichen Konfessionen der Lutheraner, Re-
formierten und Katholiken. Andere ,,Sekten* und Religionsgemeinschaften (z. B. die
juidische) genieBen nach der Anm. zu § 270 nur das passive Biirgerrecht — auch das
in Ubereinstimmung mit dem Allgemeinen PreuBischen Landrecht, das zwischen
wausdriicklich angenommenen Kirchengesellschaften™ (2. Teil. Titel 11, § 17) und
lediglich ,,geduldeten (a.a.O., § 20) unterscheidet. Vgl. dazu Christian Friedrich
Koch, Allgemeines Landrecht fiir die preuBischen Staaten, 3. Aufl., Berlin 1863, Bd.
2, 2, 1, S.233. Nach v. Mohl, Das Staatsrecht des Konigreiches Wiirttemberg
(Fn. 38), S. 375 gilt fiir Europa insgesamt, dass der Staat ,,zwar den Eintritt in eine
bestimmte Kirche nicht zwangsweise verlangt oder das Bekenntnis zu einer andern
geradezu und unbedingt verbietet, wo er jedoch die biirgerlichen Vortheile mit der
einen, die Entziehung derselben mit der andern verbindet*.

64 Vgl. Ernst Wolfgang Bockenforde, Bemerkungen zum Verhdltnis von Religion und
Staat bei Hegel, in: ders., Recht, Staat, Freiheit, Frankfurt am Main 1991, S. 115-142.

29

17.01.2028, 19:00:25. " i —


https://doi.org/10.5771/9783845233277-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und drittens sind wir oben schon auf die religiose bzw. gottliche Be-
deutung des Staates bei Hegel gestof3en, weshalb nicht nur Ernst Cassirer
von einer gefdhrlichen Staatsvergottung bei Hegel gesprochen hat.%% Das
aber wire eher ein Riickgang zu den antiken politischen Religionen oder
gar zu mythischen Vorstellungen der Gemeinschaft — sicher keine mo-
derne Theorie des Staates.

Zum ersten Punkt ist zu sagen, dass Hegel seit seinen frithen Berner
Schriften rechtsphilosophisch und institutionell fiir die Trennung von
Staat und Kirche pladiert.% Die Kirche darf in den Bereich der biirger-
lichen und 6ffentlichen Rechte nicht eingreifen. Auch in der Rechtsphi-
losophie von 1821 kann sie bei der Gesetzgebung oder der fiirstlichen
Gewalt keine Mitwirkung als Institution beanspruchen —ausgeschlossen
sind sicher nicht personliche Einfliisse, etwa durch Mitglieder des
Staatsrates. Umgekehrt untersteht jede Kirche der ,,oberpolizeilichen
Aufsicht” (§ 270) — modern gesprochen: der Rechtsaufsicht — des Staa-
tes. Die Trennung gilt auch fiir die rechtsphilosophische Begriindung;:
In der Hegelschen Rechtsphilosophie gibt es keinen Satz, dessen Giil-
tigkeit auf den Inhalten, gar den Offenbarungen, einer bestimmten Re-
ligion beruhte.

In welchem Sinne spricht Hegel dann aber doch von der Religion als
,,Grundlage* des Staates? Man muss zumindest zwei Bedeutungen un-
terscheiden:

(a) Zum einen ist eine politische Kultur, eine ,,Verfassung* in Hegels
Sprachgebrauch, Teil einer Gesamtkultur. Insofern diese eine Deutung
der eigentlichen Wirklichkeit und der letzten Griinde aller Dinge enthélt
— mit Hegel: eine Vorstellung des Absoluten —, ist sie ,,Religion®. Vor
allem in den frithen Zeiten der Kulturgeschichte, vor ihrer Ausdifferen-
zierung in autonome Bereiche wie Recht, Kunst oder Religion im en-

65 Vgl. Ernst Cassirer, Vom Mythus des Staates, Hamburg 2002 (engl. Orig.-Ausg.:
The Myth of the State, London 1947).

66 Vgl. TW 1 (Fn.3), S.189; GW (Fn. 16), Bd. 1, S.317, 349-351; sowie Walter
Jaeschke, Hegel-Handbuch, Stuttgart 2003, S. 73 f. Zum Folgenden vgl. auch Ludwig
Siep, Staat und Kirche bei Fichte und Hegel, in: Werner Beierwaltes/Erich Fuchs
(Hrsg.), Symposion Johann Gottlieb Fichte. Herkunft und Ausstrahlung seines Den-
kens (Abh. der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Philos.-Histor. Klasse,
NF, H. 134), Miinchen 2009, S. 47-63.

30

17.01.2028, 18:00:25. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783845233277-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geren Sinne, ist die gesamte Kultur ,,Religion®. Daher ist das Weltbild
der Religion ,,Grund* auch der Vorstellungen von der Ordnung der so-
zialen Gemeinschatft.

Fiir Hegel bleibt die Interdependenz der verschiedenen Kulturbereiche
und ihre Abhingigkeit von den fundamentalsten Begriffen der Wirk-
lichkeitsdeutung auch nach der Ausdifferenzierung der besonderen Be-
reiche erhalten. Das gilt vor allem fiir Bereiche, die Normen und Gebote
fir das menschliche Handeln enthalten, also Moral, Recht, Staat. Daher
passt keineswegs jede Staatsauffassung zu jeder religiosen Vorstellung.
Gewaltherrschaft und Sklaverei waren fiir Hegel von Anfang an mit dem
Christentum unvereinbar — vermutlich sieht er ihre Koexistenz mit dem
Christentum als ein jahrhundertelanges Missverstidndnis an. Aber auch
wihrend der Geschichte des Christentums gibt es noch Wechselwirkun-
gen zwischen Religion und Staatsauffassung: Zum Begriff eines ge-
heimnisvollen Gottes und seines unerforschlichen Willens passt das
Gottesgnadentum.®” Umgekehrt vertriigt sich mit einem verniinftigen
Rechtsstaat auch nur ein Gottesbegriff, der transparent und intelligibel
ist. Ein sich verbergender Gott ist fiir Hegel ein ,,neidischer®, der die
Menschen durch Furcht vor seinen unbekannten Eigenschaften und Ab-
sichten zur Unterwerfung bringen will.

Die Entwicklung des menschlichen Freiheits- und Rechtsbewusstseins
hat die Religion humanisiert und ihre Organisationen aus dem staatlich-
politischen Bereich ausgegliedert. Allerdings nicht so weit, dass der
neutrale Staat mit jeder Religion vereinbar wire. Fiir Hegel hat etwa der
Islam inhérent theologische und historische Affinitdten mit der Theo-
kratie.®® Nach der Rechtsphilosophie kann der Staat im Christentum
zwar konfessionsneutral sein, aber in den spiten Vorlesungen zur Ge-
schichtsphilosophie bezweifelt Hegel die Vereinbarkeit von Katholizis-

67 So heif3t es in einer Vorlesungsnachschrift, die Legitimierung koniglicher Willkiir-
herrschaft mittels des Gottesgnadentums beruhe darauf,,dal man sagte, das Géttliche
kann man nicht fassen; dafl man das Goéttliche aus der Gegenwart verbannte. Daf3
man es als ein Jenseits betrachtet. Gott ist gegenwirtig so auch in einem Volke. Ge-
genwirtig ist er, dafl er gewuB3t wird.“ Vgl. G.W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die
Philosophie des Rechts, Berlin 1819/20. Nachgeschrieben von Johann Rudolf Rin-
gier, hrsg. v. Emil Angehrn, Martin Bondeli u. Hoo Nam Seelmann, Hamburg 2000,
S. 156.

68 Vgl. TW 7 (Fn. 3) 428, TW 12 (Fn. 3) 429 f.

31

17.01.2028, 18:00:25. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783845233277-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mus und modernem Verfassungsstaat. Die Juli-Revolutionen in den ro-
manischen Landern offenbaren ein ,,falsches Prinzip®, ndmlich, ,,dal3 die
Fesseln des Rechts und der Freiheit ohne die Befreiung des Gewissens
abgestreift werden, dal eine Revolution ohne Reformation sein kon-
ne*.%

(b) Das ist die zweite Bedeutung des religidsen ,,Grundes®: die Veran-
kerung des Staates im individuellen Gewissen. Sie darf nicht mit der
wissenschaftlichen Begriindung oder politischen Rechtfertigung ver-
wechselt werden. Unter ,,Gewissen® versteht Hegel hier die letzten per-
sonlichen Uberzeugungen, die stark durch Intuition und Gefiihl geprigt
sind. Gefiihl und Vorstellung sind die der Religion zugeordneten epis-
temischen Formen, so wie Anschauung der Kunst und Begreifen der
Philosophie.

Seit der Reformation gilt fiir Hegel prinzipiell, dass das Gewissen so-
wohl im religidsen wie im politischen Bereich nicht gezwungen und von
keiner Autoritdt bevormundet werden darf. Das suspendiert den Han-
delnden allerdings nicht von den Gesetzen — die schlichte Berufung aufs
eigene Gewissen im sozialen Handeln wire nach Hegel ein Anspruch,
andere zu misshandeln.”® Dennoch ist das religiose Gewissen im Sinne
des Komplexes der letzten Uberzeugungen fiir den Einzelnen auch der
letzte Horizont seiner Handlungen. Daher miissen seine religiésen Uber-
zeugungen mit den rechtlichen und politischen vereinbar sein. Hegel
glaubt dariiber hinaus zeigen zu kdnnen, dass ,,durch die protestantische
Kirche die Versohnung der Religion mit dem Recht zustande gekommen
ist. Es gibt kein heiliges, kein religidoses Gewissen, das vom weltlichen
Recht getrennt oder ihm gar entgegengesetzt wire.“”! In der Enzyklo-
padie (3. Aufl. 1830) spricht Hegel von der ,,.Befreiung* des Géttlichen
aus dem Jenseits in die geheiligte sittliche Welt. Armut, Keuschheit und
Gehorsam seien verwirklicht in Erwerbsgesellschaft, Familie und

69 Vorlesungen zur Philosophie der Geschichte, TW 12 (Fn. 3), S. 535.

70 ,,Wer darum sagt, da3 er nach seinem Gesetze und Gewissen gegen die Anderen
handle, sagt in der Tat, dal3 er sie misshandle®. Hegel, Phanomenologie des Geistes
(Fn.12), S. 435. Vgl. zu Hegels Konzeption des Gewissens in der Phinomenologie
Ludwig Siep, Praktische Vernunft und sittlicher Geist, in: ders., Aktualitdt und Gren-
zen der praktischen Philosophie Hegels (Fn. 26), S. 182-187.

71 Vorlesungen tiber die Philosophie der Geschichte, TW 12 (Fn. 3), S. 539.

32

17.01.2028, 18:00:25. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783845233277-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Staat.”? In den Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion erscheint
diese Verwirklichung des Gottlichen in der Welt sogar als eine voll-
standige ,,Vers6hnung* von Staat und Kirche: ,,In der Organisation des
Staates ist es, wo das Goéttliche in die Wirklichkeit eingeschlagen, diese
von jenem durchdrungen und das Weltliche nun an und fiir sich berech-
tigt ist; denn ihre Grundlage ist der gottliche Wille, das Gesetz des
Rechts und der Freiheit.“”3

Man kann sicher fragen, ob diese philosophische Versohnung beider
Seiten nicht am Ende zu hohe Kosten hat: Das Christentum, das in Staat
und Gesellschaft der Moderne seine innerweltliche Verwirklichung ge-
funden hat, verliert seine eschatologische und transzendente Dimension.
Der Staat wird jeder Instrumentalisierung durch die Religion dadurch
enthoben, dass er eine sakrale Dimension erhilt. Diese verhindert aber
den Abwehrcharakter der Individualrechte und verleiht ihrer Dispen-
sierung in periodischen Notfdllen einen positiven Sinn. Hegels Verab-
solutierung des Staates resultiert aus der Konkurrenz mit der Dynamik
der biirgerlichen Gesellschaft und der Heiligkeit der Kirche. Sie er-
scheint mir weniger harmlos als zwei so gegensitzlichen Hegel-Inter-
preten wie Bockenforde und Schnddelbach annehmen.” Allerdings hat
sie mit dem totalen Staat des 20. Jahrhunderts weit weniger gemein als
Cassirer, Popper und andere, vor allem angelséchsische Interpreten der
Nachkriegszeit vermutet haben.”

72 Hegel, Enzyklopadie (Fn.27), § 552, S.434. Hegels Gegeniiberstellung der inner-
weltlichen protestantischen Tugenden mit den ,transzendenten® katholischen
Monchstugenden iibergeht allerdings die moralischen Vorschriften der Laien im Ka-
tholizismus. Zu den Hintergriinden der verschérften Polemik des spaten Hegel gegen
den romantisch-restaurativen Katholizismus vgl. Rosenzweig, Hegel und der Staat
(Fn. 39), S. 496 f. sowie Hegels ,,Verteidigung iiber eine Anklage wegen &6ffentlicher
Verunglimpfung der katholischen Religion* von 1826 (TW 11 [Fn. 3], S. 68-71).

73 TW 17 (Fn. 3), S. 332.

74 Schnddelbach, Hegels praktische Philosophie (Fn. 2), S. 188; Bockenforde, Bemer-
kungen zum Verhiltnis von Religion und Staat bei Hegel (Fn. 64), S. 121.

75 Zu den angelsidchsischen Kontroversen vgl. Walter Kaufmann (ed.), Debating the
Political Philosophy of Hegel, New York 1970 (Nachdruck Piscataway, N.J., 2009).

33

17.01.2028, 18:00:25. i [rr—


https://doi.org/10.5771/9783845233277-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

