3. Die Biichse der Pandora

Bassanio: | swear to thee, even by thine own fair eyes
Wherein | see myself.

Portia:  Mark you but that?
In both my eyes he doubly sees himself!
In each eye one, swear by your double self,
And there’s an oath of credit.

William Shakespeare, The Merchant of Venice

Wenn van Helsing (Edward Van Sloan) und Dracula (Bela Lugosi) in Tod Brown-
ings gleichnamiger Verfilmung von 1931> das erste Mal aufeinandertreffen, durch-
schaut der Wissenschaftler van Helsing den Grafen im wortlichen Sinne. In einer
Variation auf das fehlende Spiegelbild des Vampirs inszeniert Browning den Spie-
gel auf bemerkenswerte Weise, indem er ihn im Deckel eines kleinen Kistchens
platziert. Die Montage des Films konstruiert dabei eine Blickkonstellation, in wel-
cher der Kérper von Dracula zwar im Salon sichtbar ist, nicht aber im Spiegelbild.
Als van Helsing seinen Kontrahenten bittet, in das Kistchen zu blicken, reagiert
der Ertappte nahezu manisch. Er schligt ihm den Kasten aus der Hand und ver-
liert die Kontrolle iitber seine Gesichtsziige, die sich zu einer Grimasse verziehen.
Es ist dieser zorngeladene, hypnotisierende Blick, dem ein Zug von Wahnsinn in-
newohnt, durch den Bela Lugosi tiber Jahrzehnte zum Synonym fir seine Rolle
wurde.? Kurz darauf hat Dracula seine Contenance (von frz. »contenir«) wieder-
erlangt und verabschiedet sich mit der gleichen Eleganz, die seinen Auftritten in

William Shakespeare, The Merchant of Venice [1600], New Haven und London: Yale UP 2006,
5.1.242-246.

a

Tod Brownings Dracula (1931), nach einem Drehbuch von Garrett Fort, das auf dem Bihnenstiick
von Hamilton Deane und John Balderston (1924, 1927) basiert, welches wiederum auf den Brief-

N

roman von Bram Stoker (1897) zuriickgeht. Bela Lugosi verkérperte die Rolle des Grafen bereits in
den Broadway-Auffithrungen des Bithnensticks.

w

Vgl. Elisabeth Bronfen, »Speaking with Eyes. Tod Browning’s sDraculac< and its Phantom Came-
rag, in: Bernd Herzogenrath (Hg.), The Films of Tod Browning, London: Black Dog 2006, S. 151-171,
hier S.153,160 und 170. Alec Charles, »Double Identity. Presence and Absence in the Films of Tod
Browning, in: ebd., S.79—93, hierS. 81.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Eingeschlossene Raume

Gesellschaft eigen ist. Fiir einen kurzen Moment jedoch befindet sich van Helsing
in der Machtposition, Dracula und das Geheimnis seiner Existenz auf ein kasten-
férmiges Objekt zu reduzieren.

3.1 Die Kehrseite zwischen Blick und Korper

Siebzig Jahre spiter inszeniert Steven Spielberg in Artificial Intelligence: AI (2001)

einen dhnlichen Machtgestus, der — wie die Auffithrung der Illusionsbithne — von

einer Asymmetrie der Geschlechterrollen bestimmt wird.* In einem Konferenz-
raum sind zahlreiche Mitarbeiter zusammengekommen, um der Prisentation des

Griinders und Kopfes der Firma, Prof. Hobby (William Hurt), der nichsten Ent-
wicklungsstufe in der Produktion maschineller Intelligenz beizuwohnen. Unter

den Angestellten befindet sich eine Maschinenfrau, Sheila (Sabrina Grdevich), die

sich duflerlich durch nichts von den anwesenden Menschen unterscheidet und so-
mit modellhaft fiir die Kreationen des Hauses einsteht. An ihr demonstriert Prof.
Hobby die technologischen Errungenschaften seiner Forschung und zugleich

ihre Limitationen. Die Prisentation erfiillt weniger einen wissenschaftlichen An-
spruch (vor allem dient sie auf raffinierte Art und Weise der Information der Rezi-
pientInnen), sondern trigt deutliche Ziige eines Spektakels. Hobby demonstriert

Sheilas Gehorsam, indem er sie anweist, sich vor der Versammlung zu entkleiden.
Wenig spiter sticht er ihr unangekiindigt eine Nadel in den Handriicken. Zwar

reagiert sie erschrocken, bringt die Ursache aber nicht mit einem Gefihl in Ver-
bindung. Sie personifiziert die vollkommene Maschine: Sie ist gehorsam, vermag
weitgehend autonom zu denken, Informationen zu speichern und empfindet we-
der kérperlichen Schmerz noch Schamgefiihl.

Abb. 3.1&3.2: Sheila in Steven Spielbergs Artificial Intelligence: Al (2001).

4 Nach der Kurzgeschichte von Brian W. Aldiss, »Super-Toys Last All Summer Long«[1969], in: Best SF
Stories of Brian W. Aldiss, London: Victor Gollancz 1988, S. 194—201. Stanley Kubrick arbeitete iiber
mehrere Jahre (u.a. mit Sara Maitland) an der Umsetzung der Kurzgeschichte und gab die Regie
schliefilich in die Hinde von Spielberg.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

Auf dem Hohepunkt seiner Demonstration — die auch eine minnliche Macht-
demonstration ist — weist Hobby Sheila an, sich zu setzen und den Mund zu 6ffnen.
Nachdem er einen Mechanismus an Sheilas Gaumen aktiviert hat, verschieben
sich ihre Gesichtshilften und offenbaren die darunterliegende Mechanik eines
Androiden (Abb. 3.1&3.2). In diesem Moment entgleiten Sheila wortwértlich die
Gesichtsziige und sowohl ihre Existenz als auch ihr Wille geben sich als Produkt
menschlicher Programmierung zu erkennen. Um den Unterschied zwischen
Mensch und Maschine zu demonstrieren, zieht Prof. Hobby einen kleinen Kubus,
der in ihrer Stirn eingelassen ist, heraus und verkiindet, dass es sich bei ihrem
Kérper, der sich zuvor noch einem Menschen gleich bewegt hat, lediglich um ein
Spielzeug (»a sensory toy«) handelt. Mit dieser >Black Box« hilt er den entschei-
denden Schaltkreis und damit die Essenz der maschinellen Existenz in seinen
Hinden - die Differenz zwischen Mensch/Frau und Maschine, reduziert auf ein
materielles Ding.

Sheila steht nicht nur als technisches Objekt, sondern auch als sexualisierter
Korper im Zentrum der Aufmerksamkeit. Sie dient zugleich als Anschauungsob-
jekt und als Schauobjekt. In diesem dualen Blick markiert die Box im gleichen
Mafe eine Differenz, in welchem eine andere kaschiert wird. Die Beurteilung der
sexuellen Differenz und der Differenz zwischen Mensch und Maschine sind in-
einander verschrinkt. Sheilas tduschende >Echtheit« geht allerdings mit einer zu-
sitzlichen Unterscheidung einher, durch die der Modus der Betrachtung auffil-
lig wird und die Betrachtenden selbst einem Urteil unterwirft: Die Frage danach,
was die Maschine vom Menschen unterscheidet, birgt ebenso die Frage danach,
was den Menschen von der Maschine unterscheidet. In dieser Konstellation mar-
kiert die Box die Grenze zwischen betrachtendem und betrachtetem Korper, zwi-
schen Mensch und Maschine.

Die Gleichsetzung des Subjekts mit einem Objekt untergribt jegliche ver-
meintlich stabile Subjektposition. Durch diese Diskriminierung (im Sinne einer
Herabsetzung) ist das Subjekt folglich nicht linger selbstbestimmter Akteur,
sondern Gegenstand der Handlung. Dabei zeugt die Geschichte der Objektivie-
rung von Subjekten iiberwiegend von einer Gleichsetzung von Frauen mit einem
Objekt. Allem voran bildet der Mythos der Pandora (deren duflere Schonheit mit
einem unheilbringenden Gefaf3 kontrastiert wird) die archetypische Vorstellung
korperlicher Reduzierung.

Im Folgenden soll der Pandora-Mythos im Anschluss an die Arbeiten von
Jane E. Harrison und von Dora und Erwin Panofsky untersucht werden, um die
Zwangsliufigkeit der Verbindung von Pandora und der ihr zugeschriebenen
Biichse in Frage zu stellen. In einem weiteren Schritt werden zwei Texte von Sig-
mund Freud herangezogen, in denen ein dhnlicher Kurzschluss der »Weiblichkeit«
mit einem Gefif? formuliert wird. Anschlieffend wird G. W. Pabsts Die Biichse der
Pandora (1929) zu untersuchen sein, in dem die mythische Biichse in der Diegese

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

75


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Eingeschlossene Raume

des Films zwar vorrangig von Requisiten reprisentiert wird, die Hauptfigur Lulu
(Louise Brooks) aber dennoch explizit als Pandora identifiziert wird. Anders als in
den zugrundeliegenden Dramen von Frank Wedekind inszeniert Pabst Lulu nicht
als sVamps, sondern als Erkenntnisobjekt. Zentral fiir den fiinften Akt des Films
sind die Grofaufnahmen der Hauptfigur, deren Gesicht fetischisiert wird und
sich bestindig einer abschlieRenden Beurteilung entzieht. Das Anliegen dieses
Kapitels ist es, auf die Strategien der Objektivierung hinzuweisen und die damit
verbundenen misogynen Ziige im Wechselspiel zwischen Bewegung und Stasis
bzw. Eindeutigkeit und Polyvalenz offenzulegen.

3.2 Der Mythos der Pandora

In mythischen Erzihlungen erlangen die Protagonisten zuweilen Kontrolle iber
ein scheinbar unausweichliches Los, indem sie es auf ein Objekt beziehen - ins-
besondere auf ein Gefif3, in dem sich die Quintessenz des Schicksals einschlie-
Ren lisst. Diese Fantasie von einer eingedimmten Katastrophe (im Englischen ist
die Rede von »containment«), deren Ausmafie aber erst in ihrem Ereignis sicht-
bar werden, unterliegt einer expliziten Zeitstruktur. Es ist dieser Ubergang vom
sstatus quo ante« zum schicksalhaften, meist tragischen >post, vom unbewegten
sVorher« zu den umgestiirzten Verhiltnissen eines >Danachg, fiir den die Biichse
der Pandora emblematisch einsteht.

Das ilteste erhaltene literarische Zeugnis des Pandora-Mythos stammt vom
griechischen Dichter Hesiod, der die Schopfung Pandoras und das anschlief3ende
Unbheil in Werke und Tage und seiner Theogonie beschreibt.” Nach Hesiod wird Pan-
dora auf Geheiff des Zeus, der fiir den Raub des Feuers an Prometheus und den
Menschen auf Rache sinnt, von Hephaistos geschaffen. Athene haucht Pandora
Leben ein, sie wird von Aphrodite mit duflerer Schénheit und von Hermes mit
»falscher Rede« beschenkt,® bevor sie zur Erde entsandt wird. Dort angekommen,
nimmt sie Prometheus’ Bruder Epimetheus zur Frau. Als sie den Deckel des mit-
gesandten Gefifes abnimmt, das sprichwortlich zur Biichse der Pandora wurde,
lisst sie alle darin enthaltenen Plagen bzw. Ubel (und spiter Siinden) frei, die

In letzterer wird Pandora allerdings nicht namentlich genannt. Hesiod, Werke und Tage, V. 57—101
und Theogonie V. 570—593, zitiert nach Hesiod, Theogonie/Werke und Tage. Griechisch und deutsch,

wvi

Ubers. von Albert von Schirnding, Miinchen und Ziirich: Artemis und Winkler 1991. Jane E. Har-
rison, »Pandora’s Box, Journal of Hellenic Studies 20 (1900), S. 99—114, hier S.103: »Hesiod is clearly
repeating a story already current and familiar.«

[e)}

Vor diesem Hintergrund erklart sich auch die wortliche Bedeutung ihres Namens als »Allbegab-
te«. Vgl. Hesiod, Werke und Tage, V. 80—82. Dieser Auslegung steht die Deutung Pandoras als »All-
gebende« Erdgottin entgegen. Vgl. Dora und Erwin Panofsky, Pandora’s Box. The Changing Aspects
of a Mythical Symbol [1956], New Jersey: Princeton UP 1991, S. 4.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

in der Folge die Erde heimsuchen. Allein die Hoffnung bleibt in dem Gefif zu-
riick.’

Der Mythos der Pandora wirkt weit iiber die Grenzen des griechischen Sprach-
raumes hinaus, sodass u.a. von der »Biichse der Pandora«, »boite de Pandorex,
»Pandora’s box«, »caja de Pandora«, »Pandoras ask« oder »doos van Pandora« ge-
sprochen wird.® Lediglich im Italienischen ist die Rede vom »vaso di Pandora«.’
Dabei hat Jane Harrison darauf hingewiesen, dass Pandora urspriinglich nie iber
ein solches Gefifd verfugt hat, obgleich die »Biichse der Pandora« iiber die Jahr-
hunderte zu einem feststehenden Idiom geworden ist:

No myth is more familiar than that of Pandora, none perhaps has been so com-
pletely misunderstood. Pandora is the first woman, the beautiful mischief: she
opens the forbidden box, out comes every evil that flesh is heir to; hope only re-
mains. The box of Pandora is proverbial, and that is the more remarkable as she
never had a boxatall.™

In ihrem herausragenden Werk iiber das mythische Symbol haben Dora und Er-
win Panofsky nachgewiesen, dass Pandora erst durch eine Modifikation des My-
thos in der Renaissance mit einem handlichen Gefif ausgestattet wurde. In der
Ubersetzung des Mythos durch Erasmus von Rotterdam, der zwei Mal in seiner
Adagiorum chiliades tres (1508) auf Pandora und ihr Gefif3 zu sprechen kommt, er-
setzt er das »doliumc« (gr. 7o, >pithosq) durch »pyxis« und damit ein fassférmi-
ges, tonernes Lagerungsgefif3 (in dem zum Teil auch Verstorbene bestattet wur-
den) durch eine handliche Biichse." Wie Dora und Erwin Panofsky ausfithren,
gibt es in der Darstellung von Erasmus sogar eine grammatikalische Ambiguitit
hinsichtlich der Frage, ob die Biichse tatsichlich durch Pandora oder von Epimet-
heus (gr. >der danach Denkendeq gedffnet wird. Sie verweisen auf Philodemos
von Gadara als Vertreter dieser Deutung und sehen in ihm den Urheber fiir eine

7 Dora und Erwin Panofsky verweisen auf die Variationen des Mythos nach Babrius und dem Epi-
grammatiker Makedonios von Thessaloniki, in der nicht das Ubel der Welt, sondern alle Giiter
enthalten sind. Panofsky, Pandora’s Box, S. 7; vgl. Harrison, »Pandora’s Box«, S. 100.

8 Vgl. Panofsky, Pandora’s Box, S.18.

9 Vgl.ebd., S.19 und 67, sieheauch S. 9.

10 Harrison,»Pandora’s Box, S. 99.

11 Vgl. Panofsky, Pandora’s Box, S. 15-17; ebd., S. 17: »The replacement of miflog or dolium by pyxis
transformed a big, practically immovable storage jarinto a small, portable vessel [..].« Harrison,
»Pandora’s Box, S. 100: »miflog is a very large jar, that either stands on or is partly buried in the
earth.« (Hervorhebungim Original) Harrison setzt dariiber hinaus die Verwendung der miflog als
Crabstétte mit»Geistererscheinungen« (kijpeg) in Verbindung.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

71


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Eingeschlossene Raume

Darstellungstradition in Dichtung und Kunst vom 16. bis ins 19. Jahrhundert, in
der Epimetheus besagte Biichse 6ffnet."

Erginzend zur grammatikalischen mag es noch eine weitere, handlungs-
orientierte Erklirung fiir die Substitution eines stationiren durch ein wesentlich
kleineres und mobiles Objekt geben, die mit der Wandelbarkeit des Gefifes in
Verbindung steht: In dem Moment, in dem das mythische Gefif} ge6ffnet wird,
strémt der symbolische Inhalt aus dem raumlichen Einschluss. Die Offnungsbe-
wegung fithrt unmittelbar in eine Gegenbewegung, mit der eine fundamentale
Verinderung der Rahmensituation einsetzt, welche die Beteiligten in eine irre-
versible, passive Position versetzt. Diese Fihigkeit zur Transformation entspricht
eher der beweglichen »pyxis« als dem stationiren »dolium«. Das Gefaf symboli-
siert nicht nur einen Mythos, sondern steht im Mittelpunkt eines Ereignisses, in
dem es als Objekt eine groRere und nachhaltigere Handlungsmacht erhilt als die
beteiligten Subjekte. Wer das Gefaf 6ffnet, ist zur Optionslosigkeit verdammt.
Wie in den Sagen des Prometheus, der die immergleiche Wiederholung erleidet,
und des Sisyphos, der seine Aufgabe nie zum Abschluss bringt, bleibt auch im My-
thos der Pandora der Pithos nie verschlossen.

Entscheidend fiir den Mythos ist weniger die Gestalt des Gefifles als das
Potenzial, das sich darin befindet und dessen Wirkung sich in zahllosen Fassun-
gen realisiert und als Narrativ tradiert hat. Die Bewegung, die in der potenziellen
Offnung des Pithos begriffen liegt, und die Iteration des Symbols machen aus dem
Objekt ein Motiv (nach lat. smotivumy). Die Ausfithrungen von Dora und Erwin Pa-
nofsky spiegeln diese Uberlegung, wenn sie von einem Pithosmotiv ausgehen (»pit-
hos motif«).”* »Pandora’s Box« ist nicht (nur) ikonisch,* sondern steht mit einer
Handlung und einer Idee in Verbindung, die in der bildenden Kunst zwangslidu-
fig statisch erscheinen muss,” in der rdumlichen und zeitlichen Realisierung des
Films aber ihre Bewegung zuriickerhilt. Wihrend die Vermittlung des unsicht-
baren Inhalts des GefifRes in den darstellenden Kiinsten nur durch einen »Trick«
zum Ausdruck kommt, sei es durch Transparenz oder die verheiflungsvolle Ab-

12 Vgl. Panofsky, Pandora’s Box, S. 8 und 17.

13 Vgl. ebd., S. 9,10, 18, 50, 53 und 149f. Zu einer kontextorientierten Verwendung des Motiv-Be-
griffssiehe ebd., S. 48f., 54, 58, 64, 77,102 und 167.

14 In diesem Sinne schreiben Dora und Erwin Panofsky von einem »pithos motif in duplicate«.
Ebd.,S. 50.

15 Zum Laokoon-Problem siehe Inka Miilder-Bach, »Bild und Bewegung: Zur Theorie bildnerischer
Illusion in Lessings sLaokoon«, Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte, 66.1 (1992), S. 1-30; David E. Wellbery, Lessing’s Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the
Ageof Reason, New York: Cambridge UP1984; Gotthold Ephraim Lessing, »Laokoon: oder (iber die
Grenzen der Malerei und Poesie« [1766], in: Laokoon/Briefe, antiquarischen Inhalts, Frankfurta. M.:
Deutscher Klassiker Verlag 2007.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

bildung auf der Aufienwand,’ unterliegt sie im Film, in der raumzeitlichen Dar-
stellung von Interieur und Exterieur, keiner Begrenzung.

Der Vorzug, der im Begriff des Motivs begriindet liegt und den Dora und
Erwin Panofsky exemplarisch vorgefiihrt haben, besteht in der Méglichkeit, die
jeweilige Reprisentation im Hinblick auf ihr implizites Handlungspotenzial kri-
tisch zu hinterfragen. Dabei steht nicht linger der Inhalt der Biichse der Pando-
ra und keinesfalls die Rekonstruktion eines >wahrhaftigen< Mythos’ im Vorder-
grund. Ermoglicht wird vielmehr ein methodischer Ansatz, der weniger an dem
interessiert ist, was offen vor Augen liegt, als daran, was sich der unmittelbaren
Einsicht entzieht.

Eine der kritischen Fragen, die durch die Auflésung der scheinbar essen-
ziellen Verbindung zwischen Pandora und dem Pithos-Motiv offengelegt wer-
den, betrifft die Kritik der Misogynie in der Rezeption des Pandora-Mythos.
Die Faszination am dufleren Erscheinungsbild der Pandora fithrt bereits bei
Hesiod zu einer Gleichsetzung des sWeiblichen< mit einem Objekt, die symp-
tomatisch fiir eine latent misogyne Auslegung des Pandora-Mythos steht. In
diesem Zusammenhang wird das, was unerklarlich erscheint — wie die duflere
Schoénheit der Pandora —, als Trugbild einer verborgenen (inneren) Intention
herabgesetzt:

Als er [Hephaistos] bereitet das schéne Ubel, das Gute vergeltend, fiihrte er sie hi-
naus zu den anderen Gottern und Menschen, prangend im Schmuck der Athene,
der Tochter des machtigen Vaters. Staunen erfiillte da alle: die Gotter und sterb-
lichen Menschen, vor dem Anblick des Trugs, fir Menschen nicht zu durchschau-
en. Stammt doch von ihr das Geschlecht der zarter gebildeten Weiber, ja von ihr
das bdse Geschlecht, die Stimme der Frauen, die den sterblichen Mdnnern zu
groflem Leide gestellt sind, nicht als Gefahrten verderblicher Armut, sondern des
Reichtums.”

Nicht der Mangel, sondern eine opake Qualitit der duf3eren Erscheinung wandelt
Hesiods Pandora in eine unheilbringende Figur, die urteilenden Blicken unter-
zogen wird. Nach Hesiod wirkt sich ihre (Leib-)Eigenschaft als Nachteil aufihren
»Besitzer« aus.'® Und es ist gerade ihr »undurchschaubares« Aufleres, aufgrund
dessen Pandora nicht als Verbiindete, sondern als triigerische Gegnerin erscheint.

16 Vgl. Panofsky, Pandora’s Box, S. 33.

17 Hesiod, Theogonie, V. 585-593.

18 Friedrich Nietzsche betrachtet die »Hoffnung« als das eigentliche Ubel des Pandora-Mythos,
wenn er schreibt: »Zeus wollte ndmlich, dass der Mensch, auch noch so sehr durch die ande-
ren Ubel gequilt, doch das Leben nicht wegwerfe, sondern fortfahre, sich immer von Neuem
quélen zu lassen. Dazu giebt er dem Menschen die Hoffnung: sie ist in Wahrheit das iibelste

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

79


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Eingeschlossene Raume

Bevor sie sich der Rolle Pandoras im Theater zuwenden, nennen Dora und
Erwin Panofsky gegen Ende ihrer Studie die Werke zweier »post-impressionis-
tischer«” Kiinstler. Beide reduzieren den Pandoramythos auf die Darstellung
eines Objektes: Max Beckmann hatte 1936 die Arbeiten an seiner Gouache Pando-
ra’s Box begonnen, sie 1947 von Grund auf iiberarbeitet und versucht, den Horror
nuklearer Bedrohung mit Rickgriff auf das unheilbringende Attribut Pandoras
in Gestalt einer Kiste abzubilden.?® Eine leibliche Pandora sucht man allerdings
vergeblich - einzig ihr in den Deckel eingeschriebener Name zeugt von der my-
thischen Verbindung. Die moderne Wende vom duferen Erscheinungsbild hin zu
Ansichten innerer Gefithlswelten lisst sich im Hinblick auf Paul Klees Die Biichse
der Pandora als Stilleben (1920) jedoch auch als Folgeerscheinung der Psychoanaly-
se begreifen. Im Zusammenhang mit einem »psychoanalytischen Symbolismus«*
wird der Mythos der Pandora endgiiltig mit einem Objektkdrper gleichgesetzt.
Wissend um die kunsthistorische Tradition (und insbesondere der misogynen
Reprisentationen in der Linie von Hesiod), fassen Dora und Erwin Panofsky die
pejorative, suggestive Korperlichkeit von Klees Pandora entsprechend niichtern
zusammen:

Paul Klee, ironically inscribing his little drawing [...] Die Biichse der Pandora als Stilleben

and, perhaps unbeknownst to himself, reviving two rather timeworn traditions at

the same time, represented the ominous receptacle as a kind of goblet rather than

a box and converted it into a psychoanalytical symbol: it is rendered as a kanthar-
os-shaped vase containing some flowers but emitting evil vapors from an opening
clearly suggestive of the female genitals.??

In seiner sexualisierten Darstellung stilisiert Klee das mythische Gefi - ur-
spriinglich ein stationires Vorratsgefif3 (Pithos) — endgiiltig als mobiles Behiltnis
(Pyxis).

der Uebel, weil sie die Qual der Menschen verlangert.« Friedrich Nietzsche, »Menschliches, All-
zumenschliches. Ein Buch fur freie Geister« [1878], in: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in
15 Binden. Band 2, hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Minchen, Berlin und New York:
DTV/de Gruyter1980, S. 81 (§71).

19 Panofsky, Pandora’s Box, S.111.

20 Vgl.ebd., S.113: »Pandora’s box<is a small, square object charged with anincalculable amount of
energy and exploding into a chaos of shattered form and color.«

21 Joachim Harst und Tobias Schmid, »Pandorac, in: Maria Moog-Griinewald (Hg.), Mythenrezep-
tion. Die antike Mythologie in Literatur, Musik und Kunst von den Anfingen bis zur Gegenwart, Stutt-
gartund Weimar: Metzler 2008, S. 545-550, hier S. 550.

22 Panofsky, Pandora’s Box, S.113.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

3.3 Das »Kastchen« bei Sigmund Freud

Als »psychoanalytisches Werkzeug« setzt Freud das Pyxis-Motiv auch an zwei
Stellen seiner Schriften prominent in Szene: zum einen in seinem Aufsatz »Das
Motiv der Kistchenwahl«?, in dem er zwei Szenen aus dem Werk von Shakespeare
interpretiert, und zum anderen als »Schmuckkistchen« in Bruchstiick einer Hyste-
rie-Analyse. In letzterer

[..] werden nun sexuelle Beziehungen mit aller Freimiitigkeit erértert, die Organe
und Funktionen des Geschlechtslebens bei ihren richtigen Namen genannt, und
der keusche Leser kann sich aus meiner Darstellung die Uberzeugung holen, dafy
ich [Freud] mich nicht gescheut habe, mit einer jugendlichen weiblichen Person
liber solche Themata in solcher Sprache zu verhandeln.?*

Bei aller Offenheit erscheint es stellenweise fraglich, ob die Vulgirnamen - die
ebenso aus Diderots Les Bijoux indiscrets stammen kénnten — mehr dem Wohl
seiner Patientin als den paternalistischen Darstellungen Freuds dienen.” Das
»Schmuckkistchen«®® aus Doras Traum identifiziert Freud (mit unverhohlener
Freude) mit einem Organ: »Die Dose — box, 7véis — ist, wie das Schmuckkistchen
wieder nur eine Vertreterin der Venusmuschel, des weiblichen Genitales!«*” Von
Doras Umgang mit ihrer Tasche schliefdt Freud weiterhin auf eine »Symptom-
handlung, in der sich die psychische Motivation in eine kérperliche Symptomatik
iibersetzt. »Symptomhandlungen nenne ich jene Verrichtungen, die der Mensch,
wie man sagt, automatisch, unbewuf3t, ohne darauf zu achten, wie spielend, voll-
zieht, denen er jede Bedeutung absprechen méchte und die er fiir gleichgiiltig und

23 Sigmund Freud, »Das Motiv der Kastchenwahl« [1913], in: Gesammelte Werke, chronologisch ge-
ordnet. Zehnter Band. Werke aus den Jahren 1913—1917, hg. von Anna Freud et al., Frankfurt a.M.:
S. Fischer1969, S. 25—37. In einem Brief an Sandor Ferenczi vom 23.Juni 1912 fasst Freud die zen-
tralen Thesen zusammen; Eva Brabant, Ernst Falzeder und Patrizia Giampieri-Deutsch (Hg.),
Briefwechsel/Sigmund Freud; Sandor Ferenczi. Band 1.2: 1912—1914, Wien, K6In und Weimar: Béhlau
1993,S.103.

24 Sigmund Freud, »Bruchstiick einer Hysterie-Analyse« [1905], in: Hysterie und Angst (Studienaus-
gabe Band VI), hg. von Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey, Frankfurt
a.M.:S. Fischer1971, S. 83—186, hier S. 89.

25 Vgl. Denis Diderot, Les Bijoux indiscrets [1784], Paris: Hermann 1978.

26 Freud, »Bruchstiick einer Hysterie-Analysex, S. 136,140 und 159.

27 Ebd,, S.147. Vgl. die Verbindungen, die Freud zum »Ziindhdlzchenbehilter« und zur Bonbon-
Dosezieht, ebd. S.142f. und147. Vgl. auch ebd., S.164: »Wenn sie dabei an den Ingenieur dachte,
so hatte es gestimmt, daR dieses Ziel der Besitz eines Weibes, ihrer eigenen Person, sein sollte.
Anstatt dessen war es ein— Bahnhof, fiir den wir allerdings nach dem Verhéltnisse der Frage im
Traume zu der wirklich getanen Frage eine Schachtel einsetzen dirfen. Eine Schachtel und ein
Weib, das geht schon besser zusammen.« (Hervorhebung im Original).

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

81


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Eingeschlossene Raume

zufillig erklirt, wenn er nach ihnen gefragt wird.«*® In den automatischen Gesten
meint Freud die Dora unbewussten Intentionen zu erkennen, die ihre Handlun-
gen auf ein mechanisches Reiz-Reaktions-Schema iibertragen. In dieser Objekti-
vierung des »Weiblichen«, das mit einem materiellen Attribut gleichgesetzt wird,
teilen Freuds Patientinnen Pandoras Schicksal.”

In seinem Aufsatz itber »Das Motiv der Kistchenwahl« erhilt das »Motiv« eine
zusitzliche Bedeutung. Es verweist nicht mehr allein auf die unbewusste Mo-
tivation einer Patientin (»Krankheitsmotive«*), die sich aus der Deutung ihrer
Triume ableitet, vielmehr wird das Kistchen im Kontext einer mythologischen
Entwicklung gedeutet. Am Beispiel zweier Szenen aus dem Werk von William
Shakespeare skizziert Freud eine historische Entwicklung des Motivs von den
Horen des »Naturmythos« hin zu den Moiren des »Menschenmythos«.” Shake-
speares Kaufmann von Venedig (ca. 1596-1599) entnimmt er »die Wahl zwischen
drei Kistchen:

Die schone und kluge Porzia [sic!] ist durch den Willen ihres Vaters gebunden, nur
den von ihren Bewerbern zum Manne zu nehmen, der von drei ihm vorgelegten
Kastchen das richtige wihlt. Die drei Kastchen sind von Gold, von Silber und von
Blei; das richtige ist jenes, welches ihr Bildnis einschliefit. Zwei Bewerber sind be-
reits erfolglos abgezogen, sie hatten Gold und Silber gewahlt. Bassiano, der dritte,
entscheidet sich fiir das Blei; er gewinnt damit die Braut, deren Neigung ihm be-
reits vor der Schicksalsprobe gehort hat.®

Zwar erhilt Portia durch vielsagende Anspielungen, mit denen sie ihren Favo-
riten Bassanio iibervorteilt, ein gewisses Maf an Handlungsmacht. Allerdings
bleiben es die ihr zugeschriebenen Attribute (iiber die sie zu einem Objekt in Ana-

28 Freud, »Bruchstick einer Hysterie-Analyse«, S.146; vgl. ebd., S. 140 und 147.

29 Ananderer Stelle geht Freuds Sexualsymbolik sogar soweit, eine Erklarung fiir das sprichwortli-
che»Frauenzimmer«zu liefern: »Zimmer<im Traum wollen recht haufig>Frauenzimmer<vertre-
ten, und ob ein Frauenzimmer>offen<oder sverschlossen«ist, kann natirlich nicht gleichgiiltig
sein. Auch welcher>Schliissel<in diesem Fall 6ffnet, ist wohlbekannt.« Freud, »Bruchstick einer
Hysterie-Analyse, S.138. Die Handlungsmacht, die er der tradumenden Frau abspricht und dem
Objekt Ubereignet, steht symptomatisch fiir das rigide Geschlechterbild, das Freud in seiner
»Analyse«iteriert.

30 Ebd,S.118.

31 Vgl. Freud, »Das Motiv der Kastchenwahlc, S. 32.

32 Ebd,,S.24.

33 Vgl. Shakespeare, The Merchant of Venice, 3.2.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

logie gesetzt wird),** die sie und ihr Schicksal einer Wahl unterwerfen.* Corde-
lia aus King Lear (ca. 1605) dhnlich,* besteht ihre Eigenschaft darin, dass sie sich
»unkenntlich [macht], unscheinbar wie das Blei, sie bleibt stumm, sie >liebt und
schweigtc.«*’

Erst durch das Maskenspiel vor dem Gerichtssaal in Venedig, durch das sie die
Treue Bassanios auf den Priifstand stellt, kehren sich die Machtverhiltnisse um.
Die vermeintliche Einheit von Blick und Urteil(smacht) wird bereits in der zweiten
Szene des dritten Aktes von Portia problematisiert:

Beshrew your eyes,

They have o’erlooked me and divided me,

One half of mine is yours, the other half yours—
Mine own | would say, but if mine, then yours,
Andso all yours. O these naughty times

Puts bars between the owner and their rights.*®

Auch hier wird eine Machtstruktur auffillig, die iiber einen gerichteten und einen
verhinderten Blick gebildet wird.

Ein buchstabliches Kastchen sucht man in King Lear hingegen vergeblich. Viel-
mehrverschiebt Freud das »Motiv«, im Vergleich mit dem Urteil des Paris und den
Erzihlungen von Psyche® und Aschenputtel, in die Wahlentscheidung eines Man-
nes.*® Auch hier werden die Frauenfiguren iiber ein Traumsymbol auf das Ge-
schlechtsorgan reduziert: »Wenn wir es mit einem Traum zu tun hitten, wiirden
wir sofort daran denken, dafd die Kistchen auch Frauen sind, Symbole des We-
sentlichen an der Frau und darum der Frau selbst, wie Biichsen, Dosen, Schach-

34 Vgl. Shakespeare, The Merchant of Venice, 2.7.11f.: »The one of them contains my picture, Prince. |
If you choose that, then | am yours withal.«; »One of these tree contains her heavenly picture. |
Is't like that lead contains her?« (2.7.48f); »If you choose that wherein | am contained, | Straight
shall our nuptial rights be solemnized.« (2.9.5f).

35 Vgl. Shakespeare, The Merchant of Venice, 1.2.20—23: »O me, the word >choose«. | may | neither
choose whom | would, nor refuse whom | dislike, so | is the will of a living daughter curbed by
the will of a | dead father.« Siehe auch ebd., 2.1.13—16: »In terms of choice | am not solely led |
By nice direction of a maiden’s eyes. | Besides, the lottery of my destiny | Bars me the right of
voluntary choosing.«

36 Vgl.Gerburg Treusch-Dieter, Die heilige Hochzeit. Studien zur Totenbraut, Herbolzheim: Centaurus
2001, S. 240f.: »In diesem Sinne wahlt sie Lear in dem Mafs, wie er sie gewahlt hat. Dennoch ge-
lingtes Freud am Ende aus Cordelia die Moira, das den Vater totende Weib zu machen.«

37 Freud, »Das Motiv der Kastchenwahl, S. 28.

38 Shakespeare, The Merchant of Venice, 3.2.14-19.

39 ZurVerwechslung von Pandora und Psyche siehe Panofsky, Pandora’s Box, S.18—26.

40 Vgl. Freud,»Das Motiv der Kastchenwahlc, S. 33.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

83


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Eingeschlossene Raume

teln, Korbe usw.«*! Zwar thematisiert Freud eine weibliche Sexualitit, allerdings
wird »Weiblichkeit« als Sexualobjekt ausgespielt, indem sie nur sinnhaft wird,
wenn sie von einem Mann ausgefiillt oder ausgedeutet wird.*” In der Assoziation
des weiblichen Koérpers mit mythischen Bedeutungsstrukturen konstruiert er
einen gegenstandslosen Essenzialismus. Zweifelsohne bezieht sich Freud auf eine
Reihe von bereits existierenden und hochst problematischen Konzepten, die Sys-
tematisierung seiner Sexualsymbolik versucht diese Objektivierungen weiterhin
zu validieren. Auf Grundlage dieser psychoanalytischen Apologetik konnte sich
das>Pyxis<-Motiv nachhaltig auswirken.®

3.4 (Un-)Lesbarkeit des Gesichts - Die Biichse der Pandora (1929)

Die unmittelbare Einsicht, die sich dem Beobachter entzieht, erhilt in feministi-
schen Theorien schlieflich eine positive Umdeutung. Auf den Mythos der Pandora
bezieht sich auch Laura Mulvey, die (vor dem Hintergrund der Frauenbewegung
der 1970er Jahre) die Psychoanalyse freudscher Prigung zu einem praxisorien-
tierten Feminismus entwickelt. In der Einleitung zu ihrer Aufsatzsammlung Vi-
sual and Other Pleasures greift sie die Dualitit auf, die mit dem Mythos der Pan-
dora assoziiert wird: »The box, and its motif of inside/outside, echoes the motif of
Pandora’s exterior beauty/interior duplicity.«** An der Schnittstelle des sichtbaren
Aufleren und des unsichtbaren Inneren verortet sie ein Maskenspiel, das sie ex-
emplarisch im Werk von Frida Kahlo und in Mary Kellys Triptychon-Serie Cor-
pus nachweist.” Sowohl bei Kahlo als auch bei Kelly finden sich Frauenbilder, die
sich nicht mehr auf die Rolle eines Blickobjekts reduzieren lassen, sondern einen

41 Ebd,S.26.

42 Vgl. Sarah Kofman, L'énigme de la femme. La Femme dans les textes de Freud, Paris: Galilée 1983.

43 Siehe u.a.die»mouche en boite«in Luis Bufiuels Belle de jour (FR/IT 1967). Zur Symbol-Kultur der
»mouches« im 17. und 18. Jahrhundert siehe Sigrid Metken, »Ein Schmuck, den sie uns Fliegen
abgeborgt ..« in: Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland (Hg.), Ceist
und Galanterie. Kunst und Wissenschaft im 18. Jahrhundert aus dem Musée du Petit Palais, Paris, Leip-
zig: E.A. Seemann 2002, S. 90f.; Rosemarie Gerken, La Toilette. Die Inszenierung eines Raumes im
18. Jahrhundert in Frankreich, Hildesheim, Ziirich und New York: Olms 2007, S. 94—101.

44 Laura Mulvey, »Introduction, in: Visual and Other Pleasures, in: Visual and Other Pleasures, Bloo-
mington und Indianapolis: Indiana UP 1989, S. vii—xv, hier S. xi. Barbara Creed stellt ihrem Es-
sayband den Mythos der Pandora als Emblem voran. Im Zeichen einer Kompartimentalisierung
von Theorien verwendet sie die Box, um das Potenzial einer kritischen Lektiire zu beschreiben,
dasineiner konkreten Theorie begriindet liegt odersich aus der Debatte zwischen unterschied-
lichen Theoriezweigen ergibt. Barbara Creed, Pandora’s Box. Essays in Film Theory, Victoria: Aus-
tralian Centre for the Moving Image 2004.

45 Vgl. Margaret Iversen, Douglas Crimp und Homi K. Bhabha, Mary Kelly, London: Phaidon 1997.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

alternativen, de-erotisierten Korperdiskurs reprisentieren.*® Hinter der Maske
konstruierter Schonheit verbirgt sich demnach eine komplexe Subjektposition,
die iiber einen eigenen, politischen Blick verfiigt.

Mary Ann Doane differenziert (neben der transvestitischen Position, die sich
mit der Sexualitit des Anderen identifiziert) zwei Optionen der »weiblichen Be-
obachterin« im Bezug auf restriktive Weiblichkeitsbilder: die masochistische
Position der Uberidentifikation oder die narzisstische Entscheidung, selbst zum
Objekt der Begierde zu werden.” Die »Maskerade«, die mit der performativen
Zurschaustellung eines Weiblichkeitsbildes als Konstruktion einhergeht, bietet
hingegen die Moglichkeit der Distanzierung und damit der Hinterfragung der
Reprisentation.*® Diese Distanzierung scheidet das Blickobjekt von einem beob-
achtenden Subjekt.

Judith Butler wiederum fasst das Maskenspiel im Anschluss an Jacques La-
cans Konzept der symbolischen Ordnung als »Spiel der Erscheinungenc als eine
Verhandlung zwischen scheinbarem Mangel und verkorpertem Geschlecht zu-
sammen.* In diesem Maskenspiel kann »die Maskerade als performative Hervor-
bringung einer sexuellen Ontologie verstanden werden«*°. Ebensowenig wie der
»Phallus«in diesem Zusammenhang mit einem Organ identisch ist, liefRe sich das
anatomische Geschlecht (»sex«) mit der Geschlechtsidentitit (»gender«) gleichset-

46 Vgl. Mulvey, »Introduction, S. xi; dies., »lmpending Time: Mary Kelly’s>Corpus« [1986], in: Visual
and Other Pleasures, a.a.0., S. 148-155, hier S. 154; dies. und Peter Wollen, »Frida Kahlo and Tina
Modotti, in: Visual and Other Pleasures, a.a. 0., S. 81-107, hier S. 91f.,101f. und 104f.

47 Vgl. Mary Ann Doane, »Film and the Masquerade«, Screen 23.3/4 (1982), S. 74—87, hier S. 87.

48 Vgl. ebd., S. 81f. und 87; Doane schliefit an die Analyse von Joan Riviere an, sWomanliness as a
Masquerade« [1929], in: Joan Raphael-Leff und Rosine Jozef Perelberg (Hg.), Female Experience:
Three Generations of British Women Psychoanalysts on Work with Women, London: Routledge 1997,
S.228-236, insbes. S. 231: »Womanliness therefore could be assumed and worn as a mask, both
to hide the possession of masculinity and to avert the reprisals expected if she was found to
possess it—much as a thief will turn out his pockets and ask to be searched to prove that he has
not the stolen goods. The reader may now ask how | define womanliness or where | draw the
line between genuine womanliness and the s masquerade«. My suggestion is not, however, that
there is any such difference; whether radical or superficial, they are the same thing.« Zur még-
lichen Konzeption eines feministischen Films siehe Mary Ann Doane, »Woman’s Stake. Filming
the Female Body«, October17 (1981), S. 22—36.

49 Vgl. Judith Butler, »Lacan, Riviere und die Strategien der Maskerade, in: Das Unbehagen der Ge-
schlechter [1990], Frankfurta.M.: Suhrkamp 1991, S. 75-93, hier S. 79.

50 Vgl. Butler, Das Unbehagen der Ceschlechter, S. 79. Vgl. ebd., S. 228: »Die feministische Literatur
iber die Maskerade ist weitreichend. Unser Versuch hier beschrankt sich auf eine Analyse der
Maske im Verhaltnis zu der Problematik des Ausdrucks und der Performanz. Anders formuliert:
unsere Frage lautet, ob die Maskerade eine als genuin oder authentisch zu verstehende Weib-
lichkeit verschleiert oder ob die Maskerade das Mittel darstellt, durch das die Weiblichkeit und
die Kdmpfe um ihre>Authentizitat« produziert werden.«

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

85


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Eingeschlossene Raume

zen. Die »sexuelle Differenz« realisiert sich fiir Butler als soziale Konstruktion
von Bildern des »Weiblichen« wie des »Mannlichen, die unabhingig vom physi-
schen Korper erzeugt werden.”

Die konzeptuelle Trennung der mythischen Figur Pandora von der symboli-
schen Biichse stellt demnach nicht nur eine sozio-historische Notwendigkeit dar,
sondern dient zudem als Instrument der Kritik an der Konstruktion vermeint-
licher Homologien.

Insbesondere im Kino der 1920er Jahre tritt die >Politik der Bilder< offen zu-
tage, wenn die Gesichter von Darstellerinnen in GrofRaufnahmen zum Fetischob-
jekt stilisiert werden. Als Schauobjekt par excellence erscheint Brigitte Helm als
Maschinen-Maria in Fritz Langs Metropolis (1927). In ithrem beriichtigten Tanzauf-
tritt steigt sie aus einem Gefif} empor, bevor ihr Korper in einer immer schnel-
ler werdenden Montage iiberblendet wird von einer Collage aus den Augen der
korrumpierten Vertreter der Bourgeoisie. Wenn Helm hier als »grof3e Babylon«
auftritt,”* wandelt sich unter ihren Augen das voyeuristische Publikum in eine
geifernde Masse.

What is interesting about Lang’s Metropolis is not so much that Lang uses the male
gaze in the described way. Practically all traditional narrative cinema treats wom-
an’s body as a projection of male vision. What is interesting, however, is that by
thematizing male gaze and vision in the described way the film lays open a funda-
mental filmic convention usually covered up by narrative cinema.”

Zwar erscheint sie mit einem kantharos-férmigen Kelch in der Hand als fetischi-
siertes Ideal, zugleich wirft sie den unverhohlen voyeuristischen Blick zuriick, der
in der collagierten Montage aus Augen thematisiert wird. Das stereotype Gegen-
bild zu dieser unheilbringenden Erscheinung des >Maschinen-Vamps«wird durch
die tugendhafte Maria verkérpert.

Auch in G. W. Pabsts zwei Jahre spiter erschienenen Film Die Biichse der Pan-
dora wird die filmische Konvention des voyeuristischen Blicks ausgestellt. Louise
Brooks wird allerdings kein personifiziertes Gegenmodell gegeniibergestellt und
obgleich sie stindig voyeuristischen und urteilenden Blicken unterzogen wird, ist

51 Vgl.Judith Butler, Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity [1990], New York und Lon-
don: Routledge 2006, S. 34: »There is no gender identity behind the expressions of gender; that
identity is performatively constituted by the very>expressions<that are said to be its results.«

52 Vgl. Mathias Rissi, Die Hure Babylon und die Verfiihrung der Heiligen. Eine Studie zur Apokalypse des Jo-
hannes, Stuttgart: Kohlhammer1995. Zur Darstellungstradition der Pandora als Personifikation
einer Stadt siehe Panofsky, Pandora’s Box, S. 55—67.

53 Andreas Huyssen, »The Vamp and the Machine: Fritz Lang’s >Metropolis«, in: Michael Minden
und Holger Bachmann (Hg.), Fritz Lang’s Metropolis. Cinematic Visions of Technology and Fear, Ro-
chester: Camden House 2000, S.198—215, hier S. 209.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

ein abschlieflendes Urteil iiber ihre Beweggriinde weder den Protagonisten noch
den RezipientInnen des Films moglich. Sie vereint polare Weiblichkeitsbilder, die
mehr iiber die auf sie gerichteten Blicke verraten, wihrend ihr Gesicht eine enig-
matische Oberfliche bleibt.

Es ist diese Oberflichlichkeit — »the camera-caress of surfaces«** —, die Har-
ry Alan Potamkin in seinen Essays von 1931 und 1933 iiber den sonst von ihm ge-
schitzten Pabst kritisierte.” Wie Siegfried Kracauer vermisst auch er einen sozia-
len Realismus, den er in Pabsts fritheren Filmen wahrgenommen hatte.*

In motion pictures like The Loves of Jeanne Ney, adapted from Ehrenburg, and Lulu
(Pandora’s Box), from Wedekind’s Erdgeist and Pandora, the polishing of surfaces, the
feints, the detachment, the rarefied atmosphere of the ineffable —all the qualities
that have effected (sic) the cult of Pabst — are as distracting as Herr Pabst’s scruti-
nies are to the Herr Pabst of his abstruse days. [..] [The sources] stop Pabst at the
surface of his films, entice him into exploits chic, pseudo-intellectual, seeming so
subtle yet really saying nothing. There is no impetus for him to lift the lid of Pando-
ra’s Box. Here is a man meant for character and all that he is submitting is a manner.
His intensive considerations temporize in skin-grafting, though he has been called
an»>anatomist«—an anatomist of surfaces!*’

Dem entgegen macht Lotte Eisner in der vermeintlichen Oberfliche der GroRauf-
nahmen die Besonderheit von Pabsts Film aus: »Die GrofSaufnahmen bestimmen
den Charakter dieses Films, die der Plastik des Ganzen gleichermaflen Akzente
aufsetzen [...]. Erst in den beiden Louise Brooks-Filmen werden GrofRaufnahmen
von ihm [Pabst] bewufit dramaturgisch verwendet.«*®

54 Harry Alan Potamkin, »Die Dreigroschenoper« [1931], in: Lewis Jacobs (Hg.), The Compound Cine-
ma. The Film Writings of Harry Alan Potamkin, New York und London: Teachers College Press 1977,
S.490-492, hier S. 490.

55 Vgl. Lotte Eisner, Die ddmonische Leinwand. Frankfurt a.M.: Fischer TB 1980, S. 311: »In >Close Up«
bedauert seinerseits Potamkin, daf Pabst filmische Probleme nicht vertiefe, dafd er nur gerade
die Oberflache seiner Sujets streife.«

56 Vgl. Mary Ann Doane, »The Erotic Barter: sPandora’s Box« (1929)«, in: Eric Rentschler (Hg.), The
Films of G. W. Pabst. An Extraterritorial Cinema, New Brunswick: Rutgers UP 1990, S. 6279, hier
S. 66f.; Derselbe Aufsatz ist enthalten in Femmes Fatales. Feminism, Film Theory, Psychoanalysis,
New York und London: Routledge 1991, S. 142—162. Siegfried Kracauer, Von Caligari zu Hitler. Eine
psychologische Geschichte des deutschen Films [1947], Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1984, S.188f.

57 Harry Alan Potamkin, »Pabst and the Social Film« [1933], in: Jacobs (Hg.), The Compound Cinema,
a.a.0,,S. 410—421, hier S. 412. Einen Ausblick auf die zeitgendssische Rezeption gibt Gerald Koll,
Pandoras Schitze. Erotikkonzeptionen in den Stummfilmen von G. W. Pabst, Miinchen: diskurs film
1998, S. 270—272.

58 Eisner, Die ddmonische Leinwand, S. 314f.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

87


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Eingeschlossene Raume

Georg Wilhelm Pabsts Film Die Biichse der Pandora (engl. Pandora’s Box) ver-
folgt das Schicksal einer jungen Frau, die mit ihrer Schonheit den Redakteur Dr.
Schén (Fritz Kortner) verfithrt. Ihr Auftreten und ihre Bekanntschaften verwi-
ckeln sie in Entwicklungen, die sie kontinuierlich und unaufhaltsam in den sozia-
len Abstieg fithren, bis sie schliefdlich verarmt, in den Gassen Londons gestrandet,
Jack the Ripper zum Opfer fillt.

Wie schon in Frank Wedekinds Doppeldrama Der Erdgeist (1895) und Die Biich-
se der Pandora (1904)* erfiillt die Biichse in Pabsts Film vornehmlich eine metapho-
rische Rolle und verweist auf den Mythos der Pandora. In zwei Szenen jedoch sind
Pyxis-Motive ins Szenenbild integriert — zwei kleine Kistchen und eine Deckel-
vase —, die keine handlungstragenden Funktionen iibernehmen. Sie sind weni-
ger fiir die Protagonisten als fiir die ZuschauerInnen in Szene gesetzt. Auf dem
Kaminsims in Lulus Wohnung steht eine kleine Dose mit Beinen (Abb. 3.3) hinter
einem Keramikesel, den Dr. Schon zu sich dreht — ganz so, als spiegelte sich sein
gesellschaftliches Bild in diesem Tier.*® In einer weiteren Szene dringt Luluin das
Arbeitszimmer von Schén ein, um ihm die Skizze eines Kostiims vorzufiihren, in
dem sie spiter in der Revue von Schéns Sohn Alwa (Franz Lederer) auftreten wird.
Auf dem Schreibtisch von Dr. Schén findet sie jedoch die gerahmte Fotografie von
dessen Verlobter. Vor dem Bild, der Kamera zugewandst, liegt abermals ein Kist-
chen (Abb. 3.4). Und nachdem Lulu den Raum verlassen hat, ermahnt der plétzlich
hinzugetretene Schon seinen Sohn, sich vor Lulu in Acht zu nehmen.® Im Mo-

59 Wieder Untertitel von Pabsts Film verrat, handelt es sich um»Variationen auf das Thema Frank
Wedekinds Lulu«. Wedekind fasste die beiden Dramen 1913 unter dem Titel Lulu. Tragddie in fiinf
Aufziigen mit einem Prolog zusammen. Zur Ubertragung der Tragédien von Wedekind, mit be-
sonderer Berlicksichtigung der Blickkonstellationen, siehe Cathy Raymond, »Lulu Recast: G.W.
Pabst’s Cinematic Adaptation of Wedekind’s Plays«, Kodikas/Code. Ars Semeiotica 12.1-2 (1992),
S. 83—97. Frank Wedekinds Tragddie Die Biichse der Pandora enthielt sowohl in der Fassung aus
demJahr1894 als auch in der Erstausgabe von 1904 franzdsische und englische Passagen. Karin
Littau stellt die Textfassungen des letzten Aktes von 1894, 1904 und 1911 exemplarisch gegen-
Uber. Karin Littau, »Refractions of the Feminine: The Monstrous Transformations of Lulu«, MLN
110.4 (1995), S. 888—912. Zur Rezeptionsgeschichte von Wedekinds Stiicken sieche Michael Mey-
er, Theaterzensur in Miinchen 1900—1918. Geschichte und Entwicklung der polizeilichen Zensur und des
Theaterzensurbeirates unter besonderer Beriicksichtigung Frank Wedekinds, Miinchen: Kommissions-
verlag UNI-Druck 1982, insbes. S. 155f., 188—190 und 271-298. Vor Brooks verkdrperten bereits
Erna Morena in Alexander von Antalffys Lulu (1917) und Asta Nielsen in Erdgeist unter der Regie
von Leopold Jessner (1923) die Rolle der Lulu.

60 Koll erkennt in diesem Tier ein Lamm und bemerkt zu Schons Neuausrichtung der Figurine:
»Schon ordnetetwas, ersordnetcso, wie er sein Leben mit Luluzuverandern gedenkt. Das Lamm
ist verstehbar als Lulu selbst, die Schén nach seinem Willen lokalisieren und arrangieren will
(z.B.als Teil der Revue).«Koll, Pandoras Schitze, S. 284. Tatsachlich ist die Gestalt der Figurambig.

61 Die Biichse der Pandora, (DE 1929, R.: G.W. Pabst), 0:24:10: »Aber eins noch, Junge: Hiite Dich vor
dieser Fraul«

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

ment, in dem er diese Warnung duflert, steht Schon vor einer geschlossenen Vase,
deren Konturen parallel zu seinem Riicken verlaufen (Abb. 3.5).

Abb. 3.3: Utensilien in Lulus Apartment. | Abb. 3.4: Luluam Schreibtisch von Dr. Schén. | Abb. 3.5: Dr.
Schén mit einer Deckelvase im Riicken.

In beiden Szenen distanziert sich Dr. Schén von Lulu, indem er die Offenlegung
des Verhiltnisses, aufgrund ihres zweifelhaften moralischen Rufs, zunichst als
»Selbstmord«® und schliefilich als »Hinrichtung«® bezeichnet. Beide Male verwei-
sen die geschlossenen Requisiten subtil auf potenzielles Unheil, das letztlich ein-
tritt, als die riumliche Trennung von heimlicher Affire und Offentlichkeit kolla-
biert. Dabei dient die Szene in Schons Arbeitszimmer als Vorspiel fiir eine Sequenz,
die Thomas Elsaesser in seinem wegweisenden Essay iiber Die Biichse der Pandora
analysiert hat.*

Dr. Schon erliegt Lulu letztendlich hinter den Kulissen einer Theaterrevue, in
einer Requisitenkammer. Nachdem Lulu, nun in der Verkérperung ihrer Skizze,
sich beim Anblick ihrer Konkurrentin weigert aufzutreten,” fithrt Schon sie in
eine abgeschiedene Kammer. Der Versuch, sie umzustimmen fithrt allerdings
dazu, dass Alwa und seine Verlobte die beiden eng umschlungen vorfinden, als
sie die Tir der Kammer 6ffnen. Mit dem Eroffnen der verschlossenen Kammer
wird die Verbindung zwischen Lulu und Schén publik. Die Kammer erfiillt damit
die Funktion, die im Mythos der Pandora dem Pithos-Motiv zugeschrieben wird.
Elsaesser fasst diesen Einblick wie folgt zusammen:

Not to appear in public means to re-stage a private, Oedipal, sexual drama in a
space ambiguously poised between private and public, thus exacerbating the in-
herently voyeuristic-exhibitionist relationship between audience and performer.

62 Ebd., 0:22:29.

63 Ebd., 0:39:13.

64 Thomas Elsaesser, »Lulu and the Meter Man. Louise Brooks, Pabst and >Pandora’s Box«, Screen
24.4/5 (1983), S. 4—36; eine deutsche Fassung findet sich in ders., Das Weimarer Kino — aufgeklirt
und doppelbidig, Berlin: Vorwerk 81999, S. 201-233.

65 Die Biichse der Pandora (1929), 0:32:11: »Ich tanze fiir die ganze Welt—aber nicht vor dieser Frau!«

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

89


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Eingeschlossene Raume

With it, the battle of the sexes, the question of possession, of who belongs to whom
and who controls whom, becomes a battle of the right to the look and the image,
the positionality of the subject as seeing or seen.¢

Dieses Spiel in einem Zwischenraum des Theaters, zwischen Sicht- und Unsicht-
barkeit, gab Elsaesser den Anlass anzumerken, dass »Pabst die Szenen wihrend
der Revue als Dekonstruktion des Theaters durch einen konstruktivistischen Film
verstand.«*” Nachdem er selbst zum Objekt des Blicks geworden ist, entscheidet
sich Schon, resolut und in der Gewissheit, nichts mehr verlieren zu kénnen, dazu,
Lulu zu heiraten und stirbt noch am Abend der Hochzeit durch einen Schuss aus
seinem eigenen Revolver.

Der Film fihrt anschlieRend mit dem fiinften Akt vor Gericht fort, in dem
es vordergriindig um die Schuldfrage an diesem Todesfall geht. Wie vorab in Dr.
Schons Wortwahl angeklungen, ist es durchaus nicht eindeutig, ob es sich bei sei-
nem Tod um Selbstmord oder Mord, um Fremd- oder Selbstverschulden handelt.
Hintergriindig steht allerdings vielmehr der Charakter Lulus auf dem Priifstand,
gleichermafRen vor dem Publikum im Gerichtssaal wie vor den Augen der Filmre-
zipientInnen (Abb. 3.6). Dabei wird bestindig die Frage nach der medialen Wahr-
nehmung und der Kommunikation der Anwesenden verhandelt.

Mit den Plidoyers werden zwei Bilder der Angeklagten gezeichnet, die sich
fundamental unterscheiden. In den Ausfithrungen des Verteidigers erscheint Lulu
als Opfer eines furchtbaren Schicksals und verhingnisvoller Zusammenhinge.
Der Staatsanwalt hingegen bezeichnet sie als Pandora, die Dr. Schén durch ihre
Verfithrungskunst ins Unheil fithrte. Der Verteidiger argumentiert als Advokat der
(visuellen) Wahrnehmung und bedient sich einer Rhetorik der immanenten Sicht-
barkeit, wenn er Formulierungen verwendet wie »Hoher Gerichtshof, ich habe Ih-
nen ein furchtbares Schicksal in rascher Bilderfolge gezeigt...«, oder »Meine Her-
ren Geschworenen! Sehen Sie diese Frau an ... Habe ich ihnen nicht gezeigt, daf3
diese Frau nicht gemordet hat ... dafd ihr Mann das Opfer verhidngnisvoller Zusam-
menhinge wurde?«® Seine Rhetorik erklart die Anwesenden zu Augenzeugen, die
sich nur erinnern miissten, um Lulus Unschuld zu erkennen. Dabei liegt einer der
Verdienste des Anwaltes in der Verschiebung der Schuldfrage von der Person auf
externe, schicksalhafte Zustinde. Zudem wandelt er die Frage der Schuld von
der Beurteilung vergangener Ereignisse in ein Urteil iiber die Unschuld, die man
gegenwirtig aus der Physiognomie der Angeklagten ablesen konne.

Wihrend die Verteidigung an die Wahrnehmung der Anwesenden im Ge-
richtssaal appelliert, zitiert die Anklage hingegen den Mythos der Pandora, der

66 Elsaesser,»Luluand the Meter Man, S. 26.
67 Elsaesser,»Luluund der Stromableser, S. 223; ders., »Luluand the Meter Manc, S. 28.

68 Die Biichse der Pandora (1929), 0:59:04; 0:59:13—0:59:34.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

die Umstinde von Dr. Schons Ableben erkliren und die Schuld Lulus anhand einer
Urgeschichte nachweisen soll: »Hoher Gerichtshof! Meine Herren Geschworenen!
Die griechischen Gotter schufen ein Weib: Pandora. Es war schon, - liebreizend, —
kannte betérende Schmeichelkiinste..«® An dieser Stelle seiner Ansprache ge-
rit er ins Stocken, offensichtlich von Lulus Antlitz irritiert, das immer wieder in
GrofRaufnahme zwischengeschnitten ist.” Um nicht selbst der von ihm beschwo-
renen »Schmeichelkunst« zu erliegen und um sein Plidoyer zu beenden, muss der
Staatsanwalt seinen Blick von Lulu abwenden, bevor er fortfihrt: »... aber die Got-
ter gaben ihm auch ein GefiR, in das sie alles Ubel der Welt einschlossen. — Die
Unbesonnene 6ffnete die Biichse und alles Unheil kam iiber uns!«’* Koll hat auf die
Paradoxie in der Argumentation des Staatsanwaltes hingewiesen: »Dem Plidoyer
des Staatsanwaltes wohnt ein Widerspruch inne zwischen logisch-juristischer
Sinnzuschreibung und allegorischem Rekurs auf den Pandora-Mythos, also auf
ein a-logisches Denksystem. Auch er greift damit auf ein >Bild« zuriick, auf ein der
griechischen Mythologie entlehntes Symbol.«™

Das Unheil, das Lulu iiber die Welt bringt, liegt in der Uneindeutigkeit ihres
Gesichtsausdrucks. Sie erscheint in der Szene zugleich als unschuldige, trauern-
de Witwe, und als schuldhafte, gewissenlose Schonheit. Verteidiger und Staats-
anwalt liefern jeweils das entsprechende Narrativ.

Mit den Sprechakten der beiden Juristen verindern sich die epistemolo-
gischen Parameter im Film. Beide Anwilte entfalten ein Narrativ, das Lulus
Motivation erklirt — sie rahmen Lulu mit sprachlichen Mitteln.” Gesten und
Mimik von Lulu illustrieren die jeweilige Narration. In diesem Sinne erscheint
Lulu nicht nur als Bildmotiv, sondern als Projektionsfliche fiir eine narrative Er-
klirung ihrer Motivation, in die ihre dufere Erscheinung eingeschrieben wird.”

69 Ebd.,1:00:53.

70 Vgl. Siegfried Kracauer, Theorie des Films. Die Errettung der dufSeren Wirklichkeit [1960], Gibers. von
Friedrich Walter und Ruth Zellschan, hg. von Karsten Witte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2012,
S. 138: »Die Kamera stellt nicht nur theatralische Aufmachung blo, sondern enthiillt auch die
delikaten Wechselwirkungen zwischen physischen und psychischen Beschaffenheiten, dufle-
ren Bewegungen und inneren Veranderungen.«

71 Die Biichse der Pandora (1929),1:01:28.

72 Koll, Pandoras Schitze, S. 295.

73 Mit George Lakoff und Mark Johnson kénnte man an dieser Stelle von »framing« sprechen.
George Lakoff und Mark Johnson, Metaphors We Live By [1980], Chicago: The University of Chi-
cago Press 2003.

74 Vgl. Littau, »Refractions of the Feminine, S. 891: »As Simone de Beauvoir argues, >woman rep-
resented by men has a >double and deceptive image [..]. She incarnates all the moral virtues
from good to evil, and their opposites [..]. He projects upon her what he desires and what he
fears, what he loves and what he hates.« It is in this sense then that woman or Pandora or Lulu
are without history, are those empty screens onto which have been inscribed whatever images

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Eingeschlossene Raume

Und dennoch lisst sich Lulu auf keine der Erklirungen reduzieren. Sie entzieht
sich der Eindeutigkeit.” Wenn sie iiberhaupt mit der mythologischen Biichse der
Pandora irgendetwas gemein hat, dann allein in dem Sinne der Un(be)greifbar-
keit, den Karin Littau umschrieben hat: »Rather than lacking, therefore, it [the
box] endlessly frustrates (re-)containement - it becomes a container for the un-
containable.«™

Auffillig gestaltet sich in dieser Szene der Einsatz optischer Prothesen: Als
der Verteidiger die Geschworenen auffordert, die Angeklagte anzusehen, um
sie zu beurteilen, trigt der Herr im Zentrum des Bildes ein Monokel,”” das durch
die Reflektion eines Lichtstrahlsim Glas hervorgehoben wird (Abb. 3.7). Der
Staatsanwalt triagt ebenfalls Monokel, welches er demonstrativ putzt, bevor er
die Todesstrafe fordert. Und auch Dr. Schon trug in den Momenten, in denen er
Lulu widerstand, ein Monokel.”® Die Beurteilung von Lulu wird vor diesem Hin-
tergrund erst durch Einnehmen einer Distanz moglich.” Und im Publikum vor
Gericht werden plotzlich optische Prothesen aufgesetzt, als die Prozessbeob-
achter sehen mochten, wie Lulu auf die Verkiindigung des Strafantrags reagiert,
ob sich in ihrer Mimik ablesen liefRe, was im bisherigen Prozess verborgen ge-

or representations he chooses to project onto her.« (Auslassungen nach Littau) Vgl. Simone de
Beauvoir, Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau [1949], ibers. von Uli Aumtiller und Grete
Osterwald, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2016, S. 257f.

75 Vgl. Elsaesser, »Lulu and the Meter Man, S.19: »Lulu is an object of desire in the imagination of
men and women, old and young; but her symbolic position is never fixed, it criss-crosses both
class and gender, both the Law and moral authority.«

76 Littau, »Refractions of the Femininex, S. 899.

77 Vgl.Siegfried Kracauer,»Das Monokel. Versuch einer Biographie«, Frankfurter Zeitung (30.11.1926);
vgl. Inka Miilder-Bach, »Der Umschlag der Negativitat. Zur Verschrankung von Phdnomenolo-
gie, Geschichtsphilosophie und Filmasthetik in Siegfried Kracauers Metaphorik der >Oberfla-
che«, Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 61.2 (1987), S. 359—
373. Dallet-Mann beschreibt das Monokel als »regard social«; es ware jedoch angemessener, von
einem patriarchalen Blick als von einem gesellschaftlichen zu sprechen — sowohl der Geschwo-
rene als auch der Staatsanwalt und Dr. Schon gehéren einer hoheren Klasse an und blicken von
oben herab, wahrend das Publikum im Cerichtssaal sich weit weniger in moralischer Zuriick-
haltung tbt. Véronique Dallet-Mann, »Die Biichse der Pandora de Georg Wilhelm Pabst: Lulu ou
le(s) masque(s) de 'amour?, in: Ingrid Haag (Hg.), Lamour entre deux guerres 1918—1945. Concepts
et représentations, Aix-en-Provence: Université de Provence 2008, S.115-130, hier S.122. Elsaesser,
»Luluand the Meter Mang, S. 29: »We might call it the look of the Father, the Law, and its force is
never broken or subdued [..]«; Doane, »The Erotic Barter, S. 66.

78 Vgl. Koll, Pandoras Schdtze, S. 289.

79 Ganzim Sinnevon Mary Ann Doane, die von einer Distanz spricht, die das Objekt des Blicks vom
Beobachter trennt. Am Beispiel der Brille tragenden Frau weist sie auf das subversive Potenzial
dieser Distanzierung hin. Doane, »Woman'’s Stake«.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

blieben war. Lulu wird férmlich zu einem Bild,*° das sich die Anwesenden von
einer Angeklagten machen wollen, deren Schicksal zwischen Todesurteil und
Freispruch hingt. Uber die optischen Prothesen inszeniert der Film diese Bild-
haftigkeit jedoch als epistemischen Blick einer dispositiven Struktur. Im Fokus
der Aufmerksambkeit steht Lulus Gesicht, von dem sich vermeintlich ihre Ab-
sichten oder ihre Beweggriinde ablesen lassen. IThre duflere Erscheinung wird

zum Triger fiir die Projektion einer Frage nach der moralischen Schuld. Die
Schuldfrage dient dabei sowohl als Ursache als auch als Legitimierung fiir einen
ungehinderten Blick.

Abb. 3.6 &3.7: Publikum und Geschworene vor Gericht.

Im Mittelpunkt dieser voyeuristischen Schaulust fliichtet sich Lulu in die Un-
durchsichtigkeit ihres Schleiers, der sie fiir die RezipientInnen, anders als fir die
anwesenden Beobachter, nicht vollkommen in Opazitit hiille. Der Schleier stellt
ein Accessoire zur Verhiillung der Trauer dar, das die Trauernde als solche aus-
weist, und zugleich ein Mittel, um sich den forschenden Blicken zu entziehen. Als
der Richter Lulu das Wort erteilt, erhebt sich Lulu langsam, liftet fiir einen kur-
zen Moment den Schleier, um ihr Gesicht den forschenden Blicken darzubieten
und sinkt schliefilich kraftlos in ihren Stuhl zuriick (Abb. 3.8-3.11).

80 Andrew Burkett pladiertfiireine Lektiire von Luluals Bildobjekt. Obgleich ersich wiederholt auf
Elsaesser bezieht, steht seine Argumentation fir die bildliche Stasis von Lulu in diametralem
Widerspruch zu dem von Elsaesser analysierten Dynamismus. Andrew Burkett, »The Image Be-
yond the Image: G.W. Pabst’s Pandora’s Box (1929) and the Aesthetics of the Cinematic Image-
Object«, Quarterly Review of Film and Video 24.3 (2007), S. 233—247.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

93


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94

Eingeschlossene Rdume

Abb. 3.8—3.11: Lulu liiftet ihren Schleier.

Der Moment dieses inszenierten Schleier-Liiftens wird photographisch durch
zwei Kameras dokumentiert, die zu diesem Zeitpunkt erstmals im Bild erschei-
nen (Abb. 3.12). Die Gehiuse der Fotoapparate, die den objektiven Blick einer tech-
nischen Reproduktion versprechen,® stellen die eigentlichen Biichsen der Pan-
dora im Film dar. Die Kamera verbiirgt scheinbar eine neutrale Beurteilung der
Angeklagten, von einer privilegierten Beobachterposition aus, jenseits der rheto-
rischen Suggestion und frei von kulturellen Erklirungsmustern. Durch sie wird
eine Momentaufnahme des unverschleierten Gesichtes belichtet. Der Moment,
auf den die Anwesenden in Spannung gewartet haben, dauert hingegen nur einen
Augenblick an. Im Auge der Kamera verdoppelt sich zwar das duflere Erschei-
nungsbild, aber sie bezeugt — anders als beispielsweise in Hesiods Schilderung
der Pandora — keinesfalls eine doppelte Erscheinung (von dufRerer Schonheit und
innerlichem Verderben).

81 Die deutlichste Formulierung dieser prothetischen Vision eines mechanisierten Sehens findet
sich wohl in den Schriften von Dziga Vertov zum »Kinoglaz; u.a. »Kinoki — Umsturz« [1923], in:
Franz-Josef Albersmeier (Hg.), Texte zur Theorie des Films, Stuttgart: Reclam 2003, S. 36—50.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

Abb. 3.12: Kameras im Moment des Schleierliiftens. | Abb. 3.13: Die Gerichtsfotografie als
Fahndungsbild.

Das Kameragehiuse wird zu einem Ideentriger, der die Aussicht auf einen ein-
deutigen Gesichtsausdruck birgt, an dem Lulus Charakter ablesbar sein wird. Als
Black Box invertieren die Kameras die sich gegenwirtig vor Gericht abspielende
Szene. Das Kameragehiuse umschlieft damit, neben der technischen Apparatur,
das Phantasma einer eindeutigen Einsicht — einer reglosen Ansicht von Lulus Ge-
sicht im raumzeitlichen Kontext, das von der Bewegung und damit der Ambiva-
lenz bereinigt ist.*> Es erhilt damit den disruptiven Charakter einer optischen
Intervention und die nachtrigliche Eindeutigkeit — im Bild - geordneter Verhilt-
nisse. In diesem Schnappschuss gefriert Lulus Dynamismus.® Das Objektiv des
Fotoapparates dient hier im doppelten Sinn: als Instrument der Evidenz, das auch
der Verteidiger in seinem Plidoyer fir sich beanspruchen wollte (»in rascher Bil-
derfolge«) und als sachliche und unabhingige Instanz.

Die Tatsache, dass in der Einstellung zwei Kameras erscheinen,® die das Ge-
sicht der Angeklagten kurz nach dem Strafantrag fotografieren, kiindigt allerdings
bereits das enigmatische Produkt an, das spiter auf der Titelseite einer Zeitung
wiederkehrt (Abb. 3.13). Angesichts des Bildes aus dem Gerichtssaal, das schlief3-
lich als Fahndungsbild dient, wird offensichtlich, dass das Versprechen der Ein-
deutigkeit nicht gehalten werden konnte. Die Mimik Lulus bleibt auch in der Re-
produktion des Augenblicks undurchschaubar und mehrdeutig. Mary Ann Doane

82 Vgl. Béla Balazs, Der sichtbare Mensch oder die Kultur des Films [1924], Frankfurt a. M.: Suhrkamp
2001, S. 59: »Denn die Dinge tragen meistens, wie schamhafte Frauen, einen Schleier vor dem
Cesicht. Den Schleier unserer[!] traditionellen und abstrakten Betrachtungsweise. Diesen
Schleier nimmt ihnen der Expressionismus der Kiinstler ab. [..] Es gibt keine Kunst, die so be-
rufen wire, dieses>Gesicht der Dinge<darzustellen wie der Film.«

83 Vgl. Elsaesser, »Lulu and the Meter Man, S. 21. Elsaesser betont zudem die Rolle von Pabsts
Schnitttechnik, dem »Schnitt in der Bewegungx, der die Bildwechsel im Film besonders unauf-
fallig und dynamisch wirken ldsst (ebd., S. 26).

84 Die zwei Kameras lief3en sich auch als Hinweis auf eine Stereoskopie sehen, die einen Tiefen-
raum und damit keine leicht zu durchschauende, zweidimensionale Oberflache darstellt.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

95


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 Eingeschlossene Rdume

versucht diese Ambivalenz im Bezug auf die von Potamkin kritisierte Oberflich-
lichkeit zu beschreiben:

What strikes one about Lulu in Pabst’s film is that she is totally devoid of thought,
a blank surface. Thomas Elsaesser refers to the emptiness of her smile. There is
no suggestion of a depth — only depths which are projected onto her by the vari-
ous male characters, in an apparent confirmation of Potamkin’s diatribe against
Pabst’s overconcern with surface.®

Im Zeitungsbild hat sich die Uneindeutigkeit vor Gericht in die photographische
Abbildung verlingert: Das Bild zeigt sowohl eine >femme fatale« als auch eine
>femme fragile«. Cathy Raymond zitiert Karl Kraus’ Unterscheidung der Frau in
der Weimarer Republik in eine »gebirende« oder »begehrende« Frau und weist
am Beispiel der oben beschriebenen Theaterszene Schons Verlobter die erste und
Lulu die zweite Rolle zu: »In my opinion Pabst utilizes this setting in order to ex-
pose the artificial nature of various male projections of female sexuality.«* Es lie-
Re sich hinzufiigen, dass die Figur der Lulu diese Polaritit jenseits der Szene in
der Kammer in ihrem Bild vereint. Eine eindeutige Aussage iiber die Intention(en)
der Angeklagten wird damit unmdoglich.

Obgleich die kastenféormige Kamera im Film eine finale Beurteilung der Mi-
mik in Aussicht stellt, enttduscht das optische Produkt diese Erwartung. Die Foto-
grafie bildet eine Lulu ab, deren Miene sich nicht in einfache Begriffe, geschweige
denn in die Kategorien der >Schuld< oder >Unschuld« iibersetzen lief3e. Dass der
Kontext, in dem das Bild zustande kommt, minutios inszeniert wird, stellt jedoch
eine Besonderheit in Pabsts Film dar. Im Film birgt jedes Bild implizit den Kon-
text seiner Entstehung.’” Zwei Bilder, die zu unterschiedlichen Zeitpunkten im
Film erscheinen, sind niemals identisch. Besonders deutlich wird dieser Umstand
in der Wiederholung ein und desselben Motivs: Jedes Bild entfaltet die Bedeutung
im Kontext, in dem es steht, bzw. wahrgenommen wird. Die kastenférmige Ka-
mera jedoch konzentriert die Sukzession der Bilder, bildet ab und wird selbst in
einem Bild fixiert. Wenn der Kasten oder das entwickelte Bild an anderer Stelle
wiederkehrt, erscheint es als Motiv, das die unterschiedlichen raum-zeitlichen
Kontexte und Zusammenhinge in ein relatives Verhiltnis setzt. In der Gerichts-
verhandlung projizieren die beiden Juristen zwei diametral entgegengesetzte Be-
weggrinde auf Lulu. Dass sie sich widersprechen, aber koexistieren kénnen und

85 Doane, »The Erotic Barterx, S. 70. Fir die betreffende Stelle bei Elsaesser siehe »Lulu and the
Meter Man, S. 27; vgl. ebd., S.17,18, 21 und 32f.

86 Raymond,»Lulu Recast, S. 90f.

87 Vgl. Elsaesser, »Lulu and the Meter Man, S. 33: »Pandora’s Box is the cinema-machine, the ma-
chinery of filmic mise-en-scéne.«

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

sie als >Unschirfe« im Film transportiert und thematisiert werden, wird durch et-
was begriindet, das ich als >Pandora-Prinzip« bezeichnen méchte. Mit fortschrei-
tendem filmischen >discours< erweitert sich kontinuierlich der Wissenshorizont
in der Rezeption. Der semantische Horizont verschiebt sich mit jeder Informa-
tion, die im Verlauf des Films gegeben wird. Durch diese Prozessualitit konnen
zentrale Konflikte im Verlauf des Films variiert und sogar substituiert werden.

Kurz nach dem Urteilsspruch — in dem Lulu »wegen Totschlags zu finf Jah-
ren Zuchthaus verurteilt« wird — kommt es zu einem Eklat. Durch einen falschen
Feueralarm und eine (inszenierte) Panik stiirmt das Publikum regelrecht den
Gerichtssaal und eskortiert Lulu in ihre Freiheit. Die Ungewissheit dariiber, wer
iber diese Befreiungsaktion informiert ist, macht die Sequenz zu einem Frei-
spruch einer niederen Klasse, die gegen die herrschende Ordnung revoltiert. Im
anschliefenden Chaos wird Lulu, umringt und abgeschirmt von einer Minner-
gruppe, der Schleier vom Kopf gezogen.%® Ungeachtet des Urteils, zu dem die in-
stitutionalisierte Rechtsprechung gekommen ist, wird Lulu von einem Publikum
freigesprochen, das sein Urteil durch Validierung ihres Gesichtes mit eigenen
Augen gefillt hat. Vor diesen Zuschauern, die den Gerichtssaal in einen Kinosaal
verwandeln, bedarf Lulu nicht linger des Schleiers.

Die GroRaufnahme des Kameragehiuses in der Gerichtsszene aus Pabsts
Biichse der Pandora markiert vor diesem Hintergrund das Phantasma der eindeu-
tigen und abschlieflenden moralischen Beurteilung von Lulus Motivation (und
damit der eindeutigen Aussage iitber Lulus Schuld am Tod von Dr. Schon). Als das
Portrit jedoch an spiterer Stelle wiederkehrt, ist die Frage nach ihrer Schuld auf-
grund der jiingsten Entwicklungen belanglos geworden. Lulu hat sich durch ihre
Flucht der staatlichen Rechtsprechung entzogen und befindet sich in einer neuen,
grundverschiedenen Situation, in der die nichste Biichse der Pandora erscheint.®
Erst durch »Jack the Ripper, who kills Lulu, or kills her seriality, who de-termin-
ates her«*® kommt diese Sukzession der Bilder schlieflich an ein Ende.

Mit Lulus Tod l6st sich endgiiltig die vermeintliche Diskrepanz zwischen der
inneren Motivation und dem dufleren Erscheinungsbild. Thomas Elsaesser greift
Henri Langlois’ Faszination fiir Louise Brooks auf, wenn er das Erscheinungsbild
von Lulu mit dem Mechanismus des filmischen Mediums gleichsetzt: »Pabst called
his film not Earth-Spirit, but Pandora’s Box: Pandora’s Box is the cinema-machine,

88 Die Biichse der Pandora (1929), 1:07:28.

89 Vgl. die Schachtel Pralinen, die der Marquis fiir Lulu erwirbt. Was man der Schachtel jedoch
nicht ansieht, ist, dass der Baron Lulu und Alwa in der Hand hat und Alwa im Zuge dieser Er-
pressung fir die Pralinen bezahlt. Koll hebt die Geschlossenheit der Szenenraume hervor, wenn
ervonxder Separation der dargestellten Weltin isolierte Riume«spricht. Koll, Pandoras Schdtze,
S.277.

90 Littau, »Refractions of the Femininex, S. 902.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

97


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 Eingeschlossene Rdume

the machinery of filmic mise-en-scéne.<’* In dem Moment, da Lulu ihrem Mérder
gegeniibertritt, wird ihr Bild durch das Flackern einer Kerze segmentiert.

Jack the Ripper, as a stand-in for the spectator, wanting to grasp the presence that
is Lulu, finds that he is distracted/attracted by the flickering candle and the glit-
tering object: oscillating between the source of light and its reflection, his gaze
traverses the woman, making her an image, a phantom, a fading sight.”

Durch ihren Tod ergibt sich schlieflich die Trennung von Kérper und Vorstellung.
Bei letzterer handelt es sich nur selten um Lulus eigene Vorstellung, sondern viel-
mehr um eine Projektion auf die Figur Lulu.

Pabsts Film fithrt ein Objekt im Titel, das sich im Film nicht explizit als materiel-
les Ding wiederfindet. Anders als Brownings Dracula, in dem eine Vielzahl unter-
schiedlicher Gefifle prominent im Bild inszeniert werden — die unter anderem
die Schwelle zwischen Leben und Tod kennzeichnen —, nehmen die Kisten und
Gehduse in Die Biichse der Pandora eine weitaus dezentere Position ein. Pabsts
Film inszeniert mit diesen GefifRen sexualisierte Machtverhiltnisse, die auf einer
hochst problematischen Metonymie beruhen. Von Hesiod iiber Freud wird nahe-
zu unverandert die Gleichsetzung der Frau mit einem Objekt, das fiir verborgenes
Unbheil einsteht, als Duplizitit von duflerem Schein und verborgener Gefahr tra-
diert. Die Biichse der Pandora ist in diesem Sinne nicht absent, sondern als Aus-
druck sexualisierender Macht (im Sinne von Michel Foucault)” absolut geworden.

Wenngleich Lulu erst durch das Plidoyer des Staatsanwalts als Pandora und
somit mit der mythischen Biichse assoziiert wird, inszeniert Pabst sie von Beginn
an als Objekt der Begierde. Die Besonderheit des Films liegt darin, dass Louise
Brooks sich dem voyeuristischen Blick entzieht. Obwohl sie in zahlreichen Grof3-
aufnahmen erscheint, lisst sich von ihrem Gesicht nichts iiber ihre psychische
Verfassung ablesen. Im Zuge der filmischen Inszenierung tritt hingegen der Mo-
dus der Betrachtung, der sie unterzogen wird, dafiir umso stirker hervor.

Wie Dora und Erwin Panofskys mythologische Genealogie gezeigt hat, hat
die Box nur eine mittelbare Verbindung zu Pandora. Lulus Gesicht erscheint als
Maskenspiel, das sich einem Werturteil entzieht, aber Fremdzuschreibungen re-
flektiert. Die mythische Biichse ldsst sich zwar nicht Lulu zuschreiben, aber die
raumlichen Einschliisse im Film (die Dose auf dem Kaminsims, die Deckelvase
im Riicken von Dr. Schén und die Kammer in den Theaterkulissen) markieren

91 Elsaesser,»Luluand the Meter Manc, S. 33.
92 Ebd,S.33.

93 Michel Foucault, Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit 1 [1976), Gibers. von Ulrich Raulff
und Walter Seitter, Frankfurta.M.: Suhrkamp 1983.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Die Biichse der Pandora

die Machtstrukturen der filmischen Topographie. Vor dem Zusammenbruch der
biirgerlichen Ordnung in Dr. Schons Leben existiert eine Trennung zwischen pri-
vatem und 6ffentlichem Raum. In Lulus Wohnung wie in Schons Arbeitszimmer
erscheinen Requisiten, deren geschlossener Deckel die soziale Katastrophe vo-
rausdeuten, die hinter einer Theaterkulisse ihren Ausgang nimmt. Nach Schons
Tod werden folglich die Machtverhiltnisse der geschlossenen Riume von einem
Spiel zwischen der Direktion des Blicks und dessen Entzug im Gerichtssaal ab-
gelost.

In Die Biichse der Pandora wird das namensgebende Gefif3 nicht linger als At-
tribut der Hauptfigur eingesetzt. Stattdessen spielt der Film mit der Versuchung,
Figuren auf einfache Beweggriinde zu reduzieren. Die Kamera im Gerichtssaal
markiert dabei eine doppelte Funktion des geschlossenen Raumes im Film. Einer-
seits verweist sie auf einen Prozess der Belichtung eines Augenblicks, dessen Pro-
dukt eine zeitliche Einteilung in ein >ante« und ein >post« vornimmt. Zwar tragen
die Konsequenzen nicht die gleiche Fatalitit wie die mythische Box, sie sind aber
ebenso irreversibel. Andererseits wird die Fotografie in einer spezifischen Situa-
tion aufgenommen und zeugt somit jeweils von einem konkreten Kontext. Anders
als bei der Beobachtung durch eine einfache optische Prothese (wie Fernglas oder
Monokel) fixiert die kastenférmige Kamera einen Augenblick in einer Sukzession
von Bildern. Das entwickelte Bild in Pabsts Film mag zwar uneindeutig sein, es
fihrt damit aber ein zentrales Charakteristikum des Motivs vor Augen. Im Unter-
schied zum Bildmotiv entwickelt das kinematographische Motiv seine Bedeutung
nicht in der augenblicklichen Betrachtung, sondern performativ, in Relation zu
einer Matrix rekurrenter Objekte.

https://dol.org/10:14361/9783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:21:57. - Open Acce

99


https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/8783839448953-004 - am 14.02.2026, 10:



https://doi.org/10.14361/9783839448953-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

