ll. Die geistige Entwicklung bis zum Ersten
Weltkrieg

Simon Franks Sohn Viktor schrieb in seinem Nachruf: Der Vater
»war in der russischen geistigen Tradition fest verwurzelt, zugleich
aber war er ein iiberzeugter Westler, in vielem der europiischen und
insbesondere der deutschen Kultur verbunden. Marx hatte seinen
Intellekt geweckt, Nietzsche sein geistiges Leben; Goethe aber hatte
thm geholfen, sich seiner philosophischen Grundintuition bewufst zu
werden. Und nicht zufillig hat er einen deutschen Denker als seinen
einzigen Lehrer in der Philosophie bezeichnet — den Philosophen und
Theologen Nikolaus von Kues«.! Marxist oder Nietzscheaner ist
Frank freilich nie in dem Sinne gewesen, daf3 er die Weltanschauung
dieser Denker sich zu eigen gemacht hitte; sie haben lediglich den
ersten Fragehorizont des jungen Mannes mitgestaltet. Ungleich pri-
gender wurde der Einfluf3 jener Philosophen, die Frank in dem darauf
folgenden Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg kennenlernte.

Die Fragen »Was ist der Mensch? Welchen Sinn hat sein Le-
ben?«, die Frank als typisch fiir das Philosophieren in RufSland nann-
te?, sind auch die Fragen, die von Anfang an sein eigenes Denken
leiteten; auch fiir Frank schlossen sie die Frage nach dem Sinn des
gesellschaftlichen Lebens ein. Es lag nahe, daf3 er zuerst bei der in
jenen Jahren in Deutschland vorherrschenden Philosophie eine Ant-
wort suchte: bei der Philosophie Kants und Fichtes in ihrer neukan-
tianischen Fassung. Sie lehrte ihn, daf die Wirklichkeit ein Ganzes
ist, dessen Mitte das menschliche Bewuf3tsein bildet.

In diesem Abschnitt sollen die Aufsitze herangezogen werden,
die Frank bis 1913 verfaf3t hat und die iiber seine tastenden Versuche

1 V. S. Frank: Semen Ljudvigovi¢ Frank, 1877-1950. In: Sbornik Pamjati Semena Ljud-
vigovi¢a Franka. Pod.red. V. Zen’kovskogo. Miinchen 1954, S. 3. Ich verdanke die Mit-
teilung, dafl der Verfasser dieses Beitrags der Sohn Viktor ist, Peter Scorer, London.

2 Vgl. S. L. Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926. S. 31f.

21

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Auskunft geben, dieses Ganze zu begreifen. Der Begriff »Kultur«
kennzeichnet eine wichtige Etappe auf diesem Weg.

1. Humanistischer Individualismus

1905 hatte Frank einen Aufsatz Grundrisse einer Kulturphilosophie
mit den Zwischentiteln Was ist Kultur? und Kultur und Person in der
Zeitschrift »Polarstern« gemeinsam mit P. B. Struwe veré6ffentlicht.?
Im nichsten Jahr folgte ein Aufsatz Religion und Kultur anlifllich
eines Buches von D. S. Mereshkowski gleichfalls im »Polarstern«.*
1909 ein Aufsatz Kultur und Religion in »Russisches Denken«.> Wei-
ter erschien 1910 die Abhandlung Natur und Kultur in »Logos«® und
schliefSlich im selben Jahr der Band Philosophie und Leben mit 18
(teilweise schon frither verfafSten) Aufsdtzen und dem erklidrenden
Untertitel Studien und Skizzen zur Kulturphilosophie.”

Wichtige Begriffe und Themen, die Franks Denken insgesamt
kennzeichnen werden, begegnen bereits im Aufsatz Grundrisse einer
Kulturphilosphie aus dem Jahr 1905. Es soll gentigen, diese hier her-
auszustellen. Franks Interesse am kulturellen Zusammenhang, in
den jedes Individuum gestellt ist, ist phainomenologisch, nicht sozio-
logisch orientiert. Die Kultur ist als ein das menschliche Leben um-
fassendes Ganzes erkannt, aus dem auch, wer einzelne ihrer Erschei-
nungen bekdmpft, nicht ausscheiden kann. Zum kulturellen Schaffen
angeregt wird der Mensch durch Ideale und Werte — an erster Stelle
durch die Werte des Wahren, des Guten, des Schonen, des Heiligen.
Im geistigen Leben, das die Kultur ausmacht, wichst das »gottliche
Wesen« des Menschen mit seinen irdischen Werten zu einer Einheit
zusammen. Schrittweise wird so das absolute Ideal in die Kultur »in-
karniert«. Denn im menschlichen BewufStsein »kreuzt« sich die

3 S. L. Frank: OZerki filosofii kul'tury. Cto takoe kul’tura? Kul'tura i litnost’. Poljarnaja
zvezda, Dezember 1905, Nr. 2 und Nr. 3 (gemeinsam mit P. B. Struwe). In: Neproditan-
noe ... Stat’i, pis’'ma, vospominanija. Moskau 2001, S. 37-62.

+ S. L. Frank: Religija i kul'tura, in »Poljarnaja zvezda«, 1906, Nr. 12. In: Russkoje mi-
rovozzrenie, St. Petersburg 1996, S. 529-535.

5 Kul'tura i religija, in »Russkaja Mysl'«, 1909, VII. In: Russkoje mirovozzrenie, St.Pe-
tersburg 1996, S. 554-569.

¢ S. L. Frank: Priroda i kul’tura. In: Logos, 1910, S. 50-89.

7 S. L. Frank: Filosofija i zizn’. Etjudy i nabroski po filosofii kul'tury. St. Petersburg
1910.

22

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Humanistischer Individualismus

»Welt des Ideals« mit der »Welt des Wirklichen«. Das kulturelle Le-
ben ist von den dinglichen zivilisatorischen Errungenschaften zu
unterscheiden, wenngleich es von ihnen auch nicht getrennt ist.
Jedenfalls bedarf es keiner Rechtfertigung durch irgendwelche Niitz-
lichkeit.

Bereits in diesem frithen Aufsatz kennzeichnet Frank die Rolle
des Menschen als des Schopfers und Vermittlers aller Kulturerschei-
nungen — auch der Religion — mit dem Begriff »Gottmenschentumx.
Dem Kulturbegriff liegt darum das »Gottmenschentum« zugrunde.
Vergifle der Mensch, daf3 er selber das »héchste Prinzip« schafft, und
wiirde er es daraufhin (wie es im religiosen Leben »hiufig« geschehe)
als etwas objektiv Gegebenes verehren, wiirde er sich selbst ver-
leugnen.

Die Idee des »Gottmenschentums« ist in dieser Schrift eng mit
der des » Humanismus« verbunden; dessen Kern besteht im »Glau-
ben an absolute Werte vereint mit dem Glauben an die Menschheit
und ihre schopferische Aufgabe auf Erden«. Um diese Aufgabe erfiil-
len zu konnen, ist Freiheit die unabdingbare Voraussetzung. Die
Aussagen tber das Gottmenschentum und den Humanismus sind
fiir Frank Wesensaussagen, die fiir jeden Menschen gelten und des-
halb weitreichende Konsequenzen fiir das gesellschaftliche Leben ha-
ben: Jeder Mensch ist eine »physisch-psychische Erscheinung des
hochsten transzendenten Prinzips — jenes Geistes, der fiir uns das
Heilige ist«; er ist damit von unendlichem und deshalb gleichem
Wert und hat das Recht auf unbedingte Achtung. Er kann darum
niemals Mittel fiir andere sein oder fiir irgendwelche aufSerhalb sei-
ner liegende Ziele.

Gewalt gegen andere Menschen anzuwenden, heifSt es bereits
1905, kann unter bestimmten Bedingungen geboten sein (etwa zur
Verteidigung); doch auch dann bleibt sie sittlich verwerflich. Mit dem
Problem, dafs sittliche Forderungen in einer komplexen Situation
einander widersprechen konnen, wird Frank bis in die Zeit des Zwei-
ten Weltkriegs ringen. Der Mensch ist einer »ewigen Tragode« aus-
gesetzt und kann nur versuchen, einen »ethisch vertretbaren Kom-
promify zwischen einander widersprechenden Pflichten« zu finden.
Eine »prinzipielle Losung des Dilemmas« ist unter den Existenz-
bedingungen der faktisch gegebenen Welt nicht moglich.

Frank faflt seine Auffassung mit dem Begriff » humanistischer
Individualismus« zusammen und bezeichnet sie als »ganzheitliche
und innerlich stimmige kultur-philosophische Weltanschauungx.

23

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Am Auffilligsten ist in diesem Zusammenhang die Verwendung des
Begriffs »Gottmenschentumc, der an W. Solowjows »Vorlesungen«
erinnert, aber noch keineswegs die volle Bedeutung hat, die ihm bei
Solowjow und in Franks eigenen spiteren Werken zukommt. Frank
gebraucht ihn als Chiffre fiir den Kreuzungspunkt des Absoluten und
des Konkret-Beschrankten im Menschen. Wie die Einheit des Gott-
lichen und des Menschlichen und innerhalb dieser Einheit das Gott-
liche zu verstehen ist, in welchem Sinne also der Mensch eine »Er-
scheinung« des »Heiligen« ist, andererseits aber doch diese Idee,
einschliefllich der Idee Gottes, »zu schaffen« imstande ist, bleibt,
ebenso wie der Begriff »Transzendenz«, noch ungekldrt. Offensicht-
lich ist jedoch, daf8 fiir Frank das Géttliche oder Heilige dem Men-
schen nicht als etwas objektiv Eigenes gegeniibersteht. Es ist in die
»Kulturg, die als Lebensganzes eine dynamische geistige Einheit ist,
eingeschlossen.

Franks Interesse an der Kulturphilosophie erscheint von seinem
Berliner Lehrer G. Simmel inspiriert. Mit ihm stimmt er in der Wer-
tung der Kultur als iiberindividuelles Gebilde, dessen Erscheinungen
unabhingig vom Dafiirhalten der Individuen Geltung besitzen, tiber-
ein. Eine evolutionistische Deutung der Kultur, wie sie bei Simmel
anzutreffen war, findet sich jedoch bei Frank nicht. Mit dem Begriff
des »Gottmenschentums« geht er iiber die neukantianische Kultur-
philosophie zumindest insofern hinaus als mit ihm die Frage nach
einem idealen Seinsgrund der Kulturerscheinungen angedeutet ist.
Zu beriicksichtigen ist, daf3 der hier zusammengefafite Aufsatz nicht
als philosophischer Essay, sondern als Programmschrift fiir eine po-
litische Zeitschrift verfaSt wurde.

2. Philosophie ist Lebensverstehen

Von welchem philosophischen Hintergrund ausgehend Frank seine
Skizze des »humanistischen Individualismus« entworfen hat, zeigt
der umfangreiche Aufsatz »Kritischer Idealismus, den er kurz zu-
vor, im Dezember 1904, veroffentlicht hatte.® Die bekenntnishafte
Anerkennung, die der 27jihrige Verfasser der Philosophie Kants
und Fichtes entgegenbringt, entspricht dem Charakter einer Jugend-
schrift; dennoch ist der Aufsatz durchaus kein schiilerhafter Abrif3

8 S. L. Frank: O kriti¢eskom idealizme, in: Mir Bozij, Nr. 12, 1904, S. 224-264.

24

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

des Kant-Fichteschen Idealismus. Auch wenn Frank nicht alle in ihm
vertretenen Thesen beibehalten wird, werden doch in ihm bereits
Gedanken thematisiert, die das Profil des reifen Werkes ausmachen.
Weil dieser Aufsatz den Quellort von Franks Philosophieren erken-
nen laBt, wird die Analyse ausfiihrlicher sein miissen als bei den tib-
rigen.

Wie konnen wir unser Wissen als wahres Wissen ausweisen?
Frank beginnt mit der erkenntnistheoretischen Frage nach dem Kri-
terium der Wahrheit. Die naiv-realistische Antwort: Wahr ist, was
mit der Wirklichkeit iibereinstimmt, gentigt nicht. Sie provoziert die
weitere Frage, wie wir denn wissen konnen, was wirklich ist, da doch,
was wir als wirklich ausgeben, immer die von uns schon erkannte
Wirklichkeit, also immer Inhalt unseres Bewuftseins ist. Der Ab-
grund zwischen dem Bewuf3tseinsinhalt und dem Wirklichen ist un-
tiberbriickbar. Die Wahrheit kann deshalb nicht mit Berufung auf
eine »absolut« verstandene Wirklichkeit bewiesen werden; ihr Krite-
rium kann nur »innerhalb der Grenzen des Bewuf3tseins« liegen.

Frank beruft sich auf die Einsicht Kants, die er fiir unabweisbar
hilt: Was uns als wirklich erscheint, ist Werk des menschlichen Be-
wufltseins. Unser Bewufltsein gliedert die chaotischen Sinnesein-
driicke mit den logischen Kategorien der Substantialitit und Ursich-
lichkeit und macht sie zu einem Komplex, der sich durch strenge
GesetzmifSigkeit auszeichnet und sich dadurch von willkiirlich er-
zeugten oder »blof3 subjektiven« Vorstellungen unterscheidet. Aber
auch der Unterschied des Wirklichen vom nur »Subjektiven« ver-
bleibt innerhalb des Bewuf3tseins. Da auch die »Gegenstindlichkeit«
(Substantialitdt), wie Kant zeigte, eine Kategorie des Bewuftseins ist,
ist das, was uns als »Welt« erscheint, ungeachtet seiner harten Wirk-
lichkeit, »ein geronnener, kristallisierter Teil unseres Bewuf3tseins«
(S. 233). Aber auch was die Metaphysiker sich als »transzendente
Wirklichkeit« denken, ist, sobald sie es denken, nur eine Gegebenheit
ihres BewufStseins. Frank verweist hier auf die Immanenzphiloso-
phie, die in jenen Jahren von W. Schuppe, R. Schubert-Soldern und
verwandten Denkern auf der Basis der Kant-Fichteschen Erkenntnis-
lehre entwickelt worden war. In deren Sinn schreibt er: »Wir kénnen
die immanenten Grenzen des BewufStseins weder praktisch [...] noch
theoretisch [...] tiberschreiten« (S. 235). Sowohl Metaphysiker wie
Positivisten sind, je auf ihre Weise, in einer »Seinshypnose« befan-
gen, in der sie meinen, sie konnten die Wirklichkeit als solche errei-
chen. Die »absolute Wirklichkeit«, vor welcher das naive vorkritische

25

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Denken sich »wie vor einer allmachtigen und all-einen Gottheit ehr-
fiirchtig verneigte«, ist dagegen, wie die »kritische« Philosophie
zeigt, »Teil eines noch grofieren und wirklich allumfassenden Gan-
zen — des BewufStseins« (S. 237).

Fiir Frank ergibt sich daraus eine hochst folgenreiche Einsicht:
Unsere Vernunft ist nicht darauf beschrinkt, die »substantielle Wirk-
lichkeit« zu denken; dieser »prinzipiell gleichberechtigt« ist der
»weite und fruchtbare Bereich der Selbsttitigkeit der Vernunft«.
Schon die Erkenntnis selber kann nicht zur »Wirklichkeit« gezdhlt
werden, weil sie es ja ist, welche die Wirklichkeit aufbaut. Ebensowe-
nig ist die »Wahrheit« als Korrelat der Erkenntnis etwas substantiell
(gegenstiandlich) Wirkliches. »Sobald wir bei der Erforschung der
Wirklichkeit das erste Urteil fillen, werden wir schon vom fertigen
Begriff der Wahrheit gefiihrt und erkennen seine ganze unbedingte
Bedeutung«. Die Inhalte unseres geistigen Lebens — dazu gehoren die
sittlichen, dsthetischen und religivsen Erfahrungen — sind nur zu
einem Teil »objektive« Wirklichkeit. »Das Ubrige, wie die Gesetze
und Formen, unter denen das BewufStsein funktioniert, bleibt bei
uns in seiner ganzen Unversehrtheit und Unabdingbarkeit, ohne in
die objektive Welt einzugehen« (S. 239). Wollte man diese Inhalte
und mit ihnen die Funktionen des Bewuftseins und den Wahrheits-
begriff als »Sein« bezeichnen, miifte sicher gestellt sein, daf3 dieses
»Sein« nicht nur wesentlich, sondern auch in der unmittelbaren
Form seiner Wahrnehmung, nicht vom Subjekt getrennt ist, sondern
»von uns gewufdt wird wie unser eigenes inneres Erleben«. Das Sein
wire darum vollig falsch verstanden, wiirde man es fiir eine gegen-
iber dem Subjekt verselbstindigte jenseitige »metaphysische Wirk-
lichkeit« halten.

Den Grundfehler der Metaphysik sieht der »kritische« Philo-
soph »im Versuch, Objekt und Subjekt im Begriff einer allumfassen-
den Realitét zu synthetisieren«. Eine derartige Synthese muf3 wider-
spriichlich und blof8 scheinbar bleiben — widerspriichlich, weil es,
ohne in logische Widerspriiche zu fallen, unmoglich ist, die Formen
und Produkte der Selbsttitigkeit des Bewufstseins zu hypostasieren
und sich als absolute Wirklichkeit vorzustellen — blof3 scheinbar, weil
jenseits eines derartigen imposanten Systems der metaphysischen
Realitat immer noch unschwer das Erkenntnissubjekt, die Vernunft,
die dieses System errichtet hat und iiber ihm frei schwebt, auszuma-
chen ist (S. 2431.).

Wihrend die Metaphysik wie auch der Positivismus »onto-

26

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

morph« ein (je verschieden verstandenes) objektiv gegebenes Sein
zum Gegenstand ihrer Philosophie machen, strebt der »kritische
Idealismus« nach einem »ganzheitlichen Wissen« verstanden als
»System des BewufStseins« oder der Vernunft [razum], in welches
auch das erkennende Subjekt einbezogen ist. Gegenstand der kriti-
schen Philosophie ist somit das »geistige Leben«. Dieses ist das »Gan-
ze«, nicht aber eine objektivierbare Quantitit, die zu untersuchen
Aufgabe der Einzelwissenschaften ist (vgl. S. 264).

Gerade das erkennende Subjekt bzw. sein Ich ist nicht als Objekt
zu erkennen. Aufgabe der kritischen Philosophie ist es im Sinne
Kants die falsche Alternative zu iiberwinden, in der alles entweder
als objektive Realitat oder Substanz gilt oder als bloes Hirngespinst
angesehen wird, und das BewufStsein zu befihigen, alles Gegebene
gemifl dem ihm eigenen Sein zu verstehen.

Fundamentalbegriff der kritischen Philosophie ist also das Be-
wufltsein, nicht das Sein, das in Franks Sicht unweigerlich etwas Ob-
jektivierbares bezeichnet. Das Bewuf3tsein steht auflerhalb der Frage,
ob es ist oder nicht ist, ob es wirklich oder nur gedacht ist — denn
schon diese Fragen setzen es voraus. »Nicht die Kategorie des Seins,
sondern nur die Idee der absoluten Undenkbarkeit des Entgegen-
gesetzten gibt uns einen Hinweis auf den Charakter jener Unabweis-
barkeit und Gegebenheit, die dem Bewuf3tsein eignet«. Freilich, auch
die Kategorie der Undenkbarkeit setzt das Bewufdtsein voraus und
zeigt so nochmals dessen absolute Prioriit, wie Frank sofort anmerkt.
Daraus ergibt sich die gewichtige Konsequenz: Das BewufStsein, »das
nicht wie ein Objekt erkannt werden kann, kann nur erlebt werden«
(S. 241). Das umfassende Ganze, nach dem Frank als »kritischer Idea-
list« gesucht hatte, ist nicht gegenstindlich als »Welt«, sondern als
»ganzheitliches geistiges Leben« oder »Leben des BewufStseins« zu
charakterisieren.

Wie die »Kategorie der Wirklichkeit« sind auch die sittlichen,
dsthetischen und religiosen Ideen und die ihnen entsprechenden
»Geistesverfassungen und Erfahrungen« unabweisbare »Momente
des geistigen Lebens«, d.h. mit dem, was »absolut urspriinglich«

9 Es ist bemerkenswert, daf8 Frank, wenn er von seiner Absicht spricht, ein »ganzheit-
liches Wissen« des Wirklichen zu gewinnen, W. Solowjow nicht erwahnt, der schon mit
seiner Arbeit »Die philosophischen Prinzipien des ganzheitlichen Wissens« (1877) und
dann in »Kritik der abstrakten Prinzipien« (1877-1880) die Einheit von Vernunft und
Glauben aufdecken wollte.

27

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

und »gewif3« ist — dem »Leben des BewufStseins« — selber unmittel-
bar verbunden (S. 242 {.). Wir haben sie »nicht als reale Objekte«, die
wir uns durch Fragen nach ihrer Ursache, ihrer Herkunft und ihrer
Stelle in der Welt »urteilend aneignen« konnen. Wiirden wir es ver-
suchen, wiirden wir sie unausweichlich »verfilschen und vernichten«
(S. 246). »Sie wurzeln ewig in den unerforschlichen Tiefen des Le-
bens« und sind dem rationalen Erkennen unzuginglich. Allein die
»ganzheitliche Erfahrung des Geistes« kann sie erreichen. Fiir ihre
Inhalte fordert Frank gleichwohl ein »realistisches Verstehen, denn
sie sind ja keine willkiirlichen Hervorbringungen, sondern mit dem
»Leben des BewufStseins« selber unmittelbar gegeben. Realismus
kann hier deshalb nicht heifen, die Werte des Guten, Schonen und
Heiligen »als Kriifte oder Substanzen« eines objektivierbaren » Welt-
gebiudes« anzusehen. Sie sind, wie gesagt, »Lebensmomente«.
Daraus folgt Franks Bestimmung der wahrhaft »universalen Philoso-
phie«: »Sie darf nicht Weltbetrachtung sein, sondern muf3 Lebens-
verstehen [Zizneponimanie] sein« (S. 246).

Der »kritische Idealismus«, zu dem Frank sich bekennt, hat
Konsequenzen fiir die Auffassung von der menschlichen Person.
Der Leser kann den Eindruck gewinnen, daf8 der anthropologische
Aspekt des Idealismus fiir Frank sogar im Vordergrund steht. Als
»empirische Person« ist der Mensch nur ein winziges unscheinbares
Element des grenzenlosen Weltalls. Obwohl der empirische Mensch
sich in der ungeheuerlichen Weite des Weltalls als bedeutungsloses
Staubkorn erfihrt, ist die Welt dennoch »nur ein Teil des sie umfas-
senden universalen Bewuf3tseins«. Deshalb ist die Person, kraft ihrer
Befahigung zur schopferischen Titigkeit kein nichtiger Teil des Sei-
enden, vielmehr dessen hichster Gipfel und letzter Grund. Sie »um-
fal3t als Triger des allgemeinen Bewuftseins in sich das Leben in
totaler Ganzheit« (S. 260). Denn ohne die Befihigung der Vernunft
zu dem, was Kant die »transzendentale Apperzeption« genannt hatte,
ist die Welt nicht denkbar.

Mit der Anerkennung der Zweiheit von empirischer und tran-
szendentaler Natur ist zugleich die Frage nach ihrer Einheit im kon-
kreten Menschen gestellt. Es sei eine der schwierigsten Aufgaben der
Erkenntnistheorie, meint Frank, die Einzigkeit des transzendentalen
Subjekts mit der Vielheit der empirischen Subjekte zu verschnen.
Klar ist, daf3 es sich nicht um eine Addition zweier wesentlich gleich-
artiger Wirklichkeiten oder »Substanzen« handelt, wie auch, daf3 das
»logisch transzendentale Ich« nicht mit den psychischen Erscheinun-

28

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

gen der empirischen Person verwechselt werden darf. Denn das tran-
szendentale Ich, das »die Gesamtheit des dem BewufStsein Zuging-
lichen« umfaf3t, ist »dem Du und Er genau so nahe wie meinem em-
pirischen Ich«. Der Begriff der » Teilhabe« kann, so meint Frank, das
Eine und das Viele vermitteln: »Jede Person muf3 als Teil oder Teil-
haber des transzendentalen Ich, als dessen reale, empirische Erschei-
nung angesehen werden« (S. 262).

Der Mensch zeichnet sich also durch eine »Doppelnatur« aus: Er
ist empirische Person mit einem Ich und entsprechendem »seelischen
Leben, welches das Korrelat der du8eren Natur bildet«, und er ist
zugleich transzendentale Person. Letztere ist nicht als Substanz oder
als realer Grund des Bewuf3tseins anzusehen, sondern als »gnoseo-
logischer Grenzbegriff«. Sie enthiillt sich uns als »lebendige Verbin-
dung und als Knotenpunkt des BewufStseins«, als »unerklirbarer,
aber allen einsichtiger Mittelpunkt, der die chaotische Vielheit des
Bewuftseinsinhalts zur Einheit des verniinftigen geistigen Lebens
zusammenfiigt« (S. 259).

Die Einheit des Empirischen mit dem Transzendentalen begriin-
det die »Heiligkeit des Personprinzips«. Programmatisch formuliert
Frank: Fiir den kritischen Idealismus »wird das Personprinzip zum
zentralen philosophischen Begriff und zur letzten Seinsverbindung.
Deshalb tritt er fiir einen ethischen Individualismus ein«. Kollekti-
vismus und Solipsismus sind diesem Prinzip gleicherweise fern. Viel-
mehr gehort »die Anerkennung der Gleichwertigkeit von Ich und Du
als gleichberechtigte Erscheinungen des transzendentalen Bewuf3t-
seins« zu den Grundsitzen des ethischen Individualismus (S. 262 1.).
Zu Franks ethischem Individualismus gehort von vornherein der so-
ziale Aspekt: »Die Gesellschaft ist nichts Fremdes fiir uns, denn sie ist
nicht auSerhalb und unabhingig von uns« (S. 264). Hier wird noch-
mals deutlich, wie sehr es Frank in der Einheit der Vielen auf die
Wahrung der Besonderheit eines jeden ankommt. » Allgemeines Ide-
al ist nicht die spurlose Auflésung alles Individuellen in ein einiges
und einférmiges absolutes Ganzes, sondern die fruchtbare Zusam-
menarbeit und lebendige Verbindung von Personen, die mit reichem
und vielgestaltigem Inhalt erfiillt sind«. Das transzendentale Ich ist
etwas Lebendiges und als solches »Subjekt«; es ist in jedem Men-
schen und befahigt ihn zu schépferischem »geistigen Leben«.

Diesem Menschenbild des »kritischen Idealismus«, so betont
Frank, kommt eine enorme »sittlich-erzieherische Bedeutung« zu.
Die dem Menschen eigene »Doppelnatur« verlangt, immer erneut

29

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

iber sich selbst hinauszustreben. Mit Franks Worten: »Wenn das
Ganze nicht als Substanz, sondern als Subjekt verstanden wird, nicht
als Weltall, sondern als das geistiges Leben der Person, dann mufs die
moralische Vervollkommnung und Veredelung dieses Lebens als
hochste und all-umfassende Verpflichtung gelten« (S. 263; Hervorh.
v.P.E).

Das sittliche Tun hat »die Gewihrleistung und Achtung allseiti-
ger Freiheit der empirischen Person« zur Bedingung. Frank nennt es
das »sittliche Grundgesetz«. Die geistige Atmosphire, die von die-
sem »Gesetz« bestimmt ist, muf3 durch das persénliche sittliche Tun,
aber auch »durch die Mitwirkung an der freien Entwicklung der an-
deren Personen und in der Herstellung der dafiir erforderlichen Be-
dingungen« geschaffen werden (S. 262).

Von nachhaltiger Bedeutung fiir Franks eigenes Leben sollte die
Einsicht werden, daf die im transzendentalen Bewuf3tsein griindende
Idee des Guten und mit ihr die Forderung, sittlich zu handeln, dem
Menschen eine Uberlegenheit iiber alle erfahrbaren Néte des Lebens
verleiht. Die duflere Welt, »die als solche ohne inneren Sinn und in
Beziehung auf unsere Ideale indifferent ist, kann uns niemals in vol-
lige Verzweiflung stiirzen. Denn wir wissen, dafd mit dieser sinnlosen
und gleichgiiltigen Welt unser Leben noch nicht erschépft ist und daf3
zum Vernunftsystem noch eine andere, uns zuginglichere, enger mit
unserer Person verbundene Welt gehort — die Welt der Werte. Die
unaufgebbare Zugehérigkeit zu ihr ist fiir uns eine unerschopfliche
Quelle sittlicher Energie« (S. 256). Das Wissen, dafs das sittlich Gute
absolut gilt, rechtfertigt, »hoffend auf den Erfolg bis zum Ende zu
kampfen, — uns aber auch in der Niederlage daran zu erinnern, daf3
Ruhm und Ehre auf Seiten dessen sind, der nach dem Guten strebt«
(S. 258). Die »Geltung« des Guten kann durch kein »Sein« zerstort
werden (S. 255).

Gleichwohl ist schon der junge Frank nicht blind gegeniiber den
»Widerspriichen« in der Welt. Sie philosophisch »versshnen« zu
wollen, auch Hegels Versuch einer dialektischen Aufthebung, hilt er
fiir aussichtslos. Wir miissen uns mit der Einsicht begniigen, daf3 die
Erfahrungen der Unversshnlichkeit »Momente des allgemeinen Le-
bens des BewufStseins« sind und wir nicht in der Lage sind, sie inhalt-
lich zum Ausgleich zu bringen (S. 257).

Am Ende der Abhandlung kommt das Pathos, mit dem Frank
seine Ausfiihrungen vortrigt, nochmals eindrucksvoll zum Aus-
druck. Er greift, ohne seine Quelle namentlich zu nennen, Fichtes

30

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

beriihmte Gegeniiberstellung des philosophischen »Dogmatikers«
und »Idealisten« auf'®: Was fiir Fichte der »Dogmatiker« ist, ist fir
Frank der »vom realistischen Instinkt« durchdrungene Mensch, »der
gewohnt ist, auf sein Leben als auf etwas nur empirisch Gegebenes zu
blicken«. Fiir diesen ist das AufSere die Grundrealitit, deren nichtiger
Bestandteil er selber ist. Ganz anders derjenige, der eine »ideali-
stisch-individualistische Haltung« einnimmt: Er neigt zur Selbst-
beobachtung und ganzheitlichen Auswertung der lebendigen Ein-
driicke; er blickt auf alles Umgebende wie auf den inneren Besitz
seines personlichen Lebens. Erkenntnis und praktische Einwirkung
auf die Welt, die reflektierende und die titige Beziehung zu ihr, sind
fiir ihn Bereicherungen des geistigen Inhalts seiner Person. Das ent-
spricht der »sittlichen Losung« der idealistischen Philosophie, die
lautet: »Vervollkommnung der Person«, — jedoch nicht so, daf3 die
Sorge fiir die eigene Person den Einsatz fiir die Welt und die Gesell-
schaft ersticken diirfte.

Die Anspielung auf Fichtes Urteil iiber den philosophischen
»Dogmatiker« am Ende des Aufsatzes ruft die Zitate in Erinnerung,
die Frank seinem Beitrag als Motto vorangestellt hatte: je ein Zitat
von Nietzsche und von Fichte (in deutscher Sprache, ohne Quellen-
angabe). Der Satz Nietzsches — er stammt aus der » Vorrede« zu »Jen-
seits von Gut und Bose« — spricht die Erwartung aus, daf3 »alles Dog-
matisieren in der Philosophie« bestenfalls »edle Kinderei und
Anfingerei« gewesen und endlich iiberwunden sei. Er leitet zum
Fichtezitat iiber, das die »dogmatische« Vergegenstindlichung des
Absoluten zuriickweist und das » Absolute« im menschlichen Lebens-
vollzug findet: »Man kann das Absolute nicht aufSer sich anschauen,
welches ein reines Hirngespinst gibt, sondern man mufS in eigener
Person das Absolute sein und leben«. Das von Frank postulierte »Per-
sonprinzip« hat in diesem an Fichtes Schrift »Die Bestimmung des
Menschen« erinnernden Satz seine klassische Formulierung gefun-
den.

Das 1904 verfafste Frithwerk zum »kritischen Idealismus« a3t deut-
lich die Impulse erkennen, die Frank zu Beginn seines Philosophie-
rens durch Kant und Fichte empfangen hat, auch vermittelt durch die
zeitgenossischen Neukantianer. Thr Einfluf8 ist erkennbar, wenn

10 Vgl. J. G. Fichte: Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (1797/98).
Einleitung, Abschnitt 4. Bd. 1.

31

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Frank nicht das Sein, sondern das BewufStsein zur »letzten, unbe-
dingt hochsten, alles umfassenden Kategorie« erklarte (S. 242). Die
von Frank geteilte Zuriickweisung des Seinsbegriffs hat seine Wurzel
in Fichtes These, daf3 die »Intelligenz« oder das Selbstbewuf3tsein
selber reines »Tun« ist, das nicht mittels einer »Wechselwirkung«
von etwas anderem bestimmt ist. Der Ausdruck »Sein« aber wiirde
das Selbstbewufltsein als »Resultat« einer solchen »Wechselwir-
kung« begreifen. Sein ist fiir den frithen Fichte beharrend und des-
halb beschrinkend, »blofSe Negation« der Freiheit.!" Seine Philoso-
phie nannte Fichte »kritischen« oder »transzendentalen Idealismus«,
weil sie von den »Gesetzen« ausgeht, die im Wesen der »Intelligenz«
selber liegen, d.h. ihr nicht von den Erkenntnisobjekten auferlegt
sind, und daher zur Geltung kommen, wo immer etwas gedacht
wird."?

Die einzige Moglichkeit, das »Ganze« oder »All-Eine« (wie
Frank bereits in diesem Aufsatz sagt) wahrhaft zu verstehen, kann
nur das »Verstehen des Lebens« oder das »Erleben« sein. Fichte zu-
folge war die Position des Dogmatikers durch den verfehlten Versuch
gekennzeichnet, das Objekt der Philosophie »lediglich durch freies
Denken« hervorzubringen, wobei die »Realitit« dieses Objekts un-
klar bleiben mufSte. Dagegen ist fiir den Idealisten das Objekt der
Philosophie niemals ein gedachtes »Ding«, sondern der jeder be-
stimmten Erfahrung vorausliegende »Erklarungsgrund«: das »Ich
an sich«. Das »Ich an sich« wird von Fichte auch als »unmittelbares
SelbstbewufStsein« bezeichnet, das nur »in einer freien Handlung des
Geistes« sich seiner Wirklichkeit bewuflt werden kann. Zwar hat
Frank die Besonderheit des Erlebens in seinem Aufsatz nicht weiter
untersucht, doch ist klar, daf3 damit kein gegenstiandliches Fiihlen von
etwas objektiv Gegebenem gemeint ist, wie es die Sinne erméoglichen.
Man kann annehmen, daf3 Frank es dhnlich der intellektuellen » An-
schauung« Fichtes verstand. Diese ist, wie Fichte in der Zweiten Ein-
leitung in die Wissenschaftslehre erklirte, kein Betrachten von au-
Ben, vielmehr »ist es ein besonderes, und zwar ein unmittelbares
BewufStsein, also Anschauung, und zwar nicht sinnliche Anschau-
ung, die auf ein materielles Bestehen ginge, sondern Anschauung
der bloflen Titigkeit, die nichts stehendes ist, sondern ein fortgehen-
des, kein Seyn, sondern ein Leben«. Es ist »unmittelbares Bewufst-

11 Ebd., S. 499.
12 Ebd., Abschnitt 7.

32

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophie ist Lebensverstehen

sein, dafd ich handle und was ich handle: sie ist das, wodurch ich etwas
weif3, weil ich es tue«.13 Die hier von Fichte beschriebene Einheit von
Tun und Wissen als Leben ist die sich ihrer selbst bewuf3te Tathand-
lung des Ich. Diese »Anschauung« ist stets in einen konkreten Zu-
sammenhang eingebettet und mit einer sinnlichen Anschauung ver-
kntipft: »Ich kann mich nicht handelnd finden, ohne ein Objekt zu
finden, auf welches ich handle«, betont Fichte!. Das Ich wird »ange-
schaut«, indem es mit einem Objekt handelt; dabei werde ich mich
meines Unterschieds zum Objekt unmittelbar bewufit und weif$ un-
mittelbar, dafd ich es bin, der handelt. Diese »intellektuelle Anschau-
ung« ist nicht von auflen aufweisbar, sondern nur in sich selbst er-
fahrbar. Sobald das Angeschaute begrifflich bestimmt wird, wird es
objektiviert und zum Gegenstand des Denkens.?> —

Das Wissen durch das Tun oder das Erkennen im »Erleben« wird
in Franks Philosophie grofite Bedeutung gewinnen. Es weist voraus
auf das »lebendige Wissen«, wie Frank bald das eigenttimliche Wis-
sen des Seins nennen wird.

Das »Gottmenschentumy, das Frank in seinem Aufsatz zur Kul-
turphilosophie erstmals erwihnt hatte, verweist zwar auf Solowjow,
doch eine Bemerkung im Aufsatz {iber den »Kritischen Idealismus«,
in der er gerade Solowjow eine Metaphysik vorwirft, in der das Ab-
solute verdinglicht werde (S. 245), zeigt, wie kritisch er Solowjow zu
dieser Zeit als Denker gegeniiberstand. Es scheint, dafS er seinen rus-
sischen Lesern mit einem ihnen geldufigen Begriff den gedanklichen
Gehalt dessen vermitteln wollte, was Fichte den »Vereinigungs-
punkt« oder »Einheitspunkt« nannte, »der die hochsten und absolu-
ten Gegensitze vereint«.'¢ Fichte hatte das Einheitsprinzip mit dem
sich selbst setzenden transzendentalen Ich gleichgesetzt, in dem und
aus dem, weil es nicht iiberstiegen werden kann, alles begriffen wer-
den musf.

Ein grundlegender Gedanke des Fichtischen Idealismus wird
Frank, ganz wie es Fichtes Intention entsprach, Mut im Lebenskampf
verleihen: die Uberzeugung von der absoluten Uberlegenheit des Gu-

13 ], G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), Samtl. Werke, hg.
von J. H. Fichte, 1. Abt. 1. Band, Leipzig o.]., S. 463 ff.

14 1. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, Abschnitt 5.

15 J. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, Abschnitt 7, S. 472 £.

16 1. G. Fichte: Samtl. Werke, Bd. X, S. 488. (= Gesamtausgabe Werke, 11,13, S. 176).
Vergleichbare Auflerungen macht Fiche auch in der Wissenschaftslehre von 1804, in-
dem er vom »Einheitspunkt von absoluter Einheit und Mannigfaltigkeit« spricht.

33

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

ten iiber alle Michte des Bosen. Als Frank 1904 seinen Aufsatz nie-
derschrieb, konnte er noch nicht ahnen, wie hart sie auf die Probe
gestellt werden wiirde. Spiter hat Frank sie ausdriicklich auf ihren
biblisch-christlichen Ursprung zuriickgefiihrt. Dafi er sie im Kriegs-
jahr 1941 mit Versen aus Solowjows Gedicht »Emmanuel« (Gott ist
mit uns) ausspricht, zeigt, wie stark die Form seines Denken sich
gewandelt hat:

»Inmitten zufilliger Hast

Im Strom triiber Sorgen des Lebens

Besitzest Du ein freudiges Geheimnis:

Das Bose ist machtlos. Wir sind ewig. Mit uns ist Gott«.!7

Zu den Themen, die 1904 erstmal anklingen und Frank bis ans Le-
bensende beschiftigen werden, gehort die mit der Uniiberwindbar-
keit des Guten verkniipfte Frage, ob das Bose endgiiltig besiegt und
so der »RifS« im all-einen guten Sein geheilt werden kénne oder ob
der Zweikampf zwischen Gut und Bése ewig andauern werde. Unter
den gegenwirtigen Weltbedingungen ist der Widerspruch unauflos-
bar; darum ist die befriedete Einheit des Seins nur ein »Postulat,
kein »apodiktisches Axiom«, heifst es 1904 (S. 254; 256).

SchlieBllich ist es Fichtes Einfluf3 zuzuschreiben, dafd Franks Be-
griff des »Lebens« frei von dunkler Irrationalitit ist, vielmehr dem
Begriff des »Geistes« entspricht, und sich so deutlich von der Fun-
damentalkategorie der Lebensphilosophien Bergsons und Nietzsches
unterscheidet. In der Bedeutung, die Frank dem Element des Schap-
ferischen, das mit »Bewuf3tsein« und »Leben« verbunden ist, zu-
schreibt (vgl. S. 231), kann gleichfalls die »kopernikanische« Wende
zum Subjekt erkannt werden, die Kant und ihm folgend Fichte voll-
zogen haben.

3. Zeitgenossische Einfliisse

Uniibersehbar ist der Einfluf$ der Philosophie Kants und insbesonde-
re Fichtes auf den jungen Frank. In seiner Abhandlung nennt Frank

7" Frank hat diese Verse Solowjows zusammen mit zwei biblischen Zitaten seinem Buch
Mit uns ist Gott vorangestellt. Seine philosophische Auffassung von der Uberlegenheit
des Guten ist in seiner Anthropologie Die Realitdt und der Mensch abschlieSend be-
griindet.

34

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeitgendssische Einfliisse

einige zeitgenossische Neukantianer, die er als Mittler Kantischen
und Fichteschen Gedankenguts schitzte. Freilich, aus der Nennung
eines Philosophen folgt noch nicht, Frank habe von ihm Gedanken
tibernommen. Andererseits trifft man aber auch auf Thesen und
Themen, die vermuten lassen, daf§ Frank Anregungen aufgenommen
hat, obwohl er keine Quelle angibt. So wird man annehmen konnen,
daf3 sein Interesse am philosophischen Kulturbegriff, das in seinen
frithen Aufsitzen zum Ausdruck kommt, auch durch die kulturphi-
losophischen Schriften G. Simmels, W. Windelbands, H. Rickerts,
W. Diltheys geweckt war.

Ausdriicklich bezieht Frank sich in seiner Abhandlung tiber den
kritischen Idealismus auf Windelbands Aufsatz »Vom System der
Kategorien«'s, in dem es darum geht, das Wesen der Philosophie zu
bestimmen (S. 240). Frank zieht darin Windelbands Begriff des »Nor-
malbewufStseins« heran, um den Vorrang des »Personprinzips« ge-
geniiber den sachlich gegenstindlichen Werten zu unterstreichen.
Windelband hatte diesen Begriff in der Aufsatzsammlung »Prilu-
dien« in den Beitrigen »Das Heilige« und »Was ist Philosophie« im
Sinne eines idealen oder normativen BewufStseins verwendet. Es
driickt die Uberzeugung aus, daf} das von ihm Gebotene verwirklicht
sein soll, »ohne jede Riicksicht darauf, ob es in der naturnotwendigen
Entfaltung des empirischen Bewuf3tseins wirklich ist«. Die ihm eige-
ne Notwendigkeit, so betont Windelband, »ist in keinem Falle irgend-
woher abzuleiten, sie kann nur aufgewiesen werden«.' Im Normal-
bewufltsein (oder NormbewufStsein) enthiillt sich »ein geistiger
Lebensgrund, ein tbererfahrungsmifliiger Zusammenhang der Per-
sonlichkeiten«. Im Wert des »Heiligen« findet »das NormalbewufSt-
sein des Wahren, Guten und Schonen, erlebt als transzendente Wirk-
lichkeit«, seine Zusammenfassung; denn dieser Wert ist der
»Inbegriff der Normen, die das logische, ethische und dsthetische Le-
ben beherrschen«. Zur Begriindung dieser Annahme beruft Windel-
band sich auf den »Glauben« Platons »an das &vtwg &v, an die iiber-
menschliche und tiberempirische Wirklichkeit der Norm und des
Ideals — die Uberzeugung, daf die Norm der Vernunft nicht unsere

18 Vgl. W. Windelband: Vom System der Kategorien. In: Philosophische Abhandlungen
fiir Christoph Sigwart, 1900. — Frank hat diesen Aufsatz der russischen Ausgabe von
Windelbands »Préludien« als Anhang angefiigt.

19 'W. Windelband: Was ist Philosophie? In: Praludien. Aufsdtze und Reden zur Einlei-
tung in die Philosophie. Tiibingen und Leipzig 21903, S. 46-49. Zitat S. 44-45.

35

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Erfindung oder unsere Illusion ist, sondern ein Wert, der in den letz-
ten Tiefen der Weltwirklichkeit selbst begriindet ist«.

Die Gedanken Windelbands aufnehmend schreibt Frank: »Ver-
steht man unter dem Heiligen die Verkorperung der Gesamtheit der
Ideale, sdas Normalbewuf3tsein des Wahren, des Guten und des Scho-
nen, erlebt als transzendente Realitit, so mufl die Person als das
einzige Heilige auf Erden, als das einzige absolut heilige Prinzip aner-
kannt werden«. Das »personale Bewuf$tsein«, so Frank, ist gewisser-
maflen der »einzige Punkt«, an dem sich »die empirische Wirklich-
keit mit den anderen Lebensmomenten, die es in geistig-sittlicher
Hinsicht tibersteigen, kreuzt«. So ist die Person »die einzige uns zu-
giangliche Konkretisierung des Absoluten«. Man darf sie folglich
nicht »zum Knecht irgendwelcher es scheinbar tibersteigender tran-
szendenter Prinzipien oder Krifte« machen, man muf sie vielmehr
»als das einzige Heilige auf Erden, als das einzige absolut heilige
Prinzip anerkennen«. Denn »alle Ideale, was immer ihr Inhalt ist,
sind als »freie Schépfungen« der »transzendentalen Person« anzuse-
hen, die sie »ganz in sich vereint« (S. 261). Der Sinngehalt dessen,
was Frank in seiner Frithschrift das »Gottmenschentum« nannte, ist
mit diesen Worten zum Ausdruck gebracht.

Windelband hat den Begriff des »Normalbewuf3tseins« spiter
damit gerechtfertigt, daf3 er einen sonst hoffnungslosen ethischen
und dsthetischen Relativismus vermeiden hilft.2 Schon die Berech-
tigung, dem Wissen Wahrheitswert zuzuschreiben, setzt eine in
ihrer Geltung iiber die spezifische menschliche Vorstellungsweise
hinausreichende »Ordnung« voraus. Ahnlich beruht auch die Uber-
zeugung, daf es »absolute, tiber die empirischen Anlésse seiner Be-
titigung erhabene Normen gibt, auf der Voraussetzung, daf8 auch
darin eine tibergreifende Vernunftordnung zu Herrschaft gelangt«.
Wir miissen diese Ordnung »als Inhaltbestimmungen einer absolu-
ten Vernunft, d.h. Gottes« vorstellen«.22 Windelband will diesen Er-
weis freilich nur als »Hindeutung« oder »Postulat« verstanden wis-
sen, nicht als »metaphysische Erkenntnis«.

Frank hat den zwielichtigen Begriff des »Normalbewuftseins«
nach 1904 nicht mehr verwendet. Das Verhaltnis des »Normalbe-

20 W. Windelband: Das Heilige (Skizze zur Religionsphilosophie). In: Priludien. Auf-
sitze und Reden zur Einleitung in die Philosophie. Tiibingen und Leipzig 21903, S. 365—
367.

21 W. Windelband: Einleitung in die Philosophie. Tiibingen 1914, S. 254.

2 Ebd., S. 254f.

36

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zeitgendssische Einfliisse

wufStseins« als eines » Werts-an-sich« zum »sozialen GesamtbewufSt-
sein« war bei Windelband doch zu unklar geblieben. Einerseits sollte
das Norm(al)bewuBStsein auf die tatsichlich in einer Gesellschaft
vollzogenen Wertungen irreduzibel sein, doch wurde andererseits
seine geschichtliche Vermittlung von Windelband anerkannt. Kants
These, daf$ vom »Ding-an-sich« kein Sein ausgesagt werden konne,
fithrte in der neukantianischen Wertlehre dazu, von den Werten an-
zunehmen, daf3 ihnen kein Sein zukomme, sondern nur eine Gel-
tung. Wie Frank bald darauf in seiner Sozialphilosophie feststellte,
konnte sie die Frage, worin die verpflichtende Idealitit der Norm,
d.h. ihre Geltung griindet, nicht zufriedenstellend beantworten. Es
war nur zu naheliegend, daf3 das »Erleben«, auf das Windelband re-
kurrierte, um zu erklidren, wie die Normen erkannt wiirden, auf
einen psychischen Vorgang zuriickfiel.

Der Einfluf$ Kants und Fichtes auf die ersten Formen von Franks
Philosophieren liegt auf der Hand. Doch erstaunt es, daf8 Frank bei
der strikten Gegeniiberstellung von Sein und Leben sich an den frii-
hen Fassungen von Fichtes »Wissenschaftslehre« orientiert; daf3
Fichte nach 1801 einen Wandel vollzogen und das Sein als Leben
begriffen hat, hat im Aufsatz »Kritischer Idealismus« kaum Spuren
hinterlassen. Erst in »Der Gegenstand des Wissens« und in Franks
Schriften zur Religionsphilosophie begegnen wir der zentralen Ein-
sicht des spéten Fichte, dafd Sein und Leben eins sind.

Zu den Gedanken aus Franks frithem Aufsatz, die in das Profil
seines spiteren Werkes eingegangen sind, gehort die unvergleichli-
che Bedeutung der individuellen menschlichen Person und, mit ihr
verbunden, das »ganzheitliche Wissen« des Wirklichen, das im »Er-
leben« gewonnen wird. Dabei nimmt der Begriff der Ganzheitlich-
keit eine fiir das Denken in RufSland charakteristische Forderung auf.
Wo das Ganze als »geistiges Leben« verstanden wird, ist Einformig-
keit ausgeschlossen. Die Universalienproblematik wird bereits hier
im Sinne der realistischen Losung des universale in re entschieden.
Frank wird sein Denken spéter nicht mehr als »kritischen Idealis-
mus« bezeichnen, sondern als »Ideal-Realismus«; aber auch damit
folgt er einem von Fichte verwendeten Terminus.?

2 Fichte kennzeichnet seine Philosophie als »kritischen Idealismus, den man auch einen
Real-Idealismus oder einen Ideal-Realismus nennen konnte«. J. G. Fichte: »Grundlage
der gesamten Wissenschaftslehre« [1794], in: Gesamtausgabe Werke Bd. 2, Stuttgart
1965, S. 412 (Samtl. Werke, hg. von J. H. Fichte, 1. Abt. 1. Band, Leipzig, S. 281).

37

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Mit Franks Aufsatz von 1904 war bereits die Frage des Gesamt-
werks gestellt: Wie ist die wechselseitige Beziehung zwischen dem
Individuum und dem »Ganzen« beschaffen? Das »Ganze« kann das
Individuelle iiberwiltigen, wie Frank bei Spinoza, Hegel und Scho-
penhauer beobachtete. Bei ihnen ist das »Ganze« ein »Universum
oder System der Wirklichkeit, welches an Umfang und Bedeutung
die zu ihr gehorenden individuellen Teile unendlich iibersteigt«
(S. 262). Wie mit dem »Ganzen« das »Personprinzip«, ohne aufgeldst
zu werden, vereint sein kann, war fiir Frank zu Beginn seines Denk-
weges noch offen. Mit dem Begriff »Gottmenschentum« war zu-
nichst eine Arbeitshypothese aufgestellt, die dazu aufforderte, diese
Einheit immer besser zu verstehen. Dafs dem Menschen kraft seines
Wesens der Auftrag gestellt ist, sie auch in seinem personlichen Le-
bensbereich zu realisieren, erkannte Frank an Goethe.

4. ). W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit

Bis zum Ende seines Schaffens hat Frank Goethes Weltauffassung
und Lebensgestaltung als Quelle der Inspiration und als Vorbild ge-
schitzt. Das Ideal des »kritischen Idealismus«, »das Ganze als System
des BewufStseins oder ganzheitliches geistiges Leben zu versteheng,
sah er durch Goethes nicht nachlassendes Streben nach »Bereiche-
rung, Erweiterung und Veredelung der Person« verwirklicht. Goe-
thes Bemiihen, aus seinem Leben ein »harmonisches, kiinstlerisch-
gelungenes und vollendetes Ganzes« zu machen, schlof die Tatigkeit
fiir Staat und Gesellschaft ein (Frank zitiert Goethes Ausspruch
deutsch: »das Leben — ein Kunstwerk«). Die ganzheitliche Sicht des
Lebens, betonte Frank, umfaf3t das eigene innere ebenso wie das ge-
sellschaftliche Leben.

In seinem Aufsatz iiber W. Sterns Werk »Person und Sache« aus
dem Jahre 1908 (s.u.) formulierte Frank die Aufgabe, »eine ganzheit-
liche philosophische Synthese zu schaffen, in der Sein und Wert,
Natur und Kultur, Kosmisches und Menschliches wieder versshnt
sind«. Goethe nannte er dabei als den, der diese Synthese mit er-
staunlicher Geistestiefe und freier Geistesweite vorbildlich in Angriff
genommen habe.

Frank wird in jener Zeit Goethes dichterisches Werk gekannt ha-
ben. 1908 lernte er Goethes wissenschaftliches und religionsphiloso-
phisches Schrifttum kennen. In seiner Biographie Struwes bezeichne-

38

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit

te er diese Begegnung als »wichtigstes Ereignis« seines geistigen Le-
bens der Folgezeit. Sie hat, schrieb Frank »auf meine philosophische
und geistige Entwicklung einen bestimmenden Einfluf$ ausgeiibt«. In
seiner »positiven Bewertung« von Goethes Gedanken und in der
»Achtung vor den Grundmotiven seiner Lebensauffassung« wufSte
er sich mit Struwe geistig verbunden. Struwe war es auch, der Frank
veranlaf3te, ein eigenes Werk iiber Goethes Weltanschauung zu ver-
fassen.?* Es erschien 1910 in Russkaja mysl’ unter dem Titel Goethes
Erkenntnislehre und befafste sich mit Goethes Einstellung zur Natur.
In ihm sind wesentliche Elemente von Franks eigener philosophi-
schen Methode zu erkennen. Einen Anstof3, sich eingehender mit
Goethe als Denker zu beschiftigen wird auch W. Windelbands Auf-
satz »Aus Goethes Philosophie« gegeben haben, den Frank in der
2. Auflage der »Priludien« von 1903 gelesen hatte.

Frank hebt bei Goethe das »stille, bessere Wissen« hervor, in dem
die Wahrheit »lebendig, konkret« gegeben ist und das sich vom be-
grifflichen Wissen wesentlich unterscheidet. Fiir Goethe ist, schreibt
Frank, »das unvermittelte Bewuf3tsein der Realitit das urspriingliche
erkenntnistheoretische Faktum, dem jede Theorie sich beugen mufs«.
»Die wahre Erkenntnis ist immer eine Offenbarung, welche freilich
niemandem zwingend auferlegt ist, sondern zugleich mit ihrem hoch-
sten Licht notwendig die Seele erhellt und wesentlich sich vom aus-
druckslosen, blinkenden Licht solcher Gedanken unterscheidet, die
von der menschlichen Willkiir geschaffen sind«. Die mit dieser Offen-
barung verbundene Evidenz fordert »logisch keinerlei Beweis im
strengen Sinn des Wortes, d. h. sie bedarf keiner Ableitung aus irgend-
einem hoheren oder einsichtigeren Urteil«. »Begriindung« kann hier
nur darin bestehen, die gegebene Tatsache zur Selbstevidenz zu fiih-
ren, die Beziiglichkeit von innerem und duflerem Sein, von Bewufst-
sein und duflerer Realitit zu erhellen. »Alles weitere Bemiihen, zu
sbegriinden<—in didaktischer Hinsicht gewifs sehr wichtig —, reduziert
sich auf kritische Erlduterung und Widerlegung sich einstellender
Miflverstinde und Zweideutigkeiten der Schulterminologie, welche
die genannte Selbstevidenz der Realitdt nur verdunkeln«.?

Frank war von Goethes ganzheitlichem Denken beeindruckt. In
seiner Abhandlung Natur und Kultur zitiert er russisch aus Goethes
Erlduterungen zu dem aphoristischen Aufsatz sDie Natur<: »Auch

2 S, L. Frank: Biografija P. B. Struve, New York 1956, S. 93f.
25 S, L. Frank: Gnoseologija Géte, in: Zivoe znanie, Berlin 1923, S. 25-70, hier S. 36f.

39

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

das Unnatiirlichste ist Natur. Wer sie nicht allenthalben sieht, sieht
sie nirgendwo recht. [...] Man gehorcht ihren Gesetzen, auch wenn
man ihnen widerstrebt, man wirkt mit ihr, auch wenn man gegen sie
wirken will«.26 Was Goethe von der Natur sagte, fand, wie Frank an
mehreren anderen Stellen ausgefiihrt hat, auch in Hinblick auf die
Kultur seine Bestitigung.

Die Wahl des Wortes »Nepostizimoe« (»Das Unergriindliche«)
als Titelwort seiner Religionsphilosophie legt die Vermutung nahe,
daB auch zu ihm Goethe angeregt hat (ungeachtet der Ubereinstim-
mung mit dem Begriff inattingibile aus der Philosophie des Nikolaus
von Kues). Goethe hatte in seinen »Maximen und Reflexionen« ge-
schrieben, die »wahre Symbolik« sei es, »wo das Besondere das All-
gemeinere reprisentiert, nicht als Traum oder Schatten, sondern als
lebendig-augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen« (Goe-
the: »Maximen und Reflexionen« 314). Frank iibersetzte Goethes
Wort Das Unerforschliche mit Nepostizimoe. Zu Eckermann be-
merkte Goethe iiber die Natur (15. Juli 1831): »Thre Geheimnisse
sind von einer unergriindlichen Tiefe; aber es ist uns Menschen er-
laubt und gegeben, immer weitere Blicke hineinzutun. Und gerade
daf sie am Ende doch unergriindlich bleibt, hat fiir uns einen ewigen
Reiz, immer wieder zu ihr heranzugehen und immer wieder neue
Einblicke und neue Entdeckungen zu versuchen«. Schon die deutsche
Erstfassung der Religionsphilosophie Franks trug das Wort »Das Un-
ergriindliche« als Titel.

Die Anerkennung, die Frank Goethes Welt- und Naturerfah-
rung entgegenbrachte, war nicht auf eine voriibergehende Phase be-
schriankt (vgl. die Namensregister in der Werkausgabe). In seiner
Anthropologie stellte Frank der Verengung des Erfahrungsbegriffs
durch den Englischen Empirismus die Erkenntnis Goethes gegen-
iber, daf3 es »in den tiefsten Tiefen des Seins« Beziehungen gebe,
die »man als >ewige Tatsachen des Seins< bezeichnen konnte«. In sei-
ner »vollig eigenstindigen Theorie des Wissens« sei Goethe zu der
Einsicht gelangt, daf3 die Erkenntnis ihr letztes Ziel erst erreicht habe,
»wenn sie zur Feststellung gewisser »>Urphidnomene« gelangt und de-
miitig bekennen muf3, dafi sie nicht iiber diese Feststellung hinaus-
gehen kann; alle Versuche einer weiteren >Erklarungs, d. h. rationalen
Erfassung bleiben vergeblich und gegenstandslos«.?

. L. Frank: Priroda i kul’tura. In: Logos. Moskau 1910, S. 74.
. L. Frank: Die Realitdt und der Mensch, Freiburg 2004. S. 230, FufSnote.

6
7

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

Goethe war fiir Frank nicht nur anregend durch seine philoso-
phisch-methodischen Einsichten. Auch noch in seiner geistlichen
Schrift Mit uns ist Gott, geschrieben in den Schreckensjahren des
Zweiten Weltkriegs, in der Frank dem Leser »die Erfahrung der Im-
manenz Gottes in der menschlichen Seele« vermitteln will, nimmt er
mehrmals auf Goethe Bezug (so aus »Tasso«: »Und wenn der Mensch
in seiner Qual verstummt, / Gab mir ein Gott zu sagen, wie ich lei-
de«). Wie hoch Frank den Denker Goethe schitzte, wird schlieSlich
daran erkennbar, daf3 er seine Anthropologie und damit sein philo-
sophisches Lebenswerk mit Versen aus den Zahmen Xenien ab-
schlof3: »Und alles Dringen, alles Ringen / Ist ewige Ruh’ in Gott
dem Herrn«.2

Es wird Frank nicht verborgen geblieben sein, dafs Goethe kaum
als christlicher Dichter im engeren Sinn gelten kann. Dessen unge-
achtet bezeugte »der grofle Heide« (H. Heine) in Franks Augen in
eindrucksvoller Weise Elemente eines religiosen Humanismus, die
auch fiir die christliche Existenz unverzichtbar sind.

5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

Nachhaltigen Einfluf$ auf Frank tibte das dreibandige Werk »Person
und Sache« des Breslauer Psychologen und Philosophen Wilhelm
(William) Stern aus, das dieser 1906 verdffentlicht hatte. Frank
schrieb iiber dieses Buch in Russkaja mysl’ einen umfangreichen
und zustimmenden Bericht.?? Er hatte Sterns Titel iibernommen
und als Untertitel hinzugefiigt: »Philosophische Begriindung des Vi-
talismus«. Das Interesse, das Frank dem »kritischen Personalismus«
Sterns entgegenbrachte, war durch die Ich-Philosophie Fichtes vor-
bereitet. Doch ist mit Stern iiber die Bewuf3tseinsphilosophie hinaus
ein Schritt auf eine personalistische Ontologie hin getan.

Sterns Personalismus bestitigte eine Einsicht, die Frank schon
im »Kritischen Idealismus« ausgesprochen hatte. Die Person ist das
Muster eines »einigen Ganzen« [edinoe celoe]. In der Person tritt uns

2 Ebd., S.395. Johann Wolfgang von Goethe: Zahme Xenien, VI. Von Frank in deut-
scher Sprache zitiert.
2 S, L. Frank: Li¢nost’ i ves¢ (filosofskoe obosnovanie vitaliszma). In: Russkaja mysl’
1908, No. 11, S. 50-81; dann in: Frank, S. L.: Filosofija i zizn’. Etjudy i nabroski po
filosofii kultury. St.Petersburg 1910, S. 164-217 (Zitate S. 174; 186; 200; 201 vgl. 194,
179£,; 185; 215; 217).

41

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

das »Ratsel der Einheit des Vielgestaltigen« gegeniiber; es ist ein
Ritsel, weil diese Einheit oder Synthesis mehr ist als die Summe der
sie bildenden Teile und sich so der Forderung des analytischen Ver-
standes widersetzt, sie restlos in ihre Bestandteile auseinanderzuneh-
men.

Zu verstehen, wie eine Synthesis des Mannigfaltigen moglich
ist, ist solange unmdglich, als die synthetisierende Kraft — sei sie
Lebenskraft, Seele oder Gott genannt — wie ein Ingenieur gedacht
wird, der dem Vielen gegeniibersteht und es von auflen her ordnet.
Stern hatte die verbliiffende Folgerung gezogen, dafl dort, wo in
einem Komplex eine reale, wirkende Einheit anzutreffen ist, das Per-
sonprinzip wirksam sei. Dieses besagt nach Stern im wesentlichen
nur schopferische Selbsterhaltung. »Alles, was wirksam existiertx,
so referiert Frank, »ist Person, denn nur im sich selbst erhaltenden
komplizierten Ganzen kann man echte Einheit finden, welche das
notwendige Merkmal substantiellen Seins ist«. Die Selbsterhaltung,
die wir iberall in der Natur finden, kann ohne das Moment des
Schopferischen und der Spontaneitit nicht gedacht werden. Es wiire
deshalb willkiirlich, das Schopferische auf einen Punkt einzuschrin-
ken: sei es auf den Weltanfang oder auf Gott. Der Glaube an einen
von auflen auf sein Geschopf wirkenden Schopfer, wire ein »naiver
Personalismus«. Wir miissen vielmehr jedes Wirken in der Welt als
eine zielgerichtete d. h. personale »Selbsttitigkeit« betrachten. »Wir
miissen das Schopferische als immanente Eigenschaft der Natur an-
nehmenc.

Frank ist durch Stern ein neuer Aspekt des Erkenntnisproblems
bewuf$t geworden, der ihn einen wichtigen Schritt auf den gesuchten
Einheitspunkt hin gehen laft. Auch das erkennende Bewuf3tsein ist
ein Seiendes; es gehort in diesem Sinne zur »Welt«. Die »Einheit«
darf nicht als »transzendentales BewufStsein« hypostasiert werden.
Die »Beziehungen« und »Gesetze« sind vielmehr in den Realitdten.
Das bedeutet: »In jedem Seienden ist die synthetische Einheit des
Vielen zu sehenc.

Frank hat Sterns Werk ganz aufSerordentlich gelobt: Es vermit-
telt die Einsicht, daf3 das Leben »fiir das abstrakte Denken prinzipiell
unergriindlich ist [principial’'no nepostizimym]«. Diese Einsicht ist
fiir Frank »von gewaltigem philosophischem Wert«. Stern gelang es,
den »Zwiespalt zwischen der Naturwelt und der Kulturwelt, zwi-
schen der Sphire blinder, lebens- und seelenloser Naturgesetzlich-
keit, die den Makrokosmos umfafit, und der Sphire der Vernunft,

42

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Programm des »religidsen Humanismus«

der Zwecke und Werte, die den menschlichen Mikrokosmos bildet«, —
von Auflen- und Innenperspektive — zu tiberbriicken. Frank selber
entnimmt der Lektiire Sterns die Aufgabe, den Personalismus »lo-
gisch und erkenntnistheoretisch« zu begriinden. Verbunden ist damit
die Aufgabe, in einer ganzheitlichen Synthese »Sein und Wert, Na-
tur und Kultur, Kosmisches und Menschliches« zu versohnen. Frank
hat die Arbeiten Sterns auch weiter verfolgt; in seinem Buch iiber
Die Seele des Menschen (1917) nimmt er anerkennend auf diesen
»scharfsinnigen Psychologen« Bezug.

6. Das Programm des »religiosen Humanismus«

1909 veroffentlichte eine Gruppe russischer Intellektueller unter
dem Titel Wegzeichen (russisch Vechi) eine schonungslose Kritik
der geistigen Haltlosigkeit der fithrenden russischen Kulturtrager.
Diese Kulturanalyse gehort zu den bedeutendsten Publikationen aus
jener scheinbar friedlichen Zeit vor dem grofSen Zivilisationsbruch,
der mit dem Ersten Weltkrieg und den darauf folgenden Revolutio-
nen offenbar wurde. Die meisten Charakterisierungen, die in diesem
Sammelband vorgenommen wurden, konnten mit nur wenigen An-
derungen fiir die gesamte sich fortschrittlich diinkende kulturelle
Elite in Europa zu Beginn des 20. Jahrhunderts Geltung beanspru-
chen. Vorausgreifend wurden in ihnen mit geradezu frappierender
Hellsichtigkeit die geistigen Entwicklungen der folgenden Jahrzehn-
te skizziert. Frank war der jiingste unter den sieben Verfassern, die
den Zeitgenossen warnend den Spiegel vorhielten. Er nannte seinen
Beitrag »Die Ethik des Nihilismus — Zur Charakterisierung der mo-
ralischen Weltanschauung der russischen Intelligenzia«. Diese Intel-
ligenzia gefiel sich in Bekenntnissen zu Gerechtigkeit und Fort-
schritt, zu Harmonie und Emanzipation. Aber diese Bekenntnisse
waren, wie Frank anmerkte, grundlos und beliebig. »Weshalb soll
das >Ich< sich dem >Duc opfern?« — die Intelligenzia vermochte diese
bohrende Frage Max Stirners nicht zu beantworten, ja sie liefs sie gar
nicht erst an sich heran, weil sie einer prinzipiellen Auseinanderset-
zung dariiber, wie die hehren Forderungen nach Gerechtigkeit und
Altruismus philosophisch zu begriinden seien, aus dem Wege ging.*

%0 Max Stirners Werk Der Einzige und sein Eigentum, war im Oktober 1844 erschienen
und 1893 bei Reclam in Leipzig erneut verdffentlicht. Frank, der Stirner dreimal na-

43

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Frank schlof3 seinen Beitrag: »Wenn wir in einem Aphorismus ange-
ben diirfen, worin die Wende bestehen muf3, dann schliefSen wir un-
sere kritischen Uberlegungen mit einem positiven Vorschlag. Wir
miissen vom unproduktiven, kulturfeindlichen nihilistischen Mora-
lismus zu einem schopferischen, die Kultur aufbauenden religiosen
Humanismus gelangen«.3!

Franks These, daf8 nur ein begriindeter religioser Humanismus
den weiteren Zerfall der russische Gesellschaft aufhalten konne, war
nicht unwidersprochen geblieben. Frank verteidigte seine Auffassung
in einem Beitrag in Russkaja mysl’ unter dem Titel »Kultur und
Religion« gegen die Kritik des Publizisten S. V. Lurje.?2 Religidser
Humanismus, schrieb Frank, bedeutet »die Verbindung von Religio-
sitdt mit geistiger Weite und Freiheit«. Wieder war es Goethe, der fiir
Frank in dieser Frage vorbildlich wurde. Mit seinem unvollendeten
(360 Zeilen umfassenden) Gedicht »Die Geheimnisse« aus dem Jahre
1784 habe er dem religiosen Humanismus das poetische Symbol ge-
geben, mit dem er zeigte, »daf3 alle verschiedenen Religionen ihre
hochste Bliite insofern erreichen als sie sich der Heiligkeit der
>Menschlichkeit« [...] anndhern und sogar mit ihr verschmelzen, und,
sobald sie von diesem Geist durchdrungen sind, keiner weiteren du-
eren Fiihrung [...] bediirfen«.

Goethe ist fiir Frank gleichsam der Gewihrsmann dafiir, dafs die
Verbindung von »Religiositdt mit geistiger Weite und Freiheit« tat-
sichlich als Inbegriff der Humanitit anzusehen ist. Frank erwihnt
noch ein weiteres Kennzeichen des religiosen Humanismus, das, wie
er sagt, gleichfalls Goethe nahekommt: Es ist »die Verbindung des
religiosen Gefiithls mit dem kulturellen Schaffen der Menschheit,

mentlich erwihnt, hat dessen Werk aufmerksam gelesen. In die Charakterisierung des
»Nihilismus« und der Prinzipienlosigkeit der russischen Intelligenzija fliefen Merkma-
le ein, mit denen Stirner den Nihilismus des »Einzigen« beschreibt, der die entfremden-
de Abhingigkeit von allen Idealen und Geboten iiberwunden hat. Die Frage, die Frank
als Frage Stirners formuliert, findet sich in dieser Fassung nicht bei Stirner. Stirner sucht
nicht nach einer sittlichen Begriindung des Altruismus; denn jedes sittliche Gebot wiir-
de die Freiheit des Menschen einschrinken und ihn zum unfreien »Diener« machen.
Daf Stirner in RufSland Aufmerksamkeit gefunden hat, beweist auch die Bemerkung
Kistjakowskis in den »Vechi« zum »Stirnertumc.

31§, L. Frank: Etika nigilizma. In: S. L. Frank: So¢inenija. Moskau 1990. S. 77-110. Vgl.
Wegzeichen. Zur Krise der russischen Intelligenz. Eingeleitet und aus dem Russischen
iibersetzt von Karl Schlogel. Frankfurt am Main 1990.

32 S, L. Frank: Kul'tura i religija (Po povodu stat’i o »Vechach« S. V. Lur’e), in: Russkaja
mysl’ VII, 1909. In: Russkoe mirovoszzrenie, Sankt Petersburg 1996. (Zitate: S. 568 und
564).

44

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Programm des »religidsen Humanismus«

anders gesagt, die unauflosbare Verbindung des Glaubens an die
Gottheit mit dem Glauben an die Menschheit.

Frank will mit dem »religiosen Humanismus« den »Zwiespalt
zwischen >Weltlichem« und >Gottlichem«« {iberwinden; er sieht die-
sen Humanismus zusammengefaf3t in der »Idee des Gottmenschen-
tums, befreit lediglich vom dogmatischen Rahmen und von groben
eschatologischen Erwartungen«. In dieser Idee kommt der »Glaube«
zum Ausdruck, »daf3 der historische kulturschopferische Prozefs eine
Verwirklichung objektiver Werte ist — die Verkorperung des gott-
lichen Prinzips im menschlichen Leben, die Enthiillung der hochsten
absoluten Potenzen des empirischen irdischen Seins«. Ohne Aner-
kennung des Absoluten ist Humanismus nicht denkbar. »Alles Rela-
tive ist uns nur auf der Basis oder dem Hintergrund des Absoluten als
dessen Teil und konkrete Verkérperung gegeben; alles Begrenzte und
Endliche besteht nur, indem es in das Unbegrenzte und Unendliche
eingeht«. Das gilt zumal fiir die Schaffung von Kulturgiitern, denn
sie »ist ohne eine vereinigende Idee, ohne den Glauben an absolute
Werte, welche dieses Tun rechtfertigen und begriinden, unméglich«.
Freilich muf§ niemand an absolute Werte glauben. Wer jedoch Ziele
verwirklichen will, die {iber den gegenwirtigen Tag hinausreichen,
der kann nicht umhin, »theoretisch und praktisch eine tiberindividu-
elle Motivation anzuerkennen und, folglich, die sie begriindenden
absoluten Werte«. Diese Werte sind eine Instanz, die der selbstherr-
lichen Willkiir Schranken setzt. Die Anerkennung des Absoluten
schlief3t die »Bereitschaft zum Selbstopfer« ein, — die aber hier gerade
hochster Ausdruck personaler Autonomie ist, wie Frank, auf Kant
verweisend, sagt. Sie ist »ein Akt freier Liebe und Glaubens, der freie
Anschluf8 der Person an die Hierarchie des universalen Geistes, jene
sselige Lust¢, von der Goethe spricht, als der Durst alles Lebendigen
durch >Flammentod« wiedergeboren zu werden, ohne die der Mensch
nur ein triiber Gast / Auf der dunklen Erde« ist«.3® Frank schrieb
diese in die Zukunft weisenden Sitze drei Jahre bevor er orthodoxer
Christ wurde.

33 Frank zitiert (S. 565) Goethes Gedicht »Selige Sehnsucht«. Dieses Gedicht trug in der
ersten Fassung die Uberschrift »Selbstopfer und Vollendung«. In »Das Unergriindliche«
zitiert Frank nochmals aus diesem Gedicht. Aus dem Gedicht »Die Geheimnisse« zitiert
er die Verse »Von der Gewalt, die alle Wesen bindet, befreit der Mensch sich, der sich
iiberwindet«. W. Windelband hatte in seinem Aufsatz »Aus Goethes Philosophie« die
Bedeutung unterstrichen, welche die Selbstiiberwindung bis hin zur Selbstentsagung
fiir Goethe hatte.

45

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg
7. Religiositit und »pantheistische Liebe«

In seinem Essay iiber Goethes Erkenntnislehre hatte Frank anerken-
nend angemerkt, daf3 Goethe eine »pantheistische Geistesrichtung
[auszeichne], in der sich das stolze, kithne Bewuf3tsein der Teilhabe
des individuellen menschlichen Geistes an der Gottheit mit der wahr-
haft religiosen Demut gegeniiber der hochsten, unverletzlichen
Wahrheit der géttlichen All-Einheit verbindet«.

Dem philosophischen Werk Franks ist von Kritikern vorgewor-
fen worden, es »neige« zum Pantheismus. Die Frage, ob dieser Vor-
wurf gerechtfertigt ist, soll spiter erortert werden. Was der junge
Frank unter »pantheistischer« Geisteshaltung versteht, geht sehr an-
schaulich aus einem kleinen Aufsatz jener Jahre hervor.

Die 22jihrige Natalja Sergejewna Klimowa, Mitglied der Partei
der Sozialrevolutionire, hatte 1906 an einem Attentat auf den Mini-
sterprasidenten Stolypin teilgenommen und war daraufhin zum To-
de verurteilt worden. In der Erwartung der Hinrichtung verfafte sie
einen Brief, der zwei Jahre spiter veroffentlicht wurde. Frank schrieb
zu ihm im selben Jahr einen Artikel mit der Uberschrift »Die Bewil-
tigung einer Tragodie«.?® Klimowa war wie fast alle ihre Freunde
iiberzeugte Materialistin. Sie schrieb: »Sobald ich aus Mangel an
Sauerstoff ersticke und das Herz aufhort zu funktionieren, wird mein
Ich als bestimmte Individualitit mit seiner Vergangenheit und Ge-
genwart fiir immer verschwinden«. »Ich denke oft dariiber nach, war-
um ich mich so ruhig gegeniiber dem Tod verhalte, so daf3 ich ihn
iiberhaupt nicht als Problem empfinde ... Meine Gedanken iiber den
Tod reichen nicht iiber das Gefiihl hinaus, daf ich den Strick an mei-
nem Halse spiiren werde, daf3 die Kehle zusammengeschniirt, dafs ich
rote und schwarze Kreise vor den Augen sehe. Das ist gewifs unange-
nehm. Aber etwas Schreckliches ist es nicht«.

Ein anderes Gefiihl erfiillte sie und tiberwand die Angst: »das
Gefiihl einer alles absorbierenden besonderen inneren Freiheit«. Die-
ses Gefiihl, schrieb sie, ist mit noch einem intensiveren Gefiihl ver-
bunden. Es ist ein Gefiihl, »das den Verstand veranlaf3te, mit frohem
Interesse und Liebe mit allem umzugehen, was da war: dem weiflen
Schnee zuzulidcheln, dem Friihling und den Schneegldckchen, dem
3 S, L. Frank: Gnoseologija Géte, in: Russkaja mysl’ 1910. Wiederversffentlicht in: Z
ivoe znanie, Berlin 1923, S. 70.

% S. L. Frank: Preodolenie tragedii, in: Slovo 1908, Nr. 750. In: Russkoe mirovozzrenie,
S. 569-574 (Zitat S. 573).

46

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religiositit und »pantheistische Liebe«

Garten, der brennenden Sonne, dem Hochwasser am Fluf3, dem Knir-
schen der Skier in der mondhellen Nacht ... Dieses Gefiihl ist es, das
jeder Bewegung, auch der einfachsten, einen besonderen Reiz, einen
besonderen Sinn verleiht. Das ist — Lebensfreude! « »Diese Lebens-
freude«, heif3t es weiter, ist »auch das Gefiihl voller Harmonie zwi-
schen den duferen Lebensbedingungen und meiner inneren kleinen
Welt mit meinem Ich, mit seinem Streben und Wollen, mit seinem
Begriff von Wahrheit, Recht und Gerechtigkeit«.

Sie beschrieb noch ein weiteres jetzt angesichts der bevorstehen-
den Hinrichtung in ihr aufsteigendes Empfinden: »Das ist eine gren-
zenlose, alles durchdringende Liebe (genauer vielleicht eine fiir alles
aufmerksame Zirtlichkeit). [...] Was auch immer ich denke, was
auch immer ich betrachte, alles sehe ich durch ihr Prisma«. » Wif3t
ihr, was es heifit, in einem solchen Augenblick die grofle Einheit der
ganzen Welt zu fithlen? Die ganz feine und schéne Verbindung zwi-
schen [...] dem weit entfernten Gestirn und hier diesem mikroskopi-
schen Staubkdrnchen auf der Tischplatte, zwischen den grofiten Ge-
nies der Menschheit und dem ersten Keim im System irgendeines
Wurms, zwischen mir und der kleinen weif3en, feinen Struktur und
Schonheit einer Schneeflocke, dem Strahl der Friihlingssonne, dem
Wachsen des Grases, [...] oder der Psyche irgendeines Pjotr oder
Iwan, der am anderen Ende der Welt lebt?«

Frank deutete in seinem Kommentar das Selbstgefiihl der jun-
gen Frau, das in ihr den inneren Sinn und die Harmonie des Welt-
Seins aufleuchten liefi, als »religioses Bewuf$tsein« und nannte es
»Weltliebe« und »pantheistische Liebe«. Hier steht ein Mensch vor
uns, schrieb Frank, der, wie Schleiermacher es von Spinoza gesagt
hatte, wahrhaft »von Gott erfiillt ist«. »Er erfihrt Gott, ohne ihn
beim Namen zu nennen. Und mit dieser Kraft verjagt und vernichtet
er ruhig und unaufgeregt jede Tragik«.

Was Frank hier bewundernd »pantheistisches« Gefiihl nannte,
hatte er selber in seiner Jugend intensiv erlebt.3” Unter dem Eindruck
existentieller Bedrohung durch die nationalsozialistischen Macht-
haber in Deutschland hatte er riickblickend auf seine eigene geistige

3 Das Todesurteil an der jungen Frau wurde nicht vollstreckt; sie wurde zu Zwangs-
arbeit begnadigt, konnte flichen und sich ins Ausland absetzen. Alexander Solschenizyn
schildert ihr Schicksal in seinem Buch Das Kalb und die Eiche im Kapitel Die Unsicht-
baren.

37 S. L. Frank: Predsmertnoe, in: S. L. Frank: Russkoe mirovozzrenie, St. Petersburg
1996, S. 53.

47

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Entwicklung seine Erinnerungen festgehalten. Bereits im Gymna-
sium, schrieb er, habe er durch Kuno Fischer Spinoza kennengelernt
und dessen »Ethik« auch selbst gelesen. Lange Zeit sei es Spinoza
gewesen, der sein philosophisches Denken bestimmte. Was ihn be-
eindruckte, war der auf Gott gerichtete »amor intellectualis«, der
»kontemplative Pantheismus« und das »mystische Gefiihl gottlicher
All-Einheit«. »Ich habe darin schon friih etwas gefiihlt, das dem tief-
sten Wesen meiner Personlichkeit entsprach«, berichtet Frank, und er
erwihnt, daf3 er schon als Kind beim Blick in den Himmel »dieses
pantheistische Gefiihl« erlebte. Es fiigte sich »zwanglos in das nor-
male religiose Bewuf3tsein ein, indem es sich mit dem Gebet zum
personlichen Gott verband«. »Diese Synthese gewann damals ohne
Nachdenken in mir Gestalt; sehr viel spdter wurde sie zur Grundlage
meines Lebensdaseins«.

Diese jugendliche »Synthesex, in der die Erfahrung »des gesam-
ten Seins als Einheit« mit dem Gebet zum »personlichen Gott« ver-
eint ist, hat mit einem Pantheismus im philosophischen Sinn nichts
zu tun. Ebensowenig enthilt Franks Stellungnahme zum Brief aus
dem Gefingnis eine Bejahung des Pantheismus. Daf Frank sich der
Problematik des philosophischen Pantheismus frith bewuf$t war,
zeigt sein Aufsatz zu Spinoza von 1912; auf ihn ist noch einzugehen.

8. Der Optimismus der Vernunft

Lost sich die Spannung von Vernunft und Glauben im »ganzheitli-
chen Wissen« auf? In einem Artikel mit dem Titel »Wissen und
Glaube« (1908) hatte Frank zu Berdjaews Unterscheidung von »gro-
Ber« und »kleiner« Vernunft Stellung genommen.*® Die »grofle«
Vernunft sei der christliche Glaube, hatte Berdjaew behauptet, ihm
gegeniiber konne die Ratio nur als »kleine« Vernunft gelten. Frank
wies diese Abwertung der Ratio und die Moglichkeit einer »doppel-
ten Wahrheit« oder »zweifachen Vernunft« scharf zuriick. Falls die
Ratio bzw. die Wissenschaft tatsichlich zum Unglauben fiihren soll-
te, miiflten wir das anerkennen, entgegnete er. Aber die Lage sei so

38 S, L. Frank: Znanie i vera. In: Slovo, 1908, Nr. 579. Jetzt: Russkoje mirovozzrenie,
St. Petersburg 1996, S. 580f. — Auch spiter noch hat Berdjaew Franks Zorn provoziert,
weil er die wahre Philosophie nur als Kunst verstanden wissen wollte und sie der Ra-
tionalitdt entgegenstellte: S. L. Frank: Dusa Celoveka. In: Real’nost i ¢elovek. Moskau
1997, S. 12.

48

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

tragisch ja gar nicht! Man konne sehr wohl »ein Wissen finden, das
den Glauben nicht vernichtet, und einen Glauben, der dem Wissen
nicht widerspricht«! Die Versohnung des Wissens mit dem Glauben
wire erreicht, wenn das Wissen »Horizonte fiir neue Hoffnungen
eroffnet« und der Glaube »durch das Wissen bestarkt und besttigt
wird«. Frank ist zuversichtlich, daf3 die geistige Entwicklung hierzu
gelangen wird. Berdjaews Auffassung sei dagegen noch eine der Ver-
nunft feindlich gesonnene »Romantik«. Diese Romantik aber ist
krank, »gesund ist das Klassische, sagt Frank mit Goethe. Beispiel-
haft ist fiir Frank die »antike Harmonie des Geistes«, in welcher der
Kosmos nicht als ein sinnleeres physikalisches System aufgefaf3t
wurde. Weder »die Lebensfremdheit des Positivismus« noch »die ner-
vise Ekstatik der Romantik« ist das, was Frank befriedigt. Er sucht
die »gesunde Lebendigkeit [zdorovaja Ziznedejatel'nost’], die auf
einem ruhig durchdachten, hellen Glauben beruht«. Dieser »Glaube«
ist freilich kein explizit religioser, geschweige denn christlich-ortho-
doxer Offenbarungsglaube. Die von Frank hier anvisierte ratio fide
illustrata ist die Vernunft, die sich selbst auf das Absolute verwiesen
sieht und in ihm das Licht erkennt, das sie zur Wahrheitserkenntnis
befihigt. [hre »gesunde Lebendigkeit« griindet in der Uberzeugung,
dafs sie, wo sie sich sittlich gefordert erfihrt, in sich das Absolute zu
beriihren und so praktisch zu wissen vermag.

9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F.
Schleiermacher

Bei Fichte hatte Frank lernen konnen, daf3 das nicht objektivierbare
Absolute doch »erlebt« werden kann, weil es selber »Leben« ist, an
dem der Mensch als Person schon immer wesentlich teilhat. Fichte
hatte das »Erleben« des Absoluten ein »Sehen« oder » Anschauenc
genannt. Das war eine Weise der Erfahrung, die sich radikal von
sinnlicher Erfahrung unterschied. Frank wufSte aber auch, wie viel-
deutig der Lebensbegriff ist. Die zeitgenossischen Philosophen Dil-
they, Nietzsche, Bergson sprachen in einer Weise vom »Leben, in
der dieser Begriff nicht mehr geeignet war, Synonym des gottlich
Absoluten zu sein. Frank sah es als seine Aufgabe an, die Begriffe
»erleben« und »erfahren« weiter zu klaren. Dazu bot sich die kriti-
sche Auseinandersetzung mit der Religionsphilosophie von William
James und mit der Erkenntnistheorie des Pragmatismus an. Die An-

49

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

regung dafiir, sich mit James und dem Pragmatismus auseinander-
zusetzen, wird von Simmel stammen. Dieser hatte schon 1895 »das
Verhiltnis von Wahrheit und Niitzlichkeit in grundsitzlich dersel-
ben Weise« beschrieben, »wie der Pragmatismus«.? 1908 war James’
Pragmatism auf deutsch erschienen; auch auf dem III. Internationa-
len Kongref3 fiir Philosophie in Heidelberg im September 1908 stand
der Pragmatismus auf der Tagesordnung. Frank verdffentlichte 1910
zwei Abhandlungen zu diesen Themen, die bereits die Grundlage
seiner eigenen Religionsphilosophie erkennen lassen.*

James hatte mit seinem Buch The Varieties of Religious Experi-
ence (1902) den Erfahrungsbegriff ins Zentrum der religionsphiloso-
phischen Diskussion gestellt. Frank begriifite James” Werk, das gera-
de ins Russische iibersetzt war, als »epochemachend« und verglich es
in dieser Hinsicht mit Ch. Darwins Entstehung der Arten. James ha-
be auf ein Bediirfnis der Zeit reagiert; sein Werk sei ein befreiendes
Werk, unabhingig davon, welche wissenschaftliche Bedeutung man
ihm im einzelnen zuerkenne.

Der »radikale Empirismus«, den James in diesem Zusammen-
hang entwickelt hatte, fand Franks besonderes Interesse. Die Gewif3-
heit, daf3 das unmittelbar Erfahrene auch real sei, werde nicht erst
durch einen besonderen Urteilsakt gewonnen, der zum Phinomen
hinzutrete. Vielmehr, so zeige James, sei die Realitit des Erfahrenen
durch die Erfahrung selbst bezeugt. Der »radikale Empirismus« ver-
zichte deshalb zu Recht darauf, das in der religiosen Erfahrung Ge-
gebene, theoretisch begriinden zu wollen, weil er erkenne, daf3 die
Erfahrung eine eigene Evidenz besitzt und als solche keines Beweises
von etwas anderem her bedarf.#!

Die Anerkennung, die Frank dem James'schen Werk zollte,
schlof3 kritische Vorbehalte gegeniiber der Erkliarung des religiosen

3 Willfried Gefiner: Der Schatz im Acker. Georg Simmels Philosophie der Kultur. Wei-
lerswist (Velbriick) 2003, S. 61.

4 S, L. Frank: Filosofija religii V. DZemsa. In: Russkaja Mysl’, 1910, Nr. 2, 155-164.
S. L. Frank: Pragmatizm kak filosofskoe uenie. Ebd., 1910, Nr. 5, 90-120.

41 James schreibt: »Es ist, als giibe es im menschlichen Bewuf3tsein ein Empfinden von
Realitit, ein Gefiihl von objektiver Gegenwart, von >da ist etwas< — eine Wahrnehmung,
die tiefer und allgemeiner reicht als irgendeiner der besonderen >Sinne, deren die gén-
gige Psychologie das urspriingliche Entdecken realer Existenz zuspricht«. Dieses »Rea-
litatsgefiihl« dhnelt »mehr einer Sinneswahrnehmung als einer Verstandesleistung im
eigentlichen Sinne«. W. James: Die Vielfalt religioser Erfahrung, Frankfurt 1997, S. 89
und 96.

50

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

Phianomens durch James nicht aus. Es waren vor allem drei Einwin-
de, die Frank geltend machte:

1. Sofern James den Wert des religiosen Glaubens davon be-
stimmt sein lasse, welchen Beitrag er zur »Befriedigung der mensch-
lichen Bediirfnisse« leiste, verkenne er die Eigenart des Glaubens. Die
Religion mit ihrem Nutzen fiir das Leben rechtfertigen wollen, »hie-
Be die Religion negieren und sie aus einem hohen befriedigenden
Besitz zu einem Dienstinstrument zu machen«. Fiir den religiésen
Menschen bestimmt die Religion den Rang der Lebensbediirfnisse,
nicht aber hiangt der Wert der Religion von ihrer praktischen Lebens-
dienlichkeit ab.

2. Wenn James meine, in der religiésen Erfahrung gelange, was
zuvor im Unterbewuften gegeben sei, in das helle Bewuftsein, so
kénne das eine gerechtfertigte Vermutung iiber den Ursprung der
Erfahrung sein, sage aber nichts tiber ihren Wahrheitsgehalt aus.

3. James sehe im Begriff der »objektiven und allgemein-ver-
bindlichen Wirklichkeit« nur eine »wissenschaftliche Abstraktion«
von instrumenteller Bedeutung. Kritisch fragt Frank daraufhin nach
dem Kriterium fiir die von James propagierte »allgemeingiiltige Be-
arbeitung der Vielfalt der religiosen Intuitionenc.

Anerkennend stellt Frank fest, dafy James mit dem Begriff des
»radikalen Empirismus« dem philosophischen Denken eine frucht-
bare Aufgabe gestellt habe. Es bleibe aber noch die Frage zu beant-
worten, wie die erfahrene Wirklichkeit zur gewufSten Wirklichkeit
wird und welcher Art dieses Wissen ist. Ist in ihm die Wirklichkeit
unmittelbar gegeben oder handelt es sich bei ihm um eine » Abstrak-
tion«? Die Antwort, die Frank hier gab, lautete: In der religiésen
Erfahrung zeigt sich die Realitit des religivsen »Gegenstandes« in
threm Gegebensein. Diese Selbstevidenz des Gegebenen fordert die
»Anerkennung der Intuition als Basis des Erfahrungswissens«.

Franks erginzender Aufsatz zur »Erkenntnislehre des Pragma-
tismus« ist eine kenntnisreiche und stringente Kritik an dessen
Wahrheits- und Wirklichkeitsauffassung (W. James, Ch. Dewey, Ch.
Peirce, F. C. S. Schiller).2 Mit der Auffassung, »daf3 der Gegenstand
der Erkenntnis aufSerhalb der Erkenntnis nicht existiert, daf3 er dem
menschlichen Denken nicht >gegebens, sondern aufgegeben< und daf3
die Erkenntnis keine Erklarung, sondern ein kreatives Schaffen der

# Vgl. S. L. Frank: Pragmatizm kak gnoseologi¢eskoe ucenie, 1910. In: Zivoe znanie,
Berlin 1923. S. 119-166.

51

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Realitit sei«, vollende der Pragmatismus den von Kant ausgehenden
Subjektivismus »in streng psychologischem und naturalistischem
Sinng, schreibt Frank.*

Zustimmung verdiene freilich die Absicht, »das abstrakte Wis-
sen und den Begriff der theoretischen Wahrheit auf etwas Tieferes
und Urspriinglicheres zuriickzufiihren, das man [...] als Wissen-Le-
ben im Gegensatz zu Wissen-Theorie bezeichnen koénnte«. Doch die
Weise, in der diese Intention durchgefiihrt wird, ist logisch inkon-
sistent. Indem sie, »den Sinn des Wissens« theoretisch zu erkldren
beansprucht und damit »einigen Begriffen eine sich selbst geniigende
innere Bedeutung und den aus ihnen gebildeten Urteilen selbstevi-
dente Wahrheiten zuschreibt«, widerspricht sie ihren eigenen extrem
nominalistischen Pramissen. Ebenso ist der psychologistische Natu-
ralismus, auf den der Pragmatismus notwendig hinausliuft, innerlich
widerspriichlich, weil er, wie jeder Naturalismus, den Fehler begeht,
»das Urspriingliche aus dem Abgeleiteten zu erschlielen«. Denn er
setzt die selbstevidente Wahrheit jener realen Bedingungen voraus,
von denen seiner Theorie zufolge, der Sinn und die Wahrheitskrite-
rien der Urteile, zumal jener iiber die psychologische Natur des Men-
schen und seiner Beziehungen zur Auflenwelt, abhingen.

Franks Kritik impliziert bereits das spitere Seinsverstindnis, das
den Subjektivismus grundsitzlich hinter sich lafit und doch fern von
einer Vergegenstiandlichung des Seins ist. Seine eigene Lehre vom
»Gegenstand des Wissens«, an der er zu dieser Zeit zu arbeiten be-
gann, ist auch eine Stellungnahme zum Erkenntnis- und Wissens-
ideal des Pragmatismus.

Wichtiger noch als die Auseinandersetzung mit dem Pragmatis-
mus wurde fiir Franks eigene Religionsphilosophie das Werk Fried-
rich Daniel Schleiermachers. Das Ergebnis seiner Beschaftigung mit
ihm hat Frank in einer ausfiihrlichen Abhandlung 1911 zusammen-
gefaflt. Schleiermachers »Reden tiber die Religion« hat er auflerdem
ins Russische iibersetzt und mit einer Einleitung herausgegeben. Ich
referiere hier nur die Rezeption von Schleiermachs Begriff des »Ge-
fithls«, da er fur das religionsphilosophische Werk Franks von beson-
derer Bedeutung sein wird.*

»In genialer Intuition« habe Schleiermacher mit diesem Begriff

# Ebd., S. 150; S. 159f.

4 Ebd., S. 165.

4 G, L. Frank: Li¢nost’ i mirovozzrenie Fr.glejermachera. In: Zivoe znanie, Berlin 1923,
S.99 und 97.

52

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

den Weg gebahnt, das »emotionale Wissen« ernst zu nehmen, oder,
wie Franz Brentano es ausdriickte, die »emotionale Evidenz«. Freilich
konne dieser Begriff, der bei Schleiermacher das Medium des religis-
sen Lebens bezeichnet, Mif3verstindnisse nahelegen; besonders gelte
das fiir das »Gefiihl der schlechthinnigen Abhingigkeit« (eine For-
mulierung, die Frank als »ungliicklich« bezeichnet, die {ibrigens in
den Reden, wie er feststellt, nicht erwidhnt wird). Schleiermachers
Schwanken zwischen dem Einfluf$ Kants und des friihen Fichte einer-
seits und dem Denken in den Kategorien des Objektiven bei Spinoza,
Schelling und Hegel andererseits spiegele sich gerade bei der Ver-
wendung des Gefiihlsbegriffs.

Doch Schleiermacher wolle mit dem Begriff des »Gefiihls«, so
interpretierte ihn Frank, die Religion nicht einer subjektiven Sphare
zuordnen. Was er mit »Gefiihl« bezeichnet, reiche vielmehr iiber den
Gegensatz des Subjektiven und Objektiven hinaus. Richtig verstan-
den meine »Gefiihl« bei Schleiermacher keinen besonderen Bereich
des Psychischen, sondern »die tiefste Wurzel des ganzen Bewuf3t-
seins tiberhaupt«. Schleiermacher wolle mit dem »Gefiihl« die »Wur-
zel« des Wissens, die der Unterscheidung des theoretischen Erken-
nens und des praktischen Tuns noch vorausliegt, anzeigen. Der Sinn
dieses Begriffs liege darin, diese Sphire als Leben zu bestimmen, als
Bewuftsein, das nicht von der Fiille des Erlebens zu trennen ist und
das als solches tiber die auf sich beschriankten Bereiche von Theorie
und Praxis sich erhebt und ihre Einheit bildet. »Weder das Wissen
noch das Handeln konnen an sich das Ganze des Lebens ausmachen;
sie setzen einander und folglich auch ihre urspriingliche Einheit vor-
aus, d.h. ihre Verbindung mit dem inneren Leben, die im Gefiihl
gegeben ist«. »In diesem Prinzip ist das dufSere Bild des Gegenstandes
noch mit dem inneren Leben des Subjekts zusammengeschlossen.
Hier ist jeder Akt des Lebens in seiner allgemeinsten und urspriing-
lichsten Form eine Einheit des >Seins fiir sich< und des >Seins im gan-
zens, von SelbstbewufStsein und Wahrnehmung«. Erst in der Refle-
xion wird »die dufSere Vorstellung vom inneren Leben des Gefiihls«
unterschieden.

Eine interessante Parallele zu dieser Schluffolgerung Franks
finden wir bei Wilhelm Dilthey, der in seiner Breslauer Ausarbei-
tung, von Schleiermacher angeregt, die Einheit, von der Frank
spricht, mit dem »Satz der Phanomenalitit« ausgesagt hatte: Was
als »Tatsache des BewufStseins« gegeben ist, kann nicht weiter auf-
gelost, sondern nur als »letzter Befund« aufgezeigt werden. Es ist nur

53

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

einem »Innewerden« zuginglich, das im Erleben geschieht und je-
dem »Vorstellen« vorausliegt, schreibt Dilthey.*

Frank brachte diese vor der Unterscheidung von Denken und
Gegenstand liegende Einheit, Schleiermacher interpretierend, so
zum Ausdruck: »In der Religion interessiert nicht das vom erkennen-
den und fithlenden Subjekt abstrahierte Objekt, sondern die unauf-
lésliche Verbindung des einen und anderen im Erleben«. Folglich ist
die religiose Wahrheit »nicht so sehr ein Wissen vom Objekt, als
vielmehr eine Identitat mit ihm, das Erleben einer ganzheitlich sub-
jektiv-objektiven Wahrheit«. Anders als die wissenschaftliche Wahr-
heit, die eine intellektuelle Reproduktion des Objekts ist, ist die reli-
giose Wahrheit »Leben im Objekt, lebendiges Zusammenfliefen mit
ihm«.¥

Nicht nur Schleiermachers Einsicht, daf3 es eine vom Denken
allein nicht zu erreichende Wahrheit gebe, sollte Frank zu weiteren
erkenntnistheoretischen Uberlegungen anregen, auch Begriffe wie
»Universum« und »Unendliches«, die in Schleiermachers Phinome-
nologie der religiosen Erfahrung eine Rolle spielen, werden in Franks
entfalteter Ontologie der All-Einheit ihre volle Bedeutung gewin-
nen.* Zweifellos hat die Beschaftigung mit dem Pragmatismus und
mit Schleiermacher Frank veranlafst, dem Begriff der Erfahrung be-
sondere Aufmerksamkeit zu schenken.

10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

Im selben Jahr, in dem Frank seinen Essay tiber Goethes Erkenntnis-
lehre versffentlichte (1910), erschien in der Zeitschrift »Logos« auch
sein Aufsatz »Natur und Kultur«.* Er war im wesentlichen eine
Stellungnahme zur Diskussion, die im Anschluf$ an Heinrich Rik-
kerts Buch »Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft« (1. Auflage
1899) gefiihrt wurde. Franks Uberlegungen bringen eindrucksvoll
seinen »Ideal-Realismus« zum Ausdruck, in dem »Geist« und
»Welt« unvermischt eine Einheit bilden. Wie sehr Goethe hierzu bei-

'

¢ Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Leipzig u. Berlin 1922 ff., Bd. XIX, S. 66.
47 G, L. Frank: Li¢nost’ i mirovozzrenie Fr.‘élejermachera. In: Zivoe znanie, S. 104.

# Vgl. Friedrich Daniel Schleiermacher: Uber die Religion. Reden an die Gebildeten
unter ihren Verichtern. Berlin 1799, S. 56, vgl. auch 128f. »Religion ist Sinn und Ge-
schmack fiirs Unendliche« S. 53.

4§ L. Frank: Priroda i kultura, In: Logos, 1910, S. 50-89.

54

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

getragen hatte, macht er mit einem Zitat in deutscher Sprache aus
einem Brief Goethes sichtbar, in dem dieser sich kritisch iiber Jacobi
geduflert hatte: »Wem es nicht zu Kopfe will, daf8 Geist und Materie,
Seele und Korper, Gedanken und Ausdehnung [...] die notwendigen
Doppelingredienzen des Universums waren, sind und sein werden,
die beide gleiche Rechte fiir sich fordern und deswegen beide zusam-
men wohl als Stellvertreter Gottes angesehen werden kénnen; wer
zu dieser Vorstellung sich nicht erheben kann, der hitte das Denken
langst aufgeben ... sollen«.”® »Die Tiefe und der Reichtum von Goe-
thes Weltanschauung ist bisher noch nicht ausgeschopft«, bemerkt
Frank dazu.

Bemerkenswert ist aber auch, daf3 Frank bereits zu diesem frii-
hen Zeitpunkt die Ich-Du-Beziehung (wenngleich noch nicht in der
klaren Form wie in Das Unergriindliche) als den Schliissel zur Seins-
erkenntnis begreift. Hier wird der fortwirkende Einfluf3 des Persona-
lismus von Wilhelm Stern erkennbar. Fin Denken, das nicht zur
Kenntnis nimmt, daf§ die personalen Kategorien der Kultur — Geist,
Freiheit und Zielstrebigkeit — in der objektiven Welt selber enthalten
sind, fihrt in letzter Konsequenz zum Naturalismus. Aber auch der
erkenntnistheoretische Idealismus, stellte Frank kritisch fest, ist au-
Berstande, aufSerhalb des erkennenden Ich »wahre Geistigkeit« zuzu-
lassen, wie sie uns doch im anderen Menschen zweifellos begegnet.
Er ist genotigt, den anderen als blofSes Nicht-Ich und somit inaddquat
zu begreifen.5! Der Neukantianismus ist nicht in der Lage, die schrof-
fe Gegeniiberstellung von Geist und Natur zu iiberwinden, in der die
Realitit kulturlos und die Kultur ohne Realitdt ist.”> Die kritische
Distanz, die Frank zum Neukantianismus gewonnen hat, lafit ihn
jedoch nicht iibersehen, daf3 schon im Schelling-Hegelschen und im
Kant-Fichteschen Idealismus Anregungen enthalten sind, »die Dua-
litdt von Natur und Kultur zu iiberwinden«. In diesem frithen Auf-
satz wird wieder das zugleich intellektuelle und moralische Anliegen
deutlich, das Franks gesamtes Arbeiten begleitete: den wahren Kern,
der selbst in extremen Positionen enthalten ist, aufdecken und be-
wahren und so durch Versohnen der Gegensitze zum Fortschritt der
Erkenntnis beitragen.

% Ebd., S. 88. Aus dem Brief Goethes an Karl Ludwig von Knebel, 8. April 1812.
51 Ebd., S. 79.
52 Ebd., S. 81: »die Kulturlosigkeit aller Realitit und die Nicht-Realitit aller Kultur«.

55

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

11. Spinoza und die Zuriickweisung des Monismus und
Pantheismus

Noch deutlicher als im Aufsatz »Natur und Kultur« wird Franks in-
zwischen erreichte eigene philosophische Position in seiner Abhand-
lung Spinozas Lehre iiber die Attribute, die 1912 in der Zeitschrift
Voprosy filosofii erschien. Franks Interesse richtet sich auf die Frage,
wie Spinoza das Eine versteht. Wieder ist es die erkenntnismetaphy-
sische Frage nach den Bedingungen der Erkenntnis, von der Frank
ausgeht. Offensichtlich, so meint er, sucht Spinoza nach einem Wis-
sen, das nicht von seinen Objekten getrennt ist, sondern sie gleich-
sam umgreift und das Subjekt in das Sein selbst eintauchen laf3t. Ver-
glichen mit einer so gewonnenen vollen Erkenntnis wiire ein Wissen,
das sich allein auf Urteile und abstrakte Begriffe stiitzt, ein blofSer
Glaube, weil es nur von auflen auf die Dinge hinweist, sie aber nicht
selber enthalt. »Das Ideal des Erkennens besteht im Erleben der kon-
kreten Fiille der Realitit und nicht im Fixieren ihrer abstrakten Ein-
zelziige«, forderte Frank im Sinne des Prinzips des »lebendigen Wis-
sens«. Dafs auch Spinoza dieses Ideal anerkannte und verfolgte, gehe
eindeutig aus seinem Kurzen Traktat (»Kurzer Traktat von Gott, dem
Menschen und seinem Gliick«) hervor. Doch habe er hier nur ein
Programm vorgelegt, ohne es auszufiihren. Das geschehe erst in sei-
ner Ethik, — wenngleich in einer dem eigenen Anliegen inaddquaten
Form.5* Spinozas Intention sei zwar darauf gerichtet, stellt Frank mit
Verweis auf Trendelenburg fest, die Einseitigkeit sowohl des Natura-
lismus als auch des Idealismus zu tiberwinden und das »urspriing-
liche mystische Empfinden fiir >die Einheit des Geistes mit der ge-
samten Natur« zum Ausdruck zu bringen, doch die Verwirklichung
dieses Projekts scheiterte, weil Spinoza unter dem Einfluf3 des carte-
sischen Rationalismus und des naturalistischen Pantheismus Giorda-
no Brunos eine Terminologie und eine Systemstruktur zur Darstel-
lung seiner Gedanken wihlte, die ihnen nicht angemessen waren.>*
Die Formel Deus sive natura gibt nur sehr unvollkommen die Phi-
losophie des reifen Spinoza wieder, hilt Frank als Ergebnis seines
Spinozastudiums fest. Spinozas Monismus wolle »die Einheit des
Realen mit dem Idealen« in erkenntnistheoretischer Hinsicht lehren

5 S. L. Frank: Utenie Spinozy ob atributach. In: Voprosy filisofii i psichologii, 1912,
Nr. 114, S. 551.
5 Ebd., S. 555.

56

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Spinoza und die Zuriickweisung des Monismus und Pantheismus

und diirfe deshalb nicht mit einem »psychophysischen« Monismus
verwechselt werden.

Besonders zu beachten sind hier Franks Bemerkungen zu Spino-
zas Verstindnis Gottes als der »unendlichen Einheit des Idealen und
Realen«. Dieses Verstindnis laufe auf eine »Uberwindung der logi-
schen Abgrenzung von >BewufStsein< und >Sein< und ihre unmittel-
bare Schau als identischen Urgrund« hinaus und nihere sich einem
mystischen Gottesverstindnis. Spinoza denkt seinen erkenntnistheo-
retischen Monismus mit dem Begriff »Substanz« als erweitertem
Seinsbegriff. Er hat damit gezeigt, daf3 ein erkenntnistheoretischer
Monismus nicht nur als Idealismus denkbar ist, wie im Gefolge Kants
angenommen wird, sondern auch als Realismus, der keineswegs na-
turalistisch konzipiert sein miisse.”

Hatte Frank bereits in diesem Aufsatz die Schwachstellen von
Spinozas Monismus argumentativ aufgedeckt, so war die Stellung-
nahme zum Pantheismus Spinozas anldflich des 300jahrigen Ge-
burtstags des Philosophen 1933 noch entschiedener. Nur darauf soll
hier hingewiesen werden. Spinozas Philosophie kénne man, erklarte
Frank, »methodisch und inhaltlich als Mystik anschauender Erkennt-
nis« charakterisieren. Doch die Ausfithrung dieses Entwurfs durch
Spinoza sei von »grandioser Einseitigkeit«: Was gut und bose bedeu-
tet, wird nicht erkannt; geleugnet wird jegliche »Urspriinglichkeit;
ebensowenig wird die Freiheit des Willens und die individuelle Un-
sterblichkeit anerkannt. Geleugnet wird auch die Personalitit Gottes,
die man freilich nicht grob naturalistisch verstehen diirfe, wie Frank
anmerkt.”s Wieder nennt Frank den rationalistischen Ansatz als
Grund dafiir, daf3 es Spinoza nicht gelinge, das Relative und Partiku-
ldre mit dem Absoluten in Einklang zu bringen. Spinozas Gott »ver-
schlingt erbarmungslos alles Ubrige«. Dagegen betont Frank: »Das
Absolute wird wahrhaft Absolutes nur als Einheit des Absoluten
und des Relativen. Bei Spinoza ist alles in Gott; Gott aber ist nicht
in diesem«. Wo die Gottlichkeit der Welt behauptet wird, fiihrt das
paradoxerweise zur Leugnung ihrer eigenen Realitdt. Das bestimme
auch Spinozas Ethik: Wert hat nur die reine Anschauung des Abso-
luten, die von aller lebendigen Vielfalt und schépferischen Weltent-
wicklung losgelost ist. »Gerade der Pantheismus Spinozas kann die

5 Ebd., S. 559-560.
% S. L. Frank: Osnovaja ideja filosofii Spinozy (Die Grundidee der Philosophie Spino-
zas). In: Put’, Febr. 1933, Nr. 37, S. 64—65. Hervorh. von mir, P. E.

57

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

wahre All-Einheit nicht erreichen«. Infolge seines Rationalismus
muflte Spinoza auch die »wahre Inkarnation« und der »gottmensch-
liche Gott« fremd bleiben.5” Spinoza, so lautete Franks abschliefSen-
des Urteil, blieb dem »naturalistischen Pantheismus« eines Giordano
Bruno verhaftet, obwohl seine Lehre von der einen Substanz eine
Einsicht offenbart, die iiber diesen Naturalismus hinausreicht.

Frank hatte erkannt, daf3 eine rationalistische Erkenntnisauffas-
sung eine letztlich dualistische oder, wie bei Spinoza, eine moni-
stisch-pantheistische Deutung der Beziehung Gottes zur Welt zur
Folge hat und den Begriff des Gottmenschentums zerstort. Im An-
schluf an seine Auseinandersetzung mit Spinoza lernte er das Werk
des Nikolaus von Kues kennen. Seine Arbeit tiber den Gegenstand
des Wissens, die er 1915 veroffentlichte, beweist bereits den nach-
haltigen Einfluf3 dieses Theologen und Philosophen. Bei ihm wird
Frank den tragfihigen Grund finden, auf dem er sein eigenes philoso-
phisches System errichten konnte: Die Idee der Koinzidenz, welche
den Gegensatz des Unendlichen zum Endlichen in metalogischem
»belehrtem Nichtwissen« zu iibersteigen erlaubt. Auf diesem Grund
konnte Frank das »Ganze« als alles umfassende und durchdringende
unvermischte lebendige Einheit des Idealen und Realen verstehen.
Damit fand auch der »religiose Humanismus« die gesuchte philoso-
phische Begriindung.

12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

Nach der Auseinandersetzung mit dem Naturalismus im spinozisti-
schen Monismus und mit der naturalistischen Erkenntnislehre des
Pragmatismus wandte Frank sich in der fiir ihn tiberaus fruchtbaren
Zeit vor dem Ersten Weltkrieg auch der naturalistischen Ethik zu.
Der Aufsatz Das sittliche Ideal und die Wirklichkeit (1913) ist von
herausragender Bedeutung, weil in ihm durch die Begriindung des
Seinsbegriffs der wesentliche Schritt iiber Kant und den Subjektivis-
mus hinaus vollzogen wird. Er war seine Antrittsvorlesung, die er im
Jahr zuvor als »Privatdozent« an der Petersburger Universitat gehal-
ten hatte.

57 Ebd., S. 66.
% S. L. Frank: Neproditannoe ... Stat'i, pis'ma, vospominananija. Moskau 2001. Predis-
lovie, S. 6.

58

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

Das sittliche Ideal (Sittengesetz) kann empirisch weder bewiesen
noch widerlegt werden, erklért Frank ankniipfend an Kant. Es griin-
det in einer »urspriinglichen Evidenz, die man nur haben oder nicht
haben, deren Uberzeugungskraft aber weder positiv noch negativ von
irgendwelchen Uberlegungen abhéngen kann«. Folgt daraus, daf
Sollen und Sein einander absolut entgegengesetzt sind? Windelband
und Rickert, aber auch Lotze, waren dieser Auffassung. Dagegen hat-
te Kant »in der Anerkennung des Dualismus von Sein und Sollen
nicht das Ende, sondern erst den Anfang des ethischen Wissens [ge-
sehen]; er suchte mit seiner Lehre vom »intelligiblen Charakter< und
den >Postulaten der praktischen Vernunft« bestimmte positive Losun-
gen hinsichtlich des Verhiltnisses von Wirklichkeit und Ideal«. Die
Losung aber, die er mit seiner praktischen Philosophie gab, ist, wie
Frank mit Verweis auf Windelband und Solowjow einwandte, nicht
ohne Widerspriiche. Frank will deshalb, ohne sich an der direkten
Auseinandersetzung mit Kant zu beteiligen, »versuchen, diese Frage
selbstindig zu entwickeln«.>

Mit Kant ist zu sagen: Wo der menschliche Wille sich des Sit-
tengesetzes bewufSt wird und das Gesollte sich zu eigen macht, ge-
winnt er eine neue Qualitit: Er wird zum sittlichen Willen. In einem
unteilbaren Akt ist er dann sowohl Untertan des sittlichen Ideals als
auch zugleich sein Gesetzgeber. Hier gibt es also, folgert Frank, »kei-
ne duflere Wechselbeziehung zwischen zwei selbstandigen Momen-
ten, [...] sondern die einzige, einheitliche Realitit des idealen oder
sittlichen Willens«.© Anders als der von einem Ideal bestimmte em-
pirische Wille ist der sittliche Wille »die Realitit des Ideals selbst, der
Punkt in dem Sollen und Sein in eins verschmolzen sind«. Dieser
ideal bestimmte Wille kann nur »als iiberempirischer und unbedingt
allgemeiner Wille« gedacht werden, »obwohl er konkret in der em-
pirischen Welt nur in Verbindung mit dem individuellen Willen
eines einzelnen Menschen auftritt«. Die realistische Auffassung,
daf3 das Universale immer im Einzelnen zu finden ist, sieht Frank
auch hier bestitigt. Hegels Wort, daf8 im sittlichen Willen »das Sol-
len ebensosehr Sein« ist, wird von Frank iibernommen, aber in dem
Sinn verstanden, daf} das sittliche Ideal, das »mit der idealen Realitit

59 S, L. Frank: Nravstvennyj ideal i dejstvitel'nost’ in: Russkaja mysl’ 1913. Zivoe zna-
nie, Berlin 1923. S. 169-197. S. 176 und 179.
€ Ebd., S. 182.

59

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

eines universalen Willens gleichgesetzt« ist, nicht zum »Volksgeist«
oder »objektiven Geist« wird, wie Hegel meinte.

Frank geht es um die »Autonomie« des sittlichen Bewuf3tseins
(in der Kant den »Grund der Wiirde der menschlichen und jeder ver-
niinftigen Natur« gesehen hatte). Um von Autonomie reden zu kon-
nen, muf$ die empirische Person den unbedingten Willen, dem sie
sich unterordnet, »in sich selbst vorfinden«. Dieser Wille aber ist
nicht mit ihr identisch; er ist universal, »umfafSt sie und geht unend-
lich tber sie hinaus«; er 13t damit jede Unterscheidung zwischen
den Individuen hinter sich. Frank hat hier einen duferst wichtigen
Schritt zur Erkenntnis des iibersinnlichen Seins vollzogen. Im sittlich
bestimmten Willen erkennt er eine Realitit, die »iiberempirischen
Charakter besitzt, eine reine Idee ist«.6! Der sittlich bestimmte Wille
»steht an der Schwelle zweier Welten, der idealen und der empirisch-
realen, und verbindet beide miteinander«. Der sittliche Wille, der
darauf gerichtet ist, das Ideale im Empirischen zu verwirklichen, ist
selber »etwas ganz Reales«, freilich véllig anders als die empirische
Realitit.

Ist hier tatsdchlich das Ideale mit dem Empirisch-Realen eins
geworden, dann folgt unabweisbar, daf8 die geschlossene Naturkausa-
litdt »ganz real durch das Eindringen eines nicht empirischen, idealen
Faktors verletzt wird. Das sittliche Ideal ist in all seiner Idealitdt eine
ganz reale Kraft im irdischen, empirischen Leben«.%2 Die Befiirch-
tung, mit der Annahme eines in die Determinationskette der Natur
einwirkenden Ideals wiirde das Prinzip der Willkiir eingefiihrt, ist
grundlos. Denn die natiirliche GesetzmifSigkeit wird nicht durch eine
andere empirischen Erscheinung durchbrochen, sondern durch die
»Realitdt des sittlichen Willens«.

Seit Kant gilt es als unumstoSliche Wahrheit, daf3 der »Sternen-
himmel iiber mir« und damit alles, was zur korperlichen Welt gehort,
»in keiner Weise durch das ihm entgegengesetzte >moralische Gesetz
in mir< bestimmt ist«. Frank vertritt dagegen einen »realen Zusam-
menhang« zwischen beiden Bereichen und findet ihn im »unmittel-
baren Bewuf3tsein unserer Motivation durch den sittlichen Willen«.
Da der tiberempirische sittliche Wille seiner Natur nach universal ist,

1 Ebd., S. 185.

6 Ebd., S. 188. — Kant nennt die » Achtung fiirs Gesetz« und dieses selbst eine »Triebfe-
der« zum sittlichen Handeln. Insofern schreibt auch Kant dem apriorischen sittlichen
Ideal eine reale Kraft zu.

60

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

muf$ sein Vorhandensein prinzipiell bei allen Menschen anerkannt
werden, ja, dartiber hinaus, da der Mensch Teil der Natur ist, auch
im ganzen organischen und sogar im kosmischen Leben, d. h. in allem
Sein. Selbstverstindlich ist diese Anwesenheit des Idealen in der ge-
genstandlichen Natur immer beschriankt, verglichen mit der Fiille,
mit der es als solches im Menschen bewuf3t wird.s

Das Ethos der Weltgestaltung hat damit eine neue Grundlage
gewonnen. Die Forderung, die irdischen Verhiltnisse, die gegen-
stindlichen Beziehungen eingeschlossen, im Namen der Gerechtig-
keit zu verandern, richtet sich nicht an eine der Sittlichkeit »fremde
Seinssphire, sondern [verlangt] nur eine Vertiefung und Bereiche-
rung jener idealen Krifte, die auch schon vor dieser Forderung in
der Wirklichkeit enthalten sind«. Sittlich motivierte Weltgestaltung
ist darum in ihrem Wesen ein Erwecken der idealen Krifte in der
Welt selber. Wer so dem Sittengesetz gemifs handelt, bringt »das
lebendige Wirken des Seins selbst, gleichsam eine geistige Entele-
chie«, zum Ausdruck, welche die Gestalten des Lebens »von innen
formt und sich unterordnet«.¢* Fiir den sittlichen Menschen ist die
Wirklichkeit deshalb »nicht nur Objekt trockener Kalkulation«; ihn
muf3 ein Gefiihl beseelen, »welches das Ideal nicht nur als abstrakte
Forderung empfindet, sondern auch als machtige reale Kraft des per-
sonalen und des kollektiven Seins«.¢

Frank leitet aus diesem Befund schliefSlich noch eine bemerkens-
werte Einschitzung des Gewissensurteils ab. Weil jede sittliche Uber-
zeugung immer mit bedingten Elementen durchsetzt ist und nicht
absolut sein kann, ist jeder Mensch gerade kraft seines Gewissens
verpflichtet, sein sittliches Urteil, so sehr er auch von dessen Recht-
mafligkeit iiberzeugt sein mag, »mit dem ganzen System des sitt-
lichen Seins in Einklang zu bringen und in der eigenen sittlichen
Person nur eine der Erscheinungsformen des allgemeinen sittlichen
Geistes zu sehen«.6

Der philosophisch bedeutsame Schritt ist getan: Im Sein selbst
liegt der Ursprung »lebendiger sittlicher Macht«, aus der auch das je
eigene sittliche Streben sich speist. Die Einsicht, daf$ der ideale Wert
des Guten eine reale Kraft ist, bestimmt Franks Denken bis an das
Lebensende.
6 Vgl. ebd., S. 191.
¢ Ebd., S. 192.

& Ebd., S. 196.
¢ Ebd., S. 194-195.

61

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

Die philosophischen Fragen der vorangehenden Jahre haben
eine gewisse Antwort erhalten. Was Frank bei fritherer Gelegenheit
»Weltliebe« oder sogar »pantheistische Liebe« genannt hatte, ist
durch die Immanenz — nicht die Auflésung — des Unbedingten im
Bedingten philosophisch gerechtfertigt. Zugleich ist der Heiligkeit
des Personprinzips, um deren Begriindung sein Denken seit Anfang
kreiste, mit dem Aufweis der sittlichen Autonomie ein festes Fun-
dament gegeben. Kants Ausgang vom Subjekt ist beibehalten, den-
noch ist der Subjektivismus durch den Schritt auf die Ontologie der
All-Einheit hin iiberwunden. Der platonische Gedanke der »Teilha-
be«, aber auch Motive der Moralauffassung Hegels und der Natur-
rechtslehre sind fruchtbar gemacht.

62

hittps://dol.org/10.5771/8783485860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. /de/a Acce



https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Humanistischer Individualismus
	2. Philosophie ist Lebensverstehen
	3. Zeitgenössische Einflüsse
	4. J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit
	5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns
	6. Das Programm des »religiösen Humanismus«
	7. Religiosität und »pantheistische Liebe
	8. Der Optimismus der Vernunft
	9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher
	10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen
	11. Spinoza und die Zurückweisung des Monismus und Pantheismus
	12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

