
II. Die geistige Entwicklung bis zum Ersten
Weltkrieg

Simon Franks Sohn Viktor schrieb in seinem Nachruf: Der Vater
»war in der russischen geistigen Tradition fest verwurzelt, zugleich
aber war er ein überzeugter Westler, in vielem der europäischen und
insbesondere der deutschen Kultur verbunden. Marx hatte seinen
Intellekt geweckt, Nietzsche sein geistiges Leben; Goethe aber hatte
ihm geholfen, sich seiner philosophischen Grundintuition bewußt zu
werden. Und nicht zufällig hat er einen deutschen Denker als seinen
einzigen Lehrer in der Philosophie bezeichnet – den Philosophen und
Theologen Nikolaus von Kues«.1 Marxist oder Nietzscheaner ist
Frank freilich nie in dem Sinne gewesen, daß er die Weltanschauung
dieser Denker sich zu eigen gemacht hätte; sie haben lediglich den
ersten Fragehorizont des jungen Mannes mitgestaltet. Ungleich prä-
gender wurde der Einfluß jener Philosophen, die Frank in dem darauf
folgenden Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg kennenlernte.

Die Fragen »Was ist der Mensch? Welchen Sinn hat sein Le-
ben?«, die Frank als typisch für das Philosophieren in Rußland nann-
te2, sind auch die Fragen, die von Anfang an sein eigenes Denken
leiteten; auch für Frank schlossen sie die Frage nach dem Sinn des
gesellschaftlichen Lebens ein. Es lag nahe, daß er zuerst bei der in
jenen Jahren in Deutschland vorherrschenden Philosophie eine Ant-
wort suchte: bei der Philosophie Kants und Fichtes in ihrer neukan-
tianischen Fassung. Sie lehrte ihn, daß die Wirklichkeit ein Ganzes
ist, dessen Mitte das menschliche Bewußtsein bildet.

In diesem Abschnitt sollen die Aufsätze herangezogen werden,
die Frank bis 1913 verfaßt hat und die über seine tastenden Versuche

21

1 V. S. Frank: Semen Ljudvigovič Frank, 1877–1950. In: Sbornik Pamjati Semena Ljud-
vigoviča Franka. Pod.red. V. Zen’kovskogo. München 1954, S. 3. Ich verdanke die Mit-
teilung, daß der Verfasser dieses Beitrags der Sohn Viktor ist, Peter Scorer, London.
2 Vgl. S. L. Frank: Die russische Weltanschauung. (Berlin-)Charlottenburg 1926. S. 31 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auskunft geben, dieses Ganze zu begreifen. Der Begriff »Kultur«
kennzeichnet eine wichtige Etappe auf diesem Weg.

1. Humanistischer Individualismus

1905 hatte Frank einen Aufsatz Grundrisse einer Kulturphilosophie
mit den Zwischentiteln Was ist Kultur? und Kultur und Person in der
Zeitschrift »Polarstern« gemeinsam mit P. B. Struwe veröffentlicht.3

Im nächsten Jahr folgte ein Aufsatz Religion und Kultur anläßlich
eines Buches von D. S. Mereshkowski gleichfalls im »Polarstern«.4

1909 ein Aufsatz Kultur und Religion in »Russisches Denken«.5 Wei-
ter erschien 1910 die Abhandlung Natur und Kultur in »Logos«6 und
schließlich im selben Jahr der Band Philosophie und Leben mit 18
(teilweise schon früher verfaßten) Aufsätzen und dem erklärenden
Untertitel Studien und Skizzen zur Kulturphilosophie.7

Wichtige Begriffe und Themen, die Franks Denken insgesamt
kennzeichnen werden, begegnen bereits im Aufsatz Grundrisse einer
Kulturphilosphie aus dem Jahr 1905. Es soll genügen, diese hier her-
auszustellen. Franks Interesse am kulturellen Zusammenhang, in
den jedes Individuum gestellt ist, ist phänomenologisch, nicht sozio-
logisch orientiert. Die Kultur ist als ein das menschliche Leben um-
fassendes Ganzes erkannt, aus dem auch, wer einzelne ihrer Erschei-
nungen bekämpft, nicht ausscheiden kann. Zum kulturellen Schaffen
angeregt wird der Mensch durch Ideale und Werte – an erster Stelle
durch die Werte des Wahren, des Guten, des Schönen, des Heiligen.
Im geistigen Leben, das die Kultur ausmacht, wächst das »göttliche
Wesen« des Menschen mit seinen irdischen Werten zu einer Einheit
zusammen. Schrittweise wird so das absolute Ideal in die Kultur »in-
karniert«. Denn im menschlichen Bewußtsein »kreuzt« sich die

22

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

3 S. L. Frank: Očerki filosofii kul’tury. Čto takoe kul’tura? Kul’tura i ličnost’. Poljarnaja
zvezda, Dezember 1905, Nr. 2 und Nr. 3 (gemeinsam mit P. B. Struwe). In: Nepročitan-
noe … Stat’i, pis’ma, vospominanija. Moskau 2001, S. 37–62.
4 S. L. Frank: Religija i kul’tura, in »Poljarnaja zvezda«, 1906, Nr. 12. In: Russkoje mi-
rovozzrenie, St. Petersburg 1996, S. 529–535.
5 Kul’tura i religija, in »Russkaja Mysl’«, 1909, VII. In: Russkoje mirovozzrenie, St.Pe-
tersburg 1996, S. 554–569.
6 S. L. Frank: Priroda i kul’tura. In: Logos, 1910, S. 50–89.
7 S. L. Frank: Filosofija i žizn’. Etjudy i nabroski po filosofii kul’tury. St. Petersburg
1910.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Welt des Ideals« mit der »Welt des Wirklichen«. Das kulturelle Le-
ben ist von den dinglichen zivilisatorischen Errungenschaften zu
unterscheiden, wenngleich es von ihnen auch nicht getrennt ist.
Jedenfalls bedarf es keiner Rechtfertigung durch irgendwelche Nütz-
lichkeit.

Bereits in diesem frühen Aufsatz kennzeichnet Frank die Rolle
des Menschen als des Schöpfers und Vermittlers aller Kulturerschei-
nungen – auch der Religion – mit dem Begriff »Gottmenschentum«.
Dem Kulturbegriff liegt darum das »Gottmenschentum« zugrunde.
Vergäße der Mensch, daß er selber das »höchste Prinzip« schafft, und
würde er es daraufhin (wie es im religiösen Leben »häufig« geschehe)
als etwas objektiv Gegebenes verehren, würde er sich selbst ver-
leugnen.

Die Idee des »Gottmenschentums« ist in dieser Schrift eng mit
der des »Humanismus« verbunden; dessen Kern besteht im »Glau-
ben an absolute Werte vereint mit dem Glauben an die Menschheit
und ihre schöpferische Aufgabe auf Erden«. Um diese Aufgabe erfül-
len zu können, ist Freiheit die unabdingbare Voraussetzung. Die
Aussagen über das Gottmenschentum und den Humanismus sind
für Frank Wesensaussagen, die für jeden Menschen gelten und des-
halb weitreichende Konsequenzen für das gesellschaftliche Leben ha-
ben: Jeder Mensch ist eine »physisch-psychische Erscheinung des
höchsten transzendenten Prinzips – jenes Geistes, der für uns das
Heilige ist«; er ist damit von unendlichem und deshalb gleichem
Wert und hat das Recht auf unbedingte Achtung. Er kann darum
niemals Mittel für andere sein oder für irgendwelche außerhalb sei-
ner liegende Ziele.

Gewalt gegen andere Menschen anzuwenden, heißt es bereits
1905, kann unter bestimmten Bedingungen geboten sein (etwa zur
Verteidigung); doch auch dann bleibt sie sittlich verwerflich. Mit dem
Problem, daß sittliche Forderungen in einer komplexen Situation
einander widersprechen können, wird Frank bis in die Zeit des Zwei-
ten Weltkriegs ringen. Der Mensch ist einer »ewigen Tragöde« aus-
gesetzt und kann nur versuchen, einen »ethisch vertretbaren Kom-
promiß zwischen einander widersprechenden Pflichten« zu finden.
Eine »prinzipielle Lösung des Dilemmas« ist unter den Existenz-
bedingungen der faktisch gegebenen Welt nicht möglich.

Frank faßt seine Auffassung mit dem Begriff »humanistischer
Individualismus« zusammen und bezeichnet sie als »ganzheitliche
und innerlich stimmige kultur-philosophische Weltanschauung«.

23

Humanistischer Individualismus

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Am Auffälligsten ist in diesem Zusammenhang die Verwendung des
Begriffs »Gottmenschentum«, der an W. Solowjows »Vorlesungen«
erinnert, aber noch keineswegs die volle Bedeutung hat, die ihm bei
Solowjow und in Franks eigenen späteren Werken zukommt. Frank
gebraucht ihn als Chiffre für den Kreuzungspunkt des Absoluten und
des Konkret-Beschränkten im Menschen. Wie die Einheit des Gött-
lichen und des Menschlichen und innerhalb dieser Einheit das Gött-
liche zu verstehen ist, in welchem Sinne also der Mensch eine »Er-
scheinung« des »Heiligen« ist, andererseits aber doch diese Idee,
einschließlich der Idee Gottes, »zu schaffen« imstande ist, bleibt,
ebenso wie der Begriff »Transzendenz«, noch ungeklärt. Offensicht-
lich ist jedoch, daß für Frank das Göttliche oder Heilige dem Men-
schen nicht als etwas objektiv Eigenes gegenübersteht. Es ist in die
»Kultur«, die als Lebensganzes eine dynamische geistige Einheit ist,
eingeschlossen.

Franks Interesse an der Kulturphilosophie erscheint von seinem
Berliner Lehrer G. Simmel inspiriert. Mit ihm stimmt er in der Wer-
tung der Kultur als überindividuelles Gebilde, dessen Erscheinungen
unabhängig vom Dafürhalten der Individuen Geltung besitzen, über-
ein. Eine evolutionistische Deutung der Kultur, wie sie bei Simmel
anzutreffen war, findet sich jedoch bei Frank nicht. Mit dem Begriff
des »Gottmenschentums« geht er über die neukantianische Kultur-
philosophie zumindest insofern hinaus als mit ihm die Frage nach
einem idealen Seinsgrund der Kulturerscheinungen angedeutet ist.
Zu berücksichtigen ist, daß der hier zusammengefaßte Aufsatz nicht
als philosophischer Essay, sondern als Programmschrift für eine po-
litische Zeitschrift verfaßt wurde.

2. Philosophie ist Lebensverstehen

Von welchem philosophischen Hintergrund ausgehend Frank seine
Skizze des »humanistischen Individualismus« entworfen hat, zeigt
der umfangreiche Aufsatz »Kritischer Idealismus«, den er kurz zu-
vor, im Dezember 1904, veröffentlicht hatte.8 Die bekenntnishafte
Anerkennung, die der 27jährige Verfasser der Philosophie Kants
und Fichtes entgegenbringt, entspricht dem Charakter einer Jugend-
schrift; dennoch ist der Aufsatz durchaus kein schülerhafter Abriß

24

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

8 S. L. Frank: O kritičeskom idealizme, in: Mir Božij, Nr. 12, 1904, S. 224–264.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Kant-Fichteschen Idealismus. Auch wenn Frank nicht alle in ihm
vertretenen Thesen beibehalten wird, werden doch in ihm bereits
Gedanken thematisiert, die das Profil des reifen Werkes ausmachen.
Weil dieser Aufsatz den Quellort von Franks Philosophieren erken-
nen läßt, wird die Analyse ausführlicher sein müssen als bei den üb-
rigen.

Wie können wir unser Wissen als wahres Wissen ausweisen?
Frank beginnt mit der erkenntnistheoretischen Frage nach dem Kri-
terium der Wahrheit. Die naiv-realistische Antwort: Wahr ist, was
mit der Wirklichkeit übereinstimmt, genügt nicht. Sie provoziert die
weitere Frage, wie wir denn wissen können, was wirklich ist, da doch,
was wir als wirklich ausgeben, immer die von uns schon erkannte
Wirklichkeit, also immer Inhalt unseres Bewußtseins ist. Der Ab-
grund zwischen dem Bewußtseinsinhalt und dem Wirklichen ist un-
überbrückbar. Die Wahrheit kann deshalb nicht mit Berufung auf
eine »absolut« verstandene Wirklichkeit bewiesen werden; ihr Krite-
rium kann nur »innerhalb der Grenzen des Bewußtseins« liegen.

Frank beruft sich auf die Einsicht Kants, die er für unabweisbar
hält: Was uns als wirklich erscheint, ist Werk des menschlichen Be-
wußtseins. Unser Bewußtsein gliedert die chaotischen Sinnesein-
drücke mit den logischen Kategorien der Substantialität und Ursäch-
lichkeit und macht sie zu einem Komplex, der sich durch strenge
Gesetzmäßigkeit auszeichnet und sich dadurch von willkürlich er-
zeugten oder »bloß subjektiven« Vorstellungen unterscheidet. Aber
auch der Unterschied des Wirklichen vom nur »Subjektiven« ver-
bleibt innerhalb des Bewußtseins. Da auch die »Gegenständlichkeit«
(Substantialität), wie Kant zeigte, eine Kategorie des Bewußtseins ist,
ist das, was uns als »Welt« erscheint, ungeachtet seiner harten Wirk-
lichkeit, »ein geronnener, kristallisierter Teil unseres Bewußtseins«
(S. 233). Aber auch was die Metaphysiker sich als »transzendente
Wirklichkeit« denken, ist, sobald sie es denken, nur eine Gegebenheit
ihres Bewußtseins. Frank verweist hier auf die Immanenzphiloso-
phie, die in jenen Jahren von W. Schuppe, R. Schubert-Soldern und
verwandten Denkern auf der Basis der Kant-Fichteschen Erkenntnis-
lehre entwickelt worden war. In deren Sinn schreibt er: »Wir können
die immanenten Grenzen des Bewußtseins weder praktisch […] noch
theoretisch […] überschreiten« (S. 235). Sowohl Metaphysiker wie
Positivisten sind, je auf ihre Weise, in einer »Seinshypnose« befan-
gen, in der sie meinen, sie könnten die Wirklichkeit als solche errei-
chen. Die »absolute Wirklichkeit«, vor welcher das naive vorkritische

25

Philosophie ist Lebensverstehen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken sich »wie vor einer allmächtigen und all-einen Gottheit ehr-
fürchtig verneigte«, ist dagegen, wie die »kritische« Philosophie
zeigt, »Teil eines noch größeren und wirklich allumfassenden Gan-
zen – des Bewußtseins« (S. 237).

Für Frank ergibt sich daraus eine höchst folgenreiche Einsicht:
Unsere Vernunft ist nicht darauf beschränkt, die »substantielle Wirk-
lichkeit« zu denken; dieser »prinzipiell gleichberechtigt« ist der
»weite und fruchtbare Bereich der Selbsttätigkeit der Vernunft«.
Schon die Erkenntnis selber kann nicht zur »Wirklichkeit« gezählt
werden, weil sie es ja ist, welche die Wirklichkeit aufbaut. Ebensowe-
nig ist die »Wahrheit« als Korrelat der Erkenntnis etwas substantiell
(gegenständlich) Wirkliches. »Sobald wir bei der Erforschung der
Wirklichkeit das erste Urteil fällen, werden wir schon vom fertigen
Begriff der Wahrheit geführt und erkennen seine ganze unbedingte
Bedeutung«. Die Inhalte unseres geistigen Lebens – dazu gehören die
sittlichen, ästhetischen und religiösen Erfahrungen – sind nur zu
einem Teil »objektive« Wirklichkeit. »Das Übrige, wie die Gesetze
und Formen, unter denen das Bewußtsein funktioniert, bleibt bei
uns in seiner ganzen Unversehrtheit und Unabdingbarkeit, ohne in
die objektive Welt einzugehen« (S. 239). Wollte man diese Inhalte
und mit ihnen die Funktionen des Bewußtseins und den Wahrheits-
begriff als »Sein« bezeichnen, müßte sicher gestellt sein, daß dieses
»Sein« nicht nur wesentlich, sondern auch in der unmittelbaren
Form seiner Wahrnehmung, nicht vom Subjekt getrennt ist, sondern
»von uns gewußt wird wie unser eigenes inneres Erleben«. Das Sein
wäre darum völlig falsch verstanden, würde man es für eine gegen-
über dem Subjekt verselbständigte jenseitige »metaphysische Wirk-
lichkeit« halten.

Den Grundfehler der Metaphysik sieht der »kritische« Philo-
soph »im Versuch, Objekt und Subjekt im Begriff einer allumfassen-
den Realität zu synthetisieren«. Eine derartige Synthese muß wider-
sprüchlich und bloß scheinbar bleiben – widersprüchlich, weil es,
ohne in logische Widersprüche zu fallen, unmöglich ist, die Formen
und Produkte der Selbsttätigkeit des Bewußtseins zu hypostasieren
und sich als absolute Wirklichkeit vorzustellen – bloß scheinbar, weil
jenseits eines derartigen imposanten Systems der metaphysischen
Realität immer noch unschwer das Erkenntnissubjekt, die Vernunft,
die dieses System errichtet hat und über ihm frei schwebt, auszuma-
chen ist (S. 243 f.).

Während die Metaphysik wie auch der Positivismus »onto-

26

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


morph« ein (je verschieden verstandenes) objektiv gegebenes Sein
zum Gegenstand ihrer Philosophie machen, strebt der »kritische
Idealismus« nach einem »ganzheitlichen Wissen« verstanden als
»System des Bewußtseins« oder der Vernunft [razum], in welches
auch das erkennende Subjekt einbezogen ist. Gegenstand der kriti-
schen Philosophie ist somit das »geistige Leben«. Dieses ist das »Gan-
ze«, nicht aber eine objektivierbare Quantität, die zu untersuchen
Aufgabe der Einzelwissenschaften ist (vgl. S. 264).9

Gerade das erkennende Subjekt bzw. sein Ich ist nicht als Objekt
zu erkennen. Aufgabe der kritischen Philosophie ist es im Sinne
Kants die falsche Alternative zu überwinden, in der alles entweder
als objektive Realität oder Substanz gilt oder als bloßes Hirngespinst
angesehen wird, und das Bewußtsein zu befähigen, alles Gegebene
gemäß dem ihm eigenen Sein zu verstehen.

Fundamentalbegriff der kritischen Philosophie ist also das Be-
wußtsein, nicht das Sein, das in Franks Sicht unweigerlich etwas Ob-
jektivierbares bezeichnet. Das Bewußtsein steht außerhalb der Frage,
ob es ist oder nicht ist, ob es wirklich oder nur gedacht ist – denn
schon diese Fragen setzen es voraus. »Nicht die Kategorie des Seins,
sondern nur die Idee der absoluten Undenkbarkeit des Entgegen-
gesetzten gibt uns einen Hinweis auf den Charakter jener Unabweis-
barkeit und Gegebenheit, die dem Bewußtsein eignet«. Freilich, auch
die Kategorie der Undenkbarkeit setzt das Bewußtsein voraus und
zeigt so nochmals dessen absolute Prioriät, wie Frank sofort anmerkt.
Daraus ergibt sich die gewichtige Konsequenz: Das Bewußtsein, »das
nicht wie ein Objekt erkannt werden kann, kann nur erlebt werden«
(S. 241). Das umfassende Ganze, nach dem Frank als »kritischer Idea-
list« gesucht hatte, ist nicht gegenständlich als »Welt«, sondern als
»ganzheitliches geistiges Leben« oder »Leben des Bewußtseins« zu
charakterisieren.

Wie die »Kategorie der Wirklichkeit« sind auch die sittlichen,
ästhetischen und religiösen Ideen und die ihnen entsprechenden
»Geistesverfassungen und Erfahrungen« unabweisbare »Momente
des geistigen Lebens«, d. h. mit dem, was »absolut ursprünglich«

27

Philosophie ist Lebensverstehen

9 Es ist bemerkenswert, daß Frank, wenn er von seiner Absicht spricht, ein »ganzheit-
liches Wissen« des Wirklichen zu gewinnen, W. Solowjow nicht erwähnt, der schon mit
seiner Arbeit »Die philosophischen Prinzipien des ganzheitlichen Wissens« (1877) und
dann in »Kritik der abstrakten Prinzipien« (1877–1880) die Einheit von Vernunft und
Glauben aufdecken wollte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und »gewiß« ist – dem »Leben des Bewußtseins« – selber unmittel-
bar verbunden (S. 242 f.). Wir haben sie »nicht als reale Objekte«, die
wir uns durch Fragen nach ihrer Ursache, ihrer Herkunft und ihrer
Stelle in der Welt »urteilend aneignen« können. Würden wir es ver-
suchen, würden wir sie unausweichlich »verfälschen und vernichten«
(S. 246). »Sie wurzeln ewig in den unerforschlichen Tiefen des Le-
bens« und sind dem rationalen Erkennen unzugänglich. Allein die
»ganzheitliche Erfahrung des Geistes« kann sie erreichen. Für ihre
Inhalte fordert Frank gleichwohl ein »realistisches Verstehen«, denn
sie sind ja keine willkürlichen Hervorbringungen, sondern mit dem
»Leben des Bewußtseins« selber unmittelbar gegeben. Realismus
kann hier deshalb nicht heißen, die Werte des Guten, Schönen und
Heiligen »als Kräfte oder Substanzen« eines objektivierbaren »Welt-
gebäudes« anzusehen. Sie sind, wie gesagt, »Lebensmomente«.
Daraus folgt Franks Bestimmung der wahrhaft »universalen Philoso-
phie«: »Sie darf nicht Weltbetrachtung sein, sondern muß Lebens-
verstehen [žizneponimanie] sein« (S. 246).

Der »kritische Idealismus«, zu dem Frank sich bekennt, hat
Konsequenzen für die Auffassung von der menschlichen Person.
Der Leser kann den Eindruck gewinnen, daß der anthropologische
Aspekt des Idealismus für Frank sogar im Vordergrund steht. Als
»empirische Person« ist der Mensch nur ein winziges unscheinbares
Element des grenzenlosen Weltalls. Obwohl der empirische Mensch
sich in der ungeheuerlichen Weite des Weltalls als bedeutungsloses
Staubkorn erfährt, ist die Welt dennoch »nur ein Teil des sie umfas-
senden universalen Bewußtseins«. Deshalb ist die Person, kraft ihrer
Befähigung zur schöpferischen Tätigkeit kein nichtiger Teil des Sei-
enden, vielmehr dessen höchster Gipfel und letzter Grund. Sie »um-
faßt als Träger des allgemeinen Bewußtseins in sich das Leben in
totaler Ganzheit« (S. 260). Denn ohne die Befähigung der Vernunft
zu dem, was Kant die »transzendentale Apperzeption« genannt hatte,
ist die Welt nicht denkbar.

Mit der Anerkennung der Zweiheit von empirischer und tran-
szendentaler Natur ist zugleich die Frage nach ihrer Einheit im kon-
kreten Menschen gestellt. Es sei eine der schwierigsten Aufgaben der
Erkenntnistheorie, meint Frank, die Einzigkeit des transzendentalen
Subjekts mit der Vielheit der empirischen Subjekte zu versöhnen.
Klar ist, daß es sich nicht um eine Addition zweier wesentlich gleich-
artiger Wirklichkeiten oder »Substanzen« handelt, wie auch, daß das
»logisch transzendentale Ich« nicht mit den psychischen Erscheinun-

28

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen der empirischen Person verwechselt werden darf. Denn das tran-
szendentale Ich, das »die Gesamtheit des dem Bewußtsein Zugäng-
lichen« umfaßt, ist »dem Du und Er genau so nahe wie meinem em-
pirischen Ich«. Der Begriff der »Teilhabe« kann, so meint Frank, das
Eine und das Viele vermitteln: »Jede Person muß als Teil oder Teil-
haber des transzendentalen Ich, als dessen reale, empirische Erschei-
nung angesehen werden« (S. 262).

Der Mensch zeichnet sich also durch eine »Doppelnatur« aus: Er
ist empirische Person mit einem Ich und entsprechendem »seelischen
Leben, welches das Korrelat der äußeren Natur bildet«, und er ist
zugleich transzendentale Person. Letztere ist nicht als Substanz oder
als realer Grund des Bewußtseins anzusehen, sondern als »gnoseo-
logischer Grenzbegriff«. Sie enthüllt sich uns als »lebendige Verbin-
dung und als Knotenpunkt des Bewußtseins«, als »unerklärbarer,
aber allen einsichtiger Mittelpunkt, der die chaotische Vielheit des
Bewußtseinsinhalts zur Einheit des vernünftigen geistigen Lebens
zusammenfügt« (S. 259).

Die Einheit des Empirischen mit dem Transzendentalen begrün-
det die »Heiligkeit des Personprinzips«. Programmatisch formuliert
Frank: Für den kritischen Idealismus »wird das Personprinzip zum
zentralen philosophischen Begriff und zur letzten Seinsverbindung.
Deshalb tritt er für einen ethischen Individualismus ein«. Kollekti-
vismus und Solipsismus sind diesem Prinzip gleicherweise fern. Viel-
mehr gehört »die Anerkennung der Gleichwertigkeit von Ich und Du
als gleichberechtigte Erscheinungen des transzendentalen Bewußt-
seins« zu den Grundsätzen des ethischen Individualismus (S. 262 f.).
Zu Franks ethischem Individualismus gehört von vornherein der so-
ziale Aspekt: »Die Gesellschaft ist nichts Fremdes für uns, denn sie ist
nicht außerhalb und unabhängig von uns« (S. 264). Hier wird noch-
mals deutlich, wie sehr es Frank in der Einheit der Vielen auf die
Wahrung der Besonderheit eines jeden ankommt. »Allgemeines Ide-
al ist nicht die spurlose Auflösung alles Individuellen in ein einiges
und einförmiges absolutes Ganzes, sondern die fruchtbare Zusam-
menarbeit und lebendige Verbindung von Personen, die mit reichem
und vielgestaltigem Inhalt erfüllt sind«. Das transzendentale Ich ist
etwas Lebendiges und als solches »Subjekt«; es ist in jedem Men-
schen und befähigt ihn zu schöpferischem »geistigen Leben«.

Diesem Menschenbild des »kritischen Idealismus«, so betont
Frank, kommt eine enorme »sittlich-erzieherische Bedeutung« zu.
Die dem Menschen eigene »Doppelnatur« verlangt, immer erneut

29

Philosophie ist Lebensverstehen

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über sich selbst hinauszustreben. Mit Franks Worten: »Wenn das
Ganze nicht als Substanz, sondern als Subjekt verstanden wird, nicht
als Weltall, sondern als das geistiges Leben der Person, dann muß die
moralische Vervollkommnung und Veredelung dieses Lebens als
höchste und all-umfassende Verpflichtung gelten« (S. 263; Hervorh.
v. P. E.).

Das sittliche Tun hat »die Gewährleistung und Achtung allseiti-
ger Freiheit der empirischen Person« zur Bedingung. Frank nennt es
das »sittliche Grundgesetz«. Die geistige Atmosphäre, die von die-
sem »Gesetz« bestimmt ist, muß durch das persönliche sittliche Tun,
aber auch »durch die Mitwirkung an der freien Entwicklung der an-
deren Personen und in der Herstellung der dafür erforderlichen Be-
dingungen« geschaffen werden (S. 262).

Von nachhaltiger Bedeutung für Franks eigenes Leben sollte die
Einsicht werden, daß die im transzendentalen Bewußtsein gründende
Idee des Guten und mit ihr die Forderung, sittlich zu handeln, dem
Menschen eine Überlegenheit über alle erfahrbaren Nöte des Lebens
verleiht. Die äußere Welt, »die als solche ohne inneren Sinn und in
Beziehung auf unsere Ideale indifferent ist, kann uns niemals in völ-
lige Verzweiflung stürzen. Denn wir wissen, daß mit dieser sinnlosen
und gleichgültigen Welt unser Leben noch nicht erschöpft ist und daß
zum Vernunftsystem noch eine andere, uns zugänglichere, enger mit
unserer Person verbundene Welt gehört – die Welt der Werte. Die
unaufgebbare Zugehörigkeit zu ihr ist für uns eine unerschöpfliche
Quelle sittlicher Energie« (S. 256). Das Wissen, daß das sittlich Gute
absolut gilt, rechtfertigt, »hoffend auf den Erfolg bis zum Ende zu
kämpfen, – uns aber auch in der Niederlage daran zu erinnern, daß
Ruhm und Ehre auf Seiten dessen sind, der nach dem Guten strebt«
(S. 258). Die »Geltung« des Guten kann durch kein »Sein« zerstört
werden (S. 255).

Gleichwohl ist schon der junge Frank nicht blind gegenüber den
»Widersprüchen« in der Welt. Sie philosophisch »versöhnen« zu
wollen, auch Hegels Versuch einer dialektischen Aufhebung, hält er
für aussichtslos. Wir müssen uns mit der Einsicht begnügen, daß die
Erfahrungen der Unversöhnlichkeit »Momente des allgemeinen Le-
bens des Bewußtseins« sind und wir nicht in der Lage sind, sie inhalt-
lich zum Ausgleich zu bringen (S. 257).

Am Ende der Abhandlung kommt das Pathos, mit dem Frank
seine Ausführungen vorträgt, nochmals eindrucksvoll zum Aus-
druck. Er greift, ohne seine Quelle namentlich zu nennen, Fichtes

30

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


berühmte Gegenüberstellung des philosophischen »Dogmatikers«
und »Idealisten« auf10: Was für Fichte der »Dogmatiker« ist, ist für
Frank der »vom realistischen Instinkt« durchdrungene Mensch, »der
gewohnt ist, auf sein Leben als auf etwas nur empirisch Gegebenes zu
blicken«. Für diesen ist das Äußere die Grundrealität, deren nichtiger
Bestandteil er selber ist. Ganz anders derjenige, der eine »ideali-
stisch-individualistische Haltung« einnimmt: Er neigt zur Selbst-
beobachtung und ganzheitlichen Auswertung der lebendigen Ein-
drücke; er blickt auf alles Umgebende wie auf den inneren Besitz
seines persönlichen Lebens. Erkenntnis und praktische Einwirkung
auf die Welt, die reflektierende und die tätige Beziehung zu ihr, sind
für ihn Bereicherungen des geistigen Inhalts seiner Person. Das ent-
spricht der »sittlichen Losung« der idealistischen Philosophie, die
lautet: »Vervollkommnung der Person«, – jedoch nicht so, daß die
Sorge für die eigene Person den Einsatz für die Welt und die Gesell-
schaft ersticken dürfte.

Die Anspielung auf Fichtes Urteil über den philosophischen
»Dogmatiker« am Ende des Aufsatzes ruft die Zitate in Erinnerung,
die Frank seinem Beitrag als Motto vorangestellt hatte: je ein Zitat
von Nietzsche und von Fichte (in deutscher Sprache, ohne Quellen-
angabe). Der Satz Nietzsches – er stammt aus der »Vorrede« zu »Jen-
seits von Gut und Böse« – spricht die Erwartung aus, daß »alles Dog-
matisieren in der Philosophie« bestenfalls »edle Kinderei und
Anfängerei« gewesen und endlich überwunden sei. Er leitet zum
Fichtezitat über, das die »dogmatische« Vergegenständlichung des
Absoluten zurückweist und das »Absolute« im menschlichen Lebens-
vollzug findet: »Man kann das Absolute nicht außer sich anschauen,
welches ein reines Hirngespinst gibt, sondern man muß in eigener
Person das Absolute sein und leben«. Das von Frank postulierte »Per-
sonprinzip« hat in diesem an Fichtes Schrift »Die Bestimmung des
Menschen« erinnernden Satz seine klassische Formulierung gefun-
den.

Das 1904 verfaßte Frühwerk zum »kritischen Idealismus« läßt deut-
lich die Impulse erkennen, die Frank zu Beginn seines Philosophie-
rens durch Kant und Fichte empfangen hat, auch vermittelt durch die
zeitgenössischen Neukantianer. Ihr Einfluß ist erkennbar, wenn

31

Philosophie ist Lebensverstehen

10 Vgl. J. G. Fichte: Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre (1797/98).
Einleitung, Abschnitt 4. Bd. 1.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank nicht das Sein, sondern das Bewußtsein zur »letzten, unbe-
dingt höchsten, alles umfassenden Kategorie« erklärte (S. 242). Die
von Frank geteilte Zurückweisung des Seinsbegriffs hat seine Wurzel
in Fichtes These, daß die »Intelligenz« oder das Selbstbewußtsein
selber reines »Tun« ist, das nicht mittels einer »Wechselwirkung«
von etwas anderem bestimmt ist. Der Ausdruck »Sein« aber würde
das Selbstbewußtsein als »Resultat« einer solchen »Wechselwir-
kung« begreifen. Sein ist für den frühen Fichte beharrend und des-
halb beschränkend, »bloße Negation« der Freiheit.11 Seine Philoso-
phie nannte Fichte »kritischen« oder »transzendentalen Idealismus«,
weil sie von den »Gesetzen« ausgeht, die im Wesen der »Intelligenz«
selber liegen, d. h. ihr nicht von den Erkenntnisobjekten auferlegt
sind, und daher zur Geltung kommen, wo immer etwas gedacht
wird.12

Die einzige Möglichkeit, das »Ganze« oder »All-Eine« (wie
Frank bereits in diesem Aufsatz sagt) wahrhaft zu verstehen, kann
nur das »Verstehen des Lebens« oder das »Erleben« sein. Fichte zu-
folge war die Position des Dogmatikers durch den verfehlten Versuch
gekennzeichnet, das Objekt der Philosophie »lediglich durch freies
Denken« hervorzubringen, wobei die »Realität« dieses Objekts un-
klar bleiben mußte. Dagegen ist für den Idealisten das Objekt der
Philosophie niemals ein gedachtes »Ding«, sondern der jeder be-
stimmten Erfahrung vorausliegende »Erklärungsgrund«: das »Ich
an sich«. Das »Ich an sich« wird von Fichte auch als »unmittelbares
Selbstbewußtsein« bezeichnet, das nur »in einer freien Handlung des
Geistes« sich seiner Wirklichkeit bewußt werden kann. Zwar hat
Frank die Besonderheit des Erlebens in seinem Aufsatz nicht weiter
untersucht, doch ist klar, daß damit kein gegenständliches Fühlen von
etwas objektiv Gegebenem gemeint ist, wie es die Sinne ermöglichen.
Man kann annehmen, daß Frank es ähnlich der intellektuellen »An-
schauung« Fichtes verstand. Diese ist, wie Fichte in der Zweiten Ein-
leitung in die Wissenschaftslehre erklärte, kein Betrachten von au-
ßen, vielmehr »ist es ein besonderes, und zwar ein unmittelbares
Bewußtsein, also Anschauung, und zwar nicht sinnliche Anschau-
ung, die auf ein materielles Bestehen ginge, sondern Anschauung
der bloßen Tätigkeit, die nichts stehendes ist, sondern ein fortgehen-
des, kein Seyn, sondern ein Leben«. Es ist »unmittelbares Bewußt-

32

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

11 Ebd., S. 499.
12 Ebd., Abschnitt 7.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein, daß ich handle und was ich handle: sie ist das, wodurch ich etwas
weiß, weil ich es tue«.13 Die hier von Fichte beschriebene Einheit von
Tun und Wissen als Leben ist die sich ihrer selbst bewußte Tathand-
lung des Ich. Diese »Anschauung« ist stets in einen konkreten Zu-
sammenhang eingebettet und mit einer sinnlichen Anschauung ver-
knüpft: »Ich kann mich nicht handelnd finden, ohne ein Objekt zu
finden, auf welches ich handle«, betont Fichte14. Das Ich wird »ange-
schaut«, indem es mit einem Objekt handelt; dabei werde ich mich
meines Unterschieds zum Objekt unmittelbar bewußt und weiß un-
mittelbar, daß ich es bin, der handelt. Diese »intellektuelle Anschau-
ung« ist nicht von außen aufweisbar, sondern nur in sich selbst er-
fahrbar. Sobald das Angeschaute begrifflich bestimmt wird, wird es
objektiviert und zum Gegenstand des Denkens.15 –

Das Wissen durch das Tun oder das Erkennen im »Erleben« wird
in Franks Philosophie größte Bedeutung gewinnen. Es weist voraus
auf das »lebendige Wissen«, wie Frank bald das eigentümliche Wis-
sen des Seins nennen wird.

Das »Gottmenschentum«, das Frank in seinem Aufsatz zur Kul-
turphilosophie erstmals erwähnt hatte, verweist zwar auf Solowjow,
doch eine Bemerkung im Aufsatz über den »Kritischen Idealismus«,
in der er gerade Solowjow eine Metaphysik vorwirft, in der das Ab-
solute verdinglicht werde (S. 245), zeigt, wie kritisch er Solowjow zu
dieser Zeit als Denker gegenüberstand. Es scheint, daß er seinen rus-
sischen Lesern mit einem ihnen geläufigen Begriff den gedanklichen
Gehalt dessen vermitteln wollte, was Fichte den »Vereinigungs-
punkt« oder »Einheitspunkt« nannte, »der die höchsten und absolu-
ten Gegensätze vereint«.16 Fichte hatte das Einheitsprinzip mit dem
sich selbst setzenden transzendentalen Ich gleichgesetzt, in dem und
aus dem, weil es nicht überstiegen werden kann, alles begriffen wer-
den muß.

Ein grundlegender Gedanke des Fichtischen Idealismus wird
Frank, ganz wie es Fichtes Intention entsprach, Mut im Lebenskampf
verleihen: die Überzeugung von der absoluten Überlegenheit des Gu-

33

Philosophie ist Lebensverstehen

13 J. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre (1797), Sämtl. Werke, hg.
von J. H. Fichte, 1. Abt. 1. Band, Leipzig o. J., S. 463ff.
14 J. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, Abschnitt 5.
15 J. G. Fichte: Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre, Abschnitt 7, S. 472f.
16 J. G. Fichte: Sämtl. Werke, Bd. X, S. 488. (= Gesamtausgabe Werke, II,13, S. 176).
Vergleichbare Äußerungen macht Fiche auch in der Wissenschaftslehre von 1804, in-
dem er vom »Einheitspunkt von absoluter Einheit und Mannigfaltigkeit« spricht.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten über alle Mächte des Bösen. Als Frank 1904 seinen Aufsatz nie-
derschrieb, konnte er noch nicht ahnen, wie hart sie auf die Probe
gestellt werden würde. Später hat Frank sie ausdrücklich auf ihren
biblisch-christlichen Ursprung zurückgeführt. Daß er sie im Kriegs-
jahr 1941 mit Versen aus Solowjows Gedicht »Emmanuel« (Gott ist
mit uns) ausspricht, zeigt, wie stark die Form seines Denken sich
gewandelt hat:

»Inmitten zufälliger Hast
Im Strom trüber Sorgen des Lebens
Besitzest Du ein freudiges Geheimnis:
Das Böse ist machtlos. Wir sind ewig. Mit uns ist Gott«.17

Zu den Themen, die 1904 erstmal anklingen und Frank bis ans Le-
bensende beschäftigen werden, gehört die mit der Unüberwindbar-
keit des Guten verknüpfte Frage, ob das Böse endgültig besiegt und
so der »Riß« im all-einen guten Sein geheilt werden könne oder ob
der Zweikampf zwischen Gut und Böse ewig andauern werde. Unter
den gegenwärtigen Weltbedingungen ist der Widerspruch unauflös-
bar; darum ist die befriedete Einheit des Seins nur ein »Postulat«,
kein »apodiktisches Axiom«, heißt es 1904 (S. 254; 256).

Schließlich ist es Fichtes Einfluß zuzuschreiben, daß Franks Be-
griff des »Lebens« frei von dunkler Irrationalität ist, vielmehr dem
Begriff des »Geistes« entspricht, und sich so deutlich von der Fun-
damentalkategorie der Lebensphilosophien Bergsons und Nietzsches
unterscheidet. In der Bedeutung, die Frank dem Element des Schöp-
ferischen, das mit »Bewußtsein« und »Leben« verbunden ist, zu-
schreibt (vgl. S. 231), kann gleichfalls die »kopernikanische« Wende
zum Subjekt erkannt werden, die Kant und ihm folgend Fichte voll-
zogen haben.

3. Zeitgen�ssische Einfl�sse

Unübersehbar ist der Einfluß der Philosophie Kants und insbesonde-
re Fichtes auf den jungen Frank. In seiner Abhandlung nennt Frank

34

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

17 Frank hat diese Verse Solowjows zusammen mit zwei biblischen Zitaten seinem Buch
Mit uns ist Gott vorangestellt. Seine philosophische Auffassung von der Überlegenheit
des Guten ist in seiner Anthropologie Die Realität und der Mensch abschließend be-
gründet.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einige zeitgenössische Neukantianer, die er als Mittler Kantischen
und Fichteschen Gedankenguts schätzte. Freilich, aus der Nennung
eines Philosophen folgt noch nicht, Frank habe von ihm Gedanken
übernommen. Andererseits trifft man aber auch auf Thesen und
Themen, die vermuten lassen, daß Frank Anregungen aufgenommen
hat, obwohl er keine Quelle angibt. So wird man annehmen können,
daß sein Interesse am philosophischen Kulturbegriff, das in seinen
frühen Aufsätzen zum Ausdruck kommt, auch durch die kulturphi-
losophischen Schriften G. Simmels, W. Windelbands, H. Rickerts,
W. Diltheys geweckt war.

Ausdrücklich bezieht Frank sich in seiner Abhandlung über den
kritischen Idealismus auf Windelbands Aufsatz »Vom System der
Kategorien«18, in dem es darum geht, das Wesen der Philosophie zu
bestimmen (S. 240). Frank zieht darin Windelbands Begriff des »Nor-
malbewußtseins« heran, um den Vorrang des »Personprinzips« ge-
genüber den sachlich gegenständlichen Werten zu unterstreichen.
Windelband hatte diesen Begriff in der Aufsatzsammlung »Prälu-
dien« in den Beiträgen »Das Heilige« und »Was ist Philosophie« im
Sinne eines idealen oder normativen Bewußtseins verwendet. Es
drückt die Überzeugung aus, daß das von ihm Gebotene verwirklicht
sein soll, »ohne jede Rücksicht darauf, ob es in der naturnotwendigen
Entfaltung des empirischen Bewußtseins wirklich ist«. Die ihm eige-
ne Notwendigkeit, so betont Windelband, »ist in keinem Falle irgend-
woher abzuleiten, sie kann nur aufgewiesen werden«.19 Im Normal-
bewußtsein (oder Normbewußtsein) enthüllt sich »ein geistiger
Lebensgrund, ein übererfahrungsmäßiger Zusammenhang der Per-
sönlichkeiten«. Im Wert des »Heiligen« findet »das Normalbewußt-
sein des Wahren, Guten und Schönen, erlebt als transzendente Wirk-
lichkeit«, seine Zusammenfassung; denn dieser Wert ist der
»Inbegriff der Normen, die das logische, ethische und ästhetische Le-
ben beherrschen«. Zur Begründung dieser Annahme beruft Windel-
band sich auf den »Glauben« Platons »an das �ntw@ �n, an die über-
menschliche und überempirische Wirklichkeit der Norm und des
Ideals – die Überzeugung, daß die Norm der Vernunft nicht unsere

35

Zeitgen�ssische Einfl�sse

18 Vgl. W. Windelband: Vom System der Kategorien. In: Philosophische Abhandlungen
für Christoph Sigwart, 1900. – Frank hat diesen Aufsatz der russischen Ausgabe von
Windelbands »Präludien« als Anhang angefügt.
19 W. Windelband: Was ist Philosophie? In: Präludien. Aufsätze und Reden zur Einlei-
tung in die Philosophie. Tübingen und Leipzig 21903, S. 46–49. Zitat S. 44–45.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfindung oder unsere Illusion ist, sondern ein Wert, der in den letz-
ten Tiefen der Weltwirklichkeit selbst begründet ist«.20

Die Gedanken Windelbands aufnehmend schreibt Frank: »Ver-
steht man unter dem Heiligen die Verkörperung der Gesamtheit der
Ideale, ›das Normalbewußtsein des Wahren, des Guten und des Schö-
nen, erlebt als transzendente Realität‹, so muß die Person als das
einzige Heilige auf Erden, als das einzige absolut heilige Prinzip aner-
kannt werden«. Das »personale Bewußtsein«, so Frank, ist gewisser-
maßen der »einzige Punkt«, an dem sich »die empirische Wirklich-
keit mit den anderen Lebensmomenten, die es in geistig-sittlicher
Hinsicht übersteigen, kreuzt«. So ist die Person »die einzige uns zu-
gängliche Konkretisierung des Absoluten«. Man darf sie folglich
nicht »zum Knecht irgendwelcher es scheinbar übersteigender tran-
szendenter Prinzipien oder Kräfte« machen, man muß sie vielmehr
»als das einzige Heilige auf Erden, als das einzige absolut heilige
Prinzip anerkennen«. Denn »alle Ideale, was immer ihr Inhalt ist«,
sind als »freie Schöpfungen« der »transzendentalen Person« anzuse-
hen, die sie »ganz in sich vereint« (S. 261). Der Sinngehalt dessen,
was Frank in seiner Frühschrift das »Gottmenschentum« nannte, ist
mit diesen Worten zum Ausdruck gebracht.

Windelband hat den Begriff des »Normalbewußtseins« später
damit gerechtfertigt, daß er einen sonst hoffnungslosen ethischen
und ästhetischen Relativismus vermeiden hilft.21 Schon die Berech-
tigung, dem Wissen Wahrheitswert zuzuschreiben, setzt eine in
ihrer Geltung über die spezifische menschliche Vorstellungsweise
hinausreichende »Ordnung« voraus. Ähnlich beruht auch die Über-
zeugung, daß es »absolute, über die empirischen Anlässe seiner Be-
tätigung erhabene Normen gibt, auf der Voraussetzung, daß auch
darin eine übergreifende Vernunftordnung zu Herrschaft gelangt«.
Wir müssen diese Ordnung »als Inhaltbestimmungen einer absolu-
ten Vernunft, d. h. Gottes« vorstellen«.22 Windelband will diesen Er-
weis freilich nur als »Hindeutung« oder »Postulat« verstanden wis-
sen, nicht als »metaphysische Erkenntnis«.

Frank hat den zwielichtigen Begriff des »Normalbewußtseins«
nach 1904 nicht mehr verwendet. Das Verhältnis des »Normalbe-

36

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

20 W. Windelband: Das Heilige (Skizze zur Religionsphilosophie). In: Präludien. Auf-
sätze und Reden zur Einleitung in die Philosophie. Tübingen und Leipzig 21903, S. 365–
367.
21 W. Windelband: Einleitung in die Philosophie. Tübingen 1914, S. 254.
22 Ebd., S. 254f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtseins« als eines »Werts-an-sich« zum »sozialen Gesamtbewußt-
sein« war bei Windelband doch zu unklar geblieben. Einerseits sollte
das Norm(al)bewußtsein auf die tatsächlich in einer Gesellschaft
vollzogenen Wertungen irreduzibel sein, doch wurde andererseits
seine geschichtliche Vermittlung von Windelband anerkannt. Kants
These, daß vom »Ding-an-sich« kein Sein ausgesagt werden könne,
führte in der neukantianischen Wertlehre dazu, von den Werten an-
zunehmen, daß ihnen kein Sein zukomme, sondern nur eine Gel-
tung. Wie Frank bald darauf in seiner Sozialphilosophie feststellte,
konnte sie die Frage, worin die verpflichtende Idealität der Norm,
d. h. ihre Geltung gründet, nicht zufriedenstellend beantworten. Es
war nur zu naheliegend, daß das »Erleben«, auf das Windelband re-
kurrierte, um zu erklären, wie die Normen erkannt würden, auf
einen psychischen Vorgang zurückfiel.

Der Einfluß Kants und Fichtes auf die ersten Formen von Franks
Philosophieren liegt auf der Hand. Doch erstaunt es, daß Frank bei
der strikten Gegenüberstellung von Sein und Leben sich an den frü-
hen Fassungen von Fichtes »Wissenschaftslehre« orientiert; daß
Fichte nach 1801 einen Wandel vollzogen und das Sein als Leben
begriffen hat, hat im Aufsatz »Kritischer Idealismus« kaum Spuren
hinterlassen. Erst in »Der Gegenstand des Wissens« und in Franks
Schriften zur Religionsphilosophie begegnen wir der zentralen Ein-
sicht des späten Fichte, daß Sein und Leben eins sind.

Zu den Gedanken aus Franks frühem Aufsatz, die in das Profil
seines späteren Werkes eingegangen sind, gehört die unvergleichli-
che Bedeutung der individuellen menschlichen Person und, mit ihr
verbunden, das »ganzheitliche Wissen« des Wirklichen, das im »Er-
leben« gewonnen wird. Dabei nimmt der Begriff der Ganzheitlich-
keit eine für das Denken in Rußland charakteristische Forderung auf.
Wo das Ganze als »geistiges Leben« verstanden wird, ist Einförmig-
keit ausgeschlossen. Die Universalienproblematik wird bereits hier
im Sinne der realistischen Lösung des universale in re entschieden.
Frank wird sein Denken später nicht mehr als »kritischen Idealis-
mus« bezeichnen, sondern als »Ideal-Realismus«; aber auch damit
folgt er einem von Fichte verwendeten Terminus.23

37

Zeitgen�ssische Einfl�sse

23 Fichte kennzeichnet seine Philosophie als »kritischen Idealismus, den man auch einen
Real-Idealismus oder einen Ideal-Realismus nennen könnte«. J. G. Fichte: »Grundlage
der gesamten Wissenschaftslehre« [1794], in: Gesamtausgabe Werke Bd. 2, Stuttgart
1965, S. 412 (Sämtl. Werke, hg. von J. H. Fichte, 1. Abt. 1. Band, Leipzig, S. 281).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit Franks Aufsatz von 1904 war bereits die Frage des Gesamt-
werks gestellt: Wie ist die wechselseitige Beziehung zwischen dem
Individuum und dem »Ganzen« beschaffen? Das »Ganze« kann das
Individuelle überwältigen, wie Frank bei Spinoza, Hegel und Scho-
penhauer beobachtete. Bei ihnen ist das »Ganze« ein »Universum
oder System der Wirklichkeit, welches an Umfang und Bedeutung
die zu ihr gehörenden individuellen Teile unendlich übersteigt«
(S. 262). Wie mit dem »Ganzen« das »Personprinzip«, ohne aufgelöst
zu werden, vereint sein kann, war für Frank zu Beginn seines Denk-
weges noch offen. Mit dem Begriff »Gottmenschentum« war zu-
nächst eine Arbeitshypothese aufgestellt, die dazu aufforderte, diese
Einheit immer besser zu verstehen. Daß dem Menschen kraft seines
Wesens der Auftrag gestellt ist, sie auch in seinem persönlichen Le-
bensbereich zu realisieren, erkannte Frank an Goethe.

4. J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit

Bis zum Ende seines Schaffens hat Frank Goethes Weltauffassung
und Lebensgestaltung als Quelle der Inspiration und als Vorbild ge-
schätzt. Das Ideal des »kritischen Idealismus«, »das Ganze als System
des Bewußtseins oder ganzheitliches geistiges Leben zu verstehen«,
sah er durch Goethes nicht nachlassendes Streben nach »Bereiche-
rung, Erweiterung und Veredelung der Person« verwirklicht. Goe-
thes Bemühen, aus seinem Leben ein »harmonisches, künstlerisch-
gelungenes und vollendetes Ganzes« zu machen, schloß die Tätigkeit
für Staat und Gesellschaft ein (Frank zitiert Goethes Ausspruch
deutsch: »das Leben – ein Kunstwerk«). Die ganzheitliche Sicht des
Lebens, betonte Frank, umfaßt das eigene innere ebenso wie das ge-
sellschaftliche Leben.

In seinem Aufsatz über W. Sterns Werk »Person und Sache« aus
dem Jahre 1908 (s. u.) formulierte Frank die Aufgabe, »eine ganzheit-
liche philosophische Synthese zu schaffen, in der Sein und Wert,
Natur und Kultur, Kosmisches und Menschliches wieder versöhnt
sind«. Goethe nannte er dabei als den, der diese Synthese mit er-
staunlicher Geistestiefe und freier Geistesweite vorbildlich in Angriff
genommen habe.

Frank wird in jener Zeit Goethes dichterisches Werk gekannt ha-
ben. 1908 lernte er Goethes wissenschaftliches und religionsphiloso-
phisches Schrifttum kennen. In seiner Biographie Struwes bezeichne-

38

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te er diese Begegnung als »wichtigstes Ereignis« seines geistigen Le-
bens der Folgezeit. Sie hat, schrieb Frank »auf meine philosophische
und geistige Entwicklung einen bestimmenden Einfluß ausgeübt«. In
seiner »positiven Bewertung« von Goethes Gedanken und in der
»Achtung vor den Grundmotiven seiner Lebensauffassung« wußte
er sich mit Struwe geistig verbunden. Struwe war es auch, der Frank
veranlaßte, ein eigenes Werk über Goethes Weltanschauung zu ver-
fassen.24 Es erschien 1910 in Russkaja mysl’ unter dem Titel Goethes
Erkenntnislehre und befaßte sich mit Goethes Einstellung zur Natur.
In ihm sind wesentliche Elemente von Franks eigener philosophi-
schen Methode zu erkennen. Einen Anstoß, sich eingehender mit
Goethe als Denker zu beschäftigen wird auch W. Windelbands Auf-
satz »Aus Goethes Philosophie« gegeben haben, den Frank in der
2. Auflage der »Präludien« von 1903 gelesen hatte.

Frank hebt bei Goethe das »stille, bessere Wissen« hervor, in dem
die Wahrheit »lebendig, konkret« gegeben ist und das sich vom be-
grifflichen Wissen wesentlich unterscheidet. Für Goethe ist, schreibt
Frank, »das unvermittelte Bewußtsein der Realität das ursprüngliche
erkenntnistheoretische Faktum, dem jede Theorie sich beugen muß«.
»Die wahre Erkenntnis ist immer eine Offenbarung, welche freilich
niemandem zwingend auferlegt ist, sondern zugleich mit ihrem höch-
sten Licht notwendig die Seele erhellt und wesentlich sich vom aus-
druckslosen, blinkenden Licht solcher Gedanken unterscheidet, die
von der menschlichen Willkür geschaffen sind«. Die mit dieser Offen-
barung verbundene Evidenz fordert »logisch keinerlei Beweis im
strengen Sinn des Wortes, d. h. sie bedarf keiner Ableitung aus irgend-
einem höheren oder einsichtigeren Urteil«. »Begründung« kann hier
nur darin bestehen, die gegebene Tatsache zur Selbstevidenz zu füh-
ren, die Bezüglichkeit von innerem und äußerem Sein, von Bewußt-
sein und äußerer Realität zu erhellen. »Alles weitere Bemühen, zu
›begründen‹ – in didaktischer Hinsicht gewiß sehr wichtig –, reduziert
sich auf kritische Erläuterung und Widerlegung sich einstellender
Mißverstände und Zweideutigkeiten der Schulterminologie, welche
die genannte Selbstevidenz der Realität nur verdunkeln«.25

Frank war von Goethes ganzheitlichem Denken beeindruckt. In
seiner Abhandlung Natur und Kultur zitiert er russisch aus Goethes
Erläuterungen zu dem aphoristischen Aufsatz ›Die Natur‹ : »Auch

39

J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit

24 S. L. Frank: Biografija P. B. Struve, New York 1956, S. 93 f.
25 S. L. Frank: Gnoseologija Gëte, in: Živoe znanie, Berlin 1923, S. 25–70, hier S. 36 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Unnatürlichste ist Natur. Wer sie nicht allenthalben sieht, sieht
sie nirgendwo recht. […] Man gehorcht ihren Gesetzen, auch wenn
man ihnen widerstrebt, man wirkt mit ihr, auch wenn man gegen sie
wirken will«.26 Was Goethe von der Natur sagte, fand, wie Frank an
mehreren anderen Stellen ausgeführt hat, auch in Hinblick auf die
Kultur seine Bestätigung.

Die Wahl des Wortes »Nepostižimoe« (»Das Unergründliche«)
als Titelwort seiner Religionsphilosophie legt die Vermutung nahe,
daß auch zu ihm Goethe angeregt hat (ungeachtet der Übereinstim-
mung mit dem Begriff inattingibile aus der Philosophie des Nikolaus
von Kues). Goethe hatte in seinen »Maximen und Reflexionen« ge-
schrieben, die »wahre Symbolik« sei es, »wo das Besondere das All-
gemeinere repräsentiert, nicht als Traum oder Schatten, sondern als
lebendig-augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen« (Goe-
the: »Maximen und Reflexionen« 314). Frank übersetzte Goethes
Wort Das Unerforschliche mit Nepostižimoe. Zu Eckermann be-
merkte Goethe über die Natur (15. Juli 1831): »Ihre Geheimnisse
sind von einer unergründlichen Tiefe; aber es ist uns Menschen er-
laubt und gegeben, immer weitere Blicke hineinzutun. Und gerade
daß sie am Ende doch unergründlich bleibt, hat für uns einen ewigen
Reiz, immer wieder zu ihr heranzugehen und immer wieder neue
Einblicke und neue Entdeckungen zu versuchen«. Schon die deutsche
Erstfassung der Religionsphilosophie Franks trug das Wort »Das Un-
ergründliche« als Titel.

Die Anerkennung, die Frank Goethes Welt- und Naturerfah-
rung entgegenbrachte, war nicht auf eine vorübergehende Phase be-
schränkt (vgl. die Namensregister in der Werkausgabe). In seiner
Anthropologie stellte Frank der Verengung des Erfahrungsbegriffs
durch den Englischen Empirismus die Erkenntnis Goethes gegen-
über, daß es »in den tiefsten Tiefen des Seins« Beziehungen gebe,
die »man als ›ewige Tatsachen des Seins‹ bezeichnen könnte«. In sei-
ner »völlig eigenständigen Theorie des Wissens« sei Goethe zu der
Einsicht gelangt, daß die Erkenntnis ihr letztes Ziel erst erreicht habe,
»wenn sie zur Feststellung gewisser ›Urphänomene‹ gelangt und de-
mütig bekennen muß, daß sie nicht über diese Feststellung hinaus-
gehen kann; alle Versuche einer weiteren ›Erklärung‹, d. h. rationalen
Erfassung bleiben vergeblich und gegenstandslos«.27

40

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

26 S. L. Frank: Priroda i kul’tura. In: Logos. Moskau 1910, S. 74.
27 S. L. Frank: Die Realität und der Mensch, Freiburg 2004. S. 230, Fußnote.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Goethe war für Frank nicht nur anregend durch seine philoso-
phisch-methodischen Einsichten. Auch noch in seiner geistlichen
Schrift Mit uns ist Gott, geschrieben in den Schreckensjahren des
Zweiten Weltkriegs, in der Frank dem Leser »die Erfahrung der Im-
manenz Gottes in der menschlichen Seele« vermitteln will, nimmt er
mehrmals auf Goethe Bezug (so aus »Tasso«: »Und wenn der Mensch
in seiner Qual verstummt, / Gab mir ein Gott zu sagen, wie ich lei-
de«). Wie hoch Frank den Denker Goethe schätzte, wird schließlich
daran erkennbar, daß er seine Anthropologie und damit sein philo-
sophisches Lebenswerk mit Versen aus den Zahmen Xenien ab-
schloß: »Und alles Drängen, alles Ringen / Ist ewige Ruh’ in Gott
dem Herrn«.28

Es wird Frank nicht verborgen geblieben sein, daß Goethe kaum
als christlicher Dichter im engeren Sinn gelten kann. Dessen unge-
achtet bezeugte »der große Heide« (H. Heine) in Franks Augen in
eindrucksvoller Weise Elemente eines religiösen Humanismus, die
auch für die christliche Existenz unverzichtbar sind.

5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

Nachhaltigen Einfluß auf Frank übte das dreibändige Werk »Person
und Sache« des Breslauer Psychologen und Philosophen Wilhelm
(William) Stern aus, das dieser 1906 veröffentlicht hatte. Frank
schrieb über dieses Buch in Russkaja mysl’ einen umfangreichen
und zustimmenden Bericht.29 Er hatte Sterns Titel übernommen
und als Untertitel hinzugefügt: »Philosophische Begründung des Vi-
talismus«. Das Interesse, das Frank dem »kritischen Personalismus«
Sterns entgegenbrachte, war durch die Ich-Philosophie Fichtes vor-
bereitet. Doch ist mit Stern über die Bewußtseinsphilosophie hinaus
ein Schritt auf eine personalistische Ontologie hin getan.

Sterns Personalismus bestätigte eine Einsicht, die Frank schon
im »Kritischen Idealismus« ausgesprochen hatte. Die Person ist das
Muster eines »einigen Ganzen« [edinoe celoe]. In der Person tritt uns

41

Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns

28 Ebd., S. 395. Johann Wolfgang von Goethe: Zahme Xenien, VI. Von Frank in deut-
scher Sprache zitiert.
29 S. L. Frank: Ličnost’ i vešč (filosofskoe obosnovanie vitaliszma). In: Russkaja mysl’
1908, No. 11, S. 50–81; dann in: Frank, S. L.: Filosofija i žizn’. Etjudy i nabroski po
filosofii kul’tury. St.Petersburg 1910, S. 164–217 (Zitate S. 174; 186; 200; 201 vgl. 194f.;
179f.; 185; 215; 217).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das »Rätsel der Einheit des Vielgestaltigen« gegenüber; es ist ein
Rätsel, weil diese Einheit oder Synthesis mehr ist als die Summe der
sie bildenden Teile und sich so der Forderung des analytischen Ver-
standes widersetzt, sie restlos in ihre Bestandteile auseinanderzuneh-
men.

Zu verstehen, wie eine Synthesis des Mannigfaltigen möglich
ist, ist solange unmöglich, als die synthetisierende Kraft – sei sie
Lebenskraft, Seele oder Gott genannt – wie ein Ingenieur gedacht
wird, der dem Vielen gegenübersteht und es von außen her ordnet.
Stern hatte die verblüffende Folgerung gezogen, daß dort, wo in
einem Komplex eine reale, wirkende Einheit anzutreffen ist, das Per-
sonprinzip wirksam sei. Dieses besagt nach Stern im wesentlichen
nur schöpferische Selbsterhaltung. »Alles, was wirksam existiert«,
so referiert Frank, »ist Person, denn nur im sich selbst erhaltenden
komplizierten Ganzen kann man echte Einheit finden, welche das
notwendige Merkmal substantiellen Seins ist«. Die Selbsterhaltung,
die wir überall in der Natur finden, kann ohne das Moment des
Schöpferischen und der Spontaneität nicht gedacht werden. Es wäre
deshalb willkürlich, das Schöpferische auf einen Punkt einzuschrän-
ken: sei es auf den Weltanfang oder auf Gott. Der Glaube an einen
von außen auf sein Geschöpf wirkenden Schöpfer, wäre ein »naiver
Personalismus«. Wir müssen vielmehr jedes Wirken in der Welt als
eine zielgerichtete d. h. personale »Selbsttätigkeit« betrachten. »Wir
müssen das Schöpferische als immanente Eigenschaft der Natur an-
nehmen«.

Frank ist durch Stern ein neuer Aspekt des Erkenntnisproblems
bewußt geworden, der ihn einen wichtigen Schritt auf den gesuchten
Einheitspunkt hin gehen läßt. Auch das erkennende Bewußtsein ist
ein Seiendes; es gehört in diesem Sinne zur »Welt«. Die »Einheit«
darf nicht als »transzendentales Bewußtsein« hypostasiert werden.
Die »Beziehungen« und »Gesetze« sind vielmehr in den Realitäten.
Das bedeutet: »In jedem Seienden ist die synthetische Einheit des
Vielen zu sehen«.

Frank hat Sterns Werk ganz außerordentlich gelobt: Es vermit-
telt die Einsicht, daß das Leben »für das abstrakte Denken prinzipiell
unergründlich ist [principial’no nepostižimym]«. Diese Einsicht ist
für Frank »von gewaltigem philosophischem Wert«. Stern gelang es,
den »Zwiespalt zwischen der Naturwelt und der Kulturwelt, zwi-
schen der Sphäre blinder, lebens- und seelenloser Naturgesetzlich-
keit, die den Makrokosmos umfaßt, und der Sphäre der Vernunft,

42

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Zwecke und Werte, die den menschlichen Mikrokosmos bildet«, –
von Außen- und Innenperspektive – zu überbrücken. Frank selber
entnimmt der Lektüre Sterns die Aufgabe, den Personalismus »lo-
gisch und erkenntnistheoretisch« zu begründen. Verbunden ist damit
die Aufgabe, in einer ganzheitlichen Synthese »Sein und Wert, Na-
tur und Kultur, Kosmisches und Menschliches« zu versöhnen. Frank
hat die Arbeiten Sterns auch weiter verfolgt; in seinem Buch über
Die Seele des Menschen (1917) nimmt er anerkennend auf diesen
»scharfsinnigen Psychologen« Bezug.

6. Das Programm des »religi�sen Humanismus«

1909 veröffentlichte eine Gruppe russischer Intellektueller unter
dem Titel Wegzeichen (russisch Vechi) eine schonungslose Kritik
der geistigen Haltlosigkeit der führenden russischen Kulturträger.
Diese Kulturanalyse gehört zu den bedeutendsten Publikationen aus
jener scheinbar friedlichen Zeit vor dem großen Zivilisationsbruch,
der mit dem Ersten Weltkrieg und den darauf folgenden Revolutio-
nen offenbar wurde. Die meisten Charakterisierungen, die in diesem
Sammelband vorgenommen wurden, konnten mit nur wenigen Än-
derungen für die gesamte sich fortschrittlich dünkende kulturelle
Elite in Europa zu Beginn des 20. Jahrhunderts Geltung beanspru-
chen. Vorausgreifend wurden in ihnen mit geradezu frappierender
Hellsichtigkeit die geistigen Entwicklungen der folgenden Jahrzehn-
te skizziert. Frank war der jüngste unter den sieben Verfassern, die
den Zeitgenossen warnend den Spiegel vorhielten. Er nannte seinen
Beitrag »Die Ethik des Nihilismus – Zur Charakterisierung der mo-
ralischen Weltanschauung der russischen Intelligenzia«. Diese Intel-
ligenzia gefiel sich in Bekenntnissen zu Gerechtigkeit und Fort-
schritt, zu Harmonie und Emanzipation. Aber diese Bekenntnisse
waren, wie Frank anmerkte, grundlos und beliebig. »Weshalb soll
das ›Ich‹ sich dem ›Du‹ opfern?« – die Intelligenzia vermochte diese
bohrende Frage Max Stirners nicht zu beantworten, ja sie ließ sie gar
nicht erst an sich heran, weil sie einer prinzipiellen Auseinanderset-
zung darüber, wie die hehren Forderungen nach Gerechtigkeit und
Altruismus philosophisch zu begründen seien, aus dem Wege ging.30

43

Das Programm des »religi�sen Humanismus«

30 Max Stirners Werk Der Einzige und sein Eigentum, war im Oktober 1844 erschienen
und 1893 bei Reclam in Leipzig erneut veröffentlicht. Frank, der Stirner dreimal na-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank schloß seinen Beitrag: »Wenn wir in einem Aphorismus ange-
ben dürfen, worin die Wende bestehen muß, dann schließen wir un-
sere kritischen Überlegungen mit einem positiven Vorschlag. Wir
müssen vom unproduktiven, kulturfeindlichen nihilistischen Mora-
lismus zu einem schöpferischen, die Kultur aufbauenden religiösen
Humanismus gelangen«.31

Franks These, daß nur ein begründeter religiöser Humanismus
den weiteren Zerfall der russische Gesellschaft aufhalten könne, war
nicht unwidersprochen geblieben. Frank verteidigte seine Auffassung
in einem Beitrag in Russkaja mysl’ unter dem Titel »Kultur und
Religion« gegen die Kritik des Publizisten S. V. Lurje.32 Religiöser
Humanismus, schrieb Frank, bedeutet »die Verbindung von Religio-
sität mit geistiger Weite und Freiheit«. Wieder war es Goethe, der für
Frank in dieser Frage vorbildlich wurde. Mit seinem unvollendeten
(360 Zeilen umfassenden) Gedicht »Die Geheimnisse« aus dem Jahre
1784 habe er dem religiösen Humanismus das poetische Symbol ge-
geben, mit dem er zeigte, »daß alle verschiedenen Religionen ihre
höchste Blüte insofern erreichen als sie sich der Heiligkeit der
›Menschlichkeit‹ […] annähern und sogar mit ihr verschmelzen, und,
sobald sie von diesem Geist durchdrungen sind, keiner weiteren äu-
ßeren Führung […] bedürfen«.

Goethe ist für Frank gleichsam der Gewährsmann dafür, daß die
Verbindung von »Religiosität mit geistiger Weite und Freiheit« tat-
sächlich als Inbegriff der Humanität anzusehen ist. Frank erwähnt
noch ein weiteres Kennzeichen des religiösen Humanismus, das, wie
er sagt, gleichfalls Goethe nahekommt: Es ist »die Verbindung des
religiösen Gefühls mit dem kulturellen Schaffen der Menschheit,

44

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

mentlich erwähnt, hat dessen Werk aufmerksam gelesen. In die Charakterisierung des
»Nihilismus« und der Prinzipienlosigkeit der russischen Intelligenzija fließen Merkma-
le ein, mit denen Stirner den Nihilismus des »Einzigen« beschreibt, der die entfremden-
de Abhängigkeit von allen Idealen und Geboten überwunden hat. Die Frage, die Frank
als Frage Stirners formuliert, findet sich in dieser Fassung nicht bei Stirner. Stirner sucht
nicht nach einer sittlichen Begründung des Altruismus; denn jedes sittliche Gebot wür-
de die Freiheit des Menschen einschränken und ihn zum unfreien »Diener« machen.
Daß Stirner in Rußland Aufmerksamkeit gefunden hat, beweist auch die Bemerkung
Kistjakowskis in den »Vechi« zum »Stirnertum«.
31 S. L. Frank: Etika nigilizma. In: S. L. Frank: Sočinenija. Moskau 1990. S. 77–110. Vgl.
Wegzeichen. Zur Krise der russischen Intelligenz. Eingeleitet und aus dem Russischen
übersetzt von Karl Schlögel. Frankfurt am Main 1990.
32 S. L. Frank: Kul’tura i religija (Po povodu stat’i o »Vechach« S. V. Lur’e), in: Russkaja
mysl’ VII, 1909. In: Russkoe mirovoszzrenie, Sankt Petersburg 1996. (Zitate: S. 568 und
564).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anders gesagt, die unauflösbare Verbindung des Glaubens an die
Gottheit mit dem Glauben an die Menschheit«.

Frank will mit dem »religiösen Humanismus« den »Zwiespalt
zwischen ›Weltlichem‹ und ›Göttlichem‹« überwinden; er sieht die-
sen Humanismus zusammengefaßt in der »Idee des Gottmenschen-
tums, befreit lediglich vom dogmatischen Rahmen und von groben
eschatologischen Erwartungen«. In dieser Idee kommt der »Glaube«
zum Ausdruck, »daß der historische kulturschöpferische Prozeß eine
Verwirklichung objektiver Werte ist – die Verkörperung des gött-
lichen Prinzips im menschlichen Leben, die Enthüllung der höchsten
absoluten Potenzen des empirischen irdischen Seins«. Ohne Aner-
kennung des Absoluten ist Humanismus nicht denkbar. »Alles Rela-
tive ist uns nur auf der Basis oder dem Hintergrund des Absoluten als
dessen Teil und konkrete Verkörperung gegeben; alles Begrenzte und
Endliche besteht nur, indem es in das Unbegrenzte und Unendliche
eingeht«. Das gilt zumal für die Schaffung von Kulturgütern, denn
sie »ist ohne eine vereinigende Idee, ohne den Glauben an absolute
Werte, welche dieses Tun rechtfertigen und begründen, unmöglich«.
Freilich muß niemand an absolute Werte glauben. Wer jedoch Ziele
verwirklichen will, die über den gegenwärtigen Tag hinausreichen,
der kann nicht umhin, »theoretisch und praktisch eine überindividu-
elle Motivation anzuerkennen und, folglich, die sie begründenden
absoluten Werte«. Diese Werte sind eine Instanz, die der selbstherr-
lichen Willkür Schranken setzt. Die Anerkennung des Absoluten
schließt die »Bereitschaft zum Selbstopfer« ein, – die aber hier gerade
höchster Ausdruck personaler Autonomie ist, wie Frank, auf Kant
verweisend, sagt. Sie ist »ein Akt freier Liebe und Glaubens, der freie
Anschluß der Person an die Hierarchie des universalen Geistes, jene
›selige Lust‹, von der Goethe spricht, als der Durst alles Lebendigen
durch ›Flammentod‹ wiedergeboren zu werden, ohne die der Mensch
›nur ein trüber Gast / Auf der dunklen Erde‹ ist«.33 Frank schrieb
diese in die Zukunft weisenden Sätze drei Jahre bevor er orthodoxer
Christ wurde.

45

Das Programm des »religi�sen Humanismus«

33 Frank zitiert (S. 565) Goethes Gedicht »Selige Sehnsucht«. Dieses Gedicht trug in der
ersten Fassung die Überschrift »Selbstopfer und Vollendung«. In »Das Unergründliche«
zitiert Frank nochmals aus diesem Gedicht. Aus dem Gedicht »Die Geheimnisse« zitiert
er die Verse »Von der Gewalt, die alle Wesen bindet, befreit der Mensch sich, der sich
überwindet«. W. Windelband hatte in seinem Aufsatz »Aus Goethes Philosophie« die
Bedeutung unterstrichen, welche die Selbstüberwindung bis hin zur Selbstentsagung
für Goethe hatte.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Religiosit�t und »pantheistische Liebe«

In seinem Essay über Goethes Erkenntnislehre hatte Frank anerken-
nend angemerkt, daß Goethe eine »pantheistische Geistesrichtung
[auszeichne], in der sich das stolze, kühne Bewußtsein der Teilhabe
des individuellen menschlichen Geistes an der Gottheit mit der wahr-
haft religiösen Demut gegenüber der höchsten, unverletzlichen
Wahrheit der göttlichen All-Einheit verbindet«.34

Dem philosophischen Werk Franks ist von Kritikern vorgewor-
fen worden, es »neige« zum Pantheismus. Die Frage, ob dieser Vor-
wurf gerechtfertigt ist, soll später erörtert werden. Was der junge
Frank unter »pantheistischer« Geisteshaltung versteht, geht sehr an-
schaulich aus einem kleinen Aufsatz jener Jahre hervor.

Die 22jährige Natalja Sergejewna Klimowa, Mitglied der Partei
der Sozialrevolutionäre, hatte 1906 an einem Attentat auf den Mini-
sterpräsidenten Stolypin teilgenommen und war daraufhin zum To-
de verurteilt worden. In der Erwartung der Hinrichtung verfaßte sie
einen Brief, der zwei Jahre später veröffentlicht wurde. Frank schrieb
zu ihm im selben Jahr einen Artikel mit der Überschrift »Die Bewäl-
tigung einer Tragödie«.35 Klimowa war wie fast alle ihre Freunde
überzeugte Materialistin. Sie schrieb: »Sobald ich aus Mangel an
Sauerstoff ersticke und das Herz aufhört zu funktionieren, wird mein
Ich als bestimmte Individualität mit seiner Vergangenheit und Ge-
genwart für immer verschwinden«. »Ich denke oft darüber nach, war-
um ich mich so ruhig gegenüber dem Tod verhalte, so daß ich ihn
überhaupt nicht als Problem empfinde … Meine Gedanken über den
Tod reichen nicht über das Gefühl hinaus, daß ich den Strick an mei-
nem Halse spüren werde, daß die Kehle zusammengeschnürt, daß ich
rote und schwarze Kreise vor den Augen sehe. Das ist gewiß unange-
nehm. Aber etwas Schreckliches ist es nicht«.

Ein anderes Gefühl erfüllte sie und überwand die Angst: »das
Gefühl einer alles absorbierenden besonderen inneren Freiheit«. Die-
ses Gefühl, schrieb sie, ist mit noch einem intensiveren Gefühl ver-
bunden. Es ist ein Gefühl, »das den Verstand veranlaßte, mit frohem
Interesse und Liebe mit allem umzugehen, was da war: dem weißen
Schnee zuzulächeln, dem Frühling und den Schneeglöckchen, dem

46

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

34 S. L. Frank: Gnoseologija Gëte, in: Russkaja mysl’ 1910. Wiederveröffentlicht in: Ž
ivoe znanie, Berlin 1923, S. 70.
35 S. L. Frank: Preodolenie tragedii, in: Slovo 1908, Nr. 750. In: Russkoe mirovozzrenie,
S. 569–574 (Zitat S. 573).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Garten, der brennenden Sonne, dem Hochwasser am Fluß, dem Knir-
schen der Skier in der mondhellen Nacht … Dieses Gefühl ist es, das
jeder Bewegung, auch der einfachsten, einen besonderen Reiz, einen
besonderen Sinn verleiht. Das ist – Lebensfreude!« »Diese Lebens-
freude«, heißt es weiter, ist »auch das Gefühl voller Harmonie zwi-
schen den äußeren Lebensbedingungen und meiner inneren kleinen
Welt mit meinem Ich, mit seinem Streben und Wollen, mit seinem
Begriff von Wahrheit, Recht und Gerechtigkeit«.

Sie beschrieb noch ein weiteres jetzt angesichts der bevorstehen-
den Hinrichtung in ihr aufsteigendes Empfinden: »Das ist eine gren-
zenlose, alles durchdringende Liebe (genauer vielleicht eine für alles
aufmerksame Zärtlichkeit). […] Was auch immer ich denke, was
auch immer ich betrachte, alles sehe ich durch ihr Prisma«. »Wißt
ihr, was es heißt, in einem solchen Augenblick die große Einheit der
ganzen Welt zu fühlen? Die ganz feine und schöne Verbindung zwi-
schen […] dem weit entfernten Gestirn und hier diesem mikroskopi-
schen Staubkörnchen auf der Tischplatte, zwischen den größten Ge-
nies der Menschheit und dem ersten Keim im System irgendeines
Wurms, zwischen mir und der kleinen weißen, feinen Struktur und
Schönheit einer Schneeflocke, dem Strahl der Frühlingssonne, dem
Wachsen des Grases, […] oder der Psyche irgendeines Pjotr oder
Iwan, der am anderen Ende der Welt lebt?«

Frank deutete in seinem Kommentar das Selbstgefühl der jun-
gen Frau, das in ihr den inneren Sinn und die Harmonie des Welt-
Seins aufleuchten ließ, als »religiöses Bewußtsein« und nannte es
»Weltliebe« und »pantheistische Liebe«. Hier steht ein Mensch vor
uns, schrieb Frank, der, wie Schleiermacher es von Spinoza gesagt
hatte, wahrhaft »von Gott erfüllt ist«. »Er erfährt Gott, ohne ihn
beim Namen zu nennen. Und mit dieser Kraft verjagt und vernichtet
er ruhig und unaufgeregt jede Tragik«.36

Was Frank hier bewundernd »pantheistisches« Gefühl nannte,
hatte er selber in seiner Jugend intensiv erlebt.37 Unter dem Eindruck
existentieller Bedrohung durch die nationalsozialistischen Macht-
haber in Deutschland hatte er rückblickend auf seine eigene geistige

47

Religiosit�t und »pantheistische Liebe«

36 Das Todesurteil an der jungen Frau wurde nicht vollstreckt; sie wurde zu Zwangs-
arbeit begnadigt, konnte fliehen und sich ins Ausland absetzen. Alexander Solschenizyn
schildert ihr Schicksal in seinem Buch Das Kalb und die Eiche im Kapitel Die Unsicht-
baren.
37 S. L. Frank: Predsmertnoe, in: S. L. Frank: Russkoe mirovozzrenie, St. Petersburg
1996, S. 53.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entwicklung seine Erinnerungen festgehalten. Bereits im Gymna-
sium, schrieb er, habe er durch Kuno Fischer Spinoza kennengelernt
und dessen »Ethik« auch selbst gelesen. Lange Zeit sei es Spinoza
gewesen, der sein philosophisches Denken bestimmte. Was ihn be-
eindruckte, war der auf Gott gerichtete »amor intellectualis«, der
»kontemplative Pantheismus« und das »mystische Gefühl göttlicher
All-Einheit«. »Ich habe darin schon früh etwas gefühlt, das dem tief-
sten Wesen meiner Persönlichkeit entsprach«, berichtet Frank, und er
erwähnt, daß er schon als Kind beim Blick in den Himmel »dieses
pantheistische Gefühl« erlebte. Es fügte sich »zwanglos in das nor-
male religiöse Bewußtsein ein, indem es sich mit dem Gebet zum
persönlichen Gott verband«. »Diese Synthese gewann damals ohne
Nachdenken in mir Gestalt; sehr viel später wurde sie zur Grundlage
meines Lebensdaseins«.

Diese jugendliche »Synthese«, in der die Erfahrung »des gesam-
ten Seins als Einheit« mit dem Gebet zum »persönlichen Gott« ver-
eint ist, hat mit einem Pantheismus im philosophischen Sinn nichts
zu tun. Ebensowenig enthält Franks Stellungnahme zum Brief aus
dem Gefängnis eine Bejahung des Pantheismus. Daß Frank sich der
Problematik des philosophischen Pantheismus früh bewußt war,
zeigt sein Aufsatz zu Spinoza von 1912; auf ihn ist noch einzugehen.

8. Der Optimismus der Vernunft

Löst sich die Spannung von Vernunft und Glauben im »ganzheitli-
chen Wissen« auf? In einem Artikel mit dem Titel »Wissen und
Glaube« (1908) hatte Frank zu Berdjaews Unterscheidung von »gro-
ßer« und »kleiner« Vernunft Stellung genommen.38 Die »große«
Vernunft sei der christliche Glaube, hatte Berdjaew behauptet, ihm
gegenüber könne die Ratio nur als »kleine« Vernunft gelten. Frank
wies diese Abwertung der Ratio und die Möglichkeit einer »doppel-
ten Wahrheit« oder »zweifachen Vernunft« scharf zurück. Falls die
Ratio bzw. die Wissenschaft tatsächlich zum Unglauben führen soll-
te, müßten wir das anerkennen, entgegnete er. Aber die Lage sei so

48

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

38 S. L. Frank: Znanie i vera. In: Slovo, 1908, Nr. 579. Jetzt: Russkoje mirovozzrenie,
St. Petersburg 1996, S. 580f. – Auch später noch hat Berdjaew Franks Zorn provoziert,
weil er die wahre Philosophie nur als Kunst verstanden wissen wollte und sie der Ra-
tionalität entgegenstellte: S. L. Frank: Duša čeloveka. In: Real’nost i čelovek. Moskau
1997, S. 12.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tragisch ja gar nicht! Man könne sehr wohl »ein Wissen finden, das
den Glauben nicht vernichtet, und einen Glauben, der dem Wissen
nicht widerspricht«! Die Versöhnung des Wissens mit dem Glauben
wäre erreicht, wenn das Wissen »Horizonte für neue Hoffnungen
eröffnet« und der Glaube »durch das Wissen bestärkt und bestätigt
wird«. Frank ist zuversichtlich, daß die geistige Entwicklung hierzu
gelangen wird. Berdjaews Auffassung sei dagegen noch eine der Ver-
nunft feindlich gesonnene »Romantik«. Diese Romantik aber ist
krank, »gesund ist das Klassische«, sagt Frank mit Goethe. Beispiel-
haft ist für Frank die »antike Harmonie des Geistes«, in welcher der
Kosmos nicht als ein sinnleeres physikalisches System aufgefaßt
wurde. Weder »die Lebensfremdheit des Positivismus« noch »die ner-
vöse Ekstatik der Romantik« ist das, was Frank befriedigt. Er sucht
die »gesunde Lebendigkeit [zdorovaja žiznedejatel’nost’], die auf
einem ruhig durchdachten, hellen Glauben beruht«. Dieser »Glaube«
ist freilich kein explizit religiöser, geschweige denn christlich-ortho-
doxer Offenbarungsglaube. Die von Frank hier anvisierte ratio fide
illustrata ist die Vernunft, die sich selbst auf das Absolute verwiesen
sieht und in ihm das Licht erkennt, das sie zur Wahrheitserkenntnis
befähigt. Ihre »gesunde Lebendigkeit« gründet in der Überzeugung,
daß sie, wo sie sich sittlich gefordert erfährt, in sich das Absolute zu
berühren und so praktisch zu wissen vermag.

9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F.
Schleiermacher

Bei Fichte hatte Frank lernen können, daß das nicht objektivierbare
Absolute doch »erlebt« werden kann, weil es selber »Leben« ist, an
dem der Mensch als Person schon immer wesentlich teilhat. Fichte
hatte das »Erleben« des Absoluten ein »Sehen« oder »Anschauen«
genannt. Das war eine Weise der Erfahrung, die sich radikal von
sinnlicher Erfahrung unterschied. Frank wußte aber auch, wie viel-
deutig der Lebensbegriff ist. Die zeitgenössischen Philosophen Dil-
they, Nietzsche, Bergson sprachen in einer Weise vom »Leben«, in
der dieser Begriff nicht mehr geeignet war, Synonym des göttlich
Absoluten zu sein. Frank sah es als seine Aufgabe an, die Begriffe
»erleben« und »erfahren« weiter zu klären. Dazu bot sich die kriti-
sche Auseinandersetzung mit der Religionsphilosophie von William
James und mit der Erkenntnistheorie des Pragmatismus an. Die An-

49

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regung dafür, sich mit James und dem Pragmatismus auseinander-
zusetzen, wird von Simmel stammen. Dieser hatte schon 1895 »das
Verhältnis von Wahrheit und Nützlichkeit in grundsätzlich dersel-
ben Weise« beschrieben, »wie der Pragmatismus«.39 1908 war James’
Pragmatism auf deutsch erschienen; auch auf dem III. Internationa-
len Kongreß für Philosophie in Heidelberg im September 1908 stand
der Pragmatismus auf der Tagesordnung. Frank veröffentlichte 1910
zwei Abhandlungen zu diesen Themen, die bereits die Grundlage
seiner eigenen Religionsphilosophie erkennen lassen.40

James hatte mit seinem Buch The Varieties of Religious Experi-
ence (1902) den Erfahrungsbegriff ins Zentrum der religionsphiloso-
phischen Diskussion gestellt. Frank begrüßte James’ Werk, das gera-
de ins Russische übersetzt war, als »epochemachend« und verglich es
in dieser Hinsicht mit Ch. Darwins Entstehung der Arten. James ha-
be auf ein Bedürfnis der Zeit reagiert; sein Werk sei ein befreiendes
Werk, unabhängig davon, welche wissenschaftliche Bedeutung man
ihm im einzelnen zuerkenne.

Der »radikale Empirismus«, den James in diesem Zusammen-
hang entwickelt hatte, fand Franks besonderes Interesse. Die Gewiß-
heit, daß das unmittelbar Erfahrene auch real sei, werde nicht erst
durch einen besonderen Urteilsakt gewonnen, der zum Phänomen
hinzutrete. Vielmehr, so zeige James, sei die Realität des Erfahrenen
durch die Erfahrung selbst bezeugt. Der »radikale Empirismus« ver-
zichte deshalb zu Recht darauf, das in der religiösen Erfahrung Ge-
gebene, theoretisch begründen zu wollen, weil er erkenne, daß die
Erfahrung eine eigene Evidenz besitzt und als solche keines Beweises
von etwas anderem her bedarf.41

Die Anerkennung, die Frank dem James’schen Werk zollte,
schloß kritische Vorbehalte gegenüber der Erklärung des religiösen

50

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

39 Willfried Geßner: Der Schatz im Acker. Georg Simmels Philosophie der Kultur. Wei-
lerswist (Velbrück) 2003, S. 61.
40 S. L. Frank: Filosofija religii V. Džemsa. In: Russkaja Mysl’, 1910, Nr. 2, 155–164.
S. L. Frank: Pragmatizm kak filosofskoe učenie. Ebd., 1910, Nr. 5, 90–120.
41 James schreibt: »Es ist, als gäbe es im menschlichen Bewußtsein ein Empfinden von
Realität, ein Gefühl von objektiver Gegenwart, von ›da ist etwas‹ – eine Wahrnehmung,
die tiefer und allgemeiner reicht als irgendeiner der besonderen ›Sinne‹, deren die gän-
gige Psychologie das ursprüngliche Entdecken realer Existenz zuspricht«. Dieses »Rea-
litätsgefühl« ähnelt »mehr einer Sinneswahrnehmung als einer Verstandesleistung im
eigentlichen Sinne«. W. James: Die Vielfalt religiöser Erfahrung, Frankfurt 1997, S. 89
und 96.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Phänomens durch James nicht aus. Es waren vor allem drei Einwän-
de, die Frank geltend machte:

1. Sofern James den Wert des religiösen Glaubens davon be-
stimmt sein lasse, welchen Beitrag er zur »Befriedigung der mensch-
lichen Bedürfnisse« leiste, verkenne er die Eigenart des Glaubens. Die
Religion mit ihrem Nutzen für das Leben rechtfertigen wollen, »hie-
ße die Religion negieren und sie aus einem hohen befriedigenden
Besitz zu einem Dienstinstrument zu machen«. Für den religiösen
Menschen bestimmt die Religion den Rang der Lebensbedürfnisse,
nicht aber hängt der Wert der Religion von ihrer praktischen Lebens-
dienlichkeit ab.

2. Wenn James meine, in der religiösen Erfahrung gelange, was
zuvor im Unterbewußten gegeben sei, in das helle Bewußtsein, so
könne das eine gerechtfertigte Vermutung über den Ursprung der
Erfahrung sein, sage aber nichts über ihren Wahrheitsgehalt aus.

3. James sehe im Begriff der »objektiven und allgemein-ver-
bindlichen Wirklichkeit« nur eine »wissenschaftliche Abstraktion«
von instrumenteller Bedeutung. Kritisch fragt Frank daraufhin nach
dem Kriterium für die von James propagierte »allgemeingültige Be-
arbeitung der Vielfalt der religiösen Intuitionen«.

Anerkennend stellt Frank fest, daß James mit dem Begriff des
»radikalen Empirismus« dem philosophischen Denken eine frucht-
bare Aufgabe gestellt habe. Es bleibe aber noch die Frage zu beant-
worten, wie die erfahrene Wirklichkeit zur gewußten Wirklichkeit
wird und welcher Art dieses Wissen ist. Ist in ihm die Wirklichkeit
unmittelbar gegeben oder handelt es sich bei ihm um eine »Abstrak-
tion«? Die Antwort, die Frank hier gab, lautete: In der religiösen
Erfahrung zeigt sich die Realität des religiösen »Gegenstandes« in
ihrem Gegebensein. Diese Selbstevidenz des Gegebenen fordert die
»Anerkennung der Intuition als Basis des Erfahrungswissens«.

Franks ergänzender Aufsatz zur »Erkenntnislehre des Pragma-
tismus« ist eine kenntnisreiche und stringente Kritik an dessen
Wahrheits- und Wirklichkeitsauffassung (W. James, Ch. Dewey, Ch.
Peirce, F. C. S. Schiller).42 Mit der Auffassung, »daß der Gegenstand
der Erkenntnis außerhalb der Erkenntnis nicht existiert, daß er dem
menschlichen Denken nicht ›gegeben‹, sondern ›aufgegeben‹ und daß
die Erkenntnis keine Erklärung, sondern ein kreatives Schaffen der

51

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

42 Vgl. S. L. Frank: Pragmatizm kak gnoseologičeskoe učenie, 1910. In: Živoe znanie,
Berlin 1923. S. 119–166.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Realität sei«, vollende der Pragmatismus den von Kant ausgehenden
Subjektivismus »in streng psychologischem und naturalistischem
Sinn«, schreibt Frank.43

Zustimmung verdiene freilich die Absicht, »das abstrakte Wis-
sen und den Begriff der theoretischen Wahrheit auf etwas Tieferes
und Ursprünglicheres zurückzuführen, das man […] als Wissen-Le-
ben im Gegensatz zu Wissen-Theorie bezeichnen könnte«. Doch die
Weise, in der diese Intention durchgeführt wird, ist logisch inkon-
sistent. Indem sie, »den Sinn des Wissens« theoretisch zu erklären
beansprucht und damit »einigen Begriffen eine sich selbst genügende
innere Bedeutung und den aus ihnen gebildeten Urteilen selbstevi-
dente Wahrheiten zuschreibt«, widerspricht sie ihren eigenen extrem
nominalistischen Prämissen. Ebenso ist der psychologistische Natu-
ralismus, auf den der Pragmatismus notwendig hinausläuft, innerlich
widersprüchlich, weil er, wie jeder Naturalismus, den Fehler begeht,
»das Ursprüngliche aus dem Abgeleiteten zu erschließen«. Denn er
setzt die selbstevidente Wahrheit jener realen Bedingungen voraus,
von denen seiner Theorie zufolge, der Sinn und die Wahrheitskrite-
rien der Urteile, zumal jener über die psychologische Natur des Men-
schen und seiner Beziehungen zur Außenwelt, abhängen.44

Franks Kritik impliziert bereits das spätere Seinsverständnis, das
den Subjektivismus grundsätzlich hinter sich läßt und doch fern von
einer Vergegenständlichung des Seins ist. Seine eigene Lehre vom
»Gegenstand des Wissens«, an der er zu dieser Zeit zu arbeiten be-
gann, ist auch eine Stellungnahme zum Erkenntnis- und Wissens-
ideal des Pragmatismus.

Wichtiger noch als die Auseinandersetzung mit dem Pragmatis-
mus wurde für Franks eigene Religionsphilosophie das Werk Fried-
rich Daniel Schleiermachers. Das Ergebnis seiner Beschäftigung mit
ihm hat Frank in einer ausführlichen Abhandlung 1911 zusammen-
gefaßt. Schleiermachers »Reden über die Religion« hat er außerdem
ins Russische übersetzt und mit einer Einleitung herausgegeben. Ich
referiere hier nur die Rezeption von Schleiermachs Begriff des »Ge-
fühls«, da er für das religionsphilosophische Werk Franks von beson-
derer Bedeutung sein wird.45

»In genialer Intuition« habe Schleiermacher mit diesem Begriff

52

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

43 Ebd., S. 150; S. 159f.
44 Ebd., S. 165.
45 S. L. Frank: Ličnost’ i mirovozzrenie Fr.Šlejermachera. In: Živoe znanie, Berlin 1923,
S. 99 und 97.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Weg gebahnt, das »emotionale Wissen« ernst zu nehmen, oder,
wie Franz Brentano es ausdrückte, die »emotionale Evidenz«. Freilich
könne dieser Begriff, der bei Schleiermacher das Medium des religiö-
sen Lebens bezeichnet, Mißverständnisse nahelegen; besonders gelte
das für das »Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit« (eine For-
mulierung, die Frank als »unglücklich« bezeichnet, die übrigens in
den Reden, wie er feststellt, nicht erwähnt wird). Schleiermachers
Schwanken zwischen dem Einfluß Kants und des frühen Fichte einer-
seits und dem Denken in den Kategorien des Objektiven bei Spinoza,
Schelling und Hegel andererseits spiegele sich gerade bei der Ver-
wendung des Gefühlsbegriffs.

Doch Schleiermacher wolle mit dem Begriff des »Gefühls«, so
interpretierte ihn Frank, die Religion nicht einer subjektiven Sphäre
zuordnen. Was er mit »Gefühl« bezeichnet, reiche vielmehr über den
Gegensatz des Subjektiven und Objektiven hinaus. Richtig verstan-
den meine »Gefühl« bei Schleiermacher keinen besonderen Bereich
des Psychischen, sondern »die tiefste Wurzel des ganzen Bewußt-
seins überhaupt«. Schleiermacher wolle mit dem »Gefühl« die »Wur-
zel« des Wissens, die der Unterscheidung des theoretischen Erken-
nens und des praktischen Tuns noch vorausliegt, anzeigen. Der Sinn
dieses Begriffs liege darin, diese Sphäre als Leben zu bestimmen, als
Bewußtsein, das nicht von der Fülle des Erlebens zu trennen ist und
das als solches über die auf sich beschränkten Bereiche von Theorie
und Praxis sich erhebt und ihre Einheit bildet. »Weder das Wissen
noch das Handeln können an sich das Ganze des Lebens ausmachen;
sie setzen einander und folglich auch ihre ursprüngliche Einheit vor-
aus, d. h. ihre Verbindung mit dem inneren Leben, die im Gefühl
gegeben ist«. »In diesem Prinzip ist das äußere Bild des Gegenstandes
noch mit dem inneren Leben des Subjekts zusammengeschlossen.
Hier ist jeder Akt des Lebens in seiner allgemeinsten und ursprüng-
lichsten Form eine Einheit des ›Seins für sich‹ und des ›Seins im gan-
zen‹, von Selbstbewußtsein und Wahrnehmung«. Erst in der Refle-
xion wird »die äußere Vorstellung vom inneren Leben des Gefühls«
unterschieden.

Eine interessante Parallele zu dieser Schlußfolgerung Franks
finden wir bei Wilhelm Dilthey, der in seiner Breslauer Ausarbei-
tung, von Schleiermacher angeregt, die Einheit, von der Frank
spricht, mit dem »Satz der Phänomenalität« ausgesagt hatte: Was
als »Tatsache des Bewußtseins« gegeben ist, kann nicht weiter auf-
gelöst, sondern nur als »letzter Befund« aufgezeigt werden. Es ist nur

53

Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem »Innewerden« zugänglich, das im Erleben geschieht und je-
dem »Vorstellen« vorausliegt, schreibt Dilthey.46

Frank brachte diese vor der Unterscheidung von Denken und
Gegenstand liegende Einheit, Schleiermacher interpretierend, so
zum Ausdruck: »In der Religion interessiert nicht das vom erkennen-
den und fühlenden Subjekt abstrahierte Objekt, sondern die unauf-
lösliche Verbindung des einen und anderen im Erleben«. Folglich ist
die religiöse Wahrheit »nicht so sehr ein Wissen vom Objekt, als
vielmehr eine Identität mit ihm, das Erleben einer ganzheitlich sub-
jektiv-objektiven Wahrheit«. Anders als die wissenschaftliche Wahr-
heit, die eine intellektuelle Reproduktion des Objekts ist, ist die reli-
giöse Wahrheit »Leben im Objekt, lebendiges Zusammenfließen mit
ihm«.47

Nicht nur Schleiermachers Einsicht, daß es eine vom Denken
allein nicht zu erreichende Wahrheit gebe, sollte Frank zu weiteren
erkenntnistheoretischen Überlegungen anregen, auch Begriffe wie
»Universum« und »Unendliches«, die in Schleiermachers Phänome-
nologie der religiösen Erfahrung eine Rolle spielen, werden in Franks
entfalteter Ontologie der All-Einheit ihre volle Bedeutung gewin-
nen.48 Zweifellos hat die Beschäftigung mit dem Pragmatismus und
mit Schleiermacher Frank veranlaßt, dem Begriff der Erfahrung be-
sondere Aufmerksamkeit zu schenken.

10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

Im selben Jahr, in dem Frank seinen Essay über Goethes Erkenntnis-
lehre veröffentlichte (1910), erschien in der Zeitschrift »Logos« auch
sein Aufsatz »Natur und Kultur«.49 Er war im wesentlichen eine
Stellungnahme zur Diskussion, die im Anschluß an Heinrich Rik-
kerts Buch »Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft« (1. Auflage
1899) geführt wurde. Franks Überlegungen bringen eindrucksvoll
seinen »Ideal-Realismus« zum Ausdruck, in dem »Geist« und
»Welt« unvermischt eine Einheit bilden. Wie sehr Goethe hierzu bei-

54

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

46 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Leipzig u. Berlin 1922ff., Bd. XIX, S. 66.
47 S. L. Frank: Ličnost’ i mirovozzrenie Fr.Šlejermachera. In: Živoe znanie, S. 104.
48 Vgl. Friedrich Daniel Schleiermacher: Über die Religion. Reden an die Gebildeten
unter ihren Verächtern. Berlin 1799, S. 56, vgl. auch 128f. »Religion ist Sinn und Ge-
schmack fürs Unendliche« S. 53.
49 S. L. Frank: Priroda i kul’tura, In: Logos, 1910, S. 50–89.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


getragen hatte, macht er mit einem Zitat in deutscher Sprache aus
einem Brief Goethes sichtbar, in dem dieser sich kritisch über Jacobi
geäußert hatte: »Wem es nicht zu Kopfe will, daß Geist und Materie,
Seele und Körper, Gedanken und Ausdehnung […] die notwendigen
Doppelingredienzen des Universums waren, sind und sein werden,
die beide gleiche Rechte für sich fordern und deswegen beide zusam-
men wohl als Stellvertreter Gottes angesehen werden können; wer
zu dieser Vorstellung sich nicht erheben kann, der hätte das Denken
längst aufgeben … sollen«.50 »Die Tiefe und der Reichtum von Goe-
thes Weltanschauung ist bisher noch nicht ausgeschöpft«, bemerkt
Frank dazu.

Bemerkenswert ist aber auch, daß Frank bereits zu diesem frü-
hen Zeitpunkt die Ich-Du-Beziehung (wenngleich noch nicht in der
klaren Form wie in Das Unergründliche) als den Schlüssel zur Seins-
erkenntnis begreift. Hier wird der fortwirkende Einfluß des Persona-
lismus von Wilhelm Stern erkennbar. Ein Denken, das nicht zur
Kenntnis nimmt, daß die personalen Kategorien der Kultur – Geist,
Freiheit und Zielstrebigkeit – in der objektiven Welt selber enthalten
sind, führt in letzter Konsequenz zum Naturalismus. Aber auch der
erkenntnistheoretische Idealismus, stellte Frank kritisch fest, ist au-
ßerstande, außerhalb des erkennenden Ich »wahre Geistigkeit« zuzu-
lassen, wie sie uns doch im anderen Menschen zweifellos begegnet.
Er ist genötigt, den anderen als bloßes Nicht-Ich und somit inadäquat
zu begreifen.51 Der Neukantianismus ist nicht in der Lage, die schrof-
fe Gegenüberstellung von Geist und Natur zu überwinden, in der die
Realität kulturlos und die Kultur ohne Realität ist.52 Die kritische
Distanz, die Frank zum Neukantianismus gewonnen hat, läßt ihn
jedoch nicht übersehen, daß schon im Schelling-Hegelschen und im
Kant-Fichteschen Idealismus Anregungen enthalten sind, »die Dua-
lität von Natur und Kultur zu überwinden«. In diesem frühen Auf-
satz wird wieder das zugleich intellektuelle und moralische Anliegen
deutlich, das Franks gesamtes Arbeiten begleitete: den wahren Kern,
der selbst in extremen Positionen enthalten ist, aufdecken und be-
wahren und so durch Versöhnen der Gegensätze zum Fortschritt der
Erkenntnis beitragen.

55

Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen

50 Ebd., S. 88. Aus dem Brief Goethes an Karl Ludwig von Knebel, 8. April 1812.
51 Ebd., S. 79.
52 Ebd., S. 81: »die Kulturlosigkeit aller Realität und die Nicht-Realität aller Kultur«.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11. Spinoza und die Zur�ckweisung des Monismus und
Pantheismus

Noch deutlicher als im Aufsatz »Natur und Kultur« wird Franks in-
zwischen erreichte eigene philosophische Position in seiner Abhand-
lung Spinozas Lehre über die Attribute, die 1912 in der Zeitschrift
Voprosy filosofii erschien. Franks Interesse richtet sich auf die Frage,
wie Spinoza das Eine versteht. Wieder ist es die erkenntnismetaphy-
sische Frage nach den Bedingungen der Erkenntnis, von der Frank
ausgeht. Offensichtlich, so meint er, sucht Spinoza nach einem Wis-
sen, das nicht von seinen Objekten getrennt ist, sondern sie gleich-
sam umgreift und das Subjekt in das Sein selbst eintauchen läßt. Ver-
glichen mit einer so gewonnenen vollen Erkenntnis wäre ein Wissen,
das sich allein auf Urteile und abstrakte Begriffe stützt, ein bloßer
Glaube, weil es nur von außen auf die Dinge hinweist, sie aber nicht
selber enthält. »Das Ideal des Erkennens besteht im Erleben der kon-
kreten Fülle der Realität und nicht im Fixieren ihrer abstrakten Ein-
zelzüge«, forderte Frank im Sinne des Prinzips des »lebendigen Wis-
sens«. Daß auch Spinoza dieses Ideal anerkannte und verfolgte, gehe
eindeutig aus seinem Kurzen Traktat (»Kurzer Traktat von Gott, dem
Menschen und seinem Glück«) hervor. Doch habe er hier nur ein
Programm vorgelegt, ohne es auszuführen. Das geschehe erst in sei-
ner Ethik, – wenngleich in einer dem eigenen Anliegen inadäquaten
Form.53 Spinozas Intention sei zwar darauf gerichtet, stellt Frank mit
Verweis auf Trendelenburg fest, die Einseitigkeit sowohl des Natura-
lismus als auch des Idealismus zu überwinden und das »ursprüng-
liche mystische Empfinden für ›die Einheit des Geistes mit der ge-
samten Natur‹« zum Ausdruck zu bringen, doch die Verwirklichung
dieses Projekts scheiterte, weil Spinoza unter dem Einfluß des carte-
sischen Rationalismus und des naturalistischen Pantheismus Giorda-
no Brunos eine Terminologie und eine Systemstruktur zur Darstel-
lung seiner Gedanken wählte, die ihnen nicht angemessen waren.54

Die Formel Deus sive natura gibt nur sehr unvollkommen die Phi-
losophie des reifen Spinoza wieder, hält Frank als Ergebnis seines
Spinozastudiums fest. Spinozas Monismus wolle »die Einheit des
Realen mit dem Idealen« in erkenntnistheoretischer Hinsicht lehren

56

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

53 S. L. Frank: Učenie Spinozy ob atributach. In: Voprosy filisofii i psichologii, 1912,
Nr. 114, S. 551.
54 Ebd., S. 555.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und dürfe deshalb nicht mit einem »psychophysischen« Monismus
verwechselt werden.

Besonders zu beachten sind hier Franks Bemerkungen zu Spino-
zas Verständnis Gottes als der »unendlichen Einheit des Idealen und
Realen«. Dieses Verständnis laufe auf eine »Überwindung der logi-
schen Abgrenzung von ›Bewußtsein‹ und ›Sein‹ und ihre unmittel-
bare Schau als identischen Urgrund« hinaus und nähere sich einem
mystischen Gottesverständnis. Spinoza denkt seinen erkenntnistheo-
retischen Monismus mit dem Begriff »Substanz« als erweitertem
Seinsbegriff. Er hat damit gezeigt, daß ein erkenntnistheoretischer
Monismus nicht nur als Idealismus denkbar ist, wie im Gefolge Kants
angenommen wird, sondern auch als Realismus, der keineswegs na-
turalistisch konzipiert sein müsse.55

Hatte Frank bereits in diesem Aufsatz die Schwachstellen von
Spinozas Monismus argumentativ aufgedeckt, so war die Stellung-
nahme zum Pantheismus Spinozas anläßlich des 300jährigen Ge-
burtstags des Philosophen 1933 noch entschiedener. Nur darauf soll
hier hingewiesen werden. Spinozas Philosophie könne man, erklärte
Frank, »methodisch und inhaltlich als Mystik anschauender Erkennt-
nis« charakterisieren. Doch die Ausführung dieses Entwurfs durch
Spinoza sei von »grandioser Einseitigkeit«: Was gut und böse bedeu-
tet, wird nicht erkannt; geleugnet wird jegliche »Ursprünglichkeit«;
ebensowenig wird die Freiheit des Willens und die individuelle Un-
sterblichkeit anerkannt. Geleugnet wird auch die Personalität Gottes,
die man freilich nicht grob naturalistisch verstehen dürfe, wie Frank
anmerkt.56 Wieder nennt Frank den rationalistischen Ansatz als
Grund dafür, daß es Spinoza nicht gelinge, das Relative und Partiku-
läre mit dem Absoluten in Einklang zu bringen. Spinozas Gott »ver-
schlingt erbarmungslos alles Übrige«. Dagegen betont Frank: »Das
Absolute wird wahrhaft Absolutes nur als Einheit des Absoluten
und des Relativen. Bei Spinoza ist alles in Gott; Gott aber ist nicht
in diesem«. Wo die Göttlichkeit der Welt behauptet wird, führt das
paradoxerweise zur Leugnung ihrer eigenen Realität. Das bestimme
auch Spinozas Ethik: Wert hat nur die reine Anschauung des Abso-
luten, die von aller lebendigen Vielfalt und schöpferischen Weltent-
wicklung losgelöst ist. »Gerade der Pantheismus Spinozas kann die

57

Spinoza und die Zur�ckweisung des Monismus und Pantheismus

55 Ebd., S. 559–560.
56 S. L. Frank: Osnovaja ideja filosofii Spinozy (Die Grundidee der Philosophie Spino-
zas). In: Put’, Febr. 1933, Nr. 37, S. 64–65. Hervorh. von mir, P. E.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wahre All-Einheit nicht erreichen«. Infolge seines Rationalismus
mußte Spinoza auch die »wahre Inkarnation« und der »gottmensch-
liche Gott« fremd bleiben.57 Spinoza, so lautete Franks abschließen-
des Urteil, blieb dem »naturalistischen Pantheismus« eines Giordano
Bruno verhaftet, obwohl seine Lehre von der einen Substanz eine
Einsicht offenbart, die über diesen Naturalismus hinausreicht.

Frank hatte erkannt, daß eine rationalistische Erkenntnisauffas-
sung eine letztlich dualistische oder, wie bei Spinoza, eine moni-
stisch-pantheistische Deutung der Beziehung Gottes zur Welt zur
Folge hat und den Begriff des Gottmenschentums zerstört. Im An-
schluß an seine Auseinandersetzung mit Spinoza lernte er das Werk
des Nikolaus von Kues kennen. Seine Arbeit über den Gegenstand
des Wissens, die er 1915 veröffentlichte, beweist bereits den nach-
haltigen Einfluß dieses Theologen und Philosophen. Bei ihm wird
Frank den tragfähigen Grund finden, auf dem er sein eigenes philoso-
phisches System errichten konnte: Die Idee der Koinzidenz, welche
den Gegensatz des Unendlichen zum Endlichen in metalogischem
»belehrtem Nichtwissen« zu übersteigen erlaubt. Auf diesem Grund
konnte Frank das »Ganze« als alles umfassende und durchdringende
unvermischte lebendige Einheit des Idealen und Realen verstehen.
Damit fand auch der »religiöse Humanismus« die gesuchte philoso-
phische Begründung.

12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

Nach der Auseinandersetzung mit dem Naturalismus im spinozisti-
schen Monismus und mit der naturalistischen Erkenntnislehre des
Pragmatismus wandte Frank sich in der für ihn überaus fruchtbaren
Zeit vor dem Ersten Weltkrieg auch der naturalistischen Ethik zu.
Der Aufsatz Das sittliche Ideal und die Wirklichkeit (1913) ist von
herausragender Bedeutung, weil in ihm durch die Begründung des
Seinsbegriffs der wesentliche Schritt über Kant und den Subjektivis-
mus hinaus vollzogen wird. Er war seine Antrittsvorlesung, die er im
Jahr zuvor als »Privatdozent« an der Petersburger Universität gehal-
ten hatte.58

58

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

57 Ebd., S. 66.
58 S. L. Frank: Nepročitannoe … Stat’i, pis’ma, vospominananija. Moskau 2001. Predis-
lovie, S. 6.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das sittliche Ideal (Sittengesetz) kann empirisch weder bewiesen
noch widerlegt werden, erklärt Frank anknüpfend an Kant. Es grün-
det in einer »ursprünglichen Evidenz, die man nur haben oder nicht
haben, deren Überzeugungskraft aber weder positiv noch negativ von
irgendwelchen Überlegungen abhängen kann«. Folgt daraus, daß
Sollen und Sein einander absolut entgegengesetzt sind? Windelband
und Rickert, aber auch Lotze, waren dieser Auffassung. Dagegen hat-
te Kant »in der Anerkennung des Dualismus von Sein und Sollen
nicht das Ende, sondern erst den Anfang des ethischen Wissens [ge-
sehen]; er suchte mit seiner Lehre vom ›intelligiblen Charakter‹ und
den ›Postulaten der praktischen Vernunft‹ bestimmte positive Lösun-
gen hinsichtlich des Verhältnisses von Wirklichkeit und Ideal«. Die
Lösung aber, die er mit seiner praktischen Philosophie gab, ist, wie
Frank mit Verweis auf Windelband und Solowjow einwandte, nicht
ohne Widersprüche. Frank will deshalb, ohne sich an der direkten
Auseinandersetzung mit Kant zu beteiligen, »versuchen, diese Frage
selbständig zu entwickeln«.59

Mit Kant ist zu sagen: Wo der menschliche Wille sich des Sit-
tengesetzes bewußt wird und das Gesollte sich zu eigen macht, ge-
winnt er eine neue Qualität: Er wird zum sittlichen Willen. In einem
unteilbaren Akt ist er dann sowohl Untertan des sittlichen Ideals als
auch zugleich sein Gesetzgeber. Hier gibt es also, folgert Frank, »kei-
ne äußere Wechselbeziehung zwischen zwei selbständigen Momen-
ten, […] sondern die einzige, einheitliche Realität des idealen oder
sittlichen Willens«.60 Anders als der von einem Ideal bestimmte em-
pirische Wille ist der sittliche Wille »die Realität des Ideals selbst, der
Punkt in dem Sollen und Sein in eins verschmolzen sind«. Dieser
ideal bestimmte Wille kann nur »als überempirischer und unbedingt
allgemeiner Wille« gedacht werden, »obwohl er konkret in der em-
pirischen Welt nur in Verbindung mit dem individuellen Willen
eines einzelnen Menschen auftritt«. Die realistische Auffassung,
daß das Universale immer im Einzelnen zu finden ist, sieht Frank
auch hier bestätigt. Hegels Wort, daß im sittlichen Willen »das Sol-
len ebensosehr Sein« ist, wird von Frank übernommen, aber in dem
Sinn verstanden, daß das sittliche Ideal, das »mit der idealen Realität

59

Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

59 S. L. Frank: Nravstvennyj ideal i dejstvitel’nost’ in: Russkaja mysl’ 1913. Živoe zna-
nie, Berlin 1923. S. 169–197. S. 176 und 179.
60 Ebd., S. 182.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines universalen Willens gleichgesetzt« ist, nicht zum »Volksgeist«
oder »objektiven Geist« wird, wie Hegel meinte.

Frank geht es um die »Autonomie« des sittlichen Bewußtseins
(in der Kant den »Grund der Würde der menschlichen und jeder ver-
nünftigen Natur« gesehen hatte). Um von Autonomie reden zu kön-
nen, muß die empirische Person den unbedingten Willen, dem sie
sich unterordnet, »in sich selbst vorfinden«. Dieser Wille aber ist
nicht mit ihr identisch; er ist universal, »umfaßt sie und geht unend-
lich über sie hinaus«; er läßt damit jede Unterscheidung zwischen
den Individuen hinter sich. Frank hat hier einen äußerst wichtigen
Schritt zur Erkenntnis des übersinnlichen Seins vollzogen. Im sittlich
bestimmten Willen erkennt er eine Realität, die »überempirischen
Charakter besitzt, eine reine Idee ist«.61 Der sittlich bestimmte Wille
»steht an der Schwelle zweier Welten, der idealen und der empirisch-
realen, und verbindet beide miteinander«. Der sittliche Wille, der
darauf gerichtet ist, das Ideale im Empirischen zu verwirklichen, ist
selber »etwas ganz Reales«, freilich völlig anders als die empirische
Realität.

Ist hier tatsächlich das Ideale mit dem Empirisch-Realen eins
geworden, dann folgt unabweisbar, daß die geschlossene Naturkausa-
lität »ganz real durch das Eindringen eines nicht empirischen, idealen
Faktors verletzt wird. Das sittliche Ideal ist in all seiner Idealität eine
ganz reale Kraft im irdischen, empirischen Leben«.62 Die Befürch-
tung, mit der Annahme eines in die Determinationskette der Natur
einwirkenden Ideals würde das Prinzip der Willkür eingeführt, ist
grundlos. Denn die natürliche Gesetzmäßigkeit wird nicht durch eine
andere empirischen Erscheinung durchbrochen, sondern durch die
»Realität des sittlichen Willens«.

Seit Kant gilt es als unumstößliche Wahrheit, daß der »Sternen-
himmel über mir« und damit alles, was zur körperlichen Welt gehört,
»in keiner Weise durch das ihm entgegengesetzte ›moralische Gesetz
in mir‹ bestimmt ist«. Frank vertritt dagegen einen »realen Zusam-
menhang« zwischen beiden Bereichen und findet ihn im »unmittel-
baren Bewußtsein unserer Motivation durch den sittlichen Willen«.
Da der überempirische sittliche Wille seiner Natur nach universal ist,

60

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

61 Ebd., S. 185.
62 Ebd., S. 188. – Kant nennt die »Achtung fürs Gesetz« und dieses selbst eine »Triebfe-
der« zum sittlichen Handeln. Insofern schreibt auch Kant dem apriorischen sittlichen
Ideal eine reale Kraft zu.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


muß sein Vorhandensein prinzipiell bei allen Menschen anerkannt
werden, ja, darüber hinaus, da der Mensch Teil der Natur ist, auch
im ganzen organischen und sogar im kosmischen Leben, d. h. in allem
Sein. Selbstverständlich ist diese Anwesenheit des Idealen in der ge-
genständlichen Natur immer beschränkt, verglichen mit der Fülle,
mit der es als solches im Menschen bewußt wird.63

Das Ethos der Weltgestaltung hat damit eine neue Grundlage
gewonnen. Die Forderung, die irdischen Verhältnisse, die gegen-
ständlichen Beziehungen eingeschlossen, im Namen der Gerechtig-
keit zu verändern, richtet sich nicht an eine der Sittlichkeit »fremde
Seinssphäre, sondern [verlangt] nur eine Vertiefung und Bereiche-
rung jener idealen Kräfte, die auch schon vor dieser Forderung in
der Wirklichkeit enthalten sind«. Sittlich motivierte Weltgestaltung
ist darum in ihrem Wesen ein Erwecken der idealen Kräfte in der
Welt selber. Wer so dem Sittengesetz gemäß handelt, bringt »das
lebendige Wirken des Seins selbst, gleichsam eine geistige Entele-
chie«, zum Ausdruck, welche die Gestalten des Lebens »von innen
formt und sich unterordnet«.64 Für den sittlichen Menschen ist die
Wirklichkeit deshalb »nicht nur Objekt trockener Kalkulation«; ihn
muß ein Gefühl beseelen, »welches das Ideal nicht nur als abstrakte
Forderung empfindet, sondern auch als mächtige reale Kraft des per-
sonalen und des kollektiven Seins«.65

Frank leitet aus diesem Befund schließlich noch eine bemerkens-
werte Einschätzung des Gewissensurteils ab. Weil jede sittliche Über-
zeugung immer mit bedingten Elementen durchsetzt ist und nicht
absolut sein kann, ist jeder Mensch gerade kraft seines Gewissens
verpflichtet, sein sittliches Urteil, so sehr er auch von dessen Recht-
mäßigkeit überzeugt sein mag, »mit dem ganzen System des sitt-
lichen Seins in Einklang zu bringen und in der eigenen sittlichen
Person nur eine der Erscheinungsformen des allgemeinen sittlichen
Geistes zu sehen«.66

Der philosophisch bedeutsame Schritt ist getan: Im Sein selbst
liegt der Ursprung »lebendiger sittlicher Macht«, aus der auch das je
eigene sittliche Streben sich speist. Die Einsicht, daß der ideale Wert
des Guten eine reale Kraft ist, bestimmt Franks Denken bis an das
Lebensende.

61

Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

63 Vgl. ebd., S. 191.
64 Ebd., S. 192.
65 Ebd., S. 196.
66 Ebd., S. 194–195.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die philosophischen Fragen der vorangehenden Jahre haben
eine gewisse Antwort erhalten. Was Frank bei früherer Gelegenheit
»Weltliebe« oder sogar »pantheistische Liebe« genannt hatte, ist
durch die Immanenz – nicht die Auflösung – des Unbedingten im
Bedingten philosophisch gerechtfertigt. Zugleich ist der Heiligkeit
des Personprinzips, um deren Begründung sein Denken seit Anfang
kreiste, mit dem Aufweis der sittlichen Autonomie ein festes Fun-
dament gegeben. Kants Ausgang vom Subjekt ist beibehalten, den-
noch ist der Subjektivismus durch den Schritt auf die Ontologie der
All-Einheit hin überwunden. Der platonische Gedanke der »Teilha-
be«, aber auch Motive der Moralauffassung Hegels und der Natur-
rechtslehre sind fruchtbar gemacht.

62

Die geistige Entwicklung bis zum Ersten Weltkrieg

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21 - am 24.01.2026, 04:18:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Humanistischer Individualismus
	2. Philosophie ist Lebensverstehen
	3. Zeitgenössische Einflüsse
	4. J. W. Goethes Intuition der Ganzheitlichkeit
	5. Die personalistische Ontologie Wilhelm Sterns
	6. Das Programm des »religiösen Humanismus«
	7. Religiosität und »pantheistische Liebe
	8. Der Optimismus der Vernunft
	9. Die Selbstevidenz des Erlebens: W. James und F. Schleiermacher
	10. Das ganzheitliche Begreifen des Wirklichen
	11. Spinoza und die Zurückweisung des Monismus und Pantheismus
	12. Das sittliche Ideal: Einheit des Unbedingten und Bedingten

