MANUEL CLEMENS

Zweckscheinbarkeit
Uber eine Kategorie im Umfeld von Kant und Schiller

Wenn man iiber Unniitzes Wissen in Bezug auf dsthetische Bildung nach-
denkt, ist es nur eine Frage der Zeit, bis man auf Schillers Briefe Uber die
dsthetische Erzehung des Menschen (1795) stofit. Schiller formuliert dort eine
Kulturkritik! fiir das spite 18. Jahrhundert, die einmal besagt, dass sein
Zeitalter simtliche Bereiche des Lebens nur in Bezug auf einen 6konomi-
schen Nutzen denken kann, was die menschliche Existenz vereinseitigt und
ungliicklich macht, und das andere Mal, dass theoretische Grofprojekte
wie die Aufkldrung und die Franzosische Revolution nicht realisiert werden
konnen, weil sie den Menschen — auch wieder einseitig — ndmlich nur tiber
die Vernunft erreichen. Dies hat zur Folge, dass die Ideen der Aufklirung
zwar gedacht und unterrichtet, aber nicht oder nur schlecht umgesetzt wer-
den koénnen, da sie nicht der Realitit des menschlichen Handelns entspre-
chen. Deshalb bringt Schiller eine Form des Unniitzen Wissens ins Spiel,
das er in der Kunst findet. Da die Aufklarung — wie z.B. mit dem kategori-
schen Imperativ Kants — sich nur an die Vernunft richtet, wird erganzend
eine Form des dsthetischen Wissens eingebracht, welches auch die Sinne
ansprechen soll.

In Schillers Terminologie der Asthetischen Briefe iibersetzt, driickt sich dieser
Grundgedanke der ésthetischen Bildung so aus: Die Dominanz rationaler
Kopfgeburten ist das Resultat eines zu tberméchtig gewordenen »Form-
triebs«. Der rationale »Formtrieb«? ist zwar niitzlich, weil er der ungeformten

1" Das Verstindnis von Schiller als einen friihen Kulturkritiker iibernehme ich von Georg

Bollenbeck, Von der Universalgeschichte zur Kulturkritik, in: Lothar Ehrlich/Georg
Bollenbeck (Hg.), Friedrich Schiller. Der unterschitzte Theoretiker, Wien/Kéln/Weimar
2007, S. 11-26; sowie Georg Bollenbeck, Eine Geschichte der Kulturkritik. Von Rousseau
bis Guinther Anders, Miinchen 2007, S. 76-111. Bollenbeck betrachtet Schiller, neben
Rousseau, als den ersten Kulturkritiker, da er tiber eine kulturkritische Triade verfiigt, die
ihr Zeitalter im Verfall sicht, diese Kritik durch den riickblickenden Vergleich mit einer
idealisierten — meist griechischen — Vergangenheit begriindet, und, unter der Bedingung,
dass sich die Gegenwart ein Beispiel an dieser Vergangenheit nimmt, tiber einen ebenso
idealisierten Ausblick in eine mégliche Zukunft verfiigt. In den Asthetischen Brigfen Schillers
findet sich diese Kulturkritik vor allem in den ersten Briefen 2-6.

Friedrich Schiller, Uber die #sthetische Erziehung des Menschen, in: Ders., Theoretische
Schriften, Bd. 8, hg. von Rolf-Peter Janz, Frankfurt a.M. 1992, 12. Brief, S. 602.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Manuel Clemens

Existenz Form (also Struktur, Dauer, Mafligung und Idee) verleiht, jedoch
nimmt er im Laufe des menschlichen Entwicklungsprozesses tiberhand und
dominiert den anderen menschlichen Grundtrieb, den »Stofftrieb«.? Letzte-
rer befindet sich urspriinglich in einem ausgeglichenen Verhiltnis mit dem
Formtrieb, den dieser als blofler Stoff (ungeformte Materie, Sinnlichkeit
und Irrationalitit) zu seiner Formgebung durchaus bendtigt. Nimmt aber
die Form tiberhand, erstickt das Sinnliche und das Resultat sind die oben
beschriebenen ungliicklichen Versuche, Ideen aus dem Bereich der reinen
Vernunft zu realisieren. Zur Lésung dieses Problems fiihrt Schiller nun die
Kunst in Form einer ésthetischen Erziehung an: Wenn Form- und Stofftrieb
unausgeglichen sind, dann miissen sie ausgeglichen werden. Da dies aber
nicht von selbst geschieht, bedarf es einer vermittelnden Instanz, und dies
leistet die Kunst. Sie bringt Form und Stoff in das gewtinschte Gleichge-
wicht, fiir das Schiller den Begriff »Spieltrieb«* prigt. Mittels des Spieltriebs
vermag der Mensch nun seine Ideale zu realisieren, da er ihre Umsetzung
nicht mehr einseitig von der Vernunft gesteuert zu vollbringen versucht.
Wihrend man sich nach Kant dazu iiberwinden muss, den kategorischen
Imperativ umzusetzen, wird die Idee des Guten mit Hilfe der Kunst gewis-
sermafien in einen Trieb verwandelt, so dass sich das Gute automatisch, wie
andere Triebe auch, von selbst realisiert. Diesen Weg der Verwirklichung
der Ziele der Aufklarung iiber die Kunst nennt Schiller den »asthetischen
Umweg«,5 da der Verstand seine Pline nicht mehr direkt umsetzen darf,
sondern die Kunst zu Hilfe nehmen muss.

Auf diesem Umweg vollzieht sich auch das, was wir im Folgenden als das
Asthetisch-Zweckfreie in Bezug auf einen Nutzen untersuchen méchten. Die
von Schiller ins Spiel gebrachte Kunst kann, da sie sich gegen die Welt der
Zwecke richtet, durchaus als >unniitz« verstanden werden, denn die 4stheti-
sche Enklave des Bildungsprozesses konstituiert sich iiber Mufle, Eigensinn
und Ungeplantheit, was in Bezug auf die Arbeitswelt durchaus als nutzlos
verstanden werden kann, es dann aber trotz allem auch wieder nicht ist,
well sie ja etwas hervorbringen soll, ndmlich Bildung. Deshalb verfolgt das
Unniitze eine Aufgabe — und diesen Nutzen, der vom Unniitzen hervor-
gerufen und gepragt wird, méchten wir genauer untersuchen. Da wir uns
mit diesem Changieren zwischen Nutzlosigkeit und Nutzen auf einer nur
schwer zu definierenden Schwelle ansiedeln, soll im Folgenden der Begriff

3

Ebd.

Friedrich Schiller, Uber die #sthetische Erziehung des Menschen, 14. Brief, S. 607.
5 Ebd., 15. Brief, S. 614.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 123

»Zweckscheinbarkeit® Klarheit verschaffen. Er fithrt zu einer widerspriich-
lichen Verbindung zwischen Schénheit und Bildung bzw. zwischen Nutzen
und Nutzlosigkeit, und die Grundfrage lautet: Wie kann etwas, das von
jeder zweckhaften Bestimmung frei ist, dennoch einen Zweck entwickeln,
namlich den, die dsthetische Erziehung des Menschen zu gestalten? Wie
operiert dieser besondere Zweck des Zweckfreien?

I. Schiller: Zweckscheinbarkeit

Schillers Asthetische Briefe postulieren fiir den Menschen zunichst jedoch ei-
nen Zustand, der wenig Nutzen hervorzubringen verspricht: Der Spieltrieb
soll den emseitig bestimmten Menschen in einen >Nullzustand« versetzen, in
dem er noch einmal die Moglichkeit erhalt, >null bestimmt¢, d.h. von den
Folgen der Moderne undeterminiert, das Verhaltnis zwischen Form- und
Stofftrieb neu auszutarieren. Die historische Entwicklung des Nullzustands
skizziert Schiller dementsprechend utopisch: Am Beginn seiner Geschichte
ist der Mensch dem Zwang ausgesetzt, eine schlechte Einheit mit der Natur
eingehen zu miissen. Er unterliegt zundchst passiv ithrer Gewalt und muss
mit ihr »Eins«” sein. Diese problematische Einheit wird noch intensiviert, in-
dem er ihrer Anforderung nachkommt, sich in der Welt zweckhaft zu beta-
tigen, damit er sein Uberleben sichern kann. Von Freiheit kann noch keine
Rede sein, da er mit seinen Handlungen nur auf die bedrohenden Einflisse
seitens der Natur reagiert. Um diese allein dem Zweck des Uberlebens un-
tergeordnete Lebensweise in eine freiheitliche umwandeln zu kénnen, sucht
Schiller nach einer Méglichkeit, das Verhaltnis des Subjekts zur Welt auf
»Null® herunterzufahren, so dass es eine Distanz zwischen ihm und der
Welt gibt, in der er seine Autonomie ausbauen kann. Diese menschliche Ei-
gengesetzlichkeit begriindet sich fiir Schiller in einem &sthetischen Verhalt-
nis zur Welt, da der Mensch mit dieser Zweck{reiheit (von der Natur) sei-
nen eigenen Bediirfnissen nachgehen kann, die in dem Sinne zweckfrei sind,
dass sie thm erlauben, sich frei zu machen von den Anforderungen, welche

Zu einer ausfithrlichen Diskussion der Zweckscheinbarkeit vgl. meine Dissertation, Das
Labyrinth der dsthetischen Einsamkeit. Eine kleine Theorie der Bildung, Wiirzburg 2015.
7 Friedrich Schiller, Uber die dsthetische Erziehung des Menschen, 25. Brief, S. 655.

8 Ebd., 21. Brief, S. 636.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 Manuel Clemens

die Natur an ihn stellt. In der Realisierung dieser Unabhéngigkeit begriindet
sich »das erste liberale Verhiltnis des Menschen zu dem Weltall«.”

Da dieser Annullierung der Wunsch nach Minderung des Zweckhaften zu-
grunde liegt, diese aber dennoch ein Anliegen verfolgt, beschreibt sie exem-
plarisch den Widerspruch des Zweckfreien: Einerseits zeichnet dieser Null-
zustand sich dadurch aus, dass er das Subjekt unbestimmt lasst, andererseits
bereitet er das Subjekt auf etwas vor, welches es wieder neu — und besser als
vorher - bestimmt. Der Nullzustand wird im Rahmen des ausgleichenden
Stofftriebs eingefiihrt und dient als Kristallisationspunkt der Nullstelle, die
in der Balance zwischen Form- und Stofftrieb entsteht. Seine Auspragung
erhélt der Nullzustand anschlieflend in der Form des Spieltriebs im dstheti-
schen Zustand. Und genau hier setzt unsere Frage ein. Wenn das Zweck-
freie zugleich annullieren und formen kann, wie ldsst sich das darstellen,
wie dariiber sprechen, was geht in diesem ungreifbaren Zustand vor, von
dem es heifit: »In dem asthetischen Zustand ist der Mensch also Null, inso-
fern man auf ein einzelnes Resultat, nicht auf das ganze Vermogen achtet,
und den Mangel jeder besonderen Determination in thm in Betrachtung
zieht«?!” Ist der Mensch asthetisch geworden, dann ist er aus der Sicht
des Verstandes nichts oder eben »Null« und kann kein »einzelnes Resultat«
hervorbringen und nicht einer »besonderen Determination« entsprechen,
weil es 1hn nicht zum Leben befdhigt. Die Schénheit, so schreibt Schiller
nur einige Zeilen weiter, »findet [ndmlich] keine einzige Wahrheit, hilft uns
keine einzige Pflicht erfiillen und ist, mit einem Worte, gleich ungeschickt,
den Charakter zu grinden und den Kopf aufzukliren«.'! Jedoch verfiigt
die Schonheit tiber einen individuellen Wert, insofern sie den Menschen
nicht dazu dréngt, alles sogleich auf etwas Allgemeines zu beziehen und auf
die Realitdt zu tibertragen. In dieser dsthetischen Bestimmungslosigkeit zeigt
sich dann, dass sein allgemeines »Vermégen« als Mensch keineswegs annul-
liert wurde, sondern dass es ihm durch die Abwesenheit der Verstandes-
kontrolle »nunmehr von Natur wegen méglich gemacht ist, aus sich selbst
zu machen, was er will«.! Diese Moglichkeit innerhalb des Nullzustandes
gibt thm seine Wiirde zuriick. »Null« ist der Mensch also nur als Verstan-
deswesen, das im dsthetischen Zustand keinen Begriff und somit auch kein
Resultat zu erfassen vermag und deshalb eine »leere Unendlichkeit«'® vor

9 Ebd., 25. Brief, S. 655.
10 Fhd., 21. Brief, S. 636.
11 Ebd.
12 Fhd.
13 Ehd.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 125

sich hat. Derselbe dsthetische Nullzustand erscheint jedoch als eine »erfiillte
Unendlichkeit«,"* wenn man sich in diesem annullierten Stadium auf sein
individuelles und &sthetisches Vermogen als Mensch konzentriert, das thm
in der Moglichkeitsform ein Dasein verspricht, das seiner Wiirde und nicht
der Pflicht des Verstandes gehorcht, ihn realititsgerecht zu determinieren.
Anders gesagt: Der Nullzustand erméglicht dem Menschen das Recht auf
Kunst, das ihm aber nur in Abgrenzung zum Leben erméglicht werden
kann.

Fir die Beschreibung dieses annullierten oder zweckfreien Feldes fithren
wir den Begriff »Zweckscheinbarkeit« ein, der uns als Schliisselbegriff zum
Verstidndnis des Zweckfreien dienen wird. Mit thm lésst sich eine Beschrei-
bung des Zweckfreien skizzieren, die verdeutlicht, dass der in dieser Be-
zichung entstehende dsthetische Nullzustand nicht zweck- oder nutzlos ist.
Das Zweckfreie ereignet sich in unserem Verstindnis der édsthetischen Bil-
dung nimlich nur scheinbar: Der Schein ist zwar losgelost von der Sphire
der eindeutigen Zwecke, was ithn zunéchst auch zweckirei aussehen ldsst.
Doch Zwecke sind auch hier gegenwirtig, aber nur fiir eine andere Sphare
bestimmt, in die sie gelangen, wenn sie ihre unmittelbare Zweckhaftigkeit
ablegen. Zwecke werden zunéchst scheinbar, damit sie sich der Realitdt ent-
zichen konnen. Da die ersten zweckfreien Momente eine zeitliche Dauer
brauchen, um sich auszubauen und bildend wirken zu kénnen, miissen die-
se Momente Bestidndigkeit haben. Das passiert durch die Umwertung der
Zwecke im dsthetischen Schein, der die Zwecke scheinbar wirken ldsst, um
sie der Arbeitswelt zu entziehen und anschlieBend wiederum die Zwecklo-
sigkeit scheinbar werden lasst, damit sie im Zweckfreien wie konventionelle
Zwecke wirken kann. Thre Zweckfreiheit besteht demnach darin, dass das
Subjekt seine Zwecke selbst wihlen kann. Zweckfreiheit operiert als ein Set-
zen von Zwecken in der Freiheit. Verdichten sich die scheinbaren Zwecke
zu einem Prozess, formt sich eine dsthetische Gegenwelt aus.

Es zeigt sich, dass in der dsthetischen Welt das Zweckrationale veredelt ist
und durch den asthetischen Schein zu scheinbaren Zwecken wird, die einer
schonen Welt wiirdig sind. Kunst hemmt die stindige Ausbreitung einer
zweckhaften Weltorientierung und ersetzt sie — nicht durch vollig zweck-
freies, sondern — durch zweckhaftes Denken, Planen und Handeln un Schemn,
wodurch die Unterschiede zwischen Zweck und Kunst aufgehoben werden.
Diese Zwecke sind dem Subjekt nicht mehr entgegengesetzt, sondern ihre

14 Ehd.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Manuel Clemens

die Freiheit auswringenden zweckrationalen Eigenschaften werden in siche-
rem Abstand gehalten.

Il. Kant: Zweckscheinbarkeit versus ZweckmaBigkeit ohne Zweck

Zu Beginn dieses Abschnitts muss zunichst hervorgehoben werden, dass
der zentrale Begrift der vorliegenden Untersuchung - Zweckfreiheit —, in
seiner Diskussion nie eine philosophische oder kulturtheoretische Definition
erfahren hat. Zweckfreiheit versteht sich vielmehr als ein Sammelbegriff,
der uns vor allem deshalb so sehr interessiert, weil er auflerhalb des philo-
sophischen Diskurses — im Feuilleton oder im Alltag - ein gebrduchlicher
Ausdruck ist. Suchen wir ihn in der Siiddeutschen oder Frankfurter Allgemeinen
Leitung, findet er sich regelmifiig im Kulturteil, und lassen wir das Internet
die gesamte Welt danach durchkdmmen, wird das Suchergebnis so um-
fangreich, dass sich Google zu einem endlos erscheinenden, ja an Schiller
erinnernden >Nullzustand« ausdehnt.

Die Durchsicht dieser Resultate ergibt, dass — unter Berufung auf Kant
und Schiller — »Zweckfreiheit« oder »zweckfrei« stets dann auftaucht, wenn
von Erfahrungen die Rede ist, die alltdgliche Zweckanforderungen kritisch
gegeniiberstechen und kompensieren mochten - und dementsprechend
in einem gewissen Sinne >nutzlos< sind (z.B. musische Erziehung, Work-
Life-Balance oder Theaterbesuche). Durch diesen simplen Gebrauch wird
»Zweckireiheit« etwas sehr Vages, auf das man sich immer berufen kann,
ohne es wirklich verstanden haben zu miissen oder sich der Schwierigkeit
des Verhiltnisses zwischen dem Zweckfreien und dem Zweckhaften be-
wusst zu sein. Unsere Untersuchung widerspricht dieser Leichtigkeit und
Unbestimmtheit des Zweckfreien.

Mit Zweckscheinbarkeit haben wir in Auseinandersetzung mit Schillers
Asthetischen Briefen einen Begriff eingefiihrt, der das Ambivalente des Zweck-
freien besser zum Ausdruck bringt und sich nicht in vagen Vorstellungen
verliert. Wir verstanden Zweckscheinbarkeit als einen Vorgang, der die
Zwecke nicht abschafft, jedoch das Setzen von Zwecken in einer Sphire
erlaubt, die den Bediirfnissen des Subjekts nicht entgegengesetzt ist. Es kann
dort mit den Zwecken spielen und zwar in dem Sinne, dass er die Zwecke
verfolgen kann, ohne aber verpflichtet zu sein, sie auch tatséchlich im Leben
zu aktivieren. Wir sagten auch, dass diese Art von spielerischer Zweckge-
richtetheit dem Hervorbringen von Zwecken in der Freiheit gleichkommt,

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 127

deren Aktivitit jedoch nicht geringer ist als im zweckgerichteten Alltag. Der
Hauptunterschied zwischen den Zwecken in der Realitdt und denen im ds-
thetischen LZustand wurde namlich darin geschen, dass die Zwecke erst im
Prozess der Austibung, d.h. im Nachhinein, verstandlich werden und nicht
bereits im Vorfeld feststehen miissen. Da die Zwecke demzufolge jederzeit
auch zweckfrei sein und sich auflésen kénnen, wihrend das Zweckfreie je-
derzeit zu einem konkreten Zweck werden kann, ist dieser Moment ihrer
Entstehung ein scheinbarer.

Im Folgenden wenden wir uns nun Kant zu, da er mit der Jweckmdfsigkeit
ohne Zweck eine Formel prigte, die das Resultat einer erstmaligen systemati-
schen Ausarbeitung des Zweckfreien ist und noch heute die Grundlage der
Diskussion eines jeden dsthetischen Weltverhiltnisses pragt. Wir mochten
nach der Aussagekraft der Kant’schen Formel fragen und zeigen, dass sich
Zweckscheinbarkeit besser dazu eignet, dem Zweckfreien naherzukommen,
weil es von scheinbaren Zwecken bzw. scheinbaren Freiheiten von Zwecken
ausgeht und deshalb im Gegensatz zu Kant kein reines édsthetisches Urteil
(also eines ohne jeglichen Zweck) anstrebt, sondern den prozessualen Cha-
rakter dsthetischer Momente betont, der eben nicht immer rein asthetisch
sein muss. Dadurch kann gezeigt werden, dass gerade Kants Wunsch nach
dieser reinen Asthetik der Ausgangspunkt fiir eine dsthetische Bildungsidee
wurde, die das Zweckfreie so eigentiimlich sprach- und bildlos gemacht hat.
Wir werden Kants Zweck{reiheitskonzeptionen zunichst vorstellen, um das
hier vorliegende Problem genauer zu beschreiben, dann aber die Richtung
der Untersuchung verandern und das Problem auflerhalb seiner Theorie
und Begrifflichkeit (Zweckmifligkeit, Zweckmafligkeit ohne Zweck und sei-
ner Definition der Schénheit) verfolgen.

Wie Kant am Beginn der Kritik der Urteilskraft schreibt, griindet sich das ds-
thetische Urteil auf ein Geftihl der Lust, das nicht priméar auf den Verstand
und sein begriffliches Instrumentarium fir Erkenntnisurteile zuriickgeht,
sondern auf ein besonderes Verhdltnis des Verstandes mit der Anschau-
ung.!® Die Anschauung nimmt den schénen Gegenstand wahr, jedoch geht

15 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, hg. von Heiner F. Klemme, Hamburg 2009, AA
§§ 1-9. Zur weiteren Diskussion der Begrifflichkeit im 4sthetischen Urteils bei Kant vgl.:
Paul Guyer, Kant and the Claims of Taste, Cambridge MA 1997, S. 85f.; Dieter Heinrich,
Aesthetic Judgment and the Moral Image of the World, Stanford 1994, S. 40-52; Rudolf
Makkreel, Imagination and Interpretation in Kant, Chicago 1990, S. 49-58, sowie David
Bell, The Art of Judgment, in: Mind 96 (1987), S. 221-244; Paul Crowford, Kant’s Aes-
thetic Theory, Madison 1974, S. 88f.; und Paul Crowther, The Kantian Sublime, Oxford
1989, S. 55f.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Manuel Clemens

sie keine Einheit mit einem Begriff ein. Durch dieses Zuriickdrangen der Be-
griffe wird fiir Kant das Geschmacksurteil interesselos, was bedeutet, dass
das Gefiihl der Lust bei der Betrachtung eines schénen Gegenstands nicht
mit dem Interesse an der materiellen Existenz dieses Objekts verbunden
ist. Stattdessen entsteht lediglich ein Wohlgefallen, das Kant »in der bloflen
Betrachtung«,'® also beim Verweilen dieser Anschauung ansiedelt. Damit
wird das dsthetische Wahrnehmen vom Angenehmen abgegrenzt, dem Kant
ein Interesse an einem realen Gegenstand unterstellt, und auch vom Guten,
das aufgrund seiner Universalitit auf einen Begriff zurtickgeht, d.h., wo
Verstand und Anschauung eine klar definierte Einheit bilden. Somit kann
Kant einmal im Hinblick auf die Interesselosigkeit folgern: »>Geschmack
ist das Beurteilungsvermégen eines Gegenstands oder einer Vorstellungsart
durch ein Wobhlgefallen ohne alles Interesse. Der Gegenstand eines
solchen Wohlgefallens heifit schén.«!” Und das andere Mal im Hinblick auf
die Begriffslosigkeit: »Schén ist das, was ohne Begriff [...] gefillt.«'® Die
Unabhingigkeit von Verstand und Einbildungskraft fiihrt zu einem »freien
Spiel«!? zwischen diesen beiden Polen, das dem Subjekt das Wohlgefallen
am schénen Gegenstand verschafft. — Und genau hier steckt die grofite
Schwierigkeit der dsthetischen Theorie Kants, weil nicht eindeutig ist, was
im Verlauf der Urteilsbildung mit den Begriffen geschieht, da sie, wenn der
Verstand im Spiel ist, nicht einfach verschwinden kénnen. Bevor wir uns
jedoch der Diskussion dieses Problems zuwenden kénnen, miissen wir mit
Kants Gebot der Universalitit des Geschmacksurteils und seiner Definition
als »Zweckmifigkeit ohne Zweck« noch zwei weitere Momente seiner As-
thetik einfiihren.

Ein weiterer Widerspruch des Geschmacksurteils geht ebenfalls auf die kurz
angedeutete ritselhafte Begriffslosigkeit zurtick. Ein Geschmacksurteil — wie
ein begrifflich-logisches Urteil — wird universal gefillt, was fiir Kant bedeu-
tet, dass ein Individuum sein subjektives Wohlgefallen im ésthetischen Ur-
teil notwendig verallgemeinert und davon ausgeht, dass die anderen der
gleichen Ansicht sind und den gleichen Gegenstand ebenfalls als schon emp-
finden miissen. Ein logisches Urtelil, z.B. dass die Wiese grin ist, basiert auf
einem Begriff und unterstellt damit als Urteil seine allgemeine Geltung. Die
logische Uberpriifbarkeit entfillt jedoch, wenn das Urteil ésthetisch ist, da
es jetzt nicht mehr auf einen Begriff zuriickgeht. Gefillt einem also die griine

16 Fhd., S. AA 204.
17 Ebd., S. AA 211.
18 Fhd., S. AA 219.
19 Ebd., S. AA 217,

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 129

Wiese im asthetischen Urteil, so kann diese Aussage nicht weiter bewiesen
werden. Dass dieses Gefallen aber dennoch den Anschein der Universalitit
besitzt — also scheinbare Begriffe produziert —, liegt an dem sich in einem
Spielzustand befindenden Verstand, der »irgendwie< immer noch anwesend
ist, aber der Anschauung keine Begriffe mehr aufdrangt. (Man kénnte zum
besseren Verstindnis bildlich und vereinfacht auch sagen, dass er experi-
mentelle Begriffe produziert, die probehalber formuliert werden, aber sich
auch wieder auflésen kénnen.) Der dritte Punkt des &sthetischen Urteils
lautet deshalb fiir Kant: »Schén ist das, was ohne Begriff allgemein gefallt.«*°
Geht die subjektive Universalitit auf einen scheinbar anwesenden Begriff
zurtick, so kénnte man ebenfalls argumentieren, dass die berithmte Formel
von einer »Zweckmifligkeit ohne Zweck« im Geschmacksurteil auf schein-
bare oder experimentelle Zweckvorstellungen zuriickgeht, da sie aus der
gleichen formalen Verstandestitigkeit des »freien Spiels«*! der Erkenntnis-
krifte resultieren. Dazu werden wir uns im Folgenden Kants unterschiedli-
che Definitionen der Zweckmafligkeit anschauen, um herauszufinden, wel-
che Form der Zweckmafligkeit aus seiner Naturteleologie auf die dsthetische
Theorie angewandt wird und was in dieser Transformation mit der Begriff-
lichkeit passiert. Kants Verstandnis der »Zweckmafligkeit« stammt aus sei-
ner Naturphilosophie des 2. Teils der Kritik der Urteilskraft, wo er der Frage
nachgeht, ob der Natur eine teleologische Ordnung zugrunde liegt. Im Zu-
sammenhang mit dieser Problematik unterscheidet er dann zwei verschie-
dene Arten der Zweckmafligkeit — die formal objektive der Vernunfi und die real
objektive des Verstandes. (I) Die formal objektive Sweckmdfsigkeit ist weder subjektiv
noch dsthetisch, sondern ein a priori operierendes Vermégen der Vernunft:
Das vom Menschen in der Natur Wahrgenommene strukturiert die Ver-
nunft in der Art, dass man ihr notwendigerweise eine sinnvolle Ordnung
unterstellt, die zum jetzigen Zeitpunkt zwar noch nicht bekannt ist und auch
in der Anschauung nicht zum Vorschein kommt, jedoch den Betrachter
ideell davon tiberzeugt, dass alles mit allem auf einen bestimmten Endzweck
hin organisiert ist: »Die Zweckmifligkeit ist hier objektiv und intellektuell,
[...], denn sie driickt die Angemessenheit der Figur zur Erzeugung vieler ab-
gezweckten Gestalten aus und wird durch Vernunft erkannt.<*? Die Zweck-
mafligkeit liegt jedoch nicht in den Begriffen und Dingen, sondern allein in
der apriorischen Ordnungsvorstellung der Vernunft. (II) Die real objektive

20 Fbd., S. AA 229 [Hervorh. MC].
21 Ebd., S. AA 217.
22 Ebd., S. AA 362.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Manuel Clemens

Lweckmdfsigheit dagegen griindet sich auf eine tatsichliche Anschauung, die
der Verstand mit einem Begriff verbindet und damit reale Gegenstinde in
eine kausale Ordnung eingliedert. Diese Form der Zweckmifligkeit ist real,
da sie nicht auf eine Vorstellung, sondern auf Beobachtungen zurtickgeht.
Sie konzentriert sich auf »existierende Dinge [...], die empirisch gegeben sein
miussen, um erkannt werden zu kénnen, und nicht eine blofie nach einem
Prinzip a priori bestimmte Vorstellung in mir. Daher die letztere (empiri-
sche) Zweckmafligkeit als real von einem Begriffe eines Zwecks abhingig
ist.«®® Die mit der realen Zweckmiifsigheit der Natur operierende Forschung
dient demzufolge einem konkreten Zweck, wihrend die Vernunft eine fik-
tive Ordnung in die Natur projiziert, um der Mannigfaltigkeit der Natur-
erscheinungen einen Leitfaden zu geben, der als regulative Idee die reale
Forschung strukturiert und antreibt. Da die_formale Sweckmafsigkeit sich nux
mit ideellen Endzwecken befasst, 16st die Kant’sche Asthetik den Betrachter
aus der realen Qweckmdfsigkeit des Verstandes in dem Sinne, dass er die von
der Letzteren gesetzte Kausalkette der Begriffe und Zwecke unterbricht.
Die Dinge kénnen nun unbegrifflich und unkausal wahrgenommen wer-
den, jedoch bleibt formale Sweckmifsigkeit als Idee bestehen, die jetzt aber von
realen Swecken befreit ist und nur noch ausgehohlt-formal, dem Betrachter
des Schoénen in der Anschauung das Gefiihl eines Gesamtzwecks gibt, das
als Gefiihl subjektiv ist und darum nicht mehr begrifflich benannt wer-
den kann. In der vollends entwickelten dsthetischen Betrachtung féllt die reale
Zweckmifligkeit ohnehin weg und von der formalen wird zusitzlich noch der
objektive Zweck abgezogen. Dieser Moment des Schénen lautet deshalb in
der Kant’schen Formulierung:

»Schonheit ist die Form der Zweckmafiigkeit eines Gegenstandes, so-
fern sie ohne Vorstellung eines Zwecks anihm wahrgenommen
wird.«**

An dieser Stelle méchten wir auf die oben bereits angedeutete Schwierigkeit
in Kants Asthetik zuriickkommen und fragen, was in diesem Spiel mit den
Begriffen passiert. Kants Angaben dazu sind alles andere als eindeutig. Kant
selbst sagt einmal, dass es keine Begriffsbildung im Geschmacksurteil gibt,?>
dann aber auch, dass das Spiel, »ohne einen bestimmten Begriff vorauszuset-
zen«,?® entsteht und schlieflich wiederum, dass es zustande kommt, weil

23 Fbd., S. AA 364f.

24 Fpd., S. AA 236.

%5 Fbd., S. AA 211f,, S. AA 219 und, wic hier zitiert, S. AA 229: »Schén ist das, was ohne
Begniff [...] gefillt.«

26 Ebd., S. AA 217 [Hervorh. MC].

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 131

»die Einbildungskraft ohne Begriff schematisiert<?” Bei diesen unterschiedli-
chen Formulierungen verwundert es nicht, dass die Erkundung der Begriffe
auch in der Kant-Forschung umstritten ist. Die Frage, zu der Kants so un-
terschiedlich definierte Begriffslosigkeit herausfordert, dass sie immer eine
andere Schattierung bekommt und das Verhiltnis der daraus entstehenden
unterschiedlichen Momenten nicht verstandlich wird, lautet: Wie kann der
automatisch begriffsproduzierende Verstand® sich auf die Einbildungskraft
im »freien Spiel« beziehen, ohne Letztere durch Begriffe zu bestimmen? Das
asthetische Urteil schaltet ja den Verstand nicht einfach aus, sondern es
kommt nur durch die Einbildungskraft zustande, sofern sich diese in einem
Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand befindet. Dies aber bedeutet,
dass der Verstand sozusagen immer noch >mitspielt« und das Spiel Ziige
einer Formgebung trdgt, die nicht allein der Einbildungskraft entspringen
kann. Kant schreibt, dass Einbildungskraft und Verstand »zusammenstim-
men«* miissen und findet »nur da, wo Einbildungskraft in ihrer Freiheit
den Verstand erweckt, und dieser ohne Begriffe die Einbildungskraft in ein
regelmafliges Spiel versetzt« die geforderte »Zusammenstimmung«. Die Ein-
bildungskraft befindet sich im Spielzustand in »threr Freiheit«, jedoch ist
es ein irgendwie geformtes, »regelmifiges Spiel«.*’ Anders gesagt: Hier ist
eine uns bis jetzt unbekannte >freie Gesetzmifligkeit der Einbildungskraft«
am Werk, welche der Einbildungskraft einen autonomen Status verschafft
und sie dadurch >von selbst« gesetzmiflig werden lasst. Wie aber, so fragen
wir weiter, kann die Einbildungskraft sich selbst ihre Gesetze geben, wih-
rend doch der Verstand der alleinige Gesetzgeber ist; und wie, so konnte
andersherum gefragt werden, kann der Verstand anwesend sein, ohne seine
begriffliche Bestimmung austiben zu kénnen?

Die Standardlésung® dieses Zirkels lautet, dass die Einbildungskraft hier
keine Einheit mit einem bestimmten Begriff eingeht, sondern nur mit der
allgemeinen Fahigkeit, Begriffe zu bilden. Die Anschauung wird also nicht
so weit geformt, dass sie letztendlich mit einem Begriff verbunden ist, son-
dern wird inhaltsleer, im Sinne einer formalen Begriffsbildung bestimmt,

¥ Ebd., S. AA 287 [Hervorh. MC].

2 Die ‘Wahrnehmung von Objekten fallt immer unter das Gesetz der transzendentalen Ana-
lytik. D.h., wir brauchen immer einen empirischen Begriff, um die Synthese des Mannig-
faltigen zu ermdglichen. Die Einbildungskraft synthetisiert das Mannigfaltige, aber nur
durch die Verstandestitigkeit, kann das Ergebnis auch verstanden werden. Vgl. ebd.,
S. AA 217

29 FEbd., S. AA 218.

%0 Ebd., S. AA 296.

31 Vgl. Paul Guyer, Heinrich und Makkreel.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Manuel Clemens

indem sie lediglich mit dem allgemeinen Schematismus der Kategorien
zusammengebracht wird. »Zweckmafligkeit« konnte gemaf} unserer Lesart
auch >Begriffsmafligkeit« genannt werden, da kategorial schematisierte An-
schauungen nur die Moglichkeit zur spezifischen Begriffsbildung enthalten,
ohne diese jedoch zu realisieren. Diese formal-kategoriale Ordnung der An-
schauung ist also >grober« als die begriffliche; die Kategorien spannen ein
weitmaschiges Netz iiber die Wahrnehmung der Welt aus, das erst wenn
die formale Begrifflichkeit mit empirischen Begriffen >angefiilltc wird, die-
se Weltsicht inhaltlich-begrifflich prézisieren. Ein anderer Ansatz zur Kli-
rung der widerspriichlichen Begrifflichkeit im Geschmacksurteil kann in
einem streng phianomenologischen Ansatz gefunden werden.*” Hier geht
man davon aus, dass der Betrachter im dsthetischen Zustand in der reinen
Wahrnehmung verweilt, also weder Kategorien noch Begriffe bildet und
nur Farben, Formen und Téne erblickt, die nicht begrifflich geformt wer-
den. Das dsthetische Urteil wird dieser Interpretation zufolge nur als ein
Spiel akustischer oder visueller Differenzen vernommen - man denke hier
an die Wahrnehmung einer Arabeske, die von Kant oft als ein Beispiel fiir
ein reines Kunstwerk angefiihrt wird. Diese Leere in Kants Beispielen fiir
uninteressierte Kunsterfahrung findet sich auch in seiner Vorliebe fiir Blu-
menmuster wieder und aufgrund des ausschliellich lieblich-ornamentalen
Charakters seiner Bildlichkeit — »Blumen, freie Zeichnungen, ohne Absicht
ineinander verschlungene Ziige, unter dem Namen eines Laubwerks«® — ist
seine reine Asthetik deshalb von Spottern auch schon mal als »Tapeten-
muster-Asthetik«® bezeichnet worden. Und wenn Bildung das Bemithen
beschreibt, Kunst mit Welterfahrung zusammenzubringen, dann sehen wir
an dieser Stelle sehr gut, dass dies mit Kant nicht zu bewerkstelligen ist. In
Gocethes Bildungsroman Wilhelm Meisters Lehrjahre kénnen wir gleich zu Be-
ginn ein dhnliches Klagelied tiber die Schwierigkeit der Zusammenfiihrung
von Kunst und Welt sehen, wenn Wilhelm beim Anblick der Tapetenmus-
ter im elterlichen Wohnzimmer in Wut gerit:

Als Wilhelm seine Mutter des andern Morgens begriifite, eréffnete sie ihm, daf der
Vater sehr verdriefilich sei und ihm den téglichen Besuch des Schauspiels néachstens
untersagen werde. »Wenn ich gleich selbste, fuhr sie fort, »manchmal gern ins Thea-
ter gehe, so mochte ich es doch oft verwiinschen, da meine hausliche Ruhe durch

32 Vgl. David Bell, Crowford und Crowther.

%3 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. AA 207.

3% Werner Strube, Interesselosigkeit. Zur Geschichte eines Begriffs in der Asthetik, in: Ar-
chiv fir Begriffsgeschichte 23 (1979), S. 170.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 133

deine unmiflige Leidenschaft zu diesem Vergniigen gestort wird. Der Vater wieder-
holt immer wozu es nur niitze sei? Wie man seine Zeit nur so verderben kénne?«
»Ich habe es auch schon von ihm héren mussen«, versetzte Wilhelm, »und habe
thm vielleicht zu hastig geantwortet; aber um Himmels willen, Mutter! ist denn alles
unniitz, was uns nicht unmittelbar Geld in den Beutel bringt, was uns nicht den
allernéchsten Besitz verschafft? Hatten wir in dem alten Hause nicht Raum genug?
und war es nétig, ein neues zu bauen? Verwendet der Vater nicht jahrlich einen
anschnlichen Teil seines Handelsgewinnes zur Verschénerung der Zimmer? Diese
seidenen Tapeten, diese englischen Mobilien, sind sie nicht auch unntitz? Kénnten
wir uns nicht mit geringeren begniigen? Wenigstens bekenne ich, dafl mir diese
gestreiften Winde, diese hundertmal wiederholten Blumen, Schnérkel, Kérbchen
und Figuren einen durchaus unangenchmen Eindruck machen. Sie kommen mir
héchstens vor wie unser Theatervorhang. Aber wie anders ist’s, vor diesem zu sit-
zen! Wenn man noch so lange warten mufi, so weifl man doch, er wird in die Héhe
gehen, und wir werden die mannigfaltigsten Gegenstinde sehen, die uns unterhal-
ten, aufkliren und erheben«.®

Die erwiinschte »hausliche Ruhe« der Mutter steht einem Unbehagen Wil-
helms gegeniiber, das von den Tapeten ausgeht und seinen Vorbehalt ge-
gen die elterliche Langeweile zum Ausdruck bringt, welche sich nicht um
das Erleben der Kunst bemiiht, sondern sie in den immer gleichen priva-
ten vier Wanden beldsst. Der nutzlose Charakter der luxuriésen Einrich-
tung ist, in Bezug auf die Tapeten, fir Wilhelm allenfalls ein asthetisches
Vorspiel, welches auf ein zukiinftiges Versprechen in Form der Welt des
Theaters verweist. Jedoch kénnen die Winde nicht einfach verschwinden
und wie ein Theatervorhang geéffnet werden und in eine andere Welt fiih-
ren. Bedenkt man Wilhelms spétere Begeisterung fiir das Schauspiel und
Shakespeare, dann wird leicht verstidndlich, wie gering die Bedeutung der
»gestreiften Winde, dieser hundertmal wiederholten Blumen, Schnérkel,
Korbchen und Figuren« im Verhiltnis zu seiner kommenden Bildungsreise
ist. Das Tapetenmuster verschnoérkelt in Wilhelms Augen eine im elterli-
chen Haus existierende Leere, wahrend sein eigenes Bildungsstreben »die
mannigfaltigsten Gegenstinde« zu sehen begehrt, »die uns unterhalten, auf-
klaren und erheben«- all das, was das Schone nach Kant nicht darf. Bildung
bezieht sich vor allem auf die Sphére der »anhdangenden Schénheit¢, welche
allerdings tber vielfdltigere Spielarten verfiigt als in Kants Beschreibun-
gen:*® Wilhelm méchte das Angenehme steigern und nicht in der freien
Schonheit« verweilen. Er wiinscht sich die »anhdngende Schonheit< in einer

35 Johann Wolfgang von Goethe, Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Ders., Goethes Werke,
Hamburger Ausgabe, hg. von Erich Trunz, Hamburg 1950, S. 11f.
36 Vgl. Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft, S. AA 230.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 Manuel Clemens

komplexeren Auspragung. Gerade diese Schonheit ist es ja auch, die ithn
aus der elterlichen Welt hinaus und in eine gréflere Welt dréangt, in der er
sich erhofft, seiner Leidenschaft als Schauspieler nachkommen zu kénnen.
Die freie Schonheit hitte thn im Stadium des Betrachters gefangen gehalten,
wihrend das, was seiner Fantasie zufolge die Schonheit »anhingts, ihn dazu
auffordert, diese aus der Schonheit resultierenden Ideen auch umzusetzen.
Das Unniitze Wissen in Wilhelm Meister sind demzufolge seine Erfahrun-
gen, die thm bei diesem Weg von der reinen (und langweiligen) Schénheit
wegfithren und ihm anschlielend in seinem neuen Leben als Schauspieler
widerfahren und dadurch der zweckfreien dsthetischen Sphire einen sozia-
len Kontext geben. Somit kann Literatur im Kontext der Fragestellung der
vorliegenden Publikation als Spielwiese zundchst weltloser Ideen aufgefasst
werden (Kants Asthetik), die im Laufe ihrer Entwicklung eine konkrete Auf-
gabe erhalten (Schillers Bildungsidee) und sich dann im Bildungsroman -
im Schutze der Zweckscheinbarkeit - literarisch konkretisieren.

Il. Begriffsscheinbarkeit

Die begrifflichen Abstraktionen des Zweckfreien bei Kant mit einer Bild-
lichkeit auf dem Niveau von Tapetenmustern appellieren an unsere Ein-
bildungskraft. Wir diirfen uns von seiner angestrebten Prézision nicht irre
machen und von seinen Bildern nicht langweilen lassen. Vielmehr gilt es,
vor allem sein Begriffsgebaude als den Hintergrund zu verstehen, der un-
sere Fragestellung ausleuchtet und seine Bildlichkeit als einen Augenblick
der konkreten Erfahrung, die es weiter zu beschreiben gilt. Anders gesagt:
Bevor unsere Untersuchung an dieser Stelle anfangt, sich auf eine Kant-Exe-
gese zu verengen, fassen wir lieber den bisherigen Horizont des Beobacht-
baren zusammen, indem wir feststellen, dass die Frage nach den Begriffen
im &sthetischen Urteil Kants abschlieflend nicht zu klaren ist und an dieser
Stelle im Sinne der Zweckscheinbarkeit eine Begriffsscheinbarkeit festgestellt
werden kann. Dies bedeutet, dass es einerseits so zu sein scheint, als ob es
Begriffe oder zumindest Formen der Begrifflichkeit gebe, aber andererseits
kann die vermeintliche Begriffsbildung auch wieder iiber sich hinaus in das
Unbegriffliche gehen. Es werden also Anstalten zur Begriffsbildung unter-
nommen, ohne dass daraus letztendlich Begriffe entstechen miissen. Man er-
hélt von Kant zahlreiche verfeinerte Begriffszuweisungen auf der Ebene des
Schematismus und stellt in diesen Momenten Bewegungen im Hinblick auf

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweckscheinbarkeit 135

Begriffsbildungen fest, welche den ésthetischen Zustand beschreiben sollen.
Suchen wir die Kldrung dieser Augenblicke jedoch ausschliellich innerhalb
der scheinbaren Begrifflichkeit Kants, werden wir das Asthetische weder
befriedigend beschreiben noch ihm bedeutend niherkommen kénnen. An-
dern wir jedoch die Richtung unserer Untersuchung, indem wir die Schein-
barkeit als Hauptmoment des dsthetischen Zustands verstehen, kommen
wir um die Hauptschwierigkeit der Kritik der Urteilskraft herum, die Zweck-
fretheit durch penible und endlose Begriffsklarung verstehen zu mussen.

Wir kénnen uns diese Konzentration auf das Verweilen an einer spieleri-
schen und >scheinbaren« Stelle im Kant’schen System jedoch nur erlauben,
weil wir — und das ist ein zentraler Punkt fir den kommenden, sich hier
aufbauenden Gedankengang — nicht wie Kant und viele seine Interpreten
auf der Suche nach reinen sthetischen Urteilen sind.*” Dies hat folgenden
Grund: Das Kant’sche reine Geschmacksurteil - die begriffliche/unbegriff-
liche, d.h. die scheinbare »Zweckmafiigkeit ohne Zweck« — ist etwas Stati-
sches und benennt einen kurzen Moment, den es eigentlich gar nicht gibt. In
Wirklichkeit befinden wir uns namlich immer in einem Prozess, der durch
lauter wunreme (Geschmacks-)Urteile konstituiert wird. Man urteilt in den
seltensten Fillen entweder rein dsthetisch oder rein unisthetisch, sondern
befindet sich meistens in einem Mischverhdltnis dieser beiden Pole. Kants
Asthetik lisst eigentlich nur die Kontemplation in einer stillen Enklave zu,
weil nur diese Orte genauso wie seine Theorie ohne Kontext verfasst sind.
Seine Bilder und Tapetenmusterspiele, aber auch der Vogelgesang oder die
Blumen, die Kant als Beispiele fiir seine Theorie dienen, tragen keine Ziige
threr Umgebung, in welcher sie dem Subjekt erscheinen. Sie sind alle >reinc
in dem Sinne, dass sie in keinen Zusammenhang eingebettet sind und ent-
sprechen deshalb einer Richtung der Interpretation des dsthetischen Urteils,
das die Schonheit als unbegrifflich ansicht, weil diese Beispiele hier ebenfalls
bar jeder Kausalitit — und das bedeutet bei Kant immer auch Begrifflichkeit
- sind. Doch ebenso wie wir Probleme haben, diese Unbegrifflichkeit zu ak-
zeptieren, so seltsam kommt uns auch die Kontextlosigkeit des dsthetischen
Urteils vor. Die zweckgemifle Setzung eines Zwecks wird in der »Zweck-
mifligkeit ohne Zweck« schliefilich blofl unterbrochen und miindet nicht in

% Fiir eine Untersuchung des Kant'schen Schénheitsurteils, die nicht den Weg der analyti-
schen Philosophie auf der Suche nach einer genauen Klarung des Zusammenspiels zwi-
schen Verstand und Anschauung geht, sondern die angeschaute asthetische Lust eindeu-
tig vor der Erkenntnis ansetzt, weil diese mit dem Spiel beginnt und sich in der Erkenntnis
vorsetzt vgl. Andrea Kern, Schéne Lust. Eine Theorie der dsthetischen Erfahrung nach
Kant, Frankfurt a.M. 2000.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Manuel Clemens

den Prozess einer anderen Dimension der Weltwahrnehmung, wie es dem
Auftrag der dsthetischen Bildung nach Schiller entspriche. Das »freie Spiel,
das Kant im asthetischen Urteil am Werk sieht, wird von Schiller in ein
grofieres Projekt eingespannt, das sich durchaus um die Freiheit von ésthe-
tischen Zustinden bemiiht, jedoch in einem zweiten Schritt dieses weltlose
Moment auch wieder tiberwinden méchte.

Unser Begriff der Zweckscheinbarkeit sieht das Asthetische dagegen in ei-
nem sozialen Kontext. Kants édsthetische Erfahrung ist stets nur ein kur-
zer Moment, der aufgrund der strengen Reinheitsanforderung gleich auch
schon wieder vorbei ist und mehr auf eine Idee als eine reale Erfahrung
zurtickgeht. Indem wir uns auf diese Erfahrung konzentrieren, kommen wir
der Kraft des Zweck{reien — namlich ihrer Zweckscheinbarkeit — naher und
kénnen die Kant’schen Verengungen ausweiten.

https://dol.org/10.5771/9783968216706-121 - am 16.01.2026, 22:27:42.



https://doi.org/10.5771/9783968216706-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

