Das UNSICHERE WISSEN
der LITERATUR

Benjamin Briickner/Judith Preifs / Peter Schnyder (Hg.)

Lebenswissen

Poetologien des Lebendigen
im langen 19. Jahrhundert

rombach



https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benjamin Briickner / Judith Preifl / Peter Schnyder (Hg.)

Lebenswissen
Poetologien des Lebendigen im langen 19. Jahrhundert

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMBACH WISSENSCHAFTEN
DAS UNSICHERE WISSEN DER LITERATUR

herausgegeben von Hans-Georg von Arburg, Maximilian Bergengruen
und Peter Schnyder

Band 4

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder (Hg.)

Lebenswissen

Poetologien des Lebendigen im
langen 19. Jahrhundert

\” rombach verlag


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf dem Umschlag:
Gabriel von Max, Affe vor Skelett, ohne Jahr (um 1900)
Foto: Michael Habes

Publiziert mit Unterstiitzung des Schweizerischen Nationalfonds zur
Forderung der wissenschaftlichen Forschung (SNF).

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet tiber <http:/dnb.d-nb.de> abrufbar.

© 2016. Rombach Verlag KG, Freiburg i.Br./Berlin/Wien

1. Auflage. Alle Rechte vorbehalten

Lektorat: Dr. Friederike Wursthorn

Umschlag: Barbel Engler, Rombach Verlag KG, Freiburg 1.Br./Berlin/Wien

Satz: rombach digitale manufaktur, Freiburg im Breisgau

Herstellung: Rombach Druck- und Verlagshaus GmbH & Co. KG, Freiburg im Breisgau
Printed in Germany

ISBN 978-3-7930-9866-9

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

INHALT

BENJAMIN BRUCKNER /JUDITH PREISS /
PETER SCHNYDER
Emleitung .. ... ... .. 7

I. Lebendige Formen

GEORG TOEPFER
Zur Trennungsgeschichte des Lebenswissens
Leben« bei Georg Biichner und in der frithen Biologie ............ 31

JOHANNES F. LEHMANN
»Andert sich nicht alles um uns herum? Andern wir uns nicht selbst?«
Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 .......... 51

DANIEL EHRMANN
Kiinstliches Leben
Biologisches Wissen und die Politik der Kiinste . ................. 75

SARAH GOETH
»Erotomorphisms«
Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschaften . ........... 97

WERNER MICHLER
Kunstform und Lebensform, Hybrid und Parasit
Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner .. ... .. 117

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Genealogie und Evolution

HUBERT THURING

»Kraft, oder so was«

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in der Rahmenerzahlung von
Gottfried Kellers Sinngedicht . .. ........ ... .. ... ..........

ULRIKE VEDDER
Vererbung und ihre Verweigerung:
Eine Form des Romans im 19. Jahrhundert ....................

JENS OLE SCHNEIDER
Gezoomte Lebensbilder

Zum Konflikt zwischen >Lebenspathos< und >Asthetizismus«< in
Hofmannsthals frither Novelle Das Gliick am Weg .. ..............

SOPHIE WITT
Genealogie der Gattung:

»Szenische Methode« in Johann Wolfgang von Goethes
Wilhelm Meisters Lehrjahre und Henry James’ The Golden Bowl . . . . . . . .

Autorinnen und AULOTEN . . . . oo vttt e e

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BENJAMIN BRUCKNER /JUDITH PREISS / PETER SCHNYDER

Einleitung

Am 29. September 1789 trafen im koniglichen Naturalienkabinett von
Madrid sieben vollgepackte Kisten aus Stidamerika ein. Der Absender war
der Vizekonig des Rio de la Plata, und sie enthielten die Knochen eines
geheimnisvollen Tiers, die man bei Grabungen in der Nihe des Lujdn-
Flusses gefunden hatte. Sogleich machte sich der Anatom Juan Bautista Bru
daran, das fast vollstindig erhaltene Skelett in mithevoller Kleinarbeit zu
rekonstruieren, und in den frithen 1790er Jahren wurde dieses Skelett, das
ganz offensichtlich zu einem grofien und schwerfilligen Tier — einem »qua-
dripedo muy corpulentoc, wie es in einem zeitgendssischen Bericht heifit!
- gehorte, auf einem prachtigen Sockel im koniglichen Kabinett ausgestellt.
Doch niemand wusste, welcher bekannten Tierart dieses Monstrum zuge-
ordnet werden sollte. Es entzog sich allen bekannten Formen des tierischen
Lebens und wurde deshalb schlicht als »incognitum« bezeichnet. Bald aber
gelangten Zeichnungen dieses zoologischen Ritsels nach Paris, wo der jun-
ge Georges Cuvier mit einer eingehenden Analyse betraut wurde, und das
sensationelle Resultat seiner 1796 publizierten Untersuchung® war, dass es
sich um das Skelett eines ausgestorbenen Urtiers handeln miisse. Zwar hatte
man auch schon in den Jahrzehnten davor tiber die Moglichkeit des Aus-
sterbens von Tieren zu spekulieren begonnen.? Zumal die Funde von Ver-
steinerungen exotischer Muscheln und Ammoniten in Landstrichen, wo
keine entsprechenden lebendigen Exemplare gefunden werden konnten,
legten eine solche Deutung nahe. Doch bei diesen Meertieren konnte nicht
ausgeschlossen werden, dass sie sich lediglich in andere, noch unbekannte
Regionen der Weltmeere zuriickgezogen hatten. Hier hatte man es aber mit
einem Saugetier zu tun, bei dessen schierer Grofie — nicht umsonst gab ihm
Cuvier den Namen »Megatherium« — es eigentlich unméglich war, dass es

! Joseph Garriga: Descripcion del esqueleto de un quadripedo muy corpulento y raro,
que se conserva en el Real Gabinete de Historia Natural de Madrid, Madrid 1796, ohne
Paginierung [Prélogo, S. 2]; dort finden sich auch die erwdhnten Details zur Geschichte
des Skeletts und seiner Rekonstruktion.

Georges Cuvier: Notice sur le squelette d'une tres grande espece de quadrupede inconnue
jusqu’au présent [...], in: Magasin encyclopédique 1 (1796), S. 303-310.

Vgl. dazu Martin J.S. Rudwick: Bursting the Limits of Time. The Reconstruction of
Geohistory in the Age of Revolution, Chicago 2005, S. 239-291 u. 349-415.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

noch irgendwo unbemerkt lebte; oder wie Cuvier selbst formulierte: »[...]
es ist wohl nicht wahrscheinlich, dafl wenn das Thier noch existirte, eine
so merkwiirdige Gattung bis jetzt den Nachforschungen der Naturkiindiger
entgangen sein sollte.«<* Das Megatherium-Skelett war mithin nicht blof} ein
Zeugnis fiir eine raumlich entfernte exotische Fauna, sondern ein Beleg fiir
eine zeitlich weit zuriickliegende, untergegangene Schopfungsperiode; eine
Urwelt, die mit ihrer erst in Ansitzen erkennbaren Flora und Fauna er-
ahnen lief}, dass sich das Leben auf der Erde mehrmals verandert haben
musste. Mit dieser Verzeitlichung kam eine dynamische Geschichte des Lebens
in den Blick, die den Rahmen der alteren, statisch-klassifikatorischen Natur-
geschichte sprengte und weite Felder eines freilich noch keineswegs gefestig-
ten — eines unsicheren Wissens® eroffnete.

Die Unsicherheit dieses Wissens, das von tastenden Hypothesen und
mehr oder weniger wahrscheinlichen Konjekturen gepragt war, betraf ver-
schiedene Aspekte, von denen hier zwei hervorgehoben seien, die fiir den
vorliegenden Band von besonderer Bedeutung sind: Erstens ergaben sich
Unsicherheiten bei der Rekonstruktion der ausgestorbenen Formen des Le-
bens. Denn auch wenn die gerade damals aufblithende Vergleichende Ana-
tomie bedeutende Fortschritte in der empirisch abgestiitzten Rekonstruk-
tion fossiler Tierskelette machte, blieben verschiedene Details fraglich. Und
vollends da, wo man, tiber das blofie Skelett hinaus, nach dem tatsichlichen
Aussehen jener Urwelttiere fragte, bewegte man sich schnell im Bereich der
Spekulation. Hatte sich z.B. Cuvier das Megatherium mit einem kleinen
Riissel gedacht, so meinte sein deutscher Ubersetzer Wiedemann, dieser
»Riissel« sei »doch noch sehr problematisch«.® Die konkreten Formen des

* Cuvier: Notice (wie Anm. 2), S. 310, hier zit. nach der zeitgenéssischen Ubersetzung von
Christian Rudolph Wilhelm Wiedemann: [Georges Cuvier:] Cuviers Nachricht von dem
Scelette einer sehr groflen Art von bisher unbekannten Vierfilfler[n], welche in Paraguay
gefunden und in das naturhistorische Kabinett nach Madrid gebracht ist, in: Archiv fir
Zoologie und Zootomie. Ersten Bandes zweites und letztes Stiick (1800), S. 208-215, hier
S.215.

Mit dem Begriff des unsicheren Wissens soll jenseits einer starren Gegentiberstellung von
Wissen und Nichtwissen die Prozesshaftigkeit des Ubergangs vom einen zum andern
(in je historisch spezifischen Konstellationen und Diskursgemeinschaften) hervorgehoben
werden. Vgl. dazu das Exposé des ProDoc-Graduiertenkollegs »Das unsichere Wissen
der Literatur«, in dessen Rahmen der vorliegende Band entstanden ist: http://www.
unsichereswissen.ch/fileadmin/pdfs/unsichereswissen-Ausbildungsmodul.pdf (15.7.2016).
Vgl. zur einschlagigen Wissensdiskussion auch Hans Adler/Rainer Godel (Hg.): Formen
des Nichtwissens der Aufkldrung, Miinchen 2010; Michael Bies/Michael Gamper (Hg.):
Literatur und Nicht-Wissen. Historische Konstellationen 1730-1930, Ziirich 2012.

6 So Wiedemann in einer Fufinote zu Cuvier: Nachricht (wie Anm. 4), S. 214.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 9

untergegangenen Lebens blieben mithin unklar. Sicher war nur, dass sie das
Spektrum der bekannten Formen sprengten.

War schon das Wissen vom Ausschen der ausgestorbenen Tiere von ver-
schiedenen Unsicherheiten geprigt, so gilt dies — und das ist der zweite
Aspekt — noch mehr vom Wissen iiber die zeitliche Abfolge jener vergan-
genen Formen des Lebens und deren Bezug zur aktuellen Fauna. Denn es
war offensichtlich, dass es gewisse Verwandtschaftsverhéltnisse zwischen
der Tierwelt der Urzeit und derjenigen der gegenwirtigen Erdepoche gab;
so hatte etwa Guvier — um beim Beispiel des Megatherium zu bleiben - fest-
gestellt, dass dieses Monstrum bei aller Alteritit doch Ahnlichkeiten mit den
bekannten Faultieren aufweise. Deshalb erhielt es spater auch den Namen
Riesenfaultier. Doch wie diese Ahnlichkeit iiber die Zeit hinweg zu denken
und zu erkldren war, blieb in den Jahrzehnten nach 1800 noch lange unklar.
Das lasst sich nicht zuletzt in einem einschlagigen, aufwendig illustrierten
Werk ausmachen, das Eduard d’Alton 1821 in Bonn publizierte.”

D’Altons Werk war die erste Lieferung einer umfangreichen Serie von
Skelett-Studien, und die herausragende Stelle des Megatherium im zoologi-
schen, respektive proto-paldontologischen Diskurs der Zeit zeigt sich daran,
dass er diese erste Lieferung mit einer detaillierten Studie zum Skelett jenes
»merkwiirdigsten Thieres der Urwelt« eréfinete, von dem er annahm, dass
es »wenn auch nicht das grosste, doch das plumpste, und wahrscheinlich
das alteste aller Thiere ist, von welchen sich Reste bis auf uns erhalten ha-
ben«.® Und im Rahmen dieser Studie brachte er das Megatherium auch in
einen genealogischen Bezug zu den noch lebenden Faultier-Arten, wobei er
von der Metamorphose der Formen im Rahmen eines bestimmten Typus
ausging und die Aufmerksamkeit auf Phanomene »abnormer Bildungen«
lenkte, die sich »noch gegenwirtig [...] in einigen Familien erzeugen, und
erblich iiberzugehen scheinenc.”

Diese Metamorphosen-Lehre erinnert stark an Goethe, und so tiberrascht es
kaum, dass dieser zu den ersten begeisterten Lesern der Studie von d’Alton
- mit dem er schon linger befreundet war — gehérte und dem Werk tber
das Riesenfaultier in den Heften Jur Morphologie eine begeisterte Rezension

Eduard d’Alton/Christian Pander: Das Riesen-Faulthier, Bradypus giganteus, abgebildet,
beschrieben und mit verwandten Geschlechtern verglichen, Bonn 1821 (= Teil I/1 von
dies.: Vergleichende Osteologie, Bonn 1821-1838).

8 Ebd., ohne Paginierung [Vorrede, S. 1] u. 14.

? Ebd.,S. 14.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

widmete.'’ Hier schien Goethe ein wunderbar anschaulicher Beleg fiir »die
Uberzeugung von einem allgemeinen Typus« gegeben, in dessen Rahmen
»die ewige Mobilitit aller Formen in der Erscheinung« erforscht werden
konnte;!! wobei auch er - analog zu d’Altons Beobachtung zu den »ab-
norme[n] Bildungen«, die »erblich iberzugehen scheinen« — auf die (noch
nicht darwinistisch gedachte) Abstammung der bekannten Faultiere vom
Megatherium zu sprechen kommt. Und genau wie d’Alton, der seine Aufie-
rungen zur Vererbung bestimmter Modifikationen vorsichtig mit dem Verb
»scheinen« abmildert, ist auch Goethe sich bewusst, dass er hier weit in das
Feld unsicheren Wissens vorstof3t — weshalb er bei der Schilderung der Me-
tamorphose des Riesenfaultiers ins Register der »Poesie« wechselt:

Man erlaube uns einigen poetischen Ausdruck, da iitberhaupt Prose wohl nicht hin-
reichen méchte. Ein ungeheurer Geist, wie er im Ozean sich wohl als Walfisch dar-
tun konnte, stiirzt sich in ein sumpfigkiesiges Ufer einer heiflen Zone; er verliert die
Vorteile des Fisches, thm fehlt ein tragendes Element, das dem schwersten Kérper
die leichte Beweglichkeit, durch die mindesten Organe, verleiht. Ungeheure Hiilfs-
glieder bilden sich heran, einen ungeheueren Kérper zu tragen. Das seltsame Wesen
fahlt sich halb der Erde halb dem Wasser angehérig und vermif3t alle Bequemlich-
keit die beide ihren entschiedenen Bewohnern zugestehen. Und es ist sonderbar
genug, daf} diese Sklaverei, »das innere Unvermégen sich den duflern Verhéltnissen
gleichzustellen«, auch auf seine Abkémmlinge [die noch lebenden Faultiere] tiber-
geht, die [...] ihre Herkunft nicht verleugnen.'?

Und Goethe versucht diesen Ubertragungsprozess, der »sonderbar genug«
ist, auch noch in einem zweiten Anlauf zu erfassen, wobei er wiederum die
Unsicherheit des Wissens tiber die Genealogie der Formen sprachlich deut-
lich markiert: »Jener ungeheuere Kolof}, der Sumpf und Kies nicht beherr-
schen, sich darin nicht zum Herren machen konnte, tiberliefert, durch welche
Fihationen auch, seiner Nachkommenschaft, die sich aufs trockene Land be-
gibt, eine gleiche Unfihigkeit«.'®

10 Johann Wolfgang Goethe: Die Faultiere und die Dickhéutigen abgebildet, beschrieben
und verglichen, von Dr. E. d’Alton [...] [1822], in: Ders.: Die Schriften zur Naturwissen-
schaft. Vollstindige mit Erlduterungen versehene Ausgabe im Auftrage der Deutschen
Akademie der Naturforscher Leopoldina, Bd. I/9, bearbeitet von Dorothea Kuhn, Wei-
mar 1954, S. 246-251; vgl. auch den Kommentar ebd., Bd. II/10A, Weimar 1995, S. 858-
862.

1 Goethe: Die Faultiere (wie Anm. 10), S. 247.

12 Ebd., S. 247f.; das kurze, im Kommentar nicht nachgewiesene Zitat in Anfithrungszei-
chen ist, freilich nicht ganz wortlich, tibernommen aus D’Alton: Das Riesen-Faulthier (wie
Anm. 7), S. 12.

13 Ebd., S. 248. Hervorhebung von uns.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 11

Damit sind anhand eines konkreten Beispiels die beiden im langen 19. Jahr-
hundert von emer konstitutiven Unsicherheit gepragten Wissensbereiche
genannt, um die die Beitrdge des vorliegenden Bandes gruppiert sind und
die in den folgenden zwei Unterabschnitten niher umrissen werden sollen:
Zum einen (I.) das Wissen von der dynamischen Mannigfaltigkeit der For-
men des Lebens; eines Wissens, dessen asthetische Implikationen gerade
um 1800 uniibersehbar sind; zum andern (II.) das Wissen von Prozessen
der Vererbung — »durch welche Filiationen auch [immer]« -, das die Litera-
tur des 19. Jahrhunderts nachhaltig beschaftigte.

I.  Lebendige Formen

Untersucht man den Begriff des Lebens genealogisch, dann zeigt sich schnell
- wie Giorgio Agamben in Das Qffene. Der Mensch und das Tier festgestellt
hat —, »daff das Leben als solches nie definiert wird«; es scheine, so prézisiert
er diesen Befund, als sei das Leben in unserer Kultur dasjenige, »was nicht
defintert werden kann und gerade deswegen unablissig gegliedert und geteilt werden
muf.'* Was Agamben damit hervorhebt, ist die diskursive Verfasstheit des
Lebensbegriffs und des Wissens vom Leben, und seine Beobachtung zur
scheinbaren Unmoglichkeit einer Definition des Lebens ldsst sich gerade
auch auf die Zeit beziehen, die im Fokus des vorliegenden Bandes steht: das
lange 19. Jahrhundert. Mit den Verzeitlichungs- und Dynamisierungsten-
denzen der Natur, die in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts zu einem
Ende der Naturgeschichte!® und zur Ablésung klassischer Reprisentations-
weisen'® gefithrt haben, wird das Lebendige zum Gegenstand einer extensi-
ven Erforschung und erfahrt dabei eine weitreichende Neubestimmung. Die
Erforschung des Lebens, seiner Gesetze und Prinzipien, seiner Grenzen und
seiner spezifischen Entwicklungsdynamik, kurz: das Wissen vom Lebendi-
gen, wird dabei von zahlreichen Disziplinen mitbestimmt und bestimmt wie-
derum die einzelnen Disziplinen in entscheidendem Mafle. Die Biologie als
eigenstandige Wissenschaft vom Leben kann sich iiberhaupt erst im Rah-

B Giorgio Agamben: Das Offene. Der Mensch und das Tier, tibers. von Davide Giuriato,
Frankfurt a.M. 2003, S. 23.

15 Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstverstindlichkei-
ten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts, Frankfurt a.M. 1978.

16 Grundlegend hierzu: Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der
Humanwissenschaften, iibers. von Ulrich Képpen, Frankfurt a.M. 1974.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

men dieser epistemologischen Entwicklung zu Beginn des 19. Jahrhunderts
ausdifferenzieren.!” Und was bei einer Aufzihlung der Felder, die an der
Neuformation des Lebenswissens beteiligt sind, unbedingt hervorgehoben
werden muss, sind die Bereiche von Literatur und Asthetik. So teilen sich
Asthetik und Biologie als eigenstindige Disziplinen nicht nur den gleichen
Entstehungszeitraum ab etwa 1750,'® sondern sie sind auch in Bezug auf
das Wissen vom Lebendigen, seine Konturierung und seine Darstellung
grundlegend miteinander verschrinkt.'® Die Kunst im Allgemeinen und die
Literatur im Besonderen stellen zwischen den Jahrhundertwenden um 1800
und um 1900 ein Feld der besonders intensiven und fruchtbaren Auseinan-
dersetzung mit dem Lebenswissen dar.? Nicht zuletzt deshalb, das ist die
Leitthese des vorliegenden Bandes, weil der epistemische Status des Lebens
gerade im 19. Jahrhundert als unsicher, vage oder prekir bezeichnet werden
kann. Dieser prekire Status resultiert im Wesentlichen aus der Unméglich-
keit, jene Prozesse und Gesetze, die das Leben definieren, sichtbar zu ma-
chen und sie wissenschaftlich bzw. empirisch zu begriinden.

Das Erkenntnisinteresse der folgenden Beitrdge gilt vor diesem Hinter-
grund den vielfiltigen Méglichkeiten einer Verschrinkung von Literatur
und Lebenswissen im langen 19. Jahrhundert. Dabei kommen literarisch-
asthetische Gestaltungsmittel in lebenswissenschaftlichen Texten und deren
Funktion, dort Evidenzen zu erzeugen, wo diese nach empirischen Mafiga-
ben nicht erzeugt werden kénnen, ebenso in den Blick, wie die Frage nach
der poetischen, poetologischen und gattungspoetischen Relevanz eines ge-
wandelten und epistemisch unsicheren Verstindnisses des Lebendigen. Be-
leuchtet wird also, wie ein verzeitlichtes und dynamisches Verstdndnis des
Lebendigen in literarischen und wissenschaftlichen Texten reflektiert wird.

Asthetik und Literatur werden - zumal im beginnenden 19. Jahrhundert*' -
auf unterschiedlichste Weise von Paradigmen des Lebendigen bestimmt: Le-

7 Vgl. Armen Avanessian: Einleitung, in: Vita aesthetica. Szenarien dsthetischer Lebendig-

keit, hg. von dems., Winfried Menninghaus und Jan Vélker, Ziirich/Berlin 2009, S. 15.
8 Vgl. ebd., S. 15f.
19 Vgl. hierzu Michael Bies: Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung bei
Kant, Goethe und Alexander von Humboldt, Géttingen 2012.
An dieser Stelle soll auf den am ZfL-Berlin angesiedelten Forschungsbereich »Lebens-
wissen« verwiesen werden, innerhalb dessen das Wissen vom Leben und seine histo-
rischen Entstehungsbedingungen interdisziplinar und unter Hervorhebung der spezifi-
schen Funktionen der Literatur als einer Form von Lebenswissen erforscht werden. Einen
genauen Uberblick iiber die Inhalte und die beteiligten Einzelprojekte gibt die Website
http://www.zfl-berlin.org/forschungsschwerpunkt-lebenswissen.html (24.7.2016).
2 Vgl. Avanessian: Einleitung (wie Anm. 17), S. 15f.

20

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 13

ben und Lebendigkeit bilden zentrale Reflexionsfiguren kunsttheoretischer
und poetologischer Uberlegungen. Die literaturwissenschaftliche Forschung
hat sich eingehend mit generativen Elementen und Figuren beschiftigt, die
die Literatur dieser Zeit prigen; d.h. vor allem mit den haufig auftretenden
Bastarden, Mischwesen, Doppelgiangern und Zwillingen sowie mit den da-
mit verbundenen Fragen nach Elternschaft und Abstammung bzw. nach
kimnstlicher und natiirlicher Zeugung.*? Daran anschliefen lassen sich zu-
dem die zahlreichen Reflexionen tiber den kiinstlerischen Schaffensprozess,
die besonders anschaulich im Geniediskurs ausgepragt sind und dort so-
wohl auf die Grenze als auch auf die Zusammenhinge zwischen Kunst und
Natur bzw. zwischen Leben und Tod verweisen.®

Uber motivische Verhandlungen des Themas hinausgehend, lassen sich fiir
die Literatur um 1800 zudem grundlegend verdnderte und an Prinzipien
des Lebens ausgerichtete Darstellungskonventionen anfithren, die in den
zentralen, poetologisch und asthetisch relevanten Theoremen von Bildung,
Kraft und Organismus, von Lebendigkeit oder auch Naturformen direkte Beziige
zum proto-biologischen Diskurs aufweisen.

Deutlich werden solche Verbindungen zwischen Lebenswissen und Litera-
tur vor allem jedoch mit Blick auf die Kategorie der Form. Rekapitulieren
lasst sich hier zundchst, dass die Natur und ihre Formen mit der endgiil-
tigen Durchsetzung epigenetischer Theorien innerhalb der Paradigmen
von Entwicklung, Neubildung und Veranderung wahrgenommen werden.
Vorstellungen eines von Gott fiir alle Ewigkeit geschaffenen, praformierten
Formeninventars werden abgel6st und von einem in Zeit und Raum verén-
derlichen Bestand an Formen ersetzt.! Entwicklung und Verinderung in
der Zeit werden damit zu wesentlichen Merkmalen der Form, die das Leben
ausmacht, und werden erst an ihr sichtbar. Anders gesagt: Die Frage nach
dem, was das Lebendige auszeichnet und es gleichzeitig vom Nichtleben-

22 Vgl. Peter Schnyder: Am Rande der Vernunft. Der Orang-Utan als monstrose Figur des
Dritten von Herder bis Hauff und Flaubert, in: Monster. Zur dsthetischen Verfassung
eines Grenzbewohners, hg. von Roland Borgards, Christiane Holm und Giinter Oesterle,
Wiirzburg 2010, S. 255-272; Ohad Parnes/Ulrike Vedder/Stefan Willer: Das Konzept
der Generation. Eine Wissenschafts- und Kulturgeschichte, Frankfurt a.M. 2008; sowie
Ulrike Vedder: Zwillinge und Bastarde. Reproduktion, Erbe und Literatur um 1800, in:
"Techniken der Reproduktion. Medien — Leben — Diskurse, hg. von Ulrike Bergermann,
Claudia Breger und Tanja Nusser, Konigstein/Taunus 2002, S. 167-180.

Vgl. David E. Wellbery/Christian Begemann (Hg.): Kunst - Zeugung — Geburt. Theorien
und Metaphern ésthetischer Produktion in der Neuzeit, Freiburg 1.Br. 2002.

Vgl. Sabine Schneider: Die schwierige Sprache des Schénen. Moritz’ und Schillers Semio-
tik der Sinnlichkeit, Wiirzburg 1998, S. 9.

23

24

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

digen unterscheidet, ist eine Frage nach der Form, nach ihrer Entstehung,
ithrer Reproduktion und ihrem Wandel. Form wird, so ldsst sich zusammen-
fassend festhalten, um 1800 Prozess.?®

Diese Prozessualisierung der Form betrifft im Wesentlichen drei Punkte:
erstens den Aspekt der Ordnung einer Vielfalt lebendiger Formen in der
Natur. Zweitens riickt ein dynamisiertes Formkonzept Fragen nach inneren
Gesetzen und Prinzipien, d.h. nach Prozessen der Formgebung und -bil-
dung, in den Blick. Dies zeigt sich deutlich anhand der Konjunktur von Le-
bens- und Bildungskriften, die im proto-biologischen, naturphilosophischen
und ésthetischen Diskurs gleichermafien nachhaltige Veranderungen bewir-
ken. Drittens betrifft eine Prozessualisierung der Form die Wahrnehmung
der Prozesse, die man als das Werden der Form bezeichnen kann. Gemeint ist
hier das im 19. Jahrhundert stark ausgeprigte Interesse fiir die Uberginge
und Metamorphosen von Gestalten, die innerhalb eines (im Herder’schen
Sinne) genetisch konzipierten Entwicklungsverlaufs auseinander hervor-
und ineinander iibergehen. Ein dynamisches Formdenken evoziert damit
also Fragen nach der moglichen Erkenntnis lebendiger Formen und deren
Entwicklung in der Zeit. (Die von Kant in der Kritik der Urteilskraft von 1790
vorgenommene Bestimmung des Organismus als »Naturzweck« gibt hierfiir
sicher das prominenteste Beispiel ab.%)

In der Literatur und den um 1800 intensiv gefiihrten Auseinandersetzungen
mit ihrem Formeninventar lassen sich alle drei genannten Punkte gleicher-
maflen feststellen: Sowohl Fragen nach der Ordnung, als auch nach Proze-
duren der Formgebung und der Wahrnehmung (oder asthetischen Beurtei-
lung) lebendiger Formen fithren auf poetischer und poetologischer Ebene
zu weitreichenden Verdnderungen des Gattungsspektrums. Dies geschieht
einerseits in Thematisierungen der Entstehung und Entwicklung, der His-
torizitit und der Uberzeitlichkeit, der Variabilitit und der Konstanz von
literarischen Formen. Andererseits weisen die umfassenden Bestimmungs-

% Vel. Jan Vlker: Onto-Genesis der Form, in: Form. Zwischen Asthetik und kiinstlerischer
Praxis, hg. von Armen Avanessian u.a., Zurich/Berlin 2009, S. 109-123, hier S. 110. In
Bezug auf Goethes Formdenken haben sich Eva Geulen und David E. Wellbery in jiings-
ter Vergangenheit eingehend (und mit jeweils unterschiedlichen Schwerpunkten) mit der
Frage nach einem dynamischen Konzept der Form beschiftigt. Vgl. hierzu Eva Geulen:
Aus dem Leben der Form. (Goethes Morphologie und die Nager), Berlin 2016; sowie:
David E. Wellbery: Form und Idee. Skizze eines Begriffsfeldes um 1800, in: Morphologie
und Moderne. Goethes »anschauliches Denken« in den Geistes- und Kulturwissenschaf-
ten seit 1800, hg. von Jonas Maatsch, Berlin 2014, S. 17-42.

Immanuel Kant: Kritik der Urtheilskraft, in: Kant’s gesammelte Schriften, hg. von der
Koniglich Preuflischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 5, Berlin 1907ff., S. 372f.

26

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 15

versuche poetischer Gattungen und ihre literarisch-experimentellen Umset-
zungen auf semantischer und konzeptioneller Ebene zahlreiche Uberschnei-
dungen mit dem lebenswissenschaftlichen Diskurs auf. Entgegen geldufigen
literaturgeschichtlichen Epochen- und Strémungsgrenzen, wie beispielswei-
se denen zwischen Klassik und Romantik, zeigen sich diese Uberschnei-
dungen flichendeckend in der Erkundung literarischer Ur-, Misch- und
Naturformen sowie in Versuchen, Naturgeschichten der Kunst und ihrer
Entwicklung zu schreiben. Ebenso deutlich werden sie in genrepoetisch re-
levanten Verhiltnisbestimmungen von Stoff und Form, in experimentellen
Versuchsanordnungen literarischer Gattungen oder auch in dem Interesse
an der Echtheit und der spezifischen Wirkung poetischer Ausdrucksweisen.

Il.  Genealogie und Evolution

Der Wechsel von einem mechanistischen zu einem organizistischen Ver-
standnis des Lebendigen,27 wie er in der Dynamisierung des Formkonzepts
seinen Ausdruck findet, bringt zugleich die grundlegende Unterscheidung
zwischen Lebendigem und Nichtlebendigem ins Spiel, an der sich die Proto-
Biologie, die frithe Biologie, aber auch, und in nicht geringerem Mafle, die
Asthetik um 1800 abgearbeitet haben. Zumal in den Jahrzehnten nach der
Publikation von Darwins On the Origin of Species (1859) taucht diese Unter-
scheidung in verdnderter Gestalt auf der Seite des Lebendigen wieder auf.
Nun bemiiht man sich freilich nicht linger, das Organische vom Anorgani-
schen zu scheiden, vielmehr richten sich die Trennungsbemithungen auf das
Leben selbst. Exemplarisch kann hier der Vererbungsbiologe August Weis-
mann herangezogen werden, der 1884 das von ihm sogenannte »Somac,
etwas frei tibersetzt, den individuellen Organismus, als ein »nebensachliches
Anhingsel der eigentlichen Triger des Lebens: der Fortpflanzungszellen«<®®
bezeichnet. Der individuelle, sich selbsttitig hervorbringende Organismus,
der um 1800 das Paradigma des Lebendigen darstellte und zum Modell
fir die Autonomiebestrebungen dieser Zeit werden konnte, verliert in ei-
ner evolutionsglaubigen Epoche seine Modellhaftigkeit fiir das Verstind-

% Vgl. dazu ausfiihrlich Francois Jacob: Die Logik des Lebenden. Von der Urzeugung zum
genetischen Code, Frankfurt a.M. 1972, S. 100ff.

28 August Weismann: Uber Leben und Tod [1884], in: Ders.: Aufsitze iiber Vererbung und
verwandte biologische Fragen, Jena 1892, S. 123-190, hier S. 165.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

nis des Lebens - bzw. gewinnt sie auf andere Weise.?’ Deutlich wird diese
verdanderte Gewichtung des einzelnen Organismus etwa in Ernst Haeckels
'biogenetischem Grundgesetz.®” Die Embryologie, die aus den epigeneti-
schen Zeugungstheorien, wie sie in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts
formuliert wurden, hervorgegangen ist und die Grundlage dieses Gesetzes
bildet, spielt zwar auch in evolutionstheoretischen Schriften eine wichtige
Rolle; doch hier nur insofern, als sie Aufschliisse tiber die Entwicklung der
Arten verspricht und als Beweismaterial fiir diese Entwicklung herangezo-
gen werden kann. Wo die »Ontogenese eine kurze und schnelle, durch die
Gesetze der Vererbung und Anpassung bedingte Wiederholung oder Reka-
pitulation [...] der Phylogenese«*! geworden ist, da interessiert die Entwick-
lung des individuellen Organismus nur mehr in ihrer Zeichenhaftigkeit, in
threm Verweisen auf eine Geschichte des Lebens als solchem. Im Zentrum
dieses neuen, evolutiondren Paradigmas des Lebens aber steht das Konzept
der Vererbung. Spiatestens seit den 1870er Jahren wird deren Macht und na-
hezu unerhérte Bedeutsamkeit allerorten beschworen. An zentraler Stelle
der Wissenschaftspopularisierung etwa, in Westermann’s illustrirten deutschen
Monats-Heften, erklart der Materialist und Autor des bekannten Buches Kraff
und Stoff (1855), Ludwig Buichner, seinen Lesern: »Unter den vielen und
groflen naturwissenschaftlichen Entdeckungen der hinter uns liegenden
Jahrzehnte mag es kaum eine geben, welche sich an Wichtigkeit und wissen-
schaftlicher Tragweite mit derjenigen von der Macht der Vererbung oder Exb-

29 Explizit formuliert Ernst Haeckel diese Paradigmenverschiebung von einem auf den ein-
zelnen Organismus bezogenen Begriff der Entwicklung zu einem Entwicklungsbegriff, der
auf Arten angewandt wird, in seinen Vorlesungen zur Natirlichen Schipfungsgeschichte: »Dex
hohe Werth, welchen die Entwicklungsgeschichte fiir das wissenschaftliche Verstandnif§
der Thier- und Pflanzenformen besitzt, ist jetzt seit mehreren Jahrzehnten so allgemein
anerkannt, daf} man ohne sie keinen sicheren Schritt in der organischen Morphologie
oder Formenlehre thun kann. Jedoch hat man fast immer unter Entwicklungsgeschichte
nur einen Theil dieser Wissenschalft, ndmlich diejenige der organischen Individuen oder
Einzelwesen verstanden, welche gewdhnlich Embryologie, richtiger und umfassender
aber Ontogenie genannt wird. Aufler dieser giebt es aber auch noch eine Entwicklungs-
geschichte der organischen Arten, Klassen und Stamme (Phylen), welche zu der ersteren
in den wichtigsten Beziehungen steht.« Ernst Haeckel: Nattirliche Schépfungsgeschichte.
Gemeinverstindliche wissenschaftliche Vortrége tiber die Entwicklungslehre im Allgemei-
nen und diejenige von Darwin, Goethe und Lamarck im Besonderen, tiber die Anwen-
dung derselben auf den Ursprung des Menschen und andere damit zusammenhéngende
Grundfragen der Naturwissenschaft [1868], 2., verbesserte und vermehrte Aufl., Berlin
1870, S. 9f.

30 Vgl ebd., S. 10.

%! Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 17

lichkeit zu messen verméchte.«*? Dabei kommt es auf den Genitiv durchaus
an, macht er doch auf eine fiir die Wissensgeschichte des Vererbungskon-
zepts zentrale Differenzierung aufmerksam: Dass die Beobachtung von Ver-
erbungserscheinungen, die Beobachtung also, dass Gleiches in der Regel
Gleiches hervorbringt, so alt ist wie die Menschheit selbst, ist anzunechmen.
Und dass sie Gegenstand philosophischer und naturwissenschaftlicher, aber
auch praktischer Betrachtungen und Uberlegungen schon im 18. und frii-
hen 19. Jahrhundert gewesen sind, steht aufler Zweifel. Gleichwohl sind,
wie Wolfgang Lefevre ausfithrt, die Auseinandersetzungen mit Vererbung
vor der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts von einem prinzipiellen Mangel
an Systematizitit und Eigenstédndigkeit gekennzeichnet. Das zentrale Merk-
mal aller wissenschaftlichen Beschiftigung mit Vererbung sei deren »ad-hoc
character« gewesen; Vererbung, so Lefevre, »became no scientific subject in
its own right.«3® Und weiter fiihrt er aus:

When heredity attracted the attention of life scientists in this age [dem 18. Jahr-
hundert], it did so always as a concomitant of inquiries on issues of practical (e.g.,
breeding and allegedly hereditary diseases) or socio-political concern (e.g., the ques-
tion of human races) or of theoretical problems with implications for heredity (e.g.,
generation and development).>*

Die thematische Kontinuitat darf folglich nicht dartiber hinwegtiuschen,
dass das Konzept der Vererbung erst um die Jahrhundertmitte die Schwelle
seiner Theoretisierung tiberschritten hat und damit zu einem eigenstandi-
gen Objekt der biologischen Forschung geworden ist.

32 Im Juni-/Juliheft von Westermann’s illustrirten Monats-Heften erfolgte 1881 der Erstabdruck
von Biichners Text, dort noch unter dem schlichteren Titel Die Macht der Vererbung. Zi-
tiert wird hier nach der textidentischen Monographie: Ludwig Biichner: Die Macht der

Vererbung und ihr Einfluss auf den moralischen und geistigen Fortschritt der Menschheit

[1881], 2. Aufl., Leipzig 1909, S. 5. Hervorhebung von uns.

Wolfgang Lefevre: Inheritance of Acquired Characters in Lamarck’s and Geoffroy Saint

Hilaire’s Zoology, in: A Cultural History of Heredity II. 18th and 19th Centuries, hg. von

Staffan Miller-Wille und Hans-Jérg Rheinberger, Berlin 2003, S. 93-108, hier S. 98.

3% Ebd. Vgl. auch Hans Jérg Rheinberger/Staffan Miiller-Wille: Vererbung. Geschichte und
Kultur eines biologischen Konzepts, Frankfurt a.M. 2009, S. 32. Die »folgenreiche Unter-
scheidung« von »Erscheinungen der Vererbung und Entwicklung« (ebd.) datieren man-
che Wissenshistoriker gar erst auf den Beginn des 20. Jahrhunderts mit der Wiederent-
deckung Mendels; so beispielsweise Peter Bowler: The Mendelian Revolution, London
1989, S. 6: »Darwin and most of his contemporaries accepted a >developmental< model of
heredity which made no distinction between the transmission of characters from one ge-
neration to the next and the process by which the characters are produced in the growing
organism.«

33

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

Hans-Jorg Rheinberger und Staffan Miiller-Wille sprechen in ihrer Kultur-
geschichte der Vererbung fiir diesen Zeitraum von der Emergenz eines »all-
gemeinen Begrifffs] biologischer Vererbung«,® durch den die in verschie-
denen Dominen (Medizin, Naturgeschichte, Anthropologie, Ziichtung,
Politik) angesammelten hereditiren Wissensbestinde aufeinander bezieh-
bar geworden sind. Manifest wird diese Allgemeinheit, die das Vererbungs-
konzept um die Jahrhundertmitte erlangt, in der Erosion einer Reihe von
traditionellen Unterscheidungen (méannlich/weiblich, physiologisch/patho-
logisch, artspezifisch/individuell), die das Wissen tiber Vererbung bis anhin
strukturierten und organisierten.

Die Virulenz, die das Konzept der Vererbung um die Mitte des 19. Jahr-
hunderts in den Lebenswissenschaften erlangte, ist dabei aufs Engste an den
Evolutionismus dieses Zeitraums gebunden. »Vererbung«, so noch einmal
Hans-Jorg Rheinberger und Staffan Miiller-Wille, »wurde zum allgemeinen
Problem, als die Organismen eine >Geschichte« bekamen und die Lebens-
formen nicht mehr durch vorausgesetzte Artgrenzen fixiert waren.«*® Stellt
so die Evolutionstheorie Darwins gewissermafien die Existenzbedingung
fur das Auftauchen der Vererbung als eigenstindiges wissenschaftliches
Problem dar, nimmt es nicht wunder, dass, wie dieselben Autoren weiter
konstatieren, »[f]ast alle Vererbungstheorien vor 1900 [...] an evolutiondre
Betrachtungen und Uberlegungen zur Entwicklung gekoppelt [waren].«*”
Mit ihrer These einer intrikaten Verschrinkung von Evolution und Here-
ditit schliefRen sie dabei an eine Beobachtung von Georges Canguilhem an.
Die Vererbung sei, so Canguilhem, die »Unbekannte« gewesen, die Dar-
wins Theorie enthielt. Dort, wo die Zeit und die Geschichte als zentrale Fak-
toren der Konstitution des Lebendigen begriffen werden miussen, bediirfe
es eines »Mechanismus’«, durch den »die Variationen [...] in eine jeweils
gerade bestehende Organisation eingeschrieben« werden.®® Nichterbliche
Variationen sind denn auch fiir die Evolutionstheorie von keinem Interesse:
»Any variation which is not inherited is unimportant to us«, schreibt Dar-
win.? Auch Canguilhem diagnostiziert so einen Zusammenhang zwischen

3% Rheinberger/Miiller-Wille: Vererbung (wie Anm. 34), S. 101.

% Ebd., S. 106.

37 Ebd., S. 112.

38 Georges Canguilhem: Zur Geschichte der Wissenschaften vom Leben seit Darwin, in:
Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie, hg. von Wolf Lepenies, Frankfurt a.M. 1979,
S. 134-153, hier S. 140.

Charles Darwin: On the Origin of Species by Means of Natural Selection, or the Preser-
vation of Favoured Races in the Struggle for Life, London 1859, S. 12.

39

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 19

der Evolutionstheorie und dem Erscheinen eines neuen Problems: jenem
der Hereditit. Vor diesem Hintergrund, d.h. vor dem Hintergrund einer
Differenz zwischen der Kontinuitdt, mit der seit Jahrtausenden Vererbungs-
phénomene beobachtet und zeitweilig zum Gegenstand (wissenschaftlicher
und nichtwissenschaftlicher) Spekulation und Praxis geworden sind, und
dem Auftauchen der Vererbung als eines eigenstindigen, wissenschaftli-
chen Problems im zweiten Drittel des 19.Jahrhunderts,4o mag denn auch
die Emphase und Rhetorik des Neuen, die das Sprechen iiber Vererbung
in der zweiten Jahrhunderthélfte mafigeblich pragt, weniger zu iiberraschen.
Neu ist der Rang oder, anders ausgedriickt, der Erkldrungswert des Ver-
erbungskonzepts — d.h. seine konstitutive Funktion, die es im Rahmen der
Evolutionstheorie fiir die Erklirung der Entwicklung der Lebensformen
einnimmt —, der den zitierten Wissenschaftshistorikern zufolge zugleich den
Anlass seiner Theoretisierung und seiner intensiven Erforschung darstellt.
Der Unterschied zwischen der Thematisierung von Vererbungserscheinun-
gen zu Beginn des 19. Jahrhunderts zu jener in dessen zweiter Halfte liegt
in der Erweiterung des Vererbungskonzepts von einer medizinisch-biolo-
gischen Grofle, die etwa als Faktor bei der Entstehung von Geisteskrank-
heiten oder in der Praxis der Ziichtung zu bedenken sei, zu einer univer-
salhistorischen Grofle, die den lebens-, menschheits- und damit auch den
zivilisationsgeschichtlichen Prozess insgesamt verantwortet. Genau diese
- zumindest von lebenswissenschaftlicher Seite her eingeforderte - episte-
mische Hegemonie des Vererbungskonzepts im Hinblick auf Fragen der
historischen Entwicklung kommt in der Biichner’schen Genetivkonstruk-
tion von der »Macht der Vererbung« zum Ausdruck, und es sei diese Macht
gewesen, die erst durch die »naturwissenschaftlichen Entwicklungen der
hinter uns liegenden Jahrzehnte« zweifellos festgestellt wurde:

Sie [die Vererbung] hingt mit den tiefsten philosophischen Fragen zusammen,
welche den Menschengeist zu beschiftigen imstande sind, und hat uns die tiber-
raschendsten Aufschlisse tiber wissenschaftliche und philosophische Probleme ge-
liefert, welche bisher ganz unléslich schienen, — namentlich tiber die Frage, wie
und auf welche Weise unser menschliches Geschlecht zu den vielen hohen und

40 Vgl. dazu mafigeblich auch die Forschungen von Carlos Lépez-Beltran: Human Heredity
1750-1870. The Construction of a Scientific Domain, Ph.D.-Thesis, King’s College Lon-
don 1992; Ders.: In the Cradle of Heredity. French Physicians and L'Hérédité Naturelle
in the early 19th Century, in: Journal of the History of Biology 37 (2004), S. 39-72; sowie
ders.: Forging Heredity. From Metaphor to Cause, a Reification Story, in: Studies in the
History and Philosophy of Sciences 25/2 (1994), S. 211-235.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

vorziiglichen Vollkommenheiten gekommen ist, welche ihm ein so unermessliches
Ubergewicht iiber die gesamte iibrige Lebewelt verleihen.*!

Im Rahmen eines so weitgespannten und fundamentalen Verstindnisses
von Vererbung weisen kultureller Fortschritt bzw. kulturelle Entwicklung
keine Eigenlogik, keine eigene Geschichtlichkeit und Zeitlichkeit mehr auf.
Sie werden im Gegenteil als Epiphdnomene einer basalen, natiirlichen Ent-
wicklungslogik verstanden, wodurch letztlich die Naturwissenschaften in
ein Konkurrenzverhaltnis oder genauer: in ein Verhéltnis der Annexion zur
Geschichtswissenschaft treten. Gerade diese Ausdehnung des Erklarungs-
anspruchs des Vererbungskonzepts, wie sie exemplarisch bei Biichner, aber
auch etwa bei dem franzésischen Psychologen Théodule Ribot** oder dem
Genealogen Ottokar Lorenz*3 zum Ausdruck kommt, ist fiir den unsicheren
Status des Vererbungswissens im 19. Jahrhundert bezeichnend. Denn mit
der Disziplinierung der Vererbung zu einer eigenstindigen Wissenschaft,
die seit 1906 den Namen der Genetik trigt, wird dieser Entdifferenzierung
bzw. Vereinheitlichung aller méglichen Entwicklungsprozesse im selben
Zug, wie die Genetik daran glaubt, ein exaktes Wissen tiber Vererbung
herstellen zu kénnen, entgegengetreten. Fast programmatisch liest man bei
dem schwedischen Botaniker Wilhelm Johannsen:

Wir [die Genetiker] trennen die Begriffe, die in der populdren, landlaufigen Auffas-
sung der Vererbung konfundiert sind, namlich erstens Vererbung im eigentlichen
»genotypischen« Sinne, zweitens allerlei Ubertragungsvorginge und drittens Tradi-
tionserscheinungen verschiedener Art.**

Vererbung wird hier auf doppelte Weise, namlich intern (gegen Prozesse,
die als Ansteckung zu beschreiben sind) wie extern (gegen andere, nicht-
biologische Formen der Ubertragung) differenziert, d.h. aber auch, dass
ithr die Modellhaftigkeit fiir das Denken von Entwicklung bzw. Geschichte
tiberhaupt abgesprochen wird. Um 1900 also gewinnt, so liele sich das zu-

*1 Biichner: Die Macht der Vererbung (wie Anm. 32), S. 5.

2 Vgl. Théodule Ribot: Die Vererbung. Psychologische Untersuchung ihrer Gesetze, ethi-
schen und socialen Konsequenzen [1871], iibers. von Hans Kurella, Leipzig 1895.

3 Vgl. Ottokar Lorenz: Lehrbuch der gesammten wissenschaftlichen Genealogie. Stamm-
baum und Ahnentafel in ihrer geschichtlichen, sociologischen und naturwissenschaftli-
chen Bedeutung, Berlin 1898.

# Wilhelm Johannsen: Experimentelle Grundlagen der Deszendenzlehre; Variabilitit, Ver-
erbung, Kreuzung, Mutation, in: Allgemeine Biologie, hg. von C. Chun und Wilhelm
Johannsen unter Mitwirkung von A. Giinthart, Leipzig, Berlin 1915, S. 567-660, hier
S. 657.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 21

sammenfassen, das Konzept der Vererbung an Schirfe, aber es verliert an
Breite.

Solche Professionalisierungsbestrebungen und Proklamationen von exklu-
siven Zustandigkeitsanspriichen seitens der Wissenschaft, wie man sie um
1900 in der sich formierenden Genetik beobachten kann, miissen als Kont-
roll- und Regulierungsmafinahmen eines Diskurses interpretiert werden, der
im 19. Jahrhundert weder einer Disziplin noch einer Institution eindeutig
zugeordnet werden kann — und dadurch, was die Subjektpositionen betrifft,
notorisch offen war.*> Man spricht bis zu diesem Zeitpunkt deshalb besser
mit Ursula Link-Herr von verschiedenen Institutionalisierungen des Here-
ditatsdiskurses, die ebenso in der Fiktion wie in wissenschaftlichen Texten
statthaben kénnen.*® Dadurch aber gerit auch die literarische Auseinander-
setzung mit dem Konzept der Vererbung als wesentliche Konstituente des
Lebenswissens in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts in den Blick.
Fokussiert man vorrangig auf die Literatur im engeren Sinne, ldsst sich im
Hinblick auf das Vererbungskonzept in mindestens dreierlei Hinsicht von
einer >Poetologie des Lebendigen« sprechen:

Sie wird, erstens, zum Gegenstand gattungspoetologischer Uberlegungen,
etwa dort, wo sie in ein Spannungsverhéltnis zu einem spezifischen >Gat-
tungswissenc tritt. So formuliert beispielsweise Conrad Alberti 1890 apodik-
tisch:

Das moderne Leben ist nicht dramatisch und vertragt nach seiner ernsten Seite hin
keine dramatische Darstellung. [...] Unser Leben kennt keinen dramatischen Hel-
den, ja tiberhaupt keine dramatischen Gestalten mehr. [...] Die Tragdie nimmt [...]
die freie Selbstbestimmung des Menschen als selbstverstandlich an, sie glaubt, daf§

4 Das fithrte, wie der Schweizer Arzt Hans Locher-Wild kritisch bemerkt, zu einer Art
anything goes: »Laien, wie Arzte und Naturforscher halten die Frage der Erblichkeit zur
Zeit noch fiir eine offene, halten dafiir, dass, weil die wissenschaftlichen Akten noch nicht
geschlossen, auch Niemand gehalten sei, den Mund geschlossen zu halten, sich vielmehr
Jeder herausnehmen diirfe, die von ihm entdeckte Wahrheit zum Besten zu geben, auch
auf die Gefahr hin, damit die Wahrheit selber zum Besten zu halten.« Hans Locher-Wild:
Familienanlage und Erblichkeit. Eine wissenschaftliche Razzie, Ziirich 1874, S. 6f. Posi-
tiv wendet Zola diesen Befund in seinem den Rougon-Macquart-Zyklus abschlielenden
Roman Doktor Fuscal: »Ach, diese beginnenden Wissenschaften, diese Wissenschaften, in
denen die Hypothese stammelt und die Phantasie sich noch frei entfalten kann, sie sind
ebenso sehr der Bereich der Dichter wie der Wissenschaftler!« Emile Zola: Doktor Pascal
[1893], ins Deutsche tibertragen von Hans Balzer und Elisabeth Eichholtz, mit einem
Nachwort von Rita Schober, Minchen 1977, S. 153.

46 Vgl. Ursula Link-Heer: Der Anteil der Fiktionalitit an der Psychopathologie des 19. Jahr-
hunderts, in: Zeitschrift fiir Literaturwissenschaft und Linguistik 51/52 (1983), S. 280-
302.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

29 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

es in der Macht des Menschen liegt, sich Freuden oder Leiden, Gliick oder Elend
zu verschaffen. [...] Darum ist jede faktische Beschrankung des freien Willens, sei es
nun durch Schicksalsbestimmungen [...] oder Vererbung geistiger und kérperlicher
Eigenschaften dem Wesen der dramatischen Kunst widersprechend, [...] darum ist
fur unsere Zeit, welche das Gesetz der Vererbung anerkennt, welche dem Einflufl
korperlicher, lokaler, klimatischer und vieler anderer Besonderheiten auf das See-
lenleben des Menschen so viel Macht zugesteht, die Tragodie [...] nicht geschaffen.47

Die vor allem in den naturalistischen Poetiken gefiihrte antiaristotelische
Auseinandersetzung um die Prioritit des Charakters vor der Handlung®
wird erst vor diesem Hintergrund eines Aufeinanderprallens einer in der
Form des Dramas selbst gespeicherten Anthropologie und der von den Le-
benswissenschaften gepragten Anthropologie der doppelten Bedingtheit des
menschlichen Lebens durch Vererbung und Milieu verstindlich.

Vererbung ist, zweitens, zugleich Ursache der Wahl wie Ursache der Modi-
fikation von Gattungen, dort etwa, wo, wie in Ibsens Gespenster (1881), das
Genre des analytischen Dramas fiir die dramatische Darstellung eines Verer-
bungsfalls herangezogen wird, die Regeln dieses Dramentypus aber zugleich
durch eben diese Darstellung unterwandert bzw. aufler Kraft gesetzt wer-
den. Wenn Vererbungswissen ein Wissen tiber die Wirksamkeit der Ver-
gangenheit in der Gegenwart ist, dann erscheint eine literarische Form, die
als solche die Frage nach der Vorgeschichte aufwirft und die Vorgeschichte
in ihrer konstitutiven Funktion fiir die dramatische Gegenwart untersucht
- und das eben macht das analytische Drama — als jene dramatische Form,
die sich gewissermaflen fiir die Darstellung hereditirer Zusammenhénge
anbietet. Zugleich bleibt, wenn man eine gattungsgeschichtliche Perspekti-
ve einnimmt, die dramatische Form durch die Darstellung von Vererbung
nicht unberiihrt. Vererbung erscheint in den Gespenstern als Fall hereditarer
Syphilis. Als Dramatisierung eines medizinischen Falls aber setzt das Drama
bestimmte Regelmifligkeiten der Gattung Drama selbst aufler Kraft und
zwar dadurch, dass die Dramaturgie des Dramas in Abhdngigkeit von der
Dramaturgie der Krankheit gesetzt wird. Das heifit, das Geschehen auf der
Biihne, die dramatische Handlung, kommt nicht mehr fiir ihr eigenes Ende
auf, die Katastrophe, der bekannte Anfall Osvald Alvings, folgt nicht mit
Notwendigkeit aus dem vorangegangenen Geschehen wie — um hier den

47 Conrad Alberti: Natur und Kunst. Beitrage zur Untersuchung ihres gegenseitigen Ver-
héltnisses, Leipzig 1890, S. 223-238, hier S. 228f.

8 Prominent finden sich Uberlegungen dazu bei Arno Holz: Evolution des Dramas [1897],
in: Ders.: Werke, 7 Bde., 5. Bd., hg. von Wilhelm Emrich und Anita Holz, Neuwied a.R./
Berlin 1962, S. 47-61.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 23

>Ur-Typ« des analytischen Dramas anzufithren - die Blendung des Odipus’
die Folge des die dramatische Handlung ausmachenden Aufklarungsgesche-
hens ist. Die Katastrophe ist vielmehr schlicht eine Folge der syphilitischen
Erkrankung. Damit aber ersetzen die Gespenster die fiir das Drama typischen
finalen Motivationsstrukturen durch kausale Erklarungsschemata.

Drittens schliefilich, wobei diese Liste hier mehr abgebrochen als abgeschlos-
sen werden soll, kann Vererbung nicht nur im Hinblick auf ihre gattungs-
modifizierenden Effekte betrachtet werden, eine Perspektive, die sich gerade
firr die hochgradig reglementierte Gattung des Dramas aufdringt, sondern
auch im Hinblick auf ihr Potenzial, gattungskonstituierende Wirkung zu
entfalten und damit neue Formen des Erzihlens ins Werk zu setzten. So
muss etwa das Auftauchen des Familienromans um die Mitte des 19. Jahr-
hunderts - wie in der Forschung wiederholt festgestellt worden ist™
Zusammenhang mit der Entwicklung eines transgenerationellen Verstind-
nisses des Lebensbegriffs gesechen werden. Auch hierfir ein Beispiel: In
einer seiner zahlreichen Selbstaussagen zu seinem Erstlingsroman schreibt
Thomas Mann einmal: »[W]ihrend ich mich eigentlich fiir die Geschichte
des sensitiven Spitlings Hanno und allenfalls noch fiir die des Thomas Bud-
denbrook interessiert hatte, nahm all das, was ich als Vorgeschichte behan-
deln zu kénnen geglaubt hatte, sehr selbstdndige, sehr eigenberechtigte Ge-
stalt an [...].<>" Es scheint offenbar nicht moglich gewesen zu sein, das Leben
bzw. die Geschichte eines Neurasthenikers (Thomas) und eines Décadents
(Hanno) in Form eines Bildungs-, Entwicklungs- oder auch Kiinstlerromans
zu erzihlen, in denen die familidgre Vorgeschichte des Helden nur analep-
tisch in das Romangeschehen integriert ist. Die Notwendigkeit einer anderen
Gewichtung der Vorgeschichte, d.h. ihre Um- bzw. Aufwertung zu einem
integralen Teil der Geschichte, muss dabet als poetologische Manifestation

- 1m

9 Vgl. A.E. Zucker: The Genealogical Novel, a New Genre, in: Publications of the Modern
Language Association of America (PMLA) 43/2 (1928), S. 551-560; Walter Erhart: Fami-
lienménner. Uber den Ursprung moderner Ménnlichkeit, Miinchen 2001, S. 56; Helmut
Koopmann: Gesellschafts- und Familienromane der frithen Moderne, in: Hansers Sozial-
geschichte der deutschen Literatur vom 16. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Bd. 6: Bur-
gerlicher Realismus und Griinderzeit 1848-1890, hg. von Edward McInnes und Gerhard
Plumpe, Miinchen 2000, S. 323-338; Sigrid Weigel: Zur Dialektik von Geschlecht und
Generation um 1800. Stifters Narrenburg als Schauplatz von Umbriichen im genealogi-
schen Denken, in: Generation. Zur Genealogie des Konzepts — Konzepte von Genealogie,
hg. von ders. u.a. Minchen 2005, S. 109-124.

50" So Thomas Mann riickblickend iiber die Entstehungsgeschichte der Buddenbrooks in Lii-
beck als geistige Lebensform (1926), zit. nach: Thomas Mann: Buddenbrooks. Verfall einer
Familie, Kommentar von Eckhard Heftrich und Stephan Stachorski unter Mitarbeit von

Herbert Lehnert, Frankfurt a.M. 2002, S. 21.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

des Vererbungswissens gelesen werden, d.h. als Ausdruck der Erkenntnis,
dass es in genealogisch organisierten Kollektiven Entwicklungszusammen-
hinge gibt, die die Grenzen des Einzellebens transzendieren. Aufgrund der
hereditdren Verschrankung bzw. Verwobenheit der Leben der einzelnen
Figuren sind ihre Geschichten wesentlich unselbstindig und unabgeschlos-
sen. Sie kénnen nur in einem mehrere Generationen umfassenden genealo-
gischen Zusammenhang erzihlt und intelligibel gemacht werden. Gerade
vor dem Hintergrund, dass auch der Bildungsroman auf Konzepte der Le-
benswissenschaften zuriickgreift bzw. man die Entwicklung des Bildungs-
romans nur unter Berticksichtigung zeitgleich in den Lebenswissenschaften
ablaufender Entwicklungen adiquat beschreiben kann,” zeigt sich an die-
ser Kontextualisierung des Familienromans die intrikate Verwobenbheit, die
wissenschaftliche und literarische Entwicklungen jederzeit aufweisen.

Ill. Zu den Beitragen

Mit seinem Beitrag Jur Trennungsgeschichte des Lebenswissens. »Lebenc bei Georg
Biichner und in der friihen Biologie eroffnet GEORG TOEPFER die erste, unter dem
Titel Lebendige Formen stehende Abteilung des Bandes und zeichnet eingangs
aus begriffs- und wissensgeschichtlicher Perspektive nach, dass die Entwick-
lung des Lebensbegriffs vom 18. bis ins 20. Jahrhundert vornehmlich als
eine Trennungsgeschichte der wissenschaftlichen Diskurse verstanden wer-
den muss. Leben, so Toepfer, sei, weil man sich ihm nur interdisziplinir
nihern kénne und wegen seiner ambivalenten Verfasstheit, kein Begriff
im eigentlichen Sinne, sondern weise, bedingt durch die konstitutive Un-
schirfe, eher einen metaphorischen Charakter auf. Die Fragmentierung des
Lebenswissens und ihr entgegenwirkende Tendenzen arbeitet Toepfer fur
den Beginn des 19. Jahrhunderts auf. Dabei sieht er eine spezifische Funk-
tion der Literatur darin, wie er am Beispiel Georg Biichners deutlich macht,
gleichzeitig den Prozess der Trennung und der Vereinigung der verschiede-
nen Formen von Lebenswissen zu reflektieren.

51 Vgl. beispielsweise Helmut Miiller-Sievers: Self-Generation. Biology, Philosophy, and
Literature around 1800, Stanford 1997, insbes. S. 122ff.; Anne-Julia Zwierlein: Der phy-
siologische Bildungsroman. Selbstformung, Leistungsethik und organischer Wandel in
Naturwissenschaft und Literatur, Heidelberg 2009; sowie Christine Lehleiter: Romanti-
cism, origins, and the history of heredity, Lewisburg 2014, insbes. S. 103-188.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 25

Der Frage, wie sich in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts die sozia-
len und biologischen Bedingungen des Lebens in der Zeit wandeln, geht
Jonanngs F. LEuMaNN nach. Unter dem Titel »Andert sich nicht alles um uns her-
um? Andern wir uns nicht selbst?« Zum Verhltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um
1770 verfolgt er, wie sich ein verzeitlichter Begriff von Gegenwart heraus-
bildet. Nicht linger bezeichnet Gegenwart damit das rdumlich Anwesende.
Unter einem epigenetisch konzipierten Lebens- und Bildungsbegriff, der das
Lebendige als Ergebnis standiger Verdanderungsprozesse beschreibt, fasst
Gegenwart, verstanden als Zeit der Gegenwart, nun vielmehr die Summe der
sich standig verdndernden Bedingungen des sozialen und biologischen Le-
bens. Die Komplexitit dieses sich stetig wandelnden Gefiiges darzustellen,
wird somit zur Forderung an die Kunst — und insbesondere an das Theater,
wie der Beitrag am Beispiel Diderots zeigt — und zur Aufgabe des Genies.
Wie Kunstwerke um 1800 einerseits emphatisch als Erzeugnisse von
Kinstlerindividuen und zugleich in Analogie zu lebendig-organischen Na-
turprodukten definiert werden, zeichnet DANIEL EHRMANN in seinem Beitrag
Kiinstliches Leben. Biologisches Wissen und die Politik der Kiinste nach. Insofern
kiinstlerisch-handwerkliche Schépfungen bei allen Lebendigkeitspostulaten
aber eigentlich immer nur den Mangel des Lebendigen ausstellen kénnen,
riicken hier Fragen nach der Form und Prozessen der Formgenese in den
Blick. Nur im Rahmen einer solchen Betrachtung, die sich weniger fiur das
Einzelwerk als vielmehr fiir das Leben der Gattung interessiert, lassen sich
kiinstlerische und natiirliche Bereiche verstehen, deren Objekte Ergebnisse
von lebendigen Formveranderungen in der Zeit darstellen. Wie Ehrmann
am Beispiel von Winckelmanns Geschichte der Kunst des Altherthums nachwetist,
werden hier Historisierung der Werke und Naturalisierung von Gattun-
gen aufeinander bezogen. Gleichzeitig muss das Verhiltnis von geformter
Oberflaiche und dem tieferliegenden Wesen der stabilen Form bestimmt
werden; Fragen, an denen sich die Gattungsdebatten um 1800 abarbeiten
und an deren Diskussion insbesondere Goethe beteiligt ist. Am Beispiel von
Goethes Ballade und der dazugehorigen Betrachtung und Auslegung (1821) zeigt
Ehrmann folglich, wie biologisch-hereditare Aspekte mit solchen der Form-
reflexion und Kunstproduktion verkniipft werden.

Goethes Formdenken geht auch SaraH GOETH nach. Unter dem Titel
»Erotomorphisme. Zu Goethes Formverfahren in den »Wahlverwandtschafien« unter-
sucht sie, wie die zeitgendssische Suche nach formgebenden Gesetzen des
Lebendigen durch Verfahren der Analogisierung und Anthropomorphisie-
rung iiber Diskurs- und Disziplingrenzen hinweg verhandelt wird. In An-
lehnung an jiingste Forschungen zu Goethes morphologischem Verstindnis

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

lebendiger Formen weist Goeth am Beispiel der Wahlverwandschafien nach,
dass Goethes Formbegriff zwischen kinstlerischem und vegetabilem Leben
vermittelt und damit gerade das Problem einer dem Lebendigen angemes-
senen Darstellung kiinstlerisch reflektiert.

Aus generischer Perspektive nihert sich auch WERNER MICHLER den Zusam-
menhingen zwischen Poetik und Biologie. In Kunstform und Lebensform, Hybrid
und Parasit beleuchtet er die Interferenzen zwischen literarischer Gattungspo-
etik, Lebenswissen und Wissen tiber das Soziale um 1848. Ausgehend von
der Abgrenzung der programmrealistischen Poetik von romantischen Ten-
denzen einer Gattungsmischung und der nachmarzlichen Politisierung und
Operationalisierung der Literatur durch die Propagierung von >Gattungs-
reinheits, untersucht er anhand des literarischen (Fuvres Friedrich Hebbels
und der theoretischen Schriften Richard Wagners die wechselseitige Fun-
dierung von literarischen, biologischen und sozialen Klassifikationshandlun-
gen. Eine an reinen Formen« orientierte Asthetik, wie Hebbel sie theoretisch
vertritt und wie sie in seinem auf Vollstandigkeit abzielenden Abschreiten
des literarischen Gattungskosmos’ zum Ausdruck kommit, legitimiert sich
dabei durch den Riickgang auf ein Wissen tiber die Unveranderlichkeit der
Naturformen und artikuliert sich so in einer >Sprache des Lebens<. Dass
poetologische Uberlegungen zugleich soziale Akteure formieren und soziale
Grenzregime imitiieren, zeigt Michler sodann anhand von Richard Wagners
Hauptwerk Oper und Drama und seiner Schrift tiber Das Fudentum in der Mu-
stk. Dabei wird auch hier deutlich, wie solche Grenzziehungen - zumindest
im 19. Jahrhundert - nicht ohne den Rekurs auf die Biologie bzw. Physio-
logie auskommen.

Auch die zweite Abteilung des Bandes, die unter dem Titel Genealogie und
Evolution steht, wird durch einen Beitrag er6ffnet, der das Potenzial der Li-
teratur hervorhebt, heterogene Diskurse tiber das Leben im Raum eines
Werkes miteinander zu konfrontieren und sie dadurch im >Modus einer
Beobachtung zweiter Ordnung« auszustellen. In »Krafl, oder so was«. Poetik
und Wissen(schaft) des Lebens in der Rahmenerzihlung von Gottfried Kellers »Sinnge-
dicht« zeigt HUBERT THURING, wie Gottfried Keller das (menschliche) >Lebens
gegen die naturwissenschaftlichen Reduktionismen insbesondere des zeit-
gendssischen Materialismus, aber auch des Darwinismus verteidigt. Durch
die von den Materialisten, namentlich von Jakob Moleschott vorgenom-
mene Gleichsetzung von Leben und Stoffwechsel, wird das menschliche,
bewusste Leben von anderen, niedrigeren Lebensformen entdifferenziert
und dadurch als ein von deterministischen Naturgesetzen beherrschtes defi-
niert. Indem Keller zum einen an dem Protagonisten der Rahmenerzihlung,

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung 97

einem Naturwissenschaftler, die Schadlichkeit einer solchen Lebens- und
Naturauffassung aufzeigt, zum anderen den materialistischen Determinis-
mus durch eine Poetik des Zufalls konterkariert, hebt er die Eigengesetzlich-
keit des gelebten menschlichen Lebens hervor. Kellers gleichermaflen von
Nihe und Distanz geprigte Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen
Lebenswissen des Materialismus und Darwinismus in der Rahmenerzéh-
lung des Sinngedichts wird dabei in dreierlei Hinsicht kontextualisiert und
analysiert: forschungsgeschichtlich, insofern Thiiring im Lebensbegriff ein
Desiderat der auf den Naturbegriff fokussierten Keller-Philologie erkennt;
diskursgeschichtlich, insofern er den Lebensbegriff des Materialismus als
zeitgenodssischen Endpunkt einer wissenschaftlichen Entwicklung dar-
stellt, die Mitte des 18. Jahrhunderts in Caspar Friedrich Wolffs Tteoria
Generationis ihren Ausgang nahm; und schliefilich quellengeschichtlich, inso-
fern er Moleschotts Ziircher Antrittsvorlesung Licht und Leben als narrativ-ar-
gumentative Folie der Rahmenerzahlung des Sinngedichis ausweist.

Den >Genealogical Imperativ« (Patricia Tobin), der das romaneske Erzéhlen
im 19. Jahrhundert ganz maf3geblich informiert — das zugleich umfassendste
und bekannteste Romanprojekt, das diesem Imperativ gehorcht, ist Emile
Zolas Rougon-Macquart-Zyklus —, erganzt ULRIKE VEDDER in ihren Ausfiith-
rungen zu Vererbung und ihre Verweigerung um eine Untersuchung solcher
literarischen Texte, die ein dezidiert antigenealogisches Erzihlen ins Werk
setzen. Als Beispiele dieser anderen Form des Romans dienen ithr Hermann
Melvilles Pierre or, the Ambiguities (1852), Rainer Maria Rilkes Die Aufeichnun-
gen des Malte Laurids Brigge (1910) sowie der >Junggesellenroman< wie er zu
Beginn des 20. Jahrhunderts autkommt. Gerade in der Thematik der Ver-
weigerung von Genealogie, Fortpflanzung und Vererbung und dem damit
verbundenen Streben der S6hne nach eigener (Lebens-) Autorschaft miisse,
so Vedder, ein enormes Potenzial fiir die dsthetische Modernisierung des
Romans gesehen werden.

Die Desintegration des Subjekts in einen — hier nichtfamilial gedachten -
»Strom des Lebens< und die sich daraus ergebenden dsthetischen Moder-
nisierungspotenziale stehen auch in JENs OLE SCHNEIDERS Beitrag Gezoomte
Lebensbilder im Fokus. Anhand der Novelle Das Glick am Weg (1893) des
jungen Hugo von Hofmannsthal untersucht Schneider die Aporien, in die
der Begriftf des Lebens als letztes Residuum einer (eigentlich bereits ver-
lorengegangen) Semantik der Totalitdit um die Jahrhundertwende gerit.
Scheint er einerseits das Versprechen eines Zusammenhangs aller Dinge
in der funktional ausdifferenzierten Moderne zu bergen, so zeigt sich doch
gerade in der Literatur, dass ein unverstellter Zugang zu diesem Leben und

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 Benjamin Briickner / Judith Preiff / Peter Schnyder

damit ein Ergriffenwerden des modernen, spatgeborenen Subjekts von die-
sem Leben jenseits des Moglichen liegt — zu sehr ist sein Blick darauf immer
schon von Bildern, Mythen und Erzdhlungen gepragt, die nur mehr eine
hochgradig dsthetisierte Beziehung des modernen Menschen zu seiner Um-
welt erlauben.

SopHiE WrTT schliefilich verbindet in threm Beitrag zur Genealogie der Gattung
die Frage nach der Uberschreitung von Gattungsgrenzen mit dem Problem
der Darstellung von >Leben« in linearen und totalisierenden Entwicklungser-
zahlungen: Ist Goethes Wilhelm Meister — als Paradigma des Bildungsromans,
wie er unter den Pramissen eines neuen Lebensbegriffs entsteht — einerseits
die Geschichte einer Absage an das Theater und einer Uberfithrung des
prisentischen Schauens in ein diachrones Lesen, in dessen Vollzug sich das
Nacheinander des Lebens in ein sinnvolles Ganzes fiigt, so bleibt er doch
andererseits von Momenten szenischer Darstellung geprégt, die sich der an
der Oberflache postulierten narrativen Sinn-Totalisierung verweigern. Die
Vergangenheit — und d.h. auch ganz konkret die Herkunft und die »geis-
ternden Geister der Ahnen« (Witt) — geht nicht bruchlos in der Gegenwart
auf; sie bleibt in einem emphatischen Sinne uneingelést. Und was sich so
bereits im Wilhelm Meister andeutet, kann dann auch - am anderen Ende
des langen 19. Jahrhunderts — in zugespitzter und mit explizitem Bezug auf
Gocethe reflektierter Form in Henry James’ »szenischer Methode« des Erzéh-
lens ausgemacht werden.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

l. Lebendige Formen

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GEORG TOEPFER

Zur Trennungsgeschichte des Lebenswissens
sLeben< bei Georg Buchner und in der friihen Biologie

»Denn was ist Lebenswissen!«! - Herders Frage in Form eines Ausrufs aus
dem Jahr 1769 markiert noch immer und gegenwirtig verstarkt den epis-
temisch unsicheren Status des »Lebenswissens«. Es steht einerseits fiir ein
lebenspraktisches Orientierungswissen, das in unterschiedlichsten Formen
und Medien verstreut vorliegt, etwa in Texten der Literatur, Weisheitsleh-
ren, Ratgebern zur Lebensfithrung oder der Spruchdichtung. Andererseits
hat das Wissen vom Leben seit dem 18. Jahrhundert die Gestalt einer auf
kohirente Beschreibungen und Erklarungen zielenden, den Naturwissen-
schaften nahestehenden experimentellen Wissenschaft angenommen. In ih-
rer autonomen Ausdifferenzierung hat diese Wissenschaft, die sich seit etwa
1800 >Biologie« nennt, Praktiken und Begrifflichkeiten entwickelt, die sie in
weiten Teilen von Beziigen zur Alltagswelt entfernt haben. Die Geschich-
te der Entwicklung des Lebensbegriffs vom 18. bis ins 20. Jahrhundert ist
also eine »Trennungsgeschichte« wissenschaftlicher Diskurse.” In der ge-
genwirtigen Transformation der Biologie zu den »Lebenswissenschaften«
wird allerdings die Verortung des Wissens in nur einer Disziplin unméglich.
Vor dem Hintergrund einer rasant fortschreitenden Einbindung des Wis-
sens in Anwendungskontexte — von der Biomedizin tiber die Synthetische
Biologie bis hin zum Naturschutz - ist eine verstirkte Verschrankung von
biologischen Begriffen und Techniken mit normativen Fragen festzustellen.
Diese bedingt eine umfassende Neukonfiguration des naturwissenschaftli-
chen Wissens: die Verkniipfung der faktischen mit ethischen, rechtlichen,
asthetischen, 6konomischen und politischen Dimensionen. Unklar ist aber,
wie diese Verkntipfung angesichts einer disziplinér gegliederten Forschungs-
landschaft gelingen kann. Hilfreich kénnte in dieser Situation ein Blick in
die historische Phase sein, in der die Differenzierung der wissenschaftlichen

1 Johann Gottfried Herder: Der Genius der Zukunft (1769), in: Ders.: Sémmtliche Werke,
Bd. 29, hg. von Bernhard Suphan, Berlin 1889, S. 322-323, hier S. 322.

2 Zum Begriff der Trennungsgeschichte vgl. Sigrid Weigel: Thesen zur Forschungsperspek-
tive einer Philologie wissenschaftlicher Konzepte, in: Geschichte der Germanistik 23/24,
hg. von Christoph Ko6nig, Gottingen 2003, S. 14-17, hier S. 15, sowie Karlheinz Barck:
Leonardo-Effekte. Perspektiven aus der Differenzierung von Natur und Geisteswissen-
schaften, in: Weimarer Beitrage 59 (2013), S. 167-189.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 Georg Toepfer

Diskurse ithren Anfang nahm. Besonders aufschlussreich kénnte dabei die
Untersuchung interdiskursiver Medien wie der Literatur® sein, in denen
die verschiedenen Diskurse des Lebenswissens zusammengefiihrt werden.

I. >Leben<undLebenswissenc

'Lebens, dieses haufige und attraktive Wort der deutschen Sprache, ist kein
naturwissenschaftlicher Begriff. Es ist tiberhaupt kein wissenschaftlicher Be-
griff. Ja, ich mochte so weit gehen, zu sagen: Dieses Wort ist nicht einmal
ein Begriff. In seiner ganzen Komplexitit, Selbstbeziiglichkeit und auch Wi-
derspriichlichkeit ist >Leben« ein »Zauberwort«.* Es unterwandert viele der
fiir die neuzeitliche Wissenschaft leitenden Differenzen, wie die zwischen
Korper und Seele, Individuum und Kollektiv, Erhaltung und Verdnderung, Natur
und Technik, Generell-Organischem und Spezell-Menschlichem. Die Bedeutung des
Wortes lasst sich nicht auf nur eine der Seiten dieser Oppositionspaare fest-
legen. Jede Seite benennt fiir bestimmte Kontexte wesentliche Aspekte des
Ausdrucks. Weil es alle diese grundlegenden Gegensitze in sich vereint,
hat >Leben« keinen eigentlich begrifflichen Charakter. Das Wort ist damit
im Grunde auch kein wissenschaftlicher Terminus. Es tragt aber wiederum
zur Komplexitit des Ausdrucks bei, dass er in manchen Kontexten doch
wie ein Terminus gebraucht wird, sogar als der zentrale Grundbegriff einer
Wissenschaft, die sich meist als Naturwissenschaft versteht: Seit Beginn des
19. Jahrhunderts reklamieren Biologen fiir ihre Wissenschaft, die Lebens-
wissenschaft zu sein, und fiir das Phanomen >des Lebens« eine endgiiltige na-
turwissenschaftliche Bestimmung und Erklarung (irgendwann einmal) lie-
fern zu kénnen. Es gibt aber daneben auch eine lange Tradition, die >Lebens
fir einen grundsitzlich nicht rationalisierbaren Begriff hilt: »Was Leben sei,
ist ein nicht aufzulosendes Ritsel«, es sel »ein Irrationales«, das »durch keine
Formeln logischer Leistungen reprisentiert werden« kénne, heifit es etwa

Vgl. Jiirgen Link: Literaturanalyse als Interdiskursanalyse. Am Beispiel des Ursprungs
literarischer Symbolik in der Kollektivsymbolik, in: Diskurstheorien und Literaturwissen-
schaft, hg. von Jirgen Fohrmann und Harro Miiller, Frankfurt a.M. 1988, S. 284-307.
4 Vgl. Georg Toepfer: Die Unbegrifflichkeit von >Leben< in der Begrifflichkeit der Ethik.
Welche Rolle die Rede von >Leben« in der Ethik spielt und warum sie nicht zentral ist, in:
Jahrbuch fiir Wissenschaft und Ethik 2013 18 (2014), S. 199-234. Fiir weitere Nachweise
von Autoren, die >Lebenc« als »Zauberwort« bezeichnen, siehe die Online-Datenbank Bio-
concepts: www.biological-concepts.com, s.v. »Lebenc.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 33

bei Wilhelm Dilthey.® >Leben« bewegt sich also nicht zuletzt zwischen den
Polen des wissenschaftlich Bestimmbaren und des Aufserwissenschaftlichen.

Die Vieldimensionalitdt und Vieldeutigkeit sowie die Reflexivitit des Le-
bensbegriffs, seine Selbstreferenzialitat auf den Sprecher, fithren also dazu,
dass von Leben nie in blofi terminologischer Bedeutung gesprochen und das
Wort nicht vollstindig diskursiv eingeholt werden kann. Es ist ein immer
iiber das unmittelbar Gemeinte hinausweisender Ausdruck. Hans Blumen-
berg hat fiir ein solches Wort die Bezeichnung absolute Metapher gefunden.’®
Gemeint ist dies bei ithm nicht in der Weise, dass dem Ausdruck »nichts
Wirkliches unmittelbar entspricht« (wofiir der Romanist Hellmuth Petrico-
ni den Terminus >absolute Metapher« 1928 einfiihrte’) — denn >Lebenc hat
selbstverstandlich konkrete Referenten in der Welt, z.B. die Daseinsweise
einzelner Lebewesen -, sondern cher in der Bedeutung eines Ausdrucks,
der nicht eine »blofle Metapher<® ist, der also nicht in eine einzige eigent-
liche Ausdrucksweise aufzulésen ist. »Lebenc ist eine absolute Metapher im
Sinne Blumenbergs, weil das Wort gleichzeitig zu viele Referenten in der
Welt hat, um rein terminologisch verwendet werden zu konnen. Es bezeich-
net die komplexe Verschrankung von deskriptiven und normativen Fragen
in einem (un-)begrifflichen Konstrukt. In vielen einzelnen Disziplinen — von
der Biologie tiber die Gesundheitsékonomie und Rechtswissenschaft bis zur
Literaturwissenschaft, Theologie und Philosophie — kénnen die verschiede-
nen Aspekte untersucht werden, aber erst zusammen machen die einzelnen,
jeweils disziplindr reduzierten Lebensbegriffe dieser Facher das Ganze des
interdisziplindren Begriffs des Lebens aus. Und es sind offensichtlich gerade
seine Unbegrifflichkeit und Unschirfe, die das Wort so attraktiv fiir ver-
schiedenste Bereiche machen.

Was fiir >Leben« gilt, gilt in dhnlicher Weise auch fiir >Lebenswissen<. Ent-
gegen manchen Behauptungen (so seit 2013 1m entsprechenden Wikipe-

5 Wilhelm Dilthey: Plan der Fortsetzung zum Aufbau der geschichtlichen Welt in den
Geisteswissenschaften (ca. 1910), in: Ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 7, Stuttgart 1926,
S. 189-291, hier S. 218.

Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, in: Archiv fiir Begriffsgeschich-
te 6 (1960), S. 7-142, hier S. 11. Nachfolger Blumenbergs, darunter Philipp Stoellger,
Rudiger Zill und Ferdinand Fellmann, haben ausdriicklich >Lebenc als eine solche absolu-
te Metapher angesehen (fiir Nachweise vgl. wiederum die oben, Anm. 4, zitierte Online-
Datenbank).

Hellmuth Petriconi: Die spanische Literatur von heute, in: Germanisch-Romanische Mo-
natsschrift 16 (1928), S. 150-163, hier S. 156.

Josef Kénig: Bemerkungen zur Metapher [1937], in: Ders.: Kleine Schriften, Freiburg 1.Br.
1994, S, 156-176, hier S. 172.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 Georg Toepfer

dia-Eintrag) kann schon das Wort >Lebenswissen« auf eine reiche Begriffs-
geschichte zurtickblicken. Sie beginnt offenbar mit der eingangs zitierten,
cher abschitzigen Verwendung des Ausdrucks in Herders Ode Der Genius
der Zukunft. Seit Mitte des 19. Jahrhunderts wird das Wort in vier Grund-
bedeutungen verwendet:® Es erscheint erstens im Sinne eines nicht immer
begrifflich strukturierten Wissens von hoher lebensweltlicher Relevanz, ei-
ner primdr durch Praxis gewonnenen Weisheit, die das individuelle Leben
trigt, sinnhafte Orientierung gibt und darin vielfach religiose Dimensionen
aufweist. >Lebenswissen« kann zweitens das auch auf triviale Dinge des
Alltags bezogene, intuitive Wissen meinen, das eng mit einem spezifischen
Koénnen verkniipft ist. Zu Beginn des 20. Jahrhunderts wurde der Ausdruck
'Lebenswissen« drittens als Terminus fiir ein psychologisches Konstrukt zur
Messung eines bestimmten Aspekts von Intelligenz eingefiihrt. Es wird in
diesem Sinne neben das Schulwissen und Leistungen der Konzentration
und des Gedéchtnisses gestellt. In einem »Intelligenzpritfungsbogen« aus
dem Jahr 1933 ist das Lebenswissen als lebenspraktisches Wissen von all-
taglichen Dingen und von grundlegenden wissenschaftlichen Sachverhalten
definiert, wie etwa dem Wissen davon, wo die Sonne aufgeht und warum
es Tag und Nacht wird.'® Die heute vorherrschende vierte Bedeutung von
»Lebenswissenc als biologisches Wissen ist jiingeren Datums. Im Deutschen
hat sie sich erst in den letzten Jahren durchgesetzt, wiahrend sie im Eng-
lischen vereinzelt schon im 19. Jahrhundert Verwendung fand, so 1843
durch Horace Mann in dem Vorschlag fiir ein »Curriculum« der Biologie:
Life-Knowledge.M

Der Beitrag der Literatur zum >Lebenswissen¢, und das korrespondierende
Verstandnis der Literaturwissenschaft als »Lebenswissenschaft«, wird deut-
lich bet dem Romanisten Ottmar Ette, der diese Auffassung seit 2004 pro-
grammatisch verfolgt. »Lebenswissen« erkléart Ette geradezu zur »Aufgabe
der Philologie« (so der Untertitel seiner Monographie). Er erldutert:

Lebenswissen ist [...] an spezifische Lebenserfahrungen, nie aber an eine einzige
Logik zuriickgebunden; vielmehr ist in diesem Begriff gerade die (Uberlebens-)
Fihigkeit enthalten, gemaf} verschiedener Logiken zugleich denken und handeln

Vgl. die Nachweise in der Datenbank Bioconcepts (wie Anm. 4), s.v. >Lebenswissen.
Deutsches Reich: Verordnung der Reichsminister des Innern und der Justiz zur Ausfiih-
rung des Gesetzes zur Verhiitung erbkranken Nachwuchses vom 5. Dezember 1933, in:
5. Beiheft zum Reichs-Gesundheitsblatt, Jahrgang 1933, Beilage zur Nr. 51, in Reichs-
Gesundheitsblatt 8 (1933), S. 90-92, hier S. 91.

Horace Mann: Outline for physiology curriculum, in: Sixth Annual Report of the Board
of Education 1843, S. 98-134, hier S. 98f.

10

11

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 35

zu kénnen. [...] [Es] kommt der Literatur das Vermégen zu, normative Formen
von Lebenspraxis und Lebensvollzug nicht nur in Szene zu setzen, sondern auch
performativ im ernsthaften Spiel zur Disposition zu stellen. Das Literarische enthalt
stets ein Wissen um die Grenzen der Giiltigkeit von Wissensbestinden einer ge-
gebenen Gesellschaft oder Kultur. Vor diesem Hintergrund darf Literatur in ihren
unterschiedlichen Schreibformen als ein sich wandelndes und zugleich interaktives
Speichermedium von Lebenswissen verstanden werden. Anders als in der Philo-
sophie geht es freilich im Bereich des Literarischen nicht um die Konstruktion in
sich kohérenter Sinnsysteme, sondern um die kiinstlerische Fahigkeit, Kohdrenzen
durch Dekohirenzen [...] zu bereichern.'?

Fur Ette ist das >Lebenswissen« also ein flexibles Wissen, das sich Situati-
onen anpassen kann. Es fiigt sich nicht einer einzigen Logik, sondern ist
variabel in seinen Formen und Inhalten; und es enthalt ein reflexives, in sich
gebrochenes Moment, insofern seine eigene Begrenztheit und Kontingenz,
also das Auch-Andersseinkénnen, im >Lebenswissens, besonders im literari-
schen Lebenswissen, immer mitgedacht werden.

Es stellt sich aber die Frage: Wie kann ein solches vielfaltiges, perspekti-
venreiches, heterogenes, sich selbst unterbrechendes und widersprechen-
des Wissen die Form einer Wissenschaft annehmen? Ist es nicht nur ein
ungeordneter, geradezu chaotischer Erfahrungsschatz, der in der Literatur
gespeichert wird, von dem lieber nicht behauptet werden sollte, dass es von
thm eine Wissenschaft geben oder dass er gar selbst in die Form einer Wis-
senschaft gebracht werden konnte? Festzuhalten gilt es zumindest, dass die
Literatur Momente von >Leben« formuliert, die nicht in den methodisch auf
Kohirenz bedachten, funktionalistischen Theorierahmen der Biologie pas-
sen. Zu fragen ist, wie diese Momente mit den biologischen zusammenpass-
ten, bevor >Leben< in umfassender Weise biologisch beansprucht wurde,
bevor sich also die Biologie als Wissenschaft konstituierte.

Il.  Bestimmungen des Lebensbegriffs um 1800

Einflussreiche Autoren der Naturgeschichte des 18. und frithen 19. Jahr-
hunderts stellten Prozesse der auflermenschlichen organischen Natur in Be-
griffen und Narrativen aus der menschlichen Welt dar. Anthropomorph
oder soziomorph beschrieb beispielsweise Carl von Linné die Geschlecht-
lichkeit der Pflanzen. Auch die enzyklopédisch orientierte Naturgeschichte

12 Ottmar Eitte: UberLebenswissen. Die Aufgabe der Philologie, Berlin 2004, S. 12f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 Georg Toepfer

des 18. Jahrhunderts vermochte es, avanciertestes wissenschaftliches Wis-
sen als Eruihlung, die an ein breites Publikum adressiert war, zu présentie-
ren. Dafiir steht insbesondere Georges Buffons vielbandige Histoire naturelle
(1749-1788). Sie erreichte tiber Fachkreise hinaus ein breites Publikum. IThr
Erfolg deutet auf eine Art »Aufkldrungsunion von Naturwissenschaft und
Literatur<,'®

Dieses harmonische Modell, das Miteinander von Naturwissenschaft und
Literatur, thr Ausdruck in parallelen Begriffen, Bildern und Formaten,
findet eine Entsprechung auch in einem Lebensbegriff, der offensichtlich
von der These der Verbundenheit des Menschen mit der Natur getragen
ist. Ein Beispiel dafiir sind die Definitionen des Lebensbegriffs, die Im-
manuel Kant, der »einflussreichste Wissenschaftstheoretiker der Zeit«,'*
gibt. In einer metaphysischen Schrift aus dem Jahr 1766 heifit es bei Kant:
»[Allles Leben beruht auf dem inneren Vermdgen, sich selbst nach Willkiir
zu bestimmenc; in seinen Vorlesungen zur Moralphilosophie von 1774 sagt
er: »[D]as Leben ist das Vermégen der Selbstthatigkeit«; in einer nachkriti-
schen Schrift zur Grundlegung der Naturwissenschaft von 1786 bemerkt er:
'Leben< heifle u.a. »das Vermogen einer Substanz, sich aus einem inneren
Princip zum Handeln [...] zu bestimmen«; und die Formulierung in der K7
tik der praktischen Vernunfi (1788) lautet: »Leben ist das Vermogen eines We-
sens, nach Gesetzen des Begehrungsvermégens zu handeln«.'® Auffallend
ist, dass Kant den Lebensbegriff explizit nur in seinen moralphilosophischen
Schriften definiert. In seinem biotheoretischen Grundlagenwerk, der Kritik
der Urteilskrafi (1790), kommt der Ausdruck dagegen kaum vor. Kant spricht
hier stets von »organisierten Wesen der Natur«. Mit >Leben< verbindet er
offensichtlich mehr als ein organisiertes System, namlich eine Autonomie
und Willensbestimmung des eigenen Handelns, also eine ethische Dimensi-
on. Ein Begehrungsvermogen schreibt Kant auch den Tieren zu, und insofern
konnte in Kants Lebensbegriffs ein Verbindungsglied zwischen der Natur
der Tiere und dem Menschen gesehen werden. Weil Kant dies aber nicht
weiter ausfithrt und den Lebensbegriff in seinen biotheoretischen Schriften
explizit zu vermeiden scheint, kénnte bei thm auch ein Ansatzpunkt fiir eine
Trennungsgeschichte des Lebenswissens liegen: >»Lebenc ist fiir Kant primér
ein Autonomieprinzip, das er in die Ndhe der Moralphilosophie riickt und

3 Peter Ludwig: »Es gibt eine Revolution in der Wissenschaft«. Naturwissenschaft und
Dichtung bei Georg Biichner, St. Ingbert 1998, S. 99.

4 Fbd., S. 89.

15 Die genauen Nachweise auf www.biological-concepts.com (wie Anm. 4), s.v. Leben.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 37

damit aus der Biologie, die er um die Organisationsbegrifflichkeit zentriert,
herausfiihrt.

Ganz anders sicht es dagegen bei den frithen Biologen um 1800 aus. Sie ge-
ben ausdriicklich und mit dem Selbstvertrauen in erfolgreicher empirischer
Forschung verwurzelter Naturwissenschaftler naturalistische Bestimmungen
des Begriffs. In seiner frithen Phase als Neurophysiologe liefert Alexander
von Humboldt in den Versuchen iiber die gereizte Muskel- und Nervenfaser 1797
eine fur seine physiologische Forschung gut operationalisierbare Definition:
»Belebt nenne ich denjenigen Stoff, dessen willkiithrlich getrennte Theile,
nach der Trennung, unter den vorigen dufleren Verhiltnissen ihren Mi-
schungszustand 4ndern«.!® Unterschieden sind sie darin von einem Metall
oder einem Stein, wie er fortfahrt, weil diese zertrennt werden kénnten und
dabei ihren Mischungszustand behalten. Das ist ein der physiologischen
Forschung angepasster, simpler Lebensbegriff. Das Leben wird in den Han-
den der frithen Biologen tiberhaupt zu einem reinen Naturphdnomen: »[L]a
vie est un phénomene tres naturel, un fait physique, schreibt Lamarck 1802
in seinen Untersuchungen zur Organisation lebendiger Korper."” Fiir die Naturfor-
scher und Physiologen der Zeit ist >Leben« eindeutig ein im Materiellen ver-
ankertes Naturphdnomen. Sie identifizieren dann auch einfach die Worte
lebendig« und »organischs, so wie Christoph Girtanner bereits 1790 (»Les
mots organisé & vivant sont, selon moi, des synonimes«'®), und sie kénnen
damit auch schlicht die Physiologie zur Lebenswissenschaft erklaren, wie Anth-
elme Richerand 1817 (»La physiologie est la science de la vie«!)
Erst seit dieser Zeit, seit den ersten Jahren des 19. Jahrhunderts, riickt der
Titel Lebenswissenschaff iberhaupt in diesen Zusammenhang. Vorher, seit der
Antike, steht er, so wie bei Kant der Lebensbegriff, im Kontext der Mo-
ralphilosophie oder Sittenlehre: In der Antike erscheint der Ausdruck am
Ende des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts bei Sextus Empiricus;*” ein
Autor des frithen 18. Jahrhunderts erklart die Kunst, mit sich selbst und mit

16" Alexander von Humboldt: Versuche iiber die gereizte Muskel- und Nervenfaser, Bd. 2,
Posen 1797, S. 433f.

17 Jean-Baptiste Lamarck: Recherches sur I'organisation des corps vivans, Paris 1802, S. 70.

18 Christoph Girtanner: Mémoires sur I'irritabilité, considérée comme principe de vie dans
la nature organisée, in: Observations sur la physique, sur I'histoire naturelle et sur les arts
37 (1790), S. 139-154, hier S. 150.

19" Balthasar-Anthelme Richerand: Nouveaux élémens de physiologie, Bd. 1, 7. Aufl., Paris
1817,S. 1.

20 Vgl. Sextus Empiricus: Adversus mathematicos X1, 110.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 Georg Toepfer

den anderen auskommen zu konnen, fiir die grofle Lebenswissenschaft;?!
und Christoph Meiners, Professor der Weltweisheit in Géttingen und Ver-
treter der Popularphilosophie, setzt den Ausdruck dann im Jahr 1800 in den
Titel einer Monographie zur Sittenlehre.?*

Um 1800 war >Leben« also ziemlich viel: immer noch zentraler Begriff von
Sittenlehren und Moralphilosophie, zugleich aber auch Terminus der Expe-
rimentalwissenschaften, die auf breiter Front — von der Mikroskopie, tiber
die Neurophysiologie und komparative Anatomie, bis zur Medizin — rasant
voranmarschierten. Es erscheint vor diesem Hintergrund geradezu konse-
quent, wenn die Autoren, die in das Umfeld der romantischen Naturphilo-
sophie gertickt werden, den Begriff totalisieren und universalisieren: »Alles,
das Universum selber, besitzt Leben«;?® »Das Seyn, durchaus und schlecht-
hin als Seyn, ist lebendig und in sich titig, und es giebt kein anderes Seyn,
als das Leben«;?* »Es gibt nichts Todtes in der Welt; nur das ist todt, was
nicht ist, nur das Nichts. [...] In der Welt ist alles lebendig«.> Aber das ist
nur grofie Rhetorik. Im Grunde erfolgt um 1800 das genaue Gegenteil: die
Fragmentierung des Lebenswissens, das Ende des grofien Einheitsnarrativs
vom Leben.

Ill. Die Spaltung des Lebenswissens um 1800

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts beginnt die Wissenschaft des Lebens mit
ithrer Etablierung als Experimental- und Gesetzeswissenschaft ihre Popula-
ritdt zu verlieren. Das Lebenswissen ldsst sich formal und inhaltlich nicht
mehr in die schénen, lustigen, mahnenden oder lehrreichen Narrative der
Naturgeschichte integrieren. Es vollzieht sich in apparativen Praktiken und
bedient sich einer sich rasant differenzierenden Terminologie, die an die
Lebenswelten nicht mehr anschlussfihig ist. Die Forschung bewegt sich in

21 Vgl. Frangois-Séraphin Régnier-Desmarais: Traité de la grammaire francoise, Paris 1706,
S. 380.

22 Vgl. Christoph Meiners: Allgemeine kritische Geschichte der iltern und neuern Ethik
oder Lebenswissenschaft, Erster Theil, Géttingen 1800.

2 Gottfried Reinhold Treviranus: Biologie, Bd. 8, Gottingen 1805, S. 40.

24 Johann Gottlieb Fichte: Ueber das Wesen des Gelehrten (1806), in: Ders.: Gesamtausga-
be der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. 1.8, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991,
S. 37-139, hier S. 71.

%5 Lorenz Oken: Lehrbuch der Naturphilosophie, Bd. 1, Jena 1809, S. 24f. (§ 71).

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 39

spezialisierten und sich immer weiter isolierenden Fachzirkeln; es entstehen
weitgehend autonomisierte Diskurse.

Die Segmentierung wird von der empirischen Forschung nicht nur faktisch
vollzogen, sondern auch rhetorisch stabilisiert, etwa in Form der ausgeprag-
ten Polemik gegen die sich nicht spezialisierenden Diskurse wie die roman-
tische Naturphilosophie in threm Einheitsdenken, analogischen Schlieflen
und spekulativen, deduktiv argumentierenden Entwiirfen. All das sei, nach
den berithmten Worten Justus von Liebigs, »die Pestilenz, der schwarze
Tod des Jahrhunderts«;?® zu vergleichen ist die deutsche Naturphilosophie
nach Liebig mit einem »abgestorbenen Baum, der das schénste Laub, die
prichtigsten Bliithen, aber keine Friichte trug«.”” Fruchtbare Forschung ent-
stehe allein aus der spezialisierten und konsequent empirisch-experimentel-
len Arbeit - so die Auffassung der neuen Lebenswissenschaftler. Um das
zu erreichen, vollziehen sie eine Abgrenzung, eine Entkopplung ihrer natur-
wissenschaftlichen Gegenstinde gegeniiber metaphysischen, asthetischen,
ethischen, weltanschaulichen oder anderen Diskursen und Inanspruchnah-
men ihrer Ergebnisse. Es erfolgt also das, was mit Niklas Luhmann als die
Ausdifferenzierung eines gesellschaftlichen Teilsystems beschrieben werden
kann.

In der Frithphase dieser Entwicklung um 1800 gibt es selbstverstindlich
Versuche, ihr entgegenzuwirken. Einer von ihnen stammt von Friedrich
Schiller, formuliert in dessen 1794 verfasster Ankiindigung zu den Horen. Die-
se Ankiindigung kann als ein Versuch verstanden werden, die vorrevoluti-
ondre Verbindung zwischen Kunst und Wissenschaft wiederzubeleben. Als
Programm fir die Zeitschrift formuliert Schiller dort:

Man wird streben, die Schonheit zur Vermittlerin der Wahrheit zu machen und
durch die Wahrheit der Schonheit ein daurendes Fundament und eine hohere Wiir-
de zu geben. So weit es tunlich ist, wird man die Resultate der Wissenschaft von
ihrer scholastischen Form zu befreien und in einer reizenden, wenigstens einfachen,
Hille dem Gemeinsinn verstidndlich zu machen suchen. [...] Auf diese Art glaubt
man zur Aufhebung der Scheidewand beizutragen, welche die schéne Welt von der
gelehrten zum Nachteile beider trennt, griundliche Kenntnisse in das gesellschaftli-
che Leben, und Geschmack in die Wissenschaft einzufithren.?®

26 Justus von Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften und iiber dem Zustand
der Chemie in Preufien, Braunschweig 1840, S. 24.

27 Justus von Liebig: Ueber das Studium der Naturwissenschaften, Minchen 1852, S. 12;
vgl. in der Fassung von 1840, S. 28.

28 Friedrich Schiller: Ankiindigung. Die Horen, eine Monatsschrift, von einer Gesellschaft
verfafit und herausgegeben von Schiller (1794), in: Schillers Werke (Nationalausgabe),
Bd. 22, hg. von Herbert Meyer, Weimar 1958, S. 106-109, hier S. 106.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Georg Toepfer

Das hat nicht funktioniert, ldsst sich wohl konstatieren. Von den »Vermitt-
lungsleistungen der Dichtung«®’ wollten die Empiriker nichts wissen. Die
Vertreter der avancierten Einzelwissenschaften veroffentlichten keine Bei-
trage in Schillers Journal. Die Ganzheitsrhetorik der Naturphilosophie er-
schien ihnen ebenso unangemessen zur Darstellung ihrer experimentellen
Verfahren der Naturforschung wie die dlteren sinnstiftenden Narrative der
klassischen Naturgeschichte. Denn es ging ihnen gar nicht mehr um die
leib-seelische Einheit des Menschen und seine Einbindung in das Ganze
der Natur, sondern lediglich um die physiologischen Mechanismen seines
Kérpers. Allein darin bestand fiir sie das Lebenswissen: Das Leben war ih-
nen ja nichts als »ein sehr natiirliches Phinomen, eine physische Tatsache«
(Lamarck).

Die Ganzheitsrhetorik, die die »schéne Welt [mit] der gelehrten« des Le-
benswissens zusammenhalten sollte, war gescheitert; die Finheit konnte
nur noch beschworen, aber nicht mehr begriindet werden, allenfalls noch
in Randbereichen wie der Humboldt’schen Landschaftslehre und Biogeo-
graphie. Auf den Feldern, die fiir das naturwissenschaftliche Wissen vom
Leben zentral waren, wie etwa dem der Physiologie, war die Segmentie-
rung der Bereiche aber vollzogen. Es mussten also andere Formen der Inbe-
zugsetzung des Schonen mit dem Gelehrten gefunden werden. Eine dieser
Formen findet sich im Werk Georg Biichners.

IV. Georg Buchners Darstellung des Lebenswissens

Biichner war bekanntlich Naturforscher und betrieb akribische Unter-
suchungen des Nervensystems von Wirbeltieren. Er war tief verwurzelt
in der empirischen Forschung der Physiologie und Anatomie seiner Zeit.
Schon seine Zeitgenossen sehen den Einfluss dieser wissenschaftlichen Be-
schaftigung auf sein literarisches Schreiben: Karl Gutzkow schreibt thm im
Juni 1836, seine »hauptsachliche Force« verdanke sich seiner »Unbefangen-
heit«, seiner »Autopsie«.’’ Naturwissenschafliche Verfahren werden bei
Biichner einerseits selbst zum Gegenstand der Literatur, andererseits ist
Biichners Sprache von ihnen betroffen; sie ist »bis in die Nuancen hinein

2 Ludwig: »Es gibt eine Revolution in der Wissenschaft« (wie Anm. 13), S. 89.

30 Karl Gutzkow: [Brief an Georg Biichner vom 10. Juni 1836], in: Georg Biichner: Samt-
liche Werke und Schriften (Marburger Ausgabe), Bd. 10.1, hg. von Burghard Dedner,
Tilman Fischer und Gerald Funk, Mainz 2012, S. 278-281, hier S. 278.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 41

vom Air eines Anatomiesaals erfiillt«.*! Im Werk Biichners ldsst sich ein
Verhiltnis der wechselseitigen Verweisung und Stirkung von Poetik und
Naturwissenschalft feststellen: Die Poetik ist so sehr vom Realismus der sich
konsolidierenden Naturwissenschaften gepragt, wie umgekehrt der Geist
der Naturwissenschaften durch die niichterne, auf alle Romantisierung
verzichtende Darstellungsform der Dichtung gestarkt wird. Das »poetische
Verfahren der Desillusionierung« wird bei Biichner zu einem »naturwissen-
schaftlichen Verfahren innerhalb seiner Poesie«.?

Als Naturforscher sicht sich Biichner an das empirisch Beobachtbare gebun-
den und halt sich gegeniiber metaphysischen Fragen zuriick, insbesondere
wendet er sich dagegen, die Zweckmaifiigkeit in der Natur auf einen Schép-
fergott zuriickzufithren. Sehr deutlich heifit es in seiner Probevorlesung
Uber Schiidelnerven, die er 1836 in Zirich hilt: »Die Natur handelt nicht nach
Zwecken, sie reibt sich nicht in einer unendlichen Reihe von Zwecken auf,
von denen der eine den anderen bedingt; sondern sie ist in allen ihren Au-
ferungen sich unmittelbar genug. Alles, was ist, ist um seiner selbst willen
da.*® Ahnlich formulierte Biichner bereits in einem Schulaufsatz Uber den
Selbstmord von 1831: »[I]ch glaube [...], daf} das Leben selbst Sweck sei [und
nicht blof3 Mittel], denn: Entwicklung ist der Zweck des Lebens, das Leben
selbst ist Entwicklung, also ist das Leben selbst Zuweck.«3

In Biichners Teleologiekritik verbinden sich zwei dominante Motive: ein auf
das Individuum gerichteter Blick und die Autonomisierung eines Diskurses.
Individuenzentriert ist Bichners Teleologiekritik, weil er offensichtlich von
einer inneren Zweckmafligkeit ausgeht, die auf jedes einzelne Individuum
bezogen ist, das fiir sich Zweck ist.3? Er kann damit an die biotheoretischen
Lebenstheorien des spéten 18. Jahrhunderts anschlieflen, die von spezifisch
organischen Kriften ausgehen, also im weiteren Sinne an vitalistische Theorten,
in deren Rahmen Lebewesen Krifte zugeschrieben werden, mittels derer sie

31 Walter Jens: Poesie und Medizin. Gedenkrede fiir Georg Biichner, in: Neue Rundschau

75 (1964), S. 266-277, hier S. 267.

Walter Miiller-Seidel: Natur und Naturwissenschaft im Werk Georg Buichners, in: Fest-

schrift fiir Klaus Ziegler, hg. von Eckehard Catholy und Winfried Hellmann, Tiibingen

1968, S. 205-232, hier S. 215.

33 Georg Biichner: Probevorlesung. Uber Schiidelnerven (1836), in: Ders.: Werke und Brie-
fe (Miunchner Ausgabe), hg. von Karl Pérnbacher u.a., Miinchen 1988, S. 259-269, hier
S. 260.

34 Georg Biichner: Uber den Selbstmord. Eine Rezension (1831), in: Ders.: Werke (wie

Anm. 33), S. 34-38, hier S. 36.

Vgl. Maike Arz: Literatur und Lebenskraft. Vitalistische Naturforschung und biirgerliche

Literatur um 1800, Stuttgart 1996, S. 81.

32

35

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

49 Georg Toepfer

sich selbst zu autonomen, selbstbeziiglichen und sich entwickelnden Ein-
heiten aufbauen. Diverse Autoren postulieren bekanntlich derartige vita-
listische Krifte, z.B. einen innerorganismischen Bildungstrieb (Blumenbach),
bildende Krijffe (Herder, Kant) oder eine organisierende Kraft (Johannes Miller).
Indem Biichner sich diesen Autoren anschliefit, distanziert er sich nicht nur
von einer die ganze Natur umfassenden metaphysischen Teleologie, son-
dern auch von einer rein kausalanalytischen Forschung, die nur kausale
Wirkungsketten kennt und damit nicht zur Anerkennung ganzheitlicher
Einheiten mit einem »Selbstsein« gelangt.>®

Mit Maike Arz kann auch eine Verbindung zwischen diesen vitalistischen
Lebenstheorien und der Konstitution des btirgerlichen autonomen Indivi-
duums hergestellt werden: Analog zum sich selbst bildenden Organismus
wird das biirgerliche Individuum als freies, von Bevormundung emanzi-
piertes, autonomes Subjekt entworfen.?” Verbunden damit ist eine Kritik an
Instrumentalisierungen des Individuums fiir ihm duflere Zwecke. Es lasst
sich auch eine Parallelitit in der Konstitution von autonomen Organismen
in Biichners biotheoretischen Schriften und in seinen literarischen Figuren
feststellen.®® In beiden Fillen fordert er eine Darstellung aus der Perspek-
tive des Individuums, seiner Selbstbeziiglichkeit, in der sich seine Einheit
iiberhaupt erst konstituiert. Ubertragen auf menschliche Verhiltnisse wiir-
de die Teleologiekritik sich also dagegen richten, das Individuum durch
seine Einbettung in einen universalen Mittel-Zweck-Zusammenhang als ein
»unfreies Glied in einer unendlichen teleologischen Kette« zu verstehen, wie
Burghard Dedner es formuliert:** Biichner lehnt mit der teleologischen Be-
trachtung eine Dezentrierung des Lebensprinzips ab. Gegen die Vorstellung einer
potenziell unendlichen Kette von Zweckbeziigen hélt er an der Idee eines
autonomen Individuums als selbstbeziiglicher Einheit fest.

36 Vgl. Robert Spaemann/Reinhard Low: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentde-
ckung des teleologischen Denkens, Miinchen 1981, S. 290; Arz: Literatur und Lebens-
kraft (wie Anm. 35), S. 88. Tieffend auch Helmut Miiller-Sievers: »Nicht linger sollte er
[d.i. der tierische Korper] als Maschine bewundert werden, in der Gott sich als untiber-
trefflicher opifex offenbarte, sondern als ein kraftbegabter suisuffizienter Organismus, der
im Austausch mit anderen natiirlichen Kreisldufen sich am Leben erhilt und fortzeugt.«
Helmut Miller-Sievers: Desorientierung. Anatomie und Dichtung bei Georg Biichner,
Gottingen 2003, S. 59.

37 Vgl. Arz: Literatur und Lebenskraft (wie Anm. 35), S. 208.

38 Vgl. ebd., S. 188fT.

39 Burghard Dedner: Bildsysteme und Gattungsunterschiede in Leonce und Lena, Dantons
Tod und Lenz, in: Georg Biichner: Leonce und Lena. Kritische Studienausgabe. Beitrige

zu Text und Quellen, hg. von dems., Frankfurt a.M. 1987, S. 156-218, hier S. 209.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 43

Das ist das eine Motiv von Biichners Teleologiekritik aus einer individua-
listischen Perspektive. Nahe liegt diese Interpretation insbesondere vor dem
Hintergrund von Biichners Dramen und dem Erzihlfragment Lenz, in de-
nen einzelne geschundene und missbrauchte Figuren eine wichtige Rolle
spielen und der Verlust ihrer Autonomie und Integritit durch dufiere Ein-
griffe Thema ist — darunter auch sich wissenschaftlich gebender Eingriffe,
wie etwa die Behandlung Woyzecks durch den Doktor im gleichnamigen
Dramenfragment.

Daneben scheint sich Biichners Teleologickritik auch aus einer Finsicht in
die Autonomisierung des biotheoretischen Diskurses zu ergeben.*” Mit die-
ser Einsicht ist eine Absage an die Inanspruchnahme der Naturwissenschaft
fur ein umfassendes Orientierungswissen verbunden. Zu einer solchen Ori-
entierung trug die Teleologie, etwa im Rahmen der Physikotheologie des
17. und 18. Jahrhunderts, lange Zeit bei: als Sinnschema, das einen globalen
Ordnungszusammenhang zwischen heterogenen Bereichen herstellte, wie
in der Kette >die Pflanzen sind um der Tiere willen da und die Tiere um
des Menschen willen«. Wenn dieser Sinnzusammenhang aufgeldst wird, ste-
hen unverbundene Diskurse nebeneinander. Genau diesen Schritt vollzieht
Biichner. Er demonstriert die Konsequenzen der Autonomisierung der na-
turwissenschaftlichen Erforschung des Lebens gegeniiber dem Humanen,
dem Sittlichen, also dem klassischen Lebenswissen. Biichners Ablehnung
der Teleologie enthdlt mithin auch eine Einsicht in die Differenzierung der
Diskurse des Lebens, in den Abschluss des naturwissenschaftlichen Wissens
vom Leben gegeniiber lebensweltlichen, ethisch-rechtlichen Beziigen.

Ein paradigmatisches Beispiel dafiir ist die Woyzeck-Szene im Hof des Profes-
sors, wo der Patient Woyzeck den Studenten als Anschauungsobjekt vor-
gefiihrt wird:

Wovzeck. Herr Doktor ich hab’s Zittern.

DOKTOR. (ganz erfreut). Ei, Ei, schon Woyzeck. (reibt sich die Héinde. Er nimmt die Katze.)
Was seh ich meine Herrn, die neue Spezies Hasenlaus, eine schéne Spezies [...] (die
Katze lift fort,) [...] Meine Herren, sie kénnen dafiir was andres sehen, sehn sie der
Mensch, seit einem Vierteljahr it er nichts als Erbsen, beackte sie die Wirkung,
firhle sie einmal was ein ungleicher Puls, da, und die Augen.

Wovzeck. Herr Doktor es wird mir dunkel. (Er setzt sich.)

Doxkror. Courage Woyzeck noch ein paar Tage, und dann ist’s fertig, fithlen sie
meine Herren fithlen sie. (Sie betasten thm Schiife, Puls und Busen.) a propos, Woyzeck,

40 Vgl. Ludwig: »Es gibt cine Revolution in der Wissenschaft« (wie Anm. 13), S. 39 u. 81.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Georg Toepfer

beweg den Herren doch einmal die Ohre [...] So meine Herrn, das sind so Uber-
gange zum Esel, hdufig auch in Folge weiblicher Erziechung, [...].41

In diesem Dialog, wenn man diesen Wortwechsel denn so nennen will, du-
lert Woyzeck ein unmittelbares Empfinden seines Leidens. Das Interesse
des Doktors ist aber gar nicht auf dieses subjektive Empfinden gerichtet,
sondern allein auf physiologische Reaktionen. Er thematisiert auch ohne
Uberginge die verschiedenen Formen von Lebewesen: Von der Katze
kommt er zur Laus, dann zu Woyzeck und von ihm wieder ganz schnell
zum Esel, der mit den Ohren wackelt.*? Das Leben eines Menschen wird
hier also als blof} kreatiirliche Existenz, als nacktes Leben untersucht.
Protagonist des naturwissenschaftlichen Lebenswissens ist in dieser Szene
ein von Ehrgeiz getriebener Wissenschaftler, dem es, ausgehend von seinen
»unsterblichsten Experimente[n]«, um die eigene Unsterblichkeit geht (»ich
werde unsterblich«).*® Der Gegenstand auf der Biihne ist also die Wissen-
schaft vom Leben in ithren Pramissen (der Fixierung auf Experiment und
Theorie), Protagonisten (denen es gelingt, thren wissenschaftlichen Zielen
alles andere unterzuordnen) und Probanden (die zu dehumanisierten Ob-
jekten werden).

Dargestellt wird auf diese Weise eine menschenverachtende biomedizi-
nische Praxis im Dienste der Wissenschaft. Demonstriert wird damit die
Eigengesetzlichkeit der Wissenschaftskultur, ithre Ablosung von humanisti-
schen Vorstellungen, ein »Auseinanderdriften der naturwissenschaftlichen
und der schénen Welt«.** Dargestellt ist aber nicht nur das Auseinander-
driften dieser zwei Welten, sondern auch ihr Zusammentreffen. Es werden
Perspektiven des Lebenswissens zusammengefiihrt — nicht nach dem Mo-
dell der romantischen Naturphilosophie, geleitet von dem Gedanken einer
harmonischen Einheit, sondern als krasses Aufeinanderprallen von unver-
bunden, nebeneinanderstehenden Perspektiven.

4 Georg Biichner: Woyzeck (1836) (Lesefassung von Werner R. Lehmann), in: Ders.: Wer-
ke (wie Anm. 33) , S. 233-255, hier S. 251.

2 Vgl. Hubert Thiiring: Leben, in: Biichner-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, hg. von
Roland Borgards und Harald Neumeyer, Stuttgart 2009, S. 209-217, hier S. 216.

3 Georg Biichner: Woyzeck (1836) (Zweite Entwurfsstufe, H 2), in: Ders.: Werke (wie

Anm. 33), S. 209-217, hier S. 214; vgl. zu diesem Aspekt Harald Neumeyer: »Hat er

schon seine Erbsen gegessen?« Georg Buichners Woyzeck und die Erndhrungsexperimente

im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwis-

senschaft und Geistesgeschichte 83 (2009), S. 218-245, hier S. 241.

Ludwig: »Es gibt eine Revolution in der Wissenschaft« (wie Anm. 13), S. 87; vgl. dazu

auch S. 15.

44

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 45

Der Zynismus der an Woyzeck durchgefithrten Experimente des »Doktors«
- Woyzeck wird iiber Wochen einseitig mit Erbsen erndhrt — wird noch da-
durch unterstrichen, dass sie eigentlich gar nicht dessen Hauptforschungs-
gebiet betreffen. Das eigentliche Interesse des Doktors gilt den Fortpflan-
zungsweisen einzelliger Lebewesen und anderer »Infusorien«.*” In keinem
direkten Zusammenhang damit stehen die erndhrungswissenschaftlichen
Experimente an Woyzeck. Diese haben dagegen erhebliche biopolitische
Bedeutung, namlich im Hinblick auf die Rationalisierung der Verpflegung
von Soldaten, indem statt Fleisch billigere und besser zu lagernde Nahrungs-
mittel wie Hiilsenfriichte verabreicht werden.*® Ziel der Untersuchungen ist
also ein klares biopolitisches Dispositiv, bei dem der fiir alles Leben grundle-
gende Prozess der Erndhrung einer zentral gesteuerten Verwaltung und Re-
gulation unterworfen wird. Biichners Woyzeck gilt damit als das literarische
Werk, in dem die biopolitische Dimension »erstmals in der Literatur [...]
konkrete Konturen annimmte«.*

Auch wenn sie also nicht sein Hauptforschungsgebiet sind, hat sich der
Doktor mit Enthusiasmus diesen Forschungen am Menschen verschrieben
und erfreut sich an dem durch seine Experimente mitbedingten psychischen
Ausnahmezustand des Patienten. Er betreibt die Medizin dementsprechend
als ein auf Experimente gestiitztes Wissenssystem, nicht als Heilkunst.
Woyzeck ist gegeniiber dieser Wissenschaft nicht Patient, sondern ein in
Dienst genommenes, artikulationsschwaches Versuchskaninchen - sich
selbst unbegreiflich, erniedrigt auf seine kreatiirliche Existenz. Er wird zu
einem der Wissenschaft unterworfenen Fall, als der er der Bestitigung einer
wissenschaftlichen Hypothese dient (»Er ist ein interessanter Kasus, Subjekt
Woyzeck«*®). Die Wissenschaft wird auf diese Weise in ihrer Eigenlogik
und Selbstbeziiglichkeit vorgefiithrt. Bezogen ist sie nicht auf das Wohl des
Menschen, sondern auf eine »Theorie«, von der demonstrativ offenbleibt,

5 Vgl. Udo Roth: Das Forschungsprogramm des Doktors in Georg Biichner >Woyzeck« un-

ter besonderer Berticksichtigung von H2,6, in: Georg Biichner Jahrbuch 8 (1990-1994),
S. 254-278, hier S. 276f.

46 Vgl. Alfons Gliick: Der Menschenversuch. Die Rolle der Wissenschaft in Georg Biichners
»Woyzecks, in: Georg Buchner Jahrbuch 5 (1985), S. 139-182; Neumeyer: »Hat er schon
seine Erbsen gegessen?« (wie Anm. 43).

47 Thiiring: Leben (wie Anm. 42), S. 214; vgl. auch Sarah Miriam Pritz: Biopolitik im Werk
Georg Buichners. Moglichkeiten und Grenzen einer modernen Form der Macht, Saar-
briicken 2012, S. 8 u. 110.

8 Biichner: Woyzeck (wie Anm. 41), S. 243.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Georg Toepfer

worin sie Giberhaupt besteht und mit welcher »Revolution« ihre Bestdtigung
verbunden wire.*

Im Woyzeck wird also ein ganz anderes Modell der Begegnung von Wis-
senschaft und Lebenswelt vorgefiihrt als in den romantisch-idealisierenden
Entwiirfen der Jahrhundertwende. An die Stelle des Ideals der Einheit und
Einheitlichkeit eines Seienden tritt die Erfahrung der Entfremdung, der
Vereinzelung von unverbundenen Perspektiven. Das Ausbleiben einer Er-
fahrung der Resonanz mit der Natur duflert sich im Woyzeck auch in der
Lebenswelt selbst, besonders drastisch im Marchen der Grofimutter, in dem
der Mond als ein »Stiick faul Holz« erscheint.’’ Von einer Korrespondenz
des Individuums mit kosmischen Ereignissen und einer daraus folgenden
sinnstiftenden Orientierung ist dies weit entfernt. Dargestellt ist vielmehr
das Auseinanderfallen der Welt in unvermittelt nebeneinanderstehende
Perspektiven, die Fragmentierung des Daseins oder — wie im Falle von Lenx
- eine psychische Dynamik, die sich gegen das Subjekt selbst richtet.
Biichners dissoziierendes Darstellungsverfahren im Woyzeck und anderen
literarischen Werken steht allerdings in einem gewissen Widerspruch zu
seinen naturwissenschaftlichen Abhandlungen, in denen er immer wieder
affirmativ an die organologische Tradition anschliefit, an Herder und Goe-
the, zum Teil auch an die romantischen Naturphilosophen, insofern sie
nach einer Kontinuitét der Formen suchen und diese in ihrer harmonischen
Einheit beschreiben. In der »philosophischen« Ansicht, die Biichner gegen-
iiber der »teleologischen Methode« in seiner Probevorlesung ausdriicklich
verteidigt, geht es darum, das Dasein eines Individuums als »Manifestation
eines Urgesetzes, eines Gesetzes der Schonheit, das nach den einfachsten
Rissen und Linien die hochsten und reinsten Formen hervorbringt<’! zu
betrachten.

Bei Biichner lasst sich also ein Nebeneinander und ein Aufeinanderprallen
von klassischen, auf Harmonie und Ganzheitlichkeit gerichteten Motiven
und modernen, die Fragmentierung betonenden Vorstellungen beobach-
ten.”? Beschrieben wird dies als bedauerliche Diskrepanz und Dissonanz

4 Vgl. Burghard Dedner: Georg Biichner: Woyzeck. Erlauterungen und Dokumente, Stutt-
gart 2005, S. 183-188, hier S. 183; Neumeyer: »Hat er schon seine Erbsen gegessen?«
(wie Anm. 43), S. 240.

50 Biichner: Woyzeck (wie Anm. 41), S. 252.

51 Biichner: Probevorlesung (wie Anm. 33), S. 260.

52 Dies wurde vielfach festgestellt, so schon 1946 von Hans Mayer: »In der Gesellschaft sicht
Biichner nur den Einzelmenschen und seinen Schmerz, nur Chaos und Unordnung; vor
ihr verspirt er die Revolte des Hasses und des Mitleids. In der Natur aber spiirt er Ord-
nung und Plan und Harmonie. Hier siecht und sucht er die Bindung, die er im Bereich der

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 47

zwischen einem radikalen Blick auf die Gesellschaft und einem konserva-
tiven Blick auf die Natur.%® Die literarischen Texte arbeiten an der Auf-
16sung des organologischen Paradigmas, das Vorstellungen von Ganzheit
und Geschlossenheit der Formen verpflichtet ist, an dem Biichner in seinen
naturwissenschaftlichen Schriften gerade festhalt.

V. Von der Trennung des Lebenswissens zur Konfrontation seiner Teile

Ungeachtet dieser Diskrepanz in den literarischen und naturwissenschaft-
lichen Schriften finden sich bei Biichner aber auch Begriffe, die fiir beide
Bereiche gleichermafien leitend sind. Dazu gehort auch der Begriff des Le-
bens, den Buchner fiur die Natur ebenso wie fiir die Kunst reklamiert. In
Lenz formuliert er explizit die Forderung nach Lebendigkeit in Kunstsachen:

Ich verlange in allem [d.h. in allen Werken der Kunst] Leben, Méglichkeit des Da-
seins, und dann ist’s gut; wir haben dann nicht zu fragen, ob es schon, ob es hafilich
ist, das Gefiihl, dall Was geschaffen sei, Leben habe, stehe tiber diesen Beiden, und
sei das einzige Kriterium in Kunstsachen.5*

Dieser Forderung nach »Leben« gegeniiber gibt Biichner die klassische Ori-
entierung an der Schonheit als sekundir aus. Das Geschaffene kann auch
hisslich sein, wenn es nur lebendig ist.

Eine Form der Lebendigkeit des Geschaffenen bei Biichner besteht dar-
in, dass dasjenige zusammengefithrt wird, was sich in der Differenzierung
und Autonomisierung der Disziplinen getrennt hat.”> Vorgefiithrt wird ein
konkreter Kontext, in dem sich die disziplindr und lebensweltlich ausdiffe-
renzierten biologischen, ethischen, juristischen und 6konomischen Fragen
wieder begegnen, ein »clash of discourses«.’® Das Zusammentreffen der
differenzierten Logiken erfolgt in einer konkreten Situation, in der sie alle

Gesellschaft nicht kennt und (verichtlich oder resigniert) verlacht.« Hans Mayer: Georg
Biichner und seine Zeit, Wiesbaden 1946, S. 371.

5 Vgl. John Reddick: The shattered whole: Georg Buichner and >Naturphilosophie, in:
Romanticism and the Sciences, hg. von Andrew Cunningham und Nicholas Jardine,
Cambridge 1990, S. 322-340, hier S. 328.

ot Georg Biichner: Lenz (1835), in: Ders.: Werke (wie Anm. 33), S. 137-158, hier S. 144.

5 Vgl. Thiiring: Leben (wie Anm. 42), S. 216; Pritz: Biopolitik (wie Anm. 47), S. 1111f.

% Nicolas Pethes: »Vichdummes Individuume, »unsterbliche Experimente«. Elements of
a cultural history of human experimentation in Georg Buichner’s dramatic case study
Woyzeck, in: Monatshefte fiir deutschsprachige Literatur und Kultur 98 (2006), S. 68-82,
hier S. 72.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 Georg Toepfer

tatsdchlich miteinander verschrinkt vorliegen. Aus dieser Verschrinkung
mm Konkreten erwichst ein Problemdruck, der aus der Sicht der einen (etwa
der naturwissenschaftlichen) Perspektive noch nicht vorhanden ist. Im Kon-
kreten offenbart sich damit die immanente Interdisziplinaritit der Phdnome-
ne des Lebenswissens.

Biichners Lebenswissen enthilt also neben der Demonstration einer Tren-
nungsgeschichte zugleich die Konfrontation der heterogenen Logiken des
Lebenswissens in einem konkreten Fall. In diesem konkreten Kontext ge-
langen die Felder wieder in Kontakt miteinander, die sich auf wissenschaft-
licher, theoretisch-abstrakter Ebene gegeneinander differenziert haben. In
den Konstellationen der Praxisfragen verschrankt sich das disziplinar diffe-
renzierte und autonomisierte Wissen wieder im Konkreten zu einer Einheit
- 50 dass tiberhaupt erst hier von Lebenswissen im eigentlichen holistischen
Sinne gesprochen werden kann.

Die Literatur ist offenbar ein sehr geeignetes Medium zur Darstellung dieses
in sich heterogenen, jeweils konkreten Lebenswissens. Thre Aufgabe kann
es dabei nicht sein, einen Eindruck vom »frischen griinen Leben« als einem
»Naturleben, das wir unmittelbar wahrnehmens, zu geben, wie es Biichner
in seiner naturwissenschaftlichen Probevorlesung formuliert.”’” Das Ver-
fahren der Literatur ist es vielmehr, die Heterogenitit und zugleich exis-
tenzielle Verbundenheit des in unterschiedlichste Diskurse eingebundenen,
partikuldren Wissens vom Leben vorzufiihren. Dies erfolgt bei Biichner
im Modus einer Beobachtung zweiter Ordnung: Auf der Biihne wird eine
wissenschaftliche Beobachtungssituation ausgestellt, mit dem Zuschauer als
Beobachter des beobachtenden Wissenschaftlers.”® Die Auffithrung auf
der Bithne macht sichtbar, »was im wissenschaftlichen Verzeichnis neutra-
ler Datenrethen zum Verschwinden gebracht ist — de[n] fortschreitende[n]
Deformationsprozess des Probanden«.’® Durch die unverséhnliche Kon-
frontation auf der Bithne wird es dem Zuschauer iiberlassen, den gesamten
Komplex von miteinander verschriankten Diskursen zu tiberblicken und zu
beurteilen.

Die Literatur fungiert hier also nicht nur als Rezeptionsmedium von Wis-
senschaft, die Wissenschaft wird durch sie nicht nur ausgestellt, sondern
zugleich kontextualisiert, in ihren brutalen sozialen Konsequenzen vorge-
fiihrt. Uber diese Kontextualisierung iibt die Literatur potenziell eine Riick-

57 Biichner: Probevorlesung (wie Anm. 33), S. 260.

58 Vgl. Pethes: »Viehdummes Individuum« (wie Anm. 56), S. 80; Neumeyer: »Hat er schon
seine Erbsen gegessen?« (wie Anm. 43), S. 242f.

%9 Neumeyer: »Hat er schon seine Erbsen gegessen?« (wie Anm. 43), S. 245.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Lebenc« bei Biichner und in der frithen Biologie 49

wirkung auf die Wissenschaft aus.®’ Indem sie im konkreten Fall »iiber
die theoretische Grenzenlosigkeit des Erforschbaren und tiber das ethische
Skandalon eines Wissenwollens um jeden Preis« informiert, artikuliert sie
»poetische Wissenschaftsskepsis«.5! Die Poesie stiftet den Raum des Zusam-
menhangs der Diskurse, in dem die sozialen und menschlichen Kosten der
Autonomisierung von Wissenschaft, also der Entfaltung der Eigenlogik ein-
zelner kultureller Bereiche, in aller Deutlichkeit sichtbar werden. Die Kon-
frontation der differenzierten Teile des Lebenswissens bei Buichner liefert
somit ein Beispiel fiir die eigentliche Leistung der modernen Literatur, wie
sie Michel Foucault sieht, namlich das zur Darstellung zu bringen, »was
am schwierigsten zu erkennen ist« und »sich am schlechtesten sagen und
zeigen lisst«® — in diesem Fall deshalb, weil es von den wissenschaftlichen
Diskursen separiert wurde. Offensichtlich ist im Lebenswissen seine intrinsi-
sche Heterogenitit, die Herkunft seiner Teile aus disziplinar differenzierten
Diskursen; schwierig zu erkennen und darzustellen ist die Einheit dieses
fragmentierten Wissens vom Leben.

%0 Vgl. Nicolas Pethes: Poetik/Wissen. Konzeptionen eines problematischen Transfers, in:
Romantische Wissenspoetik. Die Kiinste und die Wissenschaften um 1800, hg. von
Gabriele Brandstetter und Gerhard Neumann, Wiirzburg 2004, S. 341-372, hier S. 353
u. 356f.

81 Werner Frick: »Und sche, daf§ wir nichts wissen kénnen ...«. Poetische Wissenschaftsskep-
sis bei Goethe, Kleist und Buichner, in: Scientia Poetica. Literatur und Naturwissenschaft,

_ hg. von Norbert Elsner und Werner Frick, Géttingen 2004, S. 243-272, hier S. 269.

62 Zit. nach: Hubert Thiiring: Das neue Leben. Studien zu Literatur und Biopolitik 1750
1938, Paderborn 2012, S. 33.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JOHANNES F. LEHMANN

»Andert sich nicht alles um uns herum? Andern wir uns nicht
selbst?«
Zum Verhaltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770

Tempora mutantur, et nos mutamur in 1psis — die Zeiten dndern sich und wir uns
in ihnen - so lautet ein lateinisches Sprichwort, das seit dem 16. Jahrhundert
haufig zitiert wird. Es steht zwar in loser Anlehnung an eine Aussage Ovids
in dessen berithmtem naturphilosophischen 15. Buch seiner Metamorphosen,'
wird aber in der Frithen Neuzeit entweder im theologischen Kontext ver-
wendet oder dazu gebraucht, um auf Veranderungen bzw. den Verfall der
Sitten zu verweisen, oft in apologetischer Absicht desjenigen, der sich auf
das Sprichwort beruft.? Dass die Zeiten sich 4ndern, ist also ein altes Ar-

»Omnia mutantur, nihil interit.« (»Alles verdndert sich, nichts geht unter.«) Ovid: Meta-
morphosen. Lateinisch / Deutsch, tibers. und hg. von Michael von Albrecht, Stuttgart
1994, S. 800f.

So schreibt Gottfried Schultze in seiner Welt-Beschreibung (1679) im Vorwort an den Le-
ser: »So nun etwa einer oder der ander in andern Chroniken / Historien-Biichern / und
Léndern / von den Sitten / anders / alf} hierin bertihret / selbst gelesen / oder gesehen
/ der muf} dabey das alte Dictum, Tempora mutantur & nos mutamur in ipsis beobachten /
auch zusehen / wie man die Sitten alltdglich endere / denn / es kombt wol / was vor al-
ters gebrauchlich gewesen / sich heute zutage nicht practiciren ldsset / dagegen /was bei
ithnen tibel ausgeschlagen / hie zu zeiten wolgerdht / darumb das treffliche Kunst Stiick-
lein Koup@ Aatpéverv [Sich in die Zeit zu schicken] man nicht vergessen sol.« Gottfried
Schultzens neu-augirte Welt-Beschreibung / Darinn Aller Kayserthtimer / Konigreichen /
Republiquen / und der gantzen Welt / Religion / Sitten und Gebriuche; Auch Aller Pibste
/ Kéyser / Konige / und Firsten auff einander ergangene Succession fein ordentlich und
kiirtzlich begriffen, Franckfurt a.M. 1679, S. 4. In Lessings Der junge Gelehrte (1747) ist es
der Vater, der das Sprichwort zitiert, um seinem Sohn gegeniiber zu begriinden, warum
er vor dem Studium gelehrten Fleif} fordert und danach vor zu viel Gelehrsamkeit warnt:
»Chrysander: »Tempora mutantur< mein Sohn — Damis: »Tempora mutantur? Ich bitte
Sie, legen Sie doch die Vorurteile des Pobels ab. Die Zeiten dndern sich nicht. Denn lassen
Sie uns einmal sehen: was ist die Zeit? — — Chrysander: Schweig! Die Zeit ist ein Ding, das
ich mir mit deinem unnitzen Geplauder nicht will verderben lassen. Meine damaligen
Vorschriften waren nach dem damaligen Mafle deiner Erfahrung und deines Verstandes
eingerichtet.« Gotthold Ephraim Lessing: Der junge Gelehrte, in: Ders.: Werke und Brie-
fe in zwolf Béanden, hg. von Wilfried Barner u.a., Bd. 1: Werke 1743-1750, hg. von Jurgen
Stenzel, Frankfurt a.M. 1989, S. 139-237, hier S. 146.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 Johannes F. Lehmann

gument und - dafiir spricht die Form des Sprichworts — selbst nichts Neu-
es. Wie und mit welcher Tiefendimension, mit welcher Reichweite und in
welchem Kontext es allerdings als Argument eingesetzt wird, das dndert sich
durchaus erheblich, und zwar in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts
durch die Bezugnahme auf solche Verinderungen, die das Leben und seine
biologischen und seine sozialen Bedingungen betreffen.

In Baron d’Holbachs 1770 erschienenem Buch Das System der Natur ist die
Diagnose der permanenten Veranderung auf die raumzeitlichen Bedingun-
gen des physischen Lebens bezogen. Es dndern sich nicht einfach die Sitten
und Gebriuche, es dndern sich die grundlegenden Voraussetzungen, die das
Leben in den jeweiligen Formen allererst moglich machen. Sowohl die Erde
als notwendige Umwelt des Menschen als auch der Mensch, als das Produkt
dieser Umwelt, sind in der radikal atheistischen Perspektive Holbachs dem

Zufall von Raum und Zeit unterworfen — und nicht Gottes Schopfungs-
plan.? Holbach schreibt:

So scheint uns alles zu der Annahme zu berechtigen, daf} die menschliche Gattung
ein unserm Erdball in der Lage eigentiimliches Produkt ist, in der er sich befindet,
und dafi, wenn diese Lage verdndert wiirde, sich die menschliche Gattung veréin-
dern wiirde oder verschwinden miifite [...].*

3 Vgl. hierzu Johannes F. Lehmann: Welt als Umuwelt: zur dsthetischen Erfindung eines wis-
senschaftlichen Konzepts bei Diderot, Goethe und Biichner. Erscheint in: Milieu. Um-
gebungswissen, hg. von Florian Huber und Christina Wessely. Die iltere, theologisch
fundierte Ansicht von der Unveridnderbarkeit der Welt formuliert Lessing in seiner als
Schiiler verfassten Glickwiinschungsrede auf 1743: »Niemand leugnet, dafl Gott der Schép-
fer dieser Welt sei; niemand leugnet, dafl Gott die Welt sehr gut erschaffen habe; [...]
Hat aber die Welt in ihrer Art die grofite Vollkommenheit, so werde ich ohne Bedenken
sagen konnen, daf} alles was in der Welt zugleich ist und aufeinander folget, mit einander
tibereinstimmen miisse; und dafl die Welt, so lange sie nach des Schopfers Willen Welt
bleiben soll, keine Hauptveranderung leiden kénne.« Gotthold Ephraim Lessing: Gliick-
wiinschungsrede auf 1743. Bei dem Eintritt des 1743sten Jahres, von der Gleichheit eines
Jahres mit dem Andern, in: Ders.: Werke, Bd. 1 (wie Anm. 2), S. 9-18, hier S. 11.

Paul Thiry d’'Holbach: System der Natur oder von den Gesetzen der physischen und der
moralischen Welt. Ubers. von Fritz-Georg Voigt, Frankfurt a.M. 1978, S. 78. Das Buch
erschien unter falschem Autornamen: Systéme de la nature. Premicre partie. Ou Des
loix du monde physique & du monde moral. Par M. Mirabaud, Londres 1770. Vgl. ebd.,
S. 84: »Ainsi tout semble nous autoriser a conjecturer que I'espece humaine est une pro-
duction propre a notre globe, dans la position ou il se trouve, & que cette position venant
a changer, I'espece humaine changeroit, ou seroit forcée de disparoitre, vii qu’il n’y a que
ce qui peut se coordonner avec le tout, ou s’enchainer avec lui, qui puisse subsister.«

4

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 53

Und weiter:

Wenn wir also Veranderungen in der Lage unseres Erdballs annehmen, so unter-
schied sich vielleicht der urspriingliche Mensch mehr vom heutigen Menschen als
der Vierfufiler vom Insekt. So kann der Mensch ebenso wie alles, was auf unserem
Erdball und allen anderen Himmelskdrpern existiert, als in einem fortwihrenden
Wechsel befindlich angesehen werden. So ist uns der Endpunkt der Existenz des
Menschen ebenso unbekannt und gleichgiiltig wie der Anfang. So ist es nicht wi-
dersinnig, zu glauben, dafl die Gattungen sich unaufhérlich verandern, und wir
kénnen unméglich wissen, was aus thnen werden wird, noch was sie gewesen sind.®

Der Mensch und alle anderen lebenden Organismen sind das Produkt von
Lagen (positions), die rdumlich und zeitlich variieren und die einen unendli-
chen Prozess von Verianderungen plausibilisieren, dem auch die Gattungen
des Lebens selbst unterworfen sind. In diesem fundamentalen Sinne ist es
gemeint, wenn Holbach das alte lateinische Zitat auf Franzosisch reformu-
liert: »Andert sich nicht alles um uns herum? Andern wir uns nicht selbst?<®
Die Blasphemie einer solchen Inanspruchnahme so gewaltiger Zeitraume
und die damit verbundene Leugnung der Schépfung (mit ihrer Gesamtdau-
er von 6000 Jahren) und der Konstanz der Arten zugunsten der Maglich-
keit evolutionirer Entwicklungen’ hatte bereits ein Jahr zuvor Diderot in
seinem Réve de d’Alembert begangen.® Wihrend Holbachs Buch nach seinem

% Holbach: System (wie Anm. 4), S. 79; [Holbach]: Systéme (wie Anm. 4), S. 85: »En sup-
posant donc des changemens dans la position de notre globe, 'homme primitif diffé-
roit, peut-étre, plus de I’homme actuel, que le quadrupede ne differe de I'insecte. Ainsi
I’homme, de méme que tout ce qui existe sur notre globe & dans tous les autres, peut étre
regardé comme dans une vicissitude continuelle. Ainsi le dernier terme de 'existence de
I’homme, nous est aussi inconnu & aussi indifférent que le premier. Ainsi il n’y a nulle
contradiction a croire que les especes varient sans cesse, & il nous est aussi impossible de

~ scavoir ce qu’elles deviendront, que de scavoir ce qu’elles ont été.«

Holbach: System (wie Anm. 4), S. 80; [Holbach]: Systéme (wie Anm. 4), S. 86: »Tout

ne change-t-il pas autour de nous? Ne changeons-nous pas nous-mémes?« Entsprechend

kommt das korrespondierende Zitat Ovids (Omnia mutantur etc.) mit der naturphilo-
sophischen Theorie des permanenten Wandels der Natur und aller Lebensformen bei

Holbach in vollem materialistischen Sinne wieder zu seinem Recht. Vgl. Holbachs An-

merkung 10, ebd., S. 619.

Belege zur biblischen Zeitrechnung und Geschichtskonstruktion in der Frithen Neuzeit

bei Achim Landwehr: Geburt der Gegenwart. Eine Geschichte der Zeit im 17. Jahrhun-

dert, Frankfurt a.M. 2014, S. 47-89. Siche auch Helmut Zedelmaier: Der Anfang der

Geschichte. Studien zur Ursprungsdebatte im 18. Jahrhundert, Hamburg 2003.

Denis Diderot: Le Réve de d’Alembert, in: Ders.: (Euvres complétes, publ. par Herbert

Dieckmann, Jacques Proust et Jean Verlot, Paris 1975ff., tome XVII: Le Réve de d’Alem-

bert. Edition H. Dieckmann et J. Varloot, Paris 1987, S. 115-194. Ich zitiere die deutsche

Ubersetzung: Denis Diderot: Gespriche mit d’Alembert, in: Ders.: Uber die Natur, hg.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 Johannes F. Lehmann

Erscheinen sogleich verboten wurde, verzichtete Diderot auf die Publikati-
on seines Textes, in dem man etwa folgenden Satz daher erst 1830 gedruckt
lesen konnte:

Warum bin ich so? Weil ich so werden mufite ... Hier allerdings, aber anderswo?
Am Pol, unter dem Aquator, auf dem Saturn? ... Wenn schon eine Entfernung von
einigen tausend Meilen meine Art verdndert: was wird dann ein Zwischenraum von
einigen tausend Erddurchmessern bewirken? ... Und wenn alles ein allgemeiner
Strom ist, wie ithn mir das Schauspiel des Universums tberall zeigt: was werden
dann hier und anderswo die Dauer und die Wandlung einiger Millionen Jahrhunderte nicht
alles hervorbringen®

Die Welt als Ort von Moglichkeitsbedingungen zu betrachten, die selbst
andauernder Veridnderung unterworfen sind, und das Leben bzw. die Lebe-
wesen als das Produkt dieser sich zeitlich verandernden Bedingungen, das
wird seit Mitte des 18. Jahrhunderts in verschiedenen Kontexten auch auf
die soualen Bedingungen des Lebens tibertragen. Rousseau formuliert es als
Begriundung fiir sein Unternehmen, die Prinzipien der Erzichung radikal zu
verdndern: »Die Verhiltnisse dndern sich stindig, der Geist des Jahrhun-
derts ist unruhig und stiirzt von Generation zu Generation alles um.«!* Es
geht hier also nicht um den sprichwértlichen Verweis auf die Verdnderung
der Zeiten und Sitten als Rechtfertigung vergangenen Handelns, sondern
um ein Argument zur Begriindung von Innovationen. Rousseau folgert aus
der Tatsache einer sich permanent verdndernden sozialen Umwelt, dass der
Mensch nicht fiir einen bestimmten Platz, Stand oder Beruf erzogen wer-
den kann, sondern als ganzer Mensch fiir alle méglichen Fille und Rollen,
denn, so Rousseau wértlich, »Leben ist ein Beruf, den ich ihn lehren will.«!'!
»Vivre est le métier que je lui veux apprendre.«!* Leben impliziert damit die

und mit einem Essay von Jochen Kéhler, aus dem Franzésischen von Theodor Liicke,
Frankfurt a.M. 1989, S. 67-143, hier S. 94.
9 Ebd., S. 96f. (Herv. J.L.) Auf S. 97, weiter unten, heif3t es: »Ich bin nur deshalb so, weil ich
so werden mufite, verandern Sie das Ganze, so verandern Sie notwendig auch mich.«
JeanJacques Rousseau: Emil oder Uber die Erzichung, in neuer dt. Fassung besorgt von
Ludwig Schmidts, 10. Auflage, Paderborn/Wien/Ziirich 1991, S. 15. »Mais, vu la mobilité
des choses humaines, vu I'esprit inquiet & remuant de ce siécle qui bouleverse tout a
chaque génération, peut-on concevoir une méthode plus insensée que d’élever un enfant
comme n’ayant jamais a sortir de sa chambre, comme devant étre sans cesse entouré de
ses gens?« Jean Jacques Rousseau: Emile ou De I'¢ducation. Introduction, bibliographie,
notes, et index analytique par Francois et Pierre Richard, Paris 1964, S. 13.
1" Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 14. Hervorhebung von mir.
12 Rousseau: Emile (wie Anm. 10), S. 12. Die Emphase des Lebens formuliert Rousseau
auch vor dem Hintergrund des Todes: »Il s’agit moins de I'empécher de mourir que de
le faire vivre. Vivre, ce n’est pas respirer, c’est agir; c’est faire usage de nos organes, de

10

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 55

Fahigkeit, sich an sich immer verdndernde Umstinde anzupassen. Leben
heif}t, immer gegenwirtig sein zu kénnen. In Rousseaus Uberlegungen zur
Erziehung kiinftiger Generationen spielt daher die >Gegenwart« eine zentrale
Rolle. Zum einen weil die Erziehung fiir kiinftige Gegenwarten vorbereiten
soll, zum anderen weil Lernen nach Rousseau nur als Prozess i der Gegen-
wart, namlich als konkrete und reale Gegenwartserfahrung méglich ist. Der
Zogling soll nicht abstrakt lernen, was die Generationen vor ithm gelernt
haben, sondern er soll lernen, jeweils das zu bewdltigen, was die jeweilige
Gegenwart von ihm verlangt.'

Jene Ausgangsbeobachtung, dass die Welt, als Sphire von Bedingungen, in
standigem Wandel begriffen sei, erscheint auch bei Diderot als Argument
fur eine Reform. In seiner dramentheoretischen Reformschrift Entretiens sur
le fils naturel heifit es: »Bedenken Sie, dafl tiglich neue Stinde entstehen.«!*
»Songez qu'il se forme tous les jours des conditions nouvelles.«'® Die condi-
tions, die, wie Lessing hier ganz richtig tibersetzt, Stinde der Gesellschaft,'®
sind in Bewegung, d.h. in Entwicklung — und deshalb soll das Theater, indem
es seine Stoffe nicht aus dem endlichen Reservoir der Charaktere, sondern
aus den unendlichen sich verandernder >Conditions< schépft, eben diese
Verdnderungen selbst zum Gegenstand der Darstellung machen - es soll die

nos sens, de nos facultés, de toutes les parties de nous-mémes, qui nous donnent le senti-
ment de notre existence. Uhomme qui a le plus vécu n’est pas celui qui a compté le plus
d’années, mais celui qui a le plus senti la vie. Tel s’est fait enterrer a cent ans, qui mourut
dés sa naissance. Il elit gagné d’aller au tombeau dans sa jeunesse, s’il elit vécu du moins
Jjusqu’a ce temps la.« Ebd., S. 13.

»Ein Erwachsener muf} vieles wissen, dessen Nutzen ein Kind noch nicht einsehen kann.
[...] Bemiiht euch, das Kind zu lehren, was seinem Alter niitzlich ist, und ithr werdet
sehen, dafl seine Zeit mehr als ausgefiillt ist. [...]. Aber wird dann noch Zeit sein, das
zu lernen, was man wissen muf}, wenn der Augenblick gekommen ist, sein Wissen auch
anzuwenden? Ich weif} es nicht. Was ich aber weif}, ist, daf§ es unméglich ist, es frither zu
lernen.« Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 173.

Denis Diderot: Unterredungen tiber den natiirlichen Sohn, in: Ders., Lessing: Das Thea-
ter des Herrn Diderot, Stuttgart 1986, S. 81-179, hier S. 159.

Denis Diderot: Entretiens sur le fils naturel, in: Ders.: (Euvres esthétiques. Textes établis,
avec introductions, bibliographies, chronologie, notes et relevés de variantes par Paul
Verniére, Paris 1968, S. 154.

Am Begriff der conditions bzw. der états hiangt die gesamte Wirklichkeit des Sozialen, die
Geburt, die Rechte und Pflichten, die Ausbildung, die Tétigkeiten/Berufe, die familialen
Beziehungen, die Okonomie, die Reproduktion der Familie und des Staates, das ganze
soziale >Lebens, das sich permanent verdndert. Zum komplexen Verhéltnis von genealo-
gischen und 6konomischen Aspekten bei der Differenzierung der >Stande< in der Frithen
Neuzeit sieche Heinrich Bosse: Gelehrte und Gebildete — die Kinder des 1. Standes, in:
Ders.: Bildungsrevolution 1770-1830, hg. mit einem Gespréch von Nacim Ghanbari, Hei-
delberg 2012, S. 327-350.

13

14

15

16

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 Johannes F. Lehmann

Zeit der Gegenwart vergegenwartigen. Der gesamte apparative Aspekt der
Theaterreform Diderots, die Gewinnung der Bithne als Raum der Darstel-
lung, das Ensemblespiel und vor allem die sogenannte vierte Wand,'” Iisst
sich so als Effekt einer reflexiven Verzeitlichung verstehen, einer Reflexion
auf den Menschen als Produkt seiner zeitlichen, je gegenwirtigen Bedin-
gungen, deren konstitutiver Zusammenhang beobachtet werden soll.'® Die
Sichtbarmachung dieses Zusammenhangs aus Bedingungen und Formen
verfolgt Diderot tiber die soziale (und familiale) Sphére hinaus wiederum
bis ins Biologische: Jeder lebende Organismus, so sagt es Diderot in sei-
nem Fssai sur la peinture, wird durch die Notwendigkeit, sich zu erhalten und
sich fortzupflanzen, auf spezifische Weise geformt und verformt — und diese
»Difformititen« - als die Spuren der Tatsache, dass das Leben nie jenseits
der es ermdglichenden Bedingungen gedacht werden kann, nie jenseits der
Zeit - schreiben sich in seinen Korper ein.'” Von dieser biologischen Ein-
sicht in das notwendig bedingende Verhéltnis von Lebewesen und Umwelt
gelangt Diderot wiederum zu den Stinden bzw. den sozialen Unterschie-
den, die aufgrund des verschiedenen Alters und der verschiedenen Bean-
spruchung des Korpers bei der Arbeit auch selbst biologische Unterschiede
sind.?” Statt nach den akademischen Konventionen zu zeichnen, sollten die
Maler die biologisch-soziale Vielfalt der gegenwirtigen Menschen beobach-
ten, »Personen von verschiedenem Alter und Geschlecht, aus allen Stinden
Jconditions] der Gesellschaft genommen, genug, alle Arten von Naturen.«*!

17 Vgl. Johannes F. Lehmann: Der Blick durch die Wand. Zur Geschichte des Theaterzu-
schauers und des Visuellen bei Diderot und Lessing, Freiburg i.Br. 2000.

Dabei ist der Hausvater, dem Diderot bekanntlich selbst ein Drama gewidmet hat, gerade
deshalb ein so interessanter Stand, weil er im Schnittpunkt der sozialen Differenzierung
durch Stande selbst steht — und an ihm der soziale Wandel daher besonders sinnfillig
wird: »Le pere de famille! Quel sujet, dans un siecle tel que le ndtre, ou il ne parait pas
qu’on ait la moindre idée de ce que c’est qu'un pere de famille!« Diderot: Entretiens (wie
Anm. 15), S. 154.

19 Vgl. Denis Diderot: Versuch tiber die Malerei, in: Ders.: Asthetische Schriften, hg. von
Friedrich Bassenge, 2 Bde., Frankfurt a.M. 1968, 1. Bd., S. 635-694, hier S. 636. Diderot
spricht von der »geheimen Verbindung« und »notwendigen Verkettungen dieser Difformi-
taten.«

»Ich habe niemals gehort, dafy man eine Figur tibel gezeichnet nenne, wenn sie ihre dufiere
Organisation deutlich sehen laflt, wenn das Alter, die Gewohnheit und die Leichtigkeit,
tigliche Beschiftigungen [fonctions] auszuiiben, wohl ausgedriickt ist. Diese Beschiftigun-
gen bestimmen die vollkommene Gréfie der Figur, die Proportion jedes Gliedes und des
Ganzen: daher sehe ich das Kind entspringen, den erwachsenen Mann und den Greis,
den wilden sowie den gebildeten Menschen, den Geschiftsmann /magistrat], den Soldaten
und den Lasttrager.« Ebd., S. 637.

*! Ebd., S. 641.

18

20

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 57

Mit dem Blick auf alle Arten von Naturen geht es Diderot — gleichsam als
Biologe des Sozialen — darum, die notwendigen Bedingungen der Méglich-
keit des Lebens, wie sie gegenwirtig sichtbar sind, mit zum Gegenstand
der Kunst zu machen.?? Eine solche Kunst, die nicht von der Akademie
ausgeht, sondern vom >Lebens, heifit wenig spiter Kunst des Genies. Das
poetische Genie, wie es seit 1770 auf das >Leben« in Opposition zu Rhetorik,
»Schriftc und gelehrter Uberlieferung bezogen wird, wird zugleich durch die
ihm zugesprochene »Momentaneitit«,” nimlich die Fihigkeit, sich in der
Gegenwart auf die >Gegenwart« zu bezichen, konturiert. Auf diesen Zusam-
menhang von Gegenwart, Genie und >Leben< komme ich am Ende noch
einmal ausfiihrlich zurtick.

Das Theater als Medium, das die sozialen Veranderungen, die Stande, d.h.
die conditions als die zeitlichen Bedingungen des Lebens darstellen soll und mit
ithnen die Zeit der Gegenwart, das ist der Impuls, den Mercier und Her-
der sowie die Stirmer und Drénger, und hier vor allem Lenz, von Diderot
aufgenommen haben. Besonders deutlich formuliert das Louis-Sébastien
Mercier in seinem Buch Du Théitre ou Nowvel essai sur lart dramatique (1773),
zu dessen deutscher Ubersetzung von 1776 der junge Goethe einen Anhang
aus seiner Brieftasche beigesteuert hat. Mercier schreibt: »Der Mensch, der
durch Regierungsformen, Gesetze, Gewohnheiten modificirt wird, wird
zum ganz andren Wesen als er erst war. Folglich miifien auch die alten Re-
geln des Geschmacks sich dndern, und sich den neuen Gewohnheiten, den
neuen Begriffen anpafien lalen.«**

Der Mensch wird — mit und durch die Zeit -~ zum ganz anderen Wesen als
er war! Auch hier also, in der Sphire des Sozialen, erscheint jener Gedanke,
der die Zeit als Formationskraft reflektiert. Daraus wiederum folgt, dass

= Vel. Denis Diderot: Aus dem Salon von 1767, in: Ders.: Asthetische Schriften (wie
Anm. 19), 2. Bd., S. 14-16.

23 Johann Caspar Lavater: Physiognomische Fragmente zur Beférderung der Menschen-
kenntnifl und Menschenliebe, Vierter Versuch, Leipzig/Winterthur 1778, S. 82. Fir die-
sen Hinweis danke ich Peter Schnyder.

24 [Louis Sébastien Mercier]: Neuer Versuch iiber die Schauspielkunst. Aus dem Franzosi-
schen [von Heinrich Leopold Wagner]. Mit einem Anhang aus Goethes Brieftasche. Fak-
similedruck nach der Ausgabe von 1776, mit einem Nachwort von Peter Pfaff, Heidelberg
1967, S. 199.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 Johannes F. Lehmann

der Schriftsteller Zeitgenosse sein soll und nicht Gelehrter, dass er sich fiir
das Leben seiner Gegenwart interessieren soll. Nur so kénne dem Drama
ein »Karakter von Niitzlichkeit fiir die Gegenwart«®® eingeprigt werden.
Mercier fordert in diesem Sinne die Beobachtung und die Darstellung der
Gegenwart:

Man hat die Alten studirt, und hat wohl daran gethan; aber bey ihnen wird man
keine detallirte Kenntnif3 der jetzigen Menschen finden. Neue Generationen haben
in diese moralische Existenz, in diesen Protheus, der, indem er entschliipft, alle Ge-
stalten annimmt, grofle Verinderungen gebracht.?

Daraus wiederum folgt der Imperativ, die Darstellung der eigenen Gegen-
wart an einem erkennbaren Zeitindex auszurichten. Es heiflt weiter: »Ich
will schlechterdings erkennen kénnen, in welchem Jahr er [der Schriftsteller]
sein Werk verfertigt hat.« Und Mercier fahrt fort: Ich will, dass der Schrift-
steller »das Interesse des Augenblicks, in dem er schreibt, nicht aus der Acht
lasse; ich will einen Wiederschein von den Geschifften, die die Nation in
Bewegung setzen, bey ihm entdecken; ich will einen Mann horen, der mit
dem, was um ihn herum vorgeht, bekannt«*” ist. Der hier deutlich werden-
de Zusammenhang zwischen einem zeitlichen Verstindnis von Gegenwart
und ihrer Darstellung als die bedingende Umwelt der jetzt Lebenden findet
sich auch in den Programmatiken von Herder, Lenz und Goethe.

Sowohl biologisch (nach Holbach/Diderot) als auch sozial (nach Rousseau/
Diderot/Mercier) ist der Mensch ein Proteus, der - je nach seinen zeitlichen
Bedingungen - ein ganz anderer wird. Im Begriff des Lebens, wie er bei den
franzosischen Materialisten jenseits der praformierten Schépfungsordnung
gedacht wird, als kontingente, selbstbewegliche und evolutionére Dynamik,
und wie er in den Theorien der Epigenese sich in der zweiten Halfte des
18. Jahrhunderts durchsetzt,® spielt die Zeit, und hier insbesondere die Zeit

% Fbd. Im franzésischen Original heifit es: »Il reste & imprimer au Drame un caractere

d’utilité présente [...].« [Louis Sébastien Mercier:] Du théitre ou nouvel essai sur 'art

dramatique, Amsterdam 1773, S. 149.

Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 198f. In der Anmerkung zu »moralische Exis-

tenz« schreibt Mercier, ebd.: »Die Buchdruckerkunst, das Schieffpulver, die Entdeckung

der neuen Welt, die Posten, die Wechselbriefe, und das vorgebliche Gleichgewicht Euro-

pens haben das ganze alte System tiber einen Haufen geworfen.«

%7 Ebd., S. 200.

28 Vgl. Hubert Thiiring: Das neue Leben. Studien zu Literatur und Biopolitik 1750-1938,
Miinchen 2012. Ebenso Helmut Miiller-Sievers: Epigenese. Naturphilosophie im Sprach-
denken Wilhelm von Humboldts, Paderborn u.a. 1993, bes. S. 30-54.

26

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 59

der Gegenwart, eine zentrale Rolle.?® An die Stelle der bloflen Wiederho-
lung des Lebens (und der von Gott gesetzten Gattungen) durch die Ausfal-
tung schon bei der Schépfung praformierter Keime tritt ein Modell, welches
das Leben im Augenblick der Zeugung jeweils neu einsetzen lsst, tritt ein
Modell der Bildung, gemafi dem Organismen sich autopoietisch und mittels
ihrer >Lebenskraft« in der Interaktion mit ihrer Umwelt entwickeln.?* Da
das, was in der Interaktion zwischen System und Umwelt passiert, nicht
vorhersehbar ist, da es immer andere Umwelten sind, auf die das System
in zeitlich immer variierenden Systemzustdnden trifft, ist das, was tatsdch-
lich geschieht, gebunden an den jeweiligen Moment der Gegenwart. »Die
Epigenese ist wahr, insofern alles Besondere zu seiner Zeit entsteht«?! so
formuliert riickblickend Karl Friedrich Burdach. Die »innere Lebenskraft,
so sagt es Herder in metaphorischer Ubertragung auf seelische Krifte, ist
selbst gerade definiert als die »Gegenwart des Geistes«.3

Diese neue Rolle der Zeit der Gegenwart innerhalb des so gedeuteten Le-
bensprozesses korrespondiert einer semantischen Verschiebung im Ge-
brauch des Substantivs >Gegenwart« iiberhaupt. Dieses hatte namlich bis ins
letzte Drittel des 18. Jahrhunderts noch gar keine zeitliche, sondern allein

29 Vgl. zur Rolle der Zeit im Begriff des Lebens seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert
Francois Jacob: Die Logik des Lebenden. Eine Geschichte der Vererbung, aus dem Fran-
z6sischen von Jutta und Klaus Scherrer, mit einem Nachwort von Hans-Jérg Rheinberger,
Frankfurt a.M. 2002 (zuerst Paris 1970), S. 145-194. Vgl. auch Michel Foucault: Die Ord-
nung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften, tibers. von Ulrich Képpen,
Frankfurt a.M. 1994 (zuerst Paris 1966), S. 337: »Aber das Lebendige wird von Anfang
an mit den Bedingungen gedacht, die ihm eine Geschichte zu haben gestatten.«

Die Lebenskraft bzw. den Bildungstrieb hatte vor allem Johann Friedrich Blumenbach
in Anschlag gebracht und nach ihm viele andere, siche hierzu Thiring: Das neue Leben
(wie Anm. 28), S. 334-359.

31 Karl Friedrich Burdach: Die Physiologie als Erfahrungswissenschaft, Bd. 1, Leipzig 1826,
S. 572.

»Der wachende, gesunde Gebrauch der Sinne, thitiger Verstand in wirklichen Fallen des
Lebens, muntere Aufmerksamkeit mit reger Erinnerung, mit schnellem Entschlufi, mit
gliicklicher Wirkung begleitet; sie allein sind das, was wir Gegenwart des Geistes, innere Le-
benskrafi nennen, die sich also auch mit dem Gefiihl einer gegenwirtigen wirksamen Kraft,
mit Gluckseligkeit und Freude selbst belohnet.« Johann Gottfried Herder: Ideen zur Phi-
losophie der Geschichte der Menschheit, in: Ders.: Werke in zehn Banden, Bd. 6, hg. von
Martin Bollacher, Frankfurt a.M. 1989, S. 329.

30

32

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 Johannes F. Lehmann

raumliche Bedeutung.33 Die oben zitierte Forderung Merciers, das Drama
solle einen »Karakter der Nitzlichkeit fiir die Gegenwart« gewinnen, ist ei-
ner der ersten Belege fiir einen zeitlichen Gebrauch des Substantivs >Ge-
genwartc«. Bis dahin wird das Wort gebraucht im Sinne von Anwesenbhetit,
Prisenz, im selben Raum sein, mit dem eigenen Kérper (bzw. der Seele) auf
die prasente Umgebung wirken kénnen: »Der Zustand, da man durch seine
eigene Substanz ohne moralische Mittelursachen, ja ohne alle Werkzeuge an
einem Orte wirken kann, die Anwesenheits, so fasst Adelung die Bedeutung
von >Gegenwart< zusammen.>* Bei Zedler ist >Gegenwart« ein Begriff, der
sich auf die rdaumliche Position endlicher und nichtnotwendiger Kreaturen
bezieht: »Gegenwart; in so ferne sie von Creaturen gesagt wird, bestehet sie
in derjenigen Relation, da eine Sache mit der andern so zugleich existiret,
daf} sie sich mit threm Wesen bey derselben entweder nahe oder nicht nahe
befindet.«®® Erst in Worterbiichern des 19. Jahrhunderts wird die zeitliche
Bedeutung dann dominant.

Dass der Begriff >Gegenwart« etwa seit 1770 i zeitlicher Verwendung be-
legt ist, zeigt, dass hier, tiber den Kontext der Diskurse des Lebens hinaus,
offenbar der Bedarf fiir einen Begriff entsteht, der die eigene bzw. die jetzige
Zeit zugleich als die Zeit derjenigen beschreibt, die sie als #re Gegenwart
erleben. Die Bedeutungsverschiebung im Substantiv >Gegenwart« ist ein
erkldrungsbediirftiges Phinomen, das als Symptom fiir jenen historischen

33 Siche hierzu schon Niklas Luhmann: Temporalisierung von Komplexitit. Zur Seman-
tik neuzeitlicher Zeitbegriffe, in: Ders.: Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur
Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1980, S. 235-300,
und auf dieser Basis grundlegend, aber bislang eher folgenlos fir die Erforschung der
Historizitat des Begriffs »Gegenwart« Ingrid Oesterle: Der Fihrungswechsel der Zeithori-
zonte in der deutschen Literatur. Korrespondenzen aus Paris, der Hauptstadt der Mensch-
heitsgeschichte, und die Ausbildung der geschichtlichen Zeit >Gegenwarts, in: Studien zur
Asthetik und Literaturgeschichte der Kunstperiode, hg. von Dirk Grathoff, Frankfurt
a.M. 1985, S. 11-76. Sowie dies.: »Es ist an der Zeitl« Zur kulturellen Konstruktions-
veranderung von Zeit gegen 1800, in: Goethe und das Zeitalter der Romantik, hg. von
Walter Hinderer, Alexander von Bormann und Gerhart von Graevenitz, Wirzburg 2002,
S.91-121.

Johann Christoph Adelung: Grammtisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen

Mundart, Bd. 2, Hildesheim 1970 (= Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1796), S. 488.

Johann Heinrich Zedler: Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften

und Kinste, Bd. 10, Graz 1994 (= Nachdruck der Ausgabe Halle 1735), Sp. 594.

36 Johann Christian Lossius: Neues philosophisches allgemeines Real-Lexikon: oder Worter-
buch der gesamten philosophischen Wissenschaften, 2. Bd., Exfurt 1804, S. 215: »Gegen-
wart. Metaphys. Die unmittelbare Gemeinschaft wird Gegenwart genannt.« Zumindest
als zweiter Teil der Bedeutung findet sich die zeitliche Bedeutung bei Johann Heinrich
Gampe: Worterbuch der Deutschen Sprache, Zweiter Theil, Braunschweig 1808, S. 265:
»Die gegenwirtige Zeit. In der Vergangenheit und Zukuntft, wie in der Gegenwart.«

34

35

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 61

Whandel ernst zu nehmen ist, innerhalb dessen >historischer Wandel« zur
Selbstverstandlichkeit wird — und zum Begrindungsargument fiir weiteren
Woandel. Was genau aber leistet das Substantiv >Gegenwart« gegeniiber den
dlteren adjektivischen Formen wie >heutige« oder »jetzige< Zeit? Die Gegen-
wart bezeichnet eine solche gegenwirtige Zeit, die sich nicht nur zufalliger-
weise von anderen, vergangenen Gegenwarten unterscheidet, sondern die
dieses Unterschiedensein im Begriff der Gegenwart immer schon impliziert
und mit zum Ausdruck bringt. Mit anderen Worten: Die »jetzige Zeit« kann,
sie muss aber nicht von einer >fritheren< Zeit unterschieden sein, die >Gegen-
wart< aber ist immer und notwendig die Gegenwart derer, die sie als ihre
Gegenwart erleben — und damit auch immer notwendig verschieden von
vergangenen oder zukiinftigen Gegenwarten.

Norbert Elias hat die Syntheseleistung dieses seit dem letzten Drittel des 18.
Jahrhunderts neuen Zeitbegriffs ~Gegenwart« (neben den Substantiven >Ver-
gangenheit« und >Zukunft dahingehend bestimmt, dass »die Menschen, auf
die sich diese Begriffe bezichen und deren Erfahrung sie zum Ausdruck
bringen, stindig im Wandel begriffen sind und daf§ der Bezug auf Men-
schen, auf ihre Erfahrung, in die Bedeutung dieser Begriffe einge/n‘.«37 Worte wie
frither< oder »spiters, die lediglich Differenzen innerhalb einer Chronologie
bezeichnen, funktionieren

unabhingig von jeder bestimmten Bezugsgruppe. [...] Der Begriff der Gegenwart
dagegen ist die Zeitbestimmung einer lebenden Menschengruppe, die weit genug
entwickelt ist, um eine kontinuierliche Geschehensabfolge, gleichgiiltig ob naturaler,
sozialer oder personlicher Art, auf den Wandel zu bezichen, dem sie selbst unter-
worfen ist.%®

Das Substantiv >Gegenwart« bringt die Reflexion der subjektiven Erfahrung
zeitlicher Verdnderung zum Ausdruck, indem es sie zugleich auf eine »iiber-
greifende Vorstellung eines in spezifischem Sinne verstandenen kontinuierli-
chen Zeitverlaufs<®® bezieht. Gegenwartc meint nicht einfach den Gegensatz
der jetzigen Zeit zu einer fritheren, der modernen, heutigen Zeit zur Zeit der
Antike, sondern >Gegenwart« ist ein Reflexionsbegriff fiir ein temporal sich
dauernd mitverschiebendes Set der jewells jetzigen Bedingungen und der
durch sie sich vollziehenden Produktion/Konstitution der jeweils in der Ge-

37 Norbert Elias: Uber die Zeit, Frankfurt a.M. 1988, S. 47 (Herv. J.L.).

3% Ebd., S. 49.

39 Elke Uhl: Gebrochene Zeit? Ungleichzeitigkeit als geschichtsphilosophisches Problem, in:
Geschichtsphilosophie und Kulturkritik. Historische und systematische Studien, hg. von
Johannes Rohbeck und Herta Nagl-Docekal, Darmstadt 2003, S. 50-74, hier S. 54.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 Johannes F. Lehmann

genwart Lebenden, die ihrerseits wissen, dass diese Bedingungen morgen
bereits wieder andere sein werden. Wie sich diese Vorstellung einer Zeit der
Gegenwart vor dem Hintergrund einer Reflexion auf historischen Wandel
noch ohne den Zeitbegriff >Gegenwart« artikuliert, zeigt etwa die folgende
geschichtsphilosophische Uberlegung aus Adam Weishaupts »Anrede« an

die Illuminaten:

Mit jeder dieser Perioden des ganzen Geschlechts lernen die Menschen neue, ithnen
vorher unbekannte Bediirfnisse kennen. Jedes neue Bediirfnif} ist gleichsam der
Saamen, aus welchem eine neue Veranderung, ein neuer Zustand, ein Besserseyn
hervor keimt, weil es den Menschen zur Thitigkeit reifdt, in ihm den Nisus [die
Energie, den Schwung] hervorbringt, solches zu befriedigen, hinwegzuschaffen. Aus
jedem befriedigten Bedtrfnifl entsteht wieder ein neues, und die Geschichte des
Menschen Geschlechts ist die Geschichte seiner Bediirfnisse, wie das eine aus dem
andern entstanden: und diese Geschichte, diese Abstammung, diese Entwickelung
der Bediirfnisse ist die Geschichte der Vervollkommnung des ganzen Geschlechts;
denn nach diesen richten sich Kultur, Verfeinerung der Sitten, Entwicklung der
schlafenden Geisteskrifte: mit der Entwicklung derselben dndert sich zugleich die
Lebensart, der moralische und politische Zustand, die Begriffe von Gliickseligkeit,
das Betragen der Menschen gegen einander, ihre Verhiltnisse unter sich, die ganze
Lage der jedesmaligen gleichzeitigen Welt*®

Die »ganze Lage der jedesmaligen gleichzeitigen Welt«, das ist der komple-
xe Ausdruck fiir genau jenen komplexen Sachverhalt einer Gleichzeitigkeit
von jewelils in einer (jedesmaligen) Zeit miteinander verbundener Elemente
und Bedingungen einer >Welts, die sich in und durch die Zeit miteinander
verdndern und deren synchroner Zusammenhang als Abfolge jedesmaliger,
d.h. auch voneinander unterschiedener Gleichzeitigkeiten zu denken ist. Mit
anderen Worten: als synchrone Schnitte durch einen Zusammenhang von
Verhiltnissen, zu deren Reflexion der Zeitlichkeit threr raumlich metapho-
risierten Elemente (Lage, Verhiltnisse etc.) der Begriff »Gegenwartc zum
Zeitbegrift transformiert wird.

40" Adam Weishaupt: Anrede an die neu aufzunehmenden Tlluminatos dirigentes, in: Nach-
trag von weitern Originalschriften, welche die Illuminatensekte tiberhaupt, sonderbar
aber den Stifter derselben Adam Weishaupt, gewesen Professor zu Ingolstadt betreffen
[...], Zwo Abtheilungen, II, Miinchen 1787, S. 44-121, hier S. 53f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 63

V.

Wie aber ist diese Verzeitlichung zu erklaren, wie kommt es, dass das Sub-
stantiv >Gegenwart« zeitliche Bedeutung gewinnt, und wie kommt es, dass
soziale und nichtsoziale (geographische, physikalische, biologische, physio-
logische) »Lagen« als je zeitliche Bedingungen der in ihnen /lebenden Men-
schen gedacht werden? Die Denkfigur, die zu erkliren ist, besteht aus zwei
Komponenten, zum einen aus der Vorstellung, der Mensch sei das Produkt
(sozialer und nichtsozialer) Umweltbedingungen, zum anderen aus der Pra-
misse, diese Umwelt sei selbst zeitlichem Wandel unterworfen. Ein Feld, auf
dem diese in sich gedoppelte Denkfigur insbesondere Plausibilitit gewinnt,
ist das Nachdenken tiber Prozesse der Bildung, und zwar der Bildung im
doppelten Sinne des Wortes: Prozesse der Formation des Lebens (Theorien
der Epigenese) sowie Prozesse des Lernens und Lehrens (Schule, Universi-
tit, Rede, Schrift und Buchdruck), die nun in enger Analogie zu Prozessen
des Lebens gedacht werden. In diesem zweiten Feld entsteht im letzten Drit-
tel des 18. Jahrhunderts ein diskursiver Differenzierungsprozess, der Rede
und Schrift nicht mehr als Reprasentationen gleichsetzt, sondern sie scharf
zu unterscheiden beginnt und so ein spezifisches »Problem der Schriftlich-
keit<*! entdeckt. Im Rahmen dieser kritischen Schriftreflexion entsteht eine
Opposition zwischen Schrift und >Lebens, die fiir die Plausibilisierung einer
Zeit der Gegenwart eine zentrale Rolle spielt.

In seinen Fragmenten iiber die deutsche Literatur stellt Herder seiner eigenen
Zeit die kritische Diagnose des Verfalls durch Schriftlichkeit. In der »alten
sinnlichen Zeit der Welt« dagegen,

in jenen rohen Zeiten, wo noch die Seele der Dichter, die zu sprechen, und nicht zu
plappern gewohnt war, nicht schrieb, sondern sprach, und auch schreibend lebendige
Sprache ténete: in jenen Zeiten, wo die Seele des andern nicht /s, sondern Adrte, und
auch selbst im Lesen, zu sehen und zu hiren wufdte, weil sie jeder Spur des wahren und
natiirlichen Ausdrucks offen stand: daher rithren jede Wunder, die die Dichtkunst
geleistet, iiber die wir staunen und fast zweifeln; die aber unsre sufie Herren ver-
spotten, und nérrisch finden: daher rithrt alles Leben der Dichtkunst, was ausstarb,
da der Ausdruck nichts als Kunst wurde, da man ihn von dem, was er ausdriicken sollte,
abtrennete [...].*2

*1' Heinrich Bosse: Der Autor als abwesender Redner, in: Ders.: Bildungsrevolution (wie
Anm. 16), S. 237-249, hier S. 241.

42 Johann Gottfried Herder: Uber die neuere deutsche Literatur. Fragmente, als Beilagen zu
den Briefen, die neueste Literatur betreffend. Dritte Sammlung. 1767, in: Ders.: Werke in
zehn Bénden, hg. von Martin Bollacher u.a., Bd. 1: Frithe Schriften 1764-1772, hg. von

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Johannes F. Lehmann

Herders Opposition von >sprechen« versus >schreiben< und »lesen< versus
»horenc ist zugleich eine Opposition, die innerhalb des Umgangs mit Schrift
selbst wiederkehrt: In den alten Zeiten tonte schreibend lebendige Sprache,
und selbst im Lesen wusste man zu héren und zu sehen. Der »Verfall der
Dichterei«, den Herder beklagt, liegt darin begriindet, dass »man sie der
Mutter Natur entfiihrte, in das Land der Kunst brachte, und als eine Toch-
ter der Kuinstelei ansah: der Fluch der auf dem Lesen der Alten ruhet, wenn
wir blo Worte lernen [...]J«.*2

Es geht also nicht gegen das Lesen von Schrift iiberhaupt, sondern gegen
eine Weise des Lesens, die das Wort nicht als lebendigen Ausdruck einer
sich ausdriuckenden Seele fasst, sondern als blofies Zeichen, als rhetorisches
Kleid und nicht als beseelten Kérper. Herder reflektiert diesen Verlust der
Lebendigkeit durch rhetorischen Umgang mit Schrift auch als Erfahrung
seines eigenen Lebens. Als er 1769 aus seinem Amt als Rektor in Riga aus-
steigt und sich auf ein Schiff nach Frankreich begibt, blickt er auf sich selbst
und seinen Bildungsgang kritisch zurtick. Zwar habe er frith Karriere als
Prediger und gelehrter Autor gemacht, gleichwohl wiinsche er sich, seine
Zeit mit einer anderen Art des Wissens gefiillt zu haben:

Ich beklage mich, ich habe gewisse Jahre von meinem Menschlichen Leben verlohren:
und lags nicht blos an mir sie zu genieflen? bot mir nicht das Schicksal selbst die
ganze fertige Anlage dazu dar? [...] Ich hitte meine Jahre geniessen, griindliche,
reelle Wiflenschaft kennen, und Alles anwenden gelernt, was ich lernte. Ich wire
nicht ein Tintenfafl von gelehrter Schriftstellerei, nicht ein Worterbuch von Kiins-
ten und Wiflenschaften geworden, die ich nicht gesehen habe und nicht verstehe:
ich wire nicht ein Repositorium voll Papiere und Biicher geworden, das nur in die
Studierstube gehort. Ich wire Situationen entgangen, die meinen Geist einschlossen
und also auf eine falsche intensive Menschenkanntnif} einschriankten, da er Welt,
Menschen, Gesellschaften, Frauenzimmer, Vergntigen, lieber extensiv, mit der edlen
feurigen Neubegierde eines Junglinges, der in die Welt eintritt, und rasch und uner-
miudet von einem zum andern lauft, hitte kennen lernen sollen. Welch ein andres
Gebaude einer andern Seele! Zart, reich, Sachenvoll, nicht Wortgelehrt, Munter,
lebend, wie ein Jiingling! einst ein gliicklicher Mann! einst ein gliicklicher Greis!**

Ulrich Gaier, Frankfurt a.M. 1985, S. 367-539, hier S. 403. Herder reflektiert in diesem
hier zitierten sechsten Abschnitt der dritten Sammlung in historischer und zeichentheo-
retischer Perspektive das Verhiltnis von Gedanke und Ausdruck. Grundlegend hierzu
Bosse: Der Autor (wie Anm. 41), S. 237-249.

3 Herder: Fragmente (wie Anm. 42), S. 403.

“ Johann Gottfried Herder: Journal meiner Reise im Jahr 1769, hg. von Katharina Momm-
sen, Stuttgart 1983, S. 9f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 65

Die Argumentation stellt hier die gelehrte Schriftstellerei, Worterbuch, Pa-
piere und Biicher auf der einen der griindlichen und reellen Kenntnis von
Welt und Sachen, der Anwendung und dem Geniefien auf der anderen Sei-
te gegeniiber. Zugleich verkniipft Herder diese Opposition mit der biologi-
schen von Jiingling versus Greis. Der Jingling lernt nicht Worte auswendig,
die er vorfindet und von den Alten tibernimmt, sondern er (er)findet, formt
und bildet seine eigenen Worte aus dem eigenen Kontakt mit der Welt; zu-
mindest ist das der Wunsch, der bis zur Phantasie der Selbstzerstérung alles
nicht selbst Gelernten fiihrt:

o warum ist man durch die Sprache, zu abstrakten Schattenbildern, wie zu Kérpern,
wie zu existirenden Realititen verw6hnt? = = Wenn werde ich so weit seyn, um
alles, was ich gelernt, in mir zu zerstéren, und nur selbst zu erfinden, was ich denke
und lerne und glaube!*>

Und am Ende des Tagebuches heifit es: »Jeder Mensch muf sich eigentlich
seine Sprache erfinden, und jeden Begrif in jedem Wort so verstehen, als
wenn er ihn erfunden hitte.«*S Die Jugend der Seele, das ist fiir Herder die
Fihigkeit, Worte durch Vermittlung der Sinne im gegenwirtigen Moment
zu finden: »Und wer seine Muttersprache so lebendig lernte, daf} jedes Wort
thm so zur Zeit kdme, als er die Sache sieht und den Gedanken hat: welch
ein richtiger, philosophisch denkender Kopf! Welch eine junge blithende
Seele!«*

Im Zentrum von Herders Phantasien einer kommenden Vollkommenheit
durch Bildung,48 im Kern seiner Phantasie einer Realschule? und im Kern
seiner Erfindung des Historismus® liegt jenes Verhiltnis zwischen aufneh-
mender und verarbeitender jugendlicher Seele und umgebender Welt als
Bildungsfaktor des Lebens — und damit ein Verhiltnis, das Herder vom
Unterricht durch blofle Abstraktionen und Schriftvermittlung gerade un-
terscheidet:

Das ist der Weg, Originale zu haben, nehmlich sie in ihrer Jugend viele Dinge und
alle fiir sie empfindbare Dinge ohne Zwang und Prioccupation auf die ithnen eigne
Art empfinden zu lassen. Jede Empfindung in der Jugendseele ist nicht blos was sie
ist, Materie, sondern auch aufs ganze Leben Materie: sie wird nachher immer ver-

15 Fbd.,, S. 12.

46 Fbd., S. 140.

4 Ebd., S. 140f.

8 Vgl. ebd., S. 20.

49 Vgl. ebd., S. 39-77.
50 Vgl. ebd., S. 30-39.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 Johannes F. Lehmann

arbeitet, und also gute Organisation, viele, starke, lebhafte, getreue, eigne Sensatio-
nen, auf die dem Menschen eigenste Art[,] sind die Basis zu einer Reihe von vielen
starken, lebhaften, getreuen, eignen Gedanken, und d[as] ist das OriginalGenie:
Dies ist in allen Zeiten wiirksam gewesen, wo die Seele mit einer grossen Anzahl
starker und eigenthiimlicher Sensationen hat beschwingert werden kénnen: in den
Zeiten der Erziehung fiirs Vaterland, in grossen Republiken, in Revolutionen, in
Zeiten der Freiheit, und der Zerriittungen wars wiirksam. Diese sind fiir uns weg:
wir sind im Jahrhundert der Erfahrungen, der Polizei, der Politik, der Bequemlich-
keit, wo wir wie andre denken miissen, weil wir, was sie sehen, wie sie sehen lernen,
und man es uns durch Religion, Politik, Gesellschaftston u.s.w. selbst zu denken
verbeut, wie wir wollen. Wir sehen in unsrer Jugend wenige Phanomena, wenn es
noch Zeit ist, sie zu sehen, damit sie in uns leben.?!

Erfunden wird um 1770 nicht nur in Ansitzen ein zeitlicher Begriff von
Gegenwart, sondern zugleich der Begriff der Jugend als jene biologisch de-
finierte Lebensphase, deren grofie physiologische wnd geistige Energie tiber-
haupt fiir einen unvermittelten Bezug auf die »gegenwirtige[n] Ziige«** der
eigenen lokalen Umwelt qualifiziert. Das problematisiert Herder (zundchst)
von der biologischen Zeitlichkeit des Subjekts aus: »O Jugend der Seele, die
so stark spricht, als sie sichet und fithlet! Mit jeder Wiederholung schwindet
ein Zug der Aufmerksamkeit: mit jeder Wiederholung schwicht sich Bild,
es wird nur Nachbild, Nachabdruck, und endlich ists die geschwichste Ge-
stalt der Seele.«*®

Die »Jugend der Seele« erscheint als Integral der notwendig nachlassenden
Fihigkeit des Lebens, sinnlich Gegenwirtiges als ein solches Gegenwartiges
aufzunehmen und wiederzugeben. Was Herder unermiidlich wiederholt, ist
jener unwiederholbare Ursprungsaugenblick der Sprachschépfung, in dem
die (jugendliche) Seele noch keine Sprache hat, aber aufgrund der unmittel-
baren sinnlich-besonnenen Bezugnahme auf seine lokale Gegenwart Spra-
che findet. Es handelt sich um das Modell einer sensualistisch-vitalistischen
Semiose: Im Augenblick der intensiv erlebten rdumlichen und sinnlichen
Gegenwart vollzieht sich — als Prozess des Lebens — die Verarbeitung eines
Eindrucks der Auflenwelt (der Materie) zu einem individuellen Ausdruck
in der Sprache.>*

°1 Ebd., S. 143f.

52 Johann Gottfried Herder: Von deutscher Art und Kunst. Einige fliegende Blitter, in:
Ders.: Werke (wie Anm. 42), Bd. 2: Schriften zur Asthetik und Literatur 1767-1781, hg.
von Gunter G. Grimm, Frankfurt a.M. 1993, S. 443-549, hier S. 486.

53 Herder: Journal (wie Anm. 44), S. 150. Herder entwickelt die Idee zu einem »Werk tiber
die Jugend und Veraltung Menschlicher Seelen«. Ebd., S. 134.

%% Vgl. hierzu auch Herders Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache (1772).

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 67

Dieser unwiederholbare Augenblick der Zeichenstiftung verdankt sich zu-
néchst einer Emphatisierung der rdumlichen Dimension von Gegenwart im
Sinne eines Bezugs auf das sinnlich Anwesende. Gerade aber weil der Bezug
als Augenblick gedacht wird, der in zeitlicher Opposition zu jeder weiteren
Wiederholung steht, kippt die Emphatisierung der rdumlichen Dimension
der Gegenwart schon hier auch ins Zeitliche. Zugleich wird die Intensitt
des raumlichen Gegenwartsbezugs an die individuelle Zeit der Kindheit und
der Jugend gebunden. Kindheit ist die Zeit, in der die Eindriicke, weil sie
neu sind, stark wirken, und Jugendlichkeit ist die Fahigkeit, diese lebendige
Starke auch tiber den ersten Eindruck und die Vermittlung der Schrift hin-
aus zu bewahren:

‘Wem seine ersten Bilder so schwach sind, daf} er sie nicht stark und in eben der Stir-
ke von sich geben kann, da er sie empfangen, der ist schwach und alt. So gehts allen
Vielbelesnen und Zuviellesenden, die nicht Gelegenheit haben, das was sie gelesen,
Einmal stark und lebendig zu wiederholen: oder die nicht Lebhaftigkeit genug ha-
ben, zu lesen, als ob man sihe, fiihlte, sich selbst empfinde, oder anwendete [...].%°

Man sieht, wie Herder versucht, durch eine Als-ob-Figur jenes >Leben< im
Sinne eines unmittelbaren Gegenwartsbezug aus Sehen, Fiihlen, Selbst-
empfinden in die Sphire des Lesens von Schrift selbst hineinzutragen, die
thm aber »eigentlich« entgegensteht.

Die Jugend, als Manifestation des Lebens und ihrer Kraft schlechthin, muss,
so sagt es auch Rousseau, vor dem Medium der Schriftlichkeit geschiitzt
werden: »Kein anderes Buch als die Welt, kein anderer Unterricht als die
Tatsachen. Ein Kind, das liest, denkt nicht; es liest nur. Es unterrichtet sich
nicht, es lernt nur Worte.«*® Die Jugend biologisch als Zeitphase spezifischer
geistiger Energie zu fassen, die besonders befihigt ist, Gegenwartiges als
Gegenwirtiges wahrzunehmen, das hatte bereits vor Herder Claude-Adrien
Helvétius formuliert, indem er seinerseits, in der Folge Rousseaus, geistige
Energie an die kérperlich fundierten Leidenschaften gebunden hatte, deren
Intensitit im Alter unaufhaltbar nachlasse. Das sei erkennbar daran, dass
»Greise nicht mehr zu jenen kithnen Unternehmen und erstaunlichen Leis-
tungen des Geistes fihig sind, die fiir die Leidenschaften charakteristisch

% Herder: Journal (wie Anm. 44), S. 151. JJugend: als Begriff, der biologisches Alter auf
die geistigen Fahigkeiten projiziert, ist ein Zentralbegriff des gesamten Textes. Sieche auch
ebd., S. 134-147.

% Rousseau: Emil (wie Anm. 10), S. 159.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 Johannes F. Lehmann

sind.<*” Die Leidenschaften stellen dabei Energie fiir Gegenwartsbeziige
(in doppeltem Sinne), d.h. fir Aufmerksamkeit, bereit: »Die Starke unserer
Aufmerksamkeit entspricht also der Stirke unserer Leidenschaften.<®® Die
Leidenschaften sind es, die uns befihigen, selbst und vom eigenen Interesse
getrieben, besonders intensive Beobachtungen und Wahrnehmungen der
uns umgebenden Welt zu machen. Der junge Goethe erklart eben dies zur
Voraussetzung der kiinstlerischen Produktion: »Nur da, wo Vertraulichkeit,
Bediirfnifl und Innigkeit wohnen, wohnt alle Dichtungskraft, und weh dem
Kiinstler, der seine Hitte verlafit, um in den Akademischen Pranggebauden
sich zu verflattern!« Und weiter: »Was der Kiinstler nicht geliebt hat, nicht
liebt, soll er nicht schildern, kann er nicht schildern. Ihr findet Rubensens
Weiber zu fleischig! Ich sage euch, es waren seine Weiber [...J«.>

Der Gegenwartsbezug durch die Energie der eigenen Leidenschaft erklart
hier auch, warum Ideale der Kunst nicht zeitlos sind, sondern je aktuell die
eigenen Umwelterfahrungen spiegeln. Und so kippt der emphatisierte sinn-
lich-leidenschaftliche Bezug auf die je gegenwiartige Umwelt ins Zeitliche,
wenn die Umwelt ihrerseits durch und in der Zeit eine andere wird. Mercier
schreibt:

Nur die Pedanten, [...] nur Schulfiichse konnen ausrufen, es leben die Griechen! es leben
die Griechen! Der verstandige Mann wird sagen: >Seht eure Landsleute, oder schreibt
nicht; ihr sollt nicht den Menschen tiberhaupt, den Menschen aus dem Zeitalter, aus
dem Land sollt ihr schildern.« Wer nicht damit anfangen wird die Menschen, mit
welchen er lebt, kennen zu lernen, wird in der theatralischen Kunst keine grofien

Spriinge machen.*

Gegenwart wird, zeitlich verstanden, zu einer Metonymie des alten Raum-
begriffs, einfach weil er nun die Anwesenheit unter dem Aspekt der zeitli-
chen Verinderung fasst.”!

57" Claude-Adrien Helvétius: Vom Geist, iibers. von Theodor Liicke, Berlin/Weimar 1973,
S. 393.

58 Ebd., S. 281.

%9 Johann Wolfgang Goethe: Nach Falkonet und iiber Falkonet, in: Mercier: Neuer Versuch
(wiec Anm. 24), S. 487-496, hier S. 494.

60" Mercier: Neuer Versuch (wiec Anm. 24), S. 199.

! Diese Zeit wird dann in neuer Weise auch wieder an den Raum gebunden, sei es an die
jeweilige Region oder aber an die Nation bzw. die Welt. Gegenwart als Zeit, die wie ein
synchroner Schnitt durch alle sozialen Verhéltnisse funktioniert, impliziert auch, dass die-
se sozialen Verhéltnisse einen standetibergreifenden (lokalen, regionalen, nationalen oder
globalen) Zusammenhang bilden und hier alle betreffen. Gerade dieser Punkt wird dann
zur allgemeinen Erfahrung durch die Franzésische Revolution. Man kann nicht mehr
nicht betroffen sein.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 69

Im Diskurs tiber das Genie wird jene sensualistisch-vitalistische Semiose,
jene Bildung des Genies durch das >Leben< und jenseits gelehrten Unter-
richts durch Worte und Wissenschaften immer wieder auch auf die spezi-
fischen Lebenserfahrungen des Genies zuriickgefiihrt. Die Vorstellung, dass
sich das Genie bzw. der wahre Dichter - jenseits einer Ausbildung durch
das Medium Schrift® - von frith an auf seine gegenwirtige Umwelt bezie-
hen und diese im Medium der Schrift dann als seine Welt darstellen soll,
prigt den Diskurs des poetischen Genies um 1770.% Zum ersten Aspekt:
Das Genie bezieht seinen Stoff aus der Gegenwart, seine wventio orientiert
sich nicht an tiberlieferten Topoi, sondern an der sinnlichen Gegenwart, die
es selbst gleichsam kreativ verstoffwechselt. Unter der Frage »Was soll der
Dichter studieren?« polemisiert daher auch Mercier gegen die rhetorische
Ausbildung des Schriftstellers. Der Dichter soll seine Biicher beiseitelegen
und die Welt, die ihn umgibt, seine Gegenwart, intensiv beobachten: »Was
kann mir interessanter seyn als dasjenige, was in dem Augenblick vorgeht,
in dem ich schreibe!«5

Das Schreiben beginnt nicht mehr beim Lesen der Schriften (der Alten),
sondern beim Leben: An die Stelle des »gelehrten Schulfuchses« tritt das
Genie als Autodidakt: Diese Theorie des Genies als Autodidakt formuliert
in aller Deutlichkeit bereits Christoph Martin Wieland in seiner biographi-

2 Wenn es immer wieder heifit, Genie sei nicht lernbar, sondern angeboren (vgl. Lavater:
Physiognomische Fragmente [wie Anm. 23], S. 80), dann arbeitet hier genau jene Op-
position von Schrift und Leben. Das Genie kann Genie nicht durch Schrift werden. Die
Kategorie des Angeborenen heifit aber nicht, dass sich die Fahigkeiten des Genies nicht
entwickeln missten, hier wird Anlage und Entwicklung noch nicht getrennt. Das Genie
lernt, indem es lebt, mit der Elastizitit seiner Seele, seiner Sinne und seines Nervensys-
tems, immer gegenwirtig zu sein (vgl. ebd., S. 81). Vgl. zur fehlenden Unterscheidung
von Anlage und Entwicklung im 17. und 18. Jahrhundert: Hans-Jérg Rheinberger/Staffan
Miiller-Wille: Vererbung. Geschichte und Kultur eines biologischen Konzepts, Frankfurt
a.M. 2009, S. 39.

Das steht im Gegensatz zu noch kurz zuvor formulierten Versuchen, das Genie innerhalb
der Schénen Wissenschaften zu verorten: »Allein, was vermag das Genie ohne Unterricht,
ohne Kunst, ohne Uebung? Was wird der grofite Geist treffliches hervorbringen, wenn
er noch nicht durch Wissenschaften gebildet, noch nicht mit einem Vorrathe schéner
und niitzlicher Gedanken ausgeriistet, mit einer Menge lebhafter Bilder ausgeschmiickt.«
Christian Firchtegott Gellert: Von dem Einflusse der schénen Wissenschaften auf das
Herz und die Sitten. Eine Rede bey dem Antritte der Profession. Ubers. aus dem Latei-
nischen, in: Ders.: Samtliche Schriften, Siebender Theil, Reuttlingen 1775, S. 76-93, hier
S. 79.

64 Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 235.

63

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 Johannes F. Lehmann

schen Skizze zu Shakespeare, die er 1766 seinen Ubersetzungen von dessen
theatralischen Werken beigibt.®> Gerade das Fehlen einer »clafischen Erzie-
hung« ist demnach der Grund dafiir, dass Shakespeare ein Genie wurde:
»Es ist mehr als eine blosse Vermuthung, dafi es diesem kleinen Umstand,
dem Mangel einer claflischen Erziehung, zuzuschreiben ist, dafy wir einen
Shakespear haben.«®® Zwar hitte eine klassische Ausbildung, so Wieland,
»seinen Geist gebildet [...], aber mit allen diesen Vortheilen wiirde er nicht
mehr Shakespear gewesen seyn; nicht mehr der urspriingliche Genie [...].«<*”
Und nun setzt Wieland gegen die Schulausbildung durch Texte eine Le-
benssausbildung durch unmittelbare, ndmlich nicht durch Schrift vermittel-
te Erfahrung:

[Eligne Betrachtungen; scharfe Sinnen, als die Werkzeuge dazu; eine genaue Auf-
merksamkeit auf die unmittelbaren Eindriike, welche die Gegenstande auf ihn ma-
chen - das ist es, was den Genie entwikelt, was seine Nerven spannt und belebt,
was thm durch die reineste Nahrung, die er unmittelbar gleichsam aus der Brust der
Natur zieht, zu diesem edeln Wuchs und zu dieser gesunden Fille bringt, welche die
wahren Genien so stark von den Nachahmern (selbst von denen, welche wiirklich
Genie haben) unterscheiden.®

Am weitesten ging in dieser Provokation der alteuropdischen Vorstellung,
dass man Autorschaft in der Schule im Medium der Schrift lerne, sicher
Edward Young in seinen Gedanken tiber das Original-Genie, wenn er be-
hauptet, dass es vielleicht sogar »manches Genie gegeben, welches weder
lesen noch schreiben konnte«.%

In dem Mafle, wie man tiber die jeweiligen Bedingungen nachdenkt, un-
ter denen das Genie am ehesten erweckt werden kann, entsteht nun, das

85 Wicland gibt hier weitgehend eine Ubersetzung der Biographie von Rowe, fiigt aber
gerade jene Gedanken tiber das Genie, um die es im Folgenden geht, selbstindig hinzu.
Christoph Martin Wieland: Einige Nachrichten von den Lebens-Umstanden des Herrn
Willhelm Shakespear, in: Ders.: Gesammelte Schriften, 2. Abt.: Ubersetzungen II (3):
Shakespeares theatralische Werke. Sechster bis achter Teil, hg. von Ernst Stadler, Hildes-
heim 1987 (= Nachdruck der Ausgabe Berlin 1911), S. 558-569.

% Ebd., S. 560.

57 Ebd. Dieses Argument zur Biographie Shakespeares findet sich auch bei Alexander
Gerard: Versuch iiber das Genie. Ubers. aus dem Englischen von Christian Garve,
Leipzig 1776, S. 16f. Fiir Mercier sind die Gelehrten Gesellschaften allenfalls gut, »eine
Nation der Unwissenheit zu entreiflen, und sie zu Mittelméfiigen zu bringen; aber her-
nach ersticken sie auch alles Genie [...] Ein Genie hat jederzeit die Schulen hinter sich
gelaflen, oder hat sie gar verachtet.« Mercier: Neuer Versuch (wie Anm. 24), S. 402.

%8 Wicland: Einige Nachrichten (wie Anm. 65), S. 561.

9 Edward Young: Gedanken tber die Original-Werke, aus dem Englischen tibers., Heidel-
berg 1977 (= Nachdruck der Ausgabe Leipzig 1760), S. 35.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 71

betrifft den zweiten Aspekt, die Idee, die Aufgabe des durch solche Bedin-
gungen entstandenen Genies sei wiederum, die Welt als gegenwirtiges Be-
dingungsgefiige abzubilden, d.h. die jedesmalige gleichzeitige Lage der Welt
darzustellen, wie sie ist, d.h., sie zu dokumentieren. Das formuliert deutlich
Jakob Michael Reinhold Lenz: »Der wahre Dichter verbindet nicht in seiner
Einbildungskraft, wie es thm gefillt, was die Herren die schéne Natur zu
nennen belieben, was aber mit ihrer Erlaubnis nichts als die verfehlte Natur
ist. Er nimmt Standpunkt — und dann muf er so verbinden.<”

Vor dem Hintergrund der tiblichen Nacherzihlungen des Geniediskurses
ist das eine irritierende Auflerung, denn es handelt sich um eine Unfreiheits-
erklirung. Die Rede ist in ihr nicht von der autonomen Phantasie und der
absoluten Freiheit des Genies, das sich von allen Regeln abkoppelt, sondern
Lenz ersetzt eine Regelquelle durch eine andere. An die Stelle der in Bi-
chern tiberlieferten dsthetischen Beschrankungsregeln fur die kiinstlerische
Produktion tritt die empirisch erfahrbare gegenwdirtige Welt als Beschrin-
kungsregel. Der wahre Dichter ist frei, den Standpunkt zu wihlen, von dem
er die ihm zeitgenossische Welt und die Bedingungsketten in ihr anschaut.
Einmal gewdhlt, ist aber das, was er mit seiner besonderen Auffassungs- und
Zusammenfassungsfahigkeit sicht, die Beschrankungsregel seiner Wieder-
gabe, dann muss er so verbinden!

Der Sinn dieser neuen Beschriankungsregel liegt offenbar darin, den Blick
und die besondere Wahrnehmungsfihigkeit des Genies auf die Gegenwart
auszurichten. Auch hier also ist nicht die Schrift und die Uberlieferung der
Vergangenheit Quelle des Schreibens, sondern die gegenwartige Welt, mit
ithren komplexen Relationen und Bedingungsverhiltnissen, die als gegen-
wartige dokumentiert werden soll. Nach Kant, der >Welt« als Totalitdt von
Bedingungen fasst, ist diese fir die Wahrnehmung ein zeitliches Problem,
denn jene Bedingungstotalitit kann eigentlich nur im zeitlichen Nacheinan-
der iiberhaupt nachvollzogen werden.”! Das Genie aber kann jede Art von
Komplexitit mit besonderer Schnelligkeit in ein Bild zusammenfassen. Bei
Lenz lautet der entsprechende Gedanke:

Wir nennen die Képfe Genies, die alles, was ihnen vorkommt, gleich so durch-
dringen, durch und durch sehen, dafl ihre Erkenntnis denselben Wert, Umfang,
Klarheit hat, als ob sie durch Anschaun oder alle sieben Sinne zusammen wire er-

" Jakob Michael Reinhold Lenz: Anmerkungen iibers Theater, in: Ders.: Werke und Briefe,
hg. von Sigrid Damm, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1992, S. 648.

& Vgl. hierzu Thomas Khurana: Idee der Welt. Zum Verhiltnis von Welt und Bild bei Kant,
in: Soziale Systeme 18 (2012), H. 1/2, S. 94-118.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 Johannes F. Lehmann

worben worden. Legt einem solchen eine Sprache, mathematische Demonstration,
verdrehten Charakter, was ihr wollt, eh ihr ausgeredt habt, sitzt das Bild in seiner
Seele, mit allen seinen Verhiltnissen, Licht, Schatten, Kolorit dazu.”

Bei Lavater: »Nenn’s ungewodhnliche Schnelligkeit des Geistes, entfernte
Verhiltnisse mit gliicklicher Ueberspringung der Mittelverhltnisse zusam-
menzufassen.«’® Fiir diese Erfassung der Welt als eines dynamischen und
produktiven Lebensbedingungszusammenhanges muss das Genie eine spe-
zifische, ndmlich nur durch sich selbst vermittelte Lebenskraft haben, »aller
Genieen Wesen und Natur ist [...] Selbstleben!«’* Dies wiederum ist physio-
logisch fundiert und auf den Begriff des Lebens bezogen:

Nenn’s Elastizitit der Seele, oder der Sinne und des Nervensystems — die leicht
Eindriicke annimmt, und mit einem schnell ingerirten Zusatze lebendiger Indivi-
dualitdt zurtickschnellt. [...] Nenn’s lebendigen und lebendig machenden Geist, der
sein Leben fuhlt, und leicht und vollkraftig mittheilt; sich in alles hineinwirft mit
Lebensfiille, mit Blitzeskraft.”

Fur Lavater ist diese Art der lebendigen Wahrnehmung und Darstellung des
Lebens selbst eine Zeitfigur, insofern das Genie die Gegenwart als Medium
des Zukiinfligen erkennt: »Nenn’s Ahndung des Unsichtbaren im Sichtbaren,
des Zukiinftigen im Gegenwirtigen.«’®

VI.

Ich fasse zusammen: Auf zwei Feldern wird Mitte des 18. Jahrhunderts for-
muliert, dass die Bedingungen des Lebens sich in der Zeit wandeln, sowohl
auf dem Feld der biologischen als auch auf dem der sozialen Bedingungen.
Die biologischen und die sozialen Formen des Lebens erscheinen so als das
Produkt dieser Verdnderungen in und durch die Zeit. Der Begriff des Le-

2 Lenz: Anmerkungen (wie Anm. 70), S. 648. Ganz ihnlich bei Holbach: System der Na-
tur (wie Anm. 4), S. 111: »Als Geist bezeichnen wir in der Tat die Fahigkeit, mit der
einige Wesen unserer Gattung die Gesamtheit der Gegenstinde und ihre verschiedenen
Beziehungen leicht und schnell auffassen. Als Genie bezeichnen wir die Fahigkeit, diese
Gesamtheit und diese Bezichungen in ausgedehnten, niitzlichen und schwer erkennbaren
Gegenstanden leicht zu tiberblicken.«

73 Lavater: Physiognomische Fragmente (wie Anm. 23), S. 81.

7 Fbd., S. 83.

> Ebd., S. 81.

7% Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zum Verhiltnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770 73

bens, wie er sich in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhundert als epigenetischer
Begriff etabliert, beschreibt wesentlich einen Prozess, in dem lebendige Or-
ganismen (mit notwendig nachlassender Kraft) in der jeweils gegenwértigen
Interaktion mit ihrer Umwelt sich selbst bilden. Der Aspekt der »Gegenwartc
in dieser Interaktion wird in Diskursen der Bildung zugleich in Opposition
zur Vermittlung durch Schrift gesetzt und auf die biologische Eigenzeit der
Individuen (Jugend versus Alter) bezogen. Der intensive Bezug der jugendli-
chen Seele« auf thre Aulenwelt (als das raumlich Gegenwirtige) geht durch
Wiederholung und Vermittlung durch Zeichen, die schon da sind, verloren.
In dem Mafle, in dem >Gegenwart« (im Sinn der sinnlichen Prasenz von Er-
fahrungsgegenstinden) als Bedingung von Bildungsprozessen gedacht wird,
wird das Gegenwirtige zur »Gegenwartc verzeitlicht: und zwar zum einen
auf der Seite des Subjekts und seiner Eigenzeit der biologisch nachlassenden
Kraft, die >Gegenwart< erfassen zu kénnen, und zum anderen auf der Seite
des Zusammenhangs von Subjekt und seiner jeweiligen, sich in der Zeit
verandernden Welt bzw. Umwelt. Das Genie ist durch Kontakt mit dem,
was seine Gegenwart konstituiert, Genie geworden und daher seinerseits
befihigt, Gegenwart« darzustellen. Diese Gegenwart ist — als Summe der
sich jeweils verandernden Lage — die Zeit der Gegenwart.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DANIEL EHRMANN

Kinstliches Leben
Biologisches Wissen und die Politik der Kiinste

In der griechischen Mythologie war es Aphrodite, die Gottin der Liebe,
die aus Mitleid jene elfenbeinerne Statue zum Leben erweckt hat, die den
taglichen Liebkosungen ihres Schépfers Pygmalion nichts als nur die im-
mergleiche kiihle Oberfliche entgegenzuhalten hatte. Bei Ovid schliefilich
wird die Erzihlung zur kaiserzeitlichen Parabel der Kiinstlerschaft:' Das
handwerkliche Geschick selbst jenes Bildhauers, der nicht Vorgefundenes
nachahmt,? sondern >Ideenc gestaltet, gibt dem Werk zwar seine dufie-
re Form,® doch die Géttin erst fiillt diese von innen mit Leben. Diese
Vorstellung emer stets unvollkommen bleibenden menschlichen Schépfung
korreliert mit Kernbestanden des bis tief in die Moderne vorherrschenden
Wissens von einem Leben, das nur als numinose Gabe begriffen werden
kann; eine Gabe, die von innen, und daher unsichtbar, die tote Materie
beseelt.! Wihrend die gottliche Schopfung Lebendiges hervorbringt, ist
die Schopfung des Kiinstlers eine Totgeburt — sie muss sich stets auf die

1 Vgl. Publius Ovidius Naso: Metamorphosen, iibers. und hg. von Erich Résch, Miinchen/
Ziirich ¥1992, Lib. X, V. 243-297, S. 370-372.

Denn Pygmalions Werk ist keine mechanisch austrocknende Nachahmung einer natiir-
lich lebendigen Form; er hat vielmehr eine Idealgestalt geschaffen, der keine lebende Frau
gleichkommt (»qua femina nasci / nulla potest«, ebd., V. 248f.); er hat damit das Leben
noch tiberboten und in der Uberbietung mortifiziert: Pygmalion ist — selbst noch im
emphatischen Verstindnis des 18. Jahrhunderts — ein Kiinstler.

Das meint hier nicht die imaginative Schau einer platonischen Idee, sondern deren Pro-
duktion durch die Einbildungskraft, die Pygmalion als Kiinstler im emphatischen Sinn
erscheinen ldsst; dies jedenfalls unter den Vorzeichen der insbesondere seit dem 16. Jahr-
hundert bis zu Kant gewandelten >Idea<-Konzeption, die seither weniger den Vorstellungs-
inhalt als vielmehr das Vorstellungsvermégen selbst bezeichnete. Diesen Wandel macht
Erwin Panofsky: IDEA. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der dlteren Kunsttheorie, 2.,
verb. Aufl., Berlin 1960, S. 33f., plausibel; die notige Betonung der theoriegeschichtli-
chen Bedeutung des Konzepts fiir das 18. Jahrhundert, insbesondere fiir Goethe, leistet
Norbert Christian Wolf: Streitbare Asthetik. Goethes kunst- und literaturtheoretische
Schriften 1771-1789, Tubingen 2001, S. 381-408.

Es kann hier nicht niher darauf eingegangen werden, wie sich »die Zeugung - eine je-
desmal neue Schépfung, die stets die Intervention einer externen Kraft erfordert — in die
Reproduktion, eine inhdrente Eigenschaft eines jeden lebenden Systems, verwandelte.«
Francois Jacob: Die Logik des Lebenden. Von der Urzeugung zum genetischen Code,
Frankfurt a.M. 1972, S. 25 und ausfiihrlicher dazu S. 27-36.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Daniel Ehrmann

Gestaltung von Oberfliche und Form beschrinken.” Trotz aller an der
Bildsdule aufgebotenen ésthetischen Finesse bleiben die Kiisse trocken, die
Umarmungen steif, das Material kalt; denn selbst die kunstfertigste Statue
ist am Ende nur Handwerk und bleibt Artefakt. Was die Hande mit grof3ter
Geschicklichkeit geschaffen haben, erzeugt Leben nur als Mangel - zumal
wenn es emphatisch als Werk zu begreifen ist.® Denn eine Kunst, die ihre
eigene Kunstfertigkeit, thre Kunstlichkeit verschleiert,” erzeugt eine Form,
die falschlich Leben verheifit und so bestandig enttduscht.

Da indes auch Lebewesen sich immer nur von aufien betrachten lassen, mit-
hin derselben Wahrnehmungsdisposition unterliegen,® kénnen Kunstwer-
ke dennoch zu ithnen (jedenfalls virtuell) in Konkurrenz treten. Die gestaltete
Oberfliche” verweist daher nicht nur auf das Defizitire, sondern erzeugt
zugleich einen Anschein, der die grofite Starke des Kunstwerks darstellt: Die
Form ist es, die die Vorstellungskraft ihrer Betrachter reizt und lebendige
Imaginationen ihrer Innenwelt erzeugt. Die Rede vom >lebendigen Kunst-
werk< verweist daher nicht einfach auf einen Lesefehler, sondern auf eine
kurzschliissige, wenngleich kulturell gut verankerte Gleichsetzung von zei-
chenhafter Oberfliche und einem davon eingehiillten >inneren Wesenc!’

b Programmatisch formuliert etwa bei Johann Wolfgang Goethe: Diderots Versuch iiber die

Mabhlerey. Uebersetzt und mit Anmerkungen begleitet, in: Propylden. Eine periodische
Schrift, Bd. 1.2, Tiibingen 1799, S. 1-44, hier S. 10.

Nicht erst die Autonomietheorie des 18. Jahrhunderts weist dem Werk eine (zumindest
ideale) Stetigkeit zu, die mit der Wandelbarkeit des Lebens unvereinbar scheint. Den
meisten Konzeptionen des Werks seither eignet eine solche Tendenz zur Verfestigung;
vgl. Carlos Spoerhase: Was ist ein Werk? Uber philologische Werkfunktion, in: Scientia
Poetica 11 (2007), S. 276-344.

7 »[...] ars adeo latet arte sua«, Ovid: Metamorphosen (wie Anm. 1), Lib. X, V. 252, S. 370.
Vgl. Immanuel Kant: Kritik der Urtheilskraft [1790], in: Kant’s gesammelte Schriften, hg.
von der Deutschen Akademie der Wissenschaften zu Berlin (davor Kéniglich Preufische
Akademie der Wissenschaften, Berlin), Berlin 1900ff., Bd. 5., S. 165-485, hier S. 375.
Die geordnete Gestalt wird um 1800 unter geénderten Vorzeichen wieder zum zentralen
Merkmal bildender Kunst erhoben. Ein Paralipomenon zu Goethes Propylien notiert da-
her unter der Uberschrift »Zu bearbeitende Materie« als Grundproblematik des Kiinstlers
»die Schwierigkeit von dem Formlosen zur Gestalt zu gelangen.« (WA I, 47, S. 280; hier
und im Folgenden wird mit der Sigle WA, unter Angabe von Abteilungs-, Band- und
Seitenzahl, verwiesen auf Goethes Werke, hg. im Auftrage der Grof8herzogin Sophie von
Sachsen, 133 Bde. in 143, Weimar 1887-1919) Zum Gestaltproblem vgl. auch Sabine
Schneider: »ein strenger Umrif}« — Pragnanz als Leitidee von Goethes Formdenken im
Kontext der Weimarer Kunsttheorie, in: Goethe-Jahrbuch 128 (2011), S. 98-106.
»Gerade das, was ungebildeten Menschen am Kunstwerk als Natur auffillt, das ist nicht
Natur (von auflen), sondern der Mensch (Natur von innen).« (Johann Wolfgang Goethe:
Maximen und Reflexionen, Nr. 1076, in: Ders.: Samtliche Werke nach Epochen seines
Schaffens. Miinchner Ausgabe, hg. von Karl Richter in Zusammenarbeit mit Herbert G.
Gopfert u.a., Minchen 1985-1998, im Folgenden zitiert mit der Sigle MA, Bd. 17, S. 899).

10

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 77

Lebendigkeit meint daher in Bezug auf einzelne Werke den habitualisierten
Umgang mit einer optischen Tauschung, sie ist das jahrhundertelang gut
gepflegte metaphorische Qualititspradikat der Kiinste.'!

Es liefert zwar bereits Ovids Verwandlungsszene das grundlegende Modell
fir das (stets prekére) Verhiltnis von Kunst und Leben, auf das die astheti-
schen Debatten und kiinstlerischen Praktiken seither sich vorzugsweise stiit-
zen; doch die moderne Biologie, die sich (rtickblickend) seit dem 18. Jahr-
hundert als Lebenswissenschaft zu etablieren begonnen haben wird,"
scheint dieses Verhiltnis neu akzentuiert zu haben.'> Wenn im Folgenden
den Figurationen von kiinstlichem Leben, einer »vita aesthetica kunstvoller
Zeichenpraktiken«,'* in gerade jenem Zeitraum nachgegangen werden soll,
in dem sich das Wissen vom Leben durch die Verbreitung und den Einfluss
von organologischen Formations- und epigenetischen Generationsmodellen
zu wandeln begann,' dann soll dies mit grundsitzlicher Skepsis gegeniiber
einfachen, auf simplen Koinzidenzen griindenden Erklédrungen geschehen.
Zu fragen sein wird vielmehr nach den Akteuren und Medien, tiber die
Verbindungen zwischen den beiden Diskursbereichen hergestellt und unter-

1 Vel. Peter Brandes: Leben die Bilder bald? Asthetische Konzepte bildlicher Lebendigkeit
in der Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts, Wiirzburg 2013, S. 9-26.

Eine solche genealogische Sichtweise auf die Geschichte der vorwiegend im Singular auf-
tretenden >Lebenswissenschaft« wird auch von aktuellen Einfithrungen formuliert; poin-
tiert etwa von Thomas Junker: Geschichte der Biologie. Die Wissenschaft vom Leben,
Miinchen 2004, S. 7: »Zur Entstehung der Biologie als tibergreifende Wissenschaft von
den Lebewesen kam es erst im 19. Jahrhundert.« Gegen solche Narrative des Werdens
betont Foucault die Briiche, die erst die Opposition zwischen Lebendigem und Nicht-
Lebendigem erméglicht haben; vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Ar-
chiologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M. 1974, S. 279-287.

Daher erfordert der moderne Roman eine »Theorie des Lebens«, mit der eine »Wende
im Wissen der Literatur« verbunden ist, wahrend asthetische Formtheorie »vom Leben
her gedacht Bediirfnis nach Form und von der Asthetik aus geschen eines nach Biologie
ist.« Rudiger Campe: Form und Leben in der Theorie des Romans, in: Vita aesthetica.
Szenarien dsthetischer Lebendigkeit, hg. von Armen Avanessian, Winfried Menninghaus
und Jan Volker, Zirich/Berlin 2009, S. 193-211, hier S. 195.

Armen Avanessian/Winfried Menninghaus/Jan Volker: Einfithrung, in: Vita aesthetica
(wie Anm. 13), S. 7-11, hier S. 11. Es wird damit der terminologische Ubergang von der
»Lebendigkeit« zum »Leben« im 18. Jahrhundert bezeichnet, der — etwas hochgegriffen
vielleicht - zugleich einen »Paradigmenwechsel der Asthetik selbst« markiere (ebd., S. 10).
Dies geschicht im Rahmen des Ubergangs »von der Naturgeschichte zu einer Geschichte
der Natur«, von dem Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller
Selbstverstandlichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts, Frankfurt
a.M. 1978, S. 50, spricht.

12

13

14

15

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 Daniel Ehrmann

halten werden konnten, sowie nach den theoretischen Verlusten und Uber-
schiissen, die von den Transferhandlungen verursacht wurden.'®

Das Erstaunliche am Pygmalion-Mythos ist, dass er den Normalfall der
Tauschung des Betrachters durch eine Uberwiltigung des Kiinstlers iiber-
steigt, indem das Werk sogar seinen eigenen Schépfer zu betriigen vermag.
Seit der frithen Aufklirung findet man vermehrt Zeichen jener Verwunde-
rung, durch die Pygmalion in die dsthetischen Debatten zuriickkehren und
zum Sinnbild einer »neue[n] Auffassung vom Kiinstler«, zum »Exempel fiir
die belebende Kraft #sthetischer Imagination« werden konnte.!” Im Vor-
iibergehen zwar, doch nicht ohne ebenjene Uberraschung bemerkt dann
auch Johann Jacob Bodmer, dass die von gelungenen Werken gereizte Ein-
bildungskraft offenbar selbst die Erinnerung an die eigene Titigkeit tilgen
und noch dem Schopfer des Toten Lebendigkeit vorgaukeln kann:

Wer sollte vor dergleichen Entziickung und Betrug besser verwahret gewesen seyn
als der Meister und Urheber dieses Bildes, der den rohen und leblosen Marmor
in seiner ungestalteten Figur gesehen, mit seiner Hand ithm eine bessere Form und
Bildung, ein Gliedmafi, ein Linecament nach dem andern gegeben, und noch jetzo
lauter Kilte und eine leblose Stille an dieser menschlichen Gestalt fuhlete? Alle diese
Betrachtungen, welche den Betrug so schwer macheten, zernichtete die Kunst durch
den vol}gkommenen Ausdruck des Lebens, welches sie so geschickt nachzuahmen
wufite.!

Der in der Form codierte >Ausdruck des Lebens« 16scht die Erinnerung an
die Abstammung vom >leblosen Marmor«. Pygmalion jedenfalls kann sich
nur mit Mithe und nur durch wiederholte priifende Beriihrungen versi-

10 Mogliche Verbindungen von #sthetischer Theorie und biologischer Vererbungslehre im
Konzept der Generativitit zeigen Ohad Parnes/Ulrike Vedder/Stefan Willer: Das Kon-
zept der Generation. Fine Wissenschafts- und Kulturgeschichte, Frankfurt a.M. 2008,
S. 120-149, auf.

17 Helmut Pfotenhauer: Pygmalion. Heinses Hermeneutik lebendiger Bilder, in: Ders.: Um
1800. Konfigurationen der Literatur, Kunstliteratur und Asthetik, Tiibingen 1991, S. 27—
56, hier S. 27.

18 Johann Jacob Bodmer: Critische Betrachtungen tiber die Poetischen Gemihlde der Dich-
ter. Mit einer Vorrede von Johann Jacob Breitinger, Ziirich 1741, S. 42f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 79

chern,19 dass das von ithm aus roher Materie Geformte nichts weiter ist als
ein Kunstwerk. Es ist genau dieser prekédre Moment der Selbstversicherung,
der zum Streitpunkt werden und mit der durch ihn problematisierten Rede
vom lebendigen Kunstwerk zugleich eine Krise des rhetorischen (Regel)
Systems der Kiinste anzeigen wird.>’> Obwohl man nicht umhin kommt,
fur das Ende des 18. Jahrhunderts eine Affinitit der Kiinste zur Biologie
zu konstatieren, wird man nicht von einer einfachen Ubergéingigkeit der
Kiinste in das seit Buffon ethologisch reformulierte Regelsystem des Lebens
und der Zeugung sprechen kénnen.?! Denn die als Befreiung gefeierte Los-
sprechung der Kunst aus Wirkungs- und Représentationszusammenhingen
erzeugt einen folgenreichen double bind: Um das Kunstwerk freizuspielen,
wird es als »organische strukturiertes Analogon der Natur und zugleich
emphatisch als Erzeugnis eines Kiinstlerindividuums definiert.?” Entriistet
tiber die beide Positionen unterlaufende Tendenz von Denis Diderots Essais
sur la pemture, das Kunstwerk der einfachen Natur anzundhern, lasst Goethe
in seiner kommentierten Ubersetzung die Natur selbst als »personificirte,
gottliche Gestalt« auftreten und das Wort ergreifen:

Die Tradition sagt: daff brutale Menschen gegen plastische Meisterwerke von sinnli-
chen Begierden entziindet wurden; die Liebe eines hohen Kiinstlers aber zu seinem
trefflichen Werk ist ganz anderer Art; sie gleicht der frommen, heiligen Liebe unter

19 Johann Gottfried Herder wird diese Geste der Versicherung in ihr Gegenteil umwenden,
indem er die visuelle Kérperimagination durch das Betasten um eine Dimension erweitert
und damit die Vorstellung der Wirklichkeit noch annéhert. Er betont, »dafl das Gesicht uns
nur Gestalten, das Gefiihl allein, Korper zeige: dafs Alles, was Form ift, nur durchs tastende Gefihl,
durchs Gesicht nur Fliiche, und zwar nicht kérperliche, sondern nur sichtliche Lichtfléiche erkannt
werde.« (Hervorhebung im Original) Es kommt dabei auf die theoriegeschichtlich neue
Annahme an, dass »die fithlende Hand in besonderer Weise geeignet sei, Leben nicht
nur >herzustellens, sondern am Kunstwerk zu erfahren«. Inka Milder-Bach: Im Zeichen
Pygmalions. Das Modell der Statue und die Entdeckung der »Darstellung« im 18. Jahr-
hundert, Miinchen 1998, S. 69.

Damit wird die Vorstellung des lebendigen Kunstwerks indes keineswegs abgeschafft.
Noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts kann das Kunstwerk ganz unproblematisch als
ein »durch und durch lbendiges Gebilde« begriffen werden; vgl. Wilhelm Waetzoldt: Das
Kunstwerk als Organismus. Ein ésthetisch-biologischer Versuch, Leipzig 1905, S. 18.
Vgl. die Pointierung des Unterschieds in den Systematiken von Linné und Buffon bei
Werner Michler: Klassifikation und Naturform. Zur Konstitution einer Biopoetik der
Gattungen im 18. Jahrhundert, in: Gattungs-Wissen. Wissenspoetologie und literarische
Form, hg. von Michael Bies, Michael Gamper und Ingrid Kleeberg, Géttingen 2013,
S. 35-50, hier S. 40f.

Siehe auch Daniel Ehrmann: Bildverlust oder Die Fallstricke der Operativitit. Autonomie
und Kulturalitdt der Kunst in den Propylden, in: Klassizismus in Aktion. Goethes Propylien
und das Weimarer Kunstprogramm, hg. von dems. und Norbert Christian Wolf, Wien/
Kéln/Weimar 2016, S. 123-173.

20

21

22

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 Daniel Ehrmann

Blutsverwandten und Freunden. Hitte Pygmalion seiner Statue begehren kénnen,
so wire er ein Pfuscher gewesen, unfihig eine Gestalt hervorzubringen, die verdient
hitte, als Kunstwerk oder als Naturwerk geschitzt zu werden.?

Zwar begibt sich hier die Personifikation der Natur auf metaphorisch
schwieriges Terrain, wo nicht zuletzt Zeugung und Verwandtschaft in ge-
fihrliche Nihe geraten,®* und sie scheint sich ebenfalls in dem problema-
tischen Verhdltnis von Natur und Kunst zu verstricken. Jedoch macht sie
eines dabei deutlich: Statuenliebe ist eine Brutalitit, die keinem >wahren«
Kiinstler unterlaufen kann; betroffen sind von einer solchen Verwechslung
von Sinneswahrnehmung und Affektwirkung hochstens »die Jugend, das
Frauenzimmer, ein grofier Teil der nordischen KunstLiebhaber«.?> Leben-
dig kann Kunst nur scheinen, nie eigentlich sein,?® und sie liuft Gefahr,
erneut und endgiiltig einer Natur zu unterliegen, die durch das Konzept
selbstreproduzierender Organismen vom Numinosen freigespielt wird.
Denn wie kénnen Abgeschlossenheit implizierende Werke mit solchen Dis-
kursen des Lebendigen verschnitten werden? Insbesondere wenn es sich da-
bei um Kunstwerke handelt, die immer auch Formen des Handwerks sind?
Konnen die »inneren Gesetze des Lebens< eine Entsprechung im Bereich
der Kunst finden? Solche Fragen scheinen viele der gattungspoetologischen
Debatten um 1800 zu befeuern und die Suche nach tauglichen Konzepten
einer >Naturpoesie< zu motivieren. Dabei erscheint der Glaube an die Le-
bendigkeit des Kunstwerks nunmehr als Exklusionskriterium, tiber das die
Vertreter einer verdnderten Auffassung vom Leben in der Kunst sichtbar
werden, die weniger an der Frage nach der Lebendigkeit einzelner Werke
interessiert sind, als an dem, was der Blumenbach-Schiiler Carl Friedrich
Kielmeyer 1793 »das Leben der Gattung« genannt hat.”

2 Goethe: Diderots Versuch iiber die Mabhlerey (wie Anm. 5), S. 20.

2 Zur daran gekniipften Angst der Hygieniker vor Degeneration vgl. Philipp Sarasin: Reiz-
bare Maschinen. Eine Geschichte des Korpers 1765-1914, Frankfurt a.M. 2001, S. 433-
441.

% Johann Wolfgang Goethe: [Anzeige] Propylden. Eine periodische Schrift, herausgegeben
von Goethe. Ersten Bandes Erstes und Zweites Stiick, Zweiten Bandes Erstes Stiick, Tu-
bingen 1799 in der Cottaschen Buchhandlung, in: MA 6.2, S. 131-139, hier S. 132. Vgl.
auch Ders.: Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt, in: MA 4.2, S. 321-332,
hier S. 321, und Ders.: Ueber Wahrheit und Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke, in:
Propyléen. Eine periodische Schrift, Bd. 1.1, Tubingen 1798, S. 55-65, bes. S. 60-62.

26 Vgl. die frithe Polemik in Goethes Brief an F. H. Jacobi, 21.8.1774, WA TV, 2, S. 186f. Als
Ergebnis einer »Vereinigung von Object und Subject« wird das >lebendige Werk<hingegen
symbolische Form (vgl. Goethe an C. L. F. Schultz, 18.9.1831, WA IV, 49, S. 82).

7 Carl Friedrich Kielmeyer: Ueber die Verhiltmifle der organischen Krifte unter einander
in der Reihe der verschiedenen Organisationen, die Geseze und Folgen dieser Verhalt-

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 81

Die Vermutung liegt nahe, dass die sowohl in den dsthetischen wie (im
weiteren Sinn) naturkundlichen Debatten des ausgehenden 18. und begin-
nenden 19. Jahrhunderts zur Zentralkategorie avancierte Form interdiskur-
sive Funktion ausiibt.?® Jedenfalls aber scheinen die Form und die Frage
nach formativen Prozessen zentrale Semantiken beider Diskurse in dhnli-
cher Weise zu strukturieren: Organismen sind ebenso wenig ohne spezifi-
sche >Lebensform?® zu denken wie Kunst ohne >Werkform«3® Es scheint
also nur der Kategorie der Form zu gelingen, ihre Beschreibungsobjekte
der Asthetik wie der Biologie — das sind nicht nur Einzelwesen und Werke,
sondern kiunstlerische wie biologische Gattungen — voneinander zu trennen
und in hierarchische, spater genealogische Ordnungen zu versetzen. In die-
sem Sinn sind bereits die Tableaus der taxonomischen Naturgeschichte und
die klassizistische Hierarchie der Kunstgattungen® ohne differierende For-
men undenkbar; diese gewinnen aber neue Bedeutung fiir die vergleichende

nifie. Eine Rede den 11ten Februar 1793 am Geburtstage des regierenden Herzogs Carl
von Wirtemberg im groflen akademischen Hoérsale gehalten, neuer unv. Abdr., Titbingen
1814,S.7.
Vgl. grundlegend zu Begriff und Konzept Jurgen Link: Elementare Literatur und gene-
rative Diskursanalyse (mit einem Beitrag von Jochen Horisch und Hans-Georg Pott),
Miinchen 1983, bes. S. 14f.
Der Begriff der Lebensform soll hier darauf hinweisen, dass die tatséchliche Bewegtheit
und Varianz lebendiger Gestalten im Zuge ihrer Diskursivierung in Normalformen des
Lebens stillgestellt werden. Bereits in den Debatten um 1800 erscheint Leben stets als
geformtes Leben. Diese Differenz von z0é und bios wird von Giorgio Agamben: Lebens-
Form, in: Gemeinschaften. Positionen zu einer Philosophie des Politischen, hg. von Joseph
Vogl, Frankfurt a.M. 1994, S. 251-257, aufgegriffen und politisch radikalisiert.
Zu dieser Zentralkategorie der spataufklarerischen Populirphilosophie vgl. Salomon
Maimon: Ueber die Asthetik, in: Ders.: Streifereien im Gebiete der Philosophie. Erster
Theil, Berlin 1793, S. 131f. Zur Bedeutung der Form in keineswegs nur klassizistischen
Poetiken insbesondere des >langen: 19. Jahrhunderts vgl. Dieter Burdorf: Poetik der Form.
Eine Begriffs- und Problemgeschichte, Stuttgart/Weimar 2001.
Die an der Pariser Académie royale mit einiger Verbindlichkeit formulierte bildkiinstlerische
Gattungshierarchie folgt wie die biologische dem Prinzip der Komplexititssteigerung; vgl.
Werner Busch: Das sentimentalische Bild. Die Krise der Kunst im 18. Jahrhundert und
die Geburt der Moderne, Minchen 1993, S. 22-24. Bei Anton Raphael Mengs: Ge-
danken tiber die Schonheit und tiber den Geschmack in der Malerey, hg. von J. Caspar
Fiefilin, 3. Aufl., Zirich 1771, wird die Hierarchie der Gattungen zu einer Hierarchie
des Geschmacks modifiziert, die bereits einen zeitlichen Index aufweist, eine Geschichte
hat. Daher »ist die Kunst und ihr Geschmak gestiegen und gefallen. Endlich ist sie gar zu
grunde gegangen da die Kiinstler aus Unwissenheit anfingen nur nach der Gewohnheit
der Handwerker zu arbeiten« (ebd., S. 47).

28

29

30

31

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 Daniel Ehrmann

Anatomie®” und die bald akademisch werdenden kunst- und literaturhistori-
schen Unternehmungen am Beginn des 19. Jahrhunderts.

Wenn Form eine solche zentrale Funktion austibt, dann muss die von
der Verzeitlichung ausgehende Bedringnis in Vorstellungen der Weiter-
gabe und Tradition aufgehoben werden; es kommt daher bereits vor der
Etablierung eines gesicherten Wissens von der konkreten >Mechanik der
Reproduktion< zu Imaginationen und Spekulationen iiber die Rolle der
Vererbung®® Im Zuge dieser Spekulationen erhilt der Organismus eine
Tiefendimension,?* die nicht mehr nur seine oberflichliche Erscheinung
funktional erklért, sondern zugleich deren autonome Fortzeugung verstind-
lich machen soll. Dieses spannungsvolle Verhidltnis von Oberfliche und
Tiefenschicht wird dann bei Kant in ein auch fiir die Kunst folgenreiches
Konzept gegossen werden: »Ein organisirtes Wesen [...] besitzt in sich bil-
dende Kraft und zwar eine solche, die es den Materien mittheilt, welche sie
nicht haben (sie organisirt): also eine sich fortpflanzende bildende Kraft,
welche durch das Bewegungsvermogen allein (den Mechanism) nicht er-
klirt werden kann.«®® Die Schachteln und Keime der Priformationisten
sind langst verschwunden, stattdessen vermittelt Kant Buffons »moule intéri-
eur« mit Blumenbachs >nisus formativus< und legt Nachdruck auf die reflexiv
und transitiv organisierende Kraft der Wesen, die auch ein unberechenbar
bleibendes Moment der Dynamik in die Gestaltwerdung einbringt.>® Des-
halb geht die Reproduktion einher »mit schicklichen Abweichungen, die

32 Die an ciner raumlichen Ordnung der Formen orientierte Naturgeschichte gerdt im
Laufe des 19. Jahrhunderts vonseiten einer die formalen Trennungen subvertierenden
vergleichenden Anatomie oder einer an der >Oeconomie< des Verhaltens interessierten
vergleichenden Naturgeschichte unter Druck. Vgl. dazu exemplarisch Johann Friedrich
Blumenbach: Versuch einer vergleichenden Physiologie der warmbliitigen, lebendig
gebahrenden und Eierlegenden, Thiere, in: Ders.: Kleine Schriften zur vergleichenden
Physiologie und Anatomie und Naturgeschichte gehérig. Ubers. und hg. von Johann
Gottfried Gruber, Leipzig 1800, S. 1-60; eine Verbindung zwischen Verhalten bzw. Psy-
chologie und Entwicklungsstufe schldgt Georg Friedrich von Jéger: Beitrige zur verglei-
chenden Naturgeschichte der Thiere und des Menschen. In zwey Reden, Stuttgart 1830,
VOr.
Es sucht auch Buffon, »die Mechanik zu erkliren, deren sich die Natur zu Hervorbrin-
gung seines gleichen bedient«. Vgl. [George-Louis Leclerc de Buffon:] Allgemeine Historie
der Natur nach allen ihren besondern Theilen abgehandelt [...], tibers. von Bartholomius
Joachim Zink, Bd. 1.2, Hamburg/Leipzig 1750, S. 22.
34 Vgl. Jacob: Die Logik des Lebenden (wie Anm. 4), S. 79f.
35 Kant: Kritik der Urtheilskraft (wie Anm. 8), S. 374.
36 In dieser Bedeutung erscheint der Begriff der Kraft auch in den ésthetischen Debatten seit
Baumgarten und Herder; vgl. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbegriff dsthetischer
Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008, S. 46-66.

33

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 83

die Selbsterhaltung nach den Umstinden erfordert.«®” Diese Dynamik
der Reproduktionskraft tibertrigt Carl Friedrich Kielmeyer auf die Ent-
wicklung der Gattungen;®® er weitet die an den Individuen beobachtbaren
formbildenden Prozesse auch auf nur vorgestellte Gattungswesen aus und
schlagt damit unwillkiirlich den Bogen ins Feld der Kunst: Wenngleich das
biologische Wissen den einzelnen Werken ihr Leben entzog, so erdffnet es
dadurch nur die Perspektive auf die Lebendigkeit einer weitaus gréfleren
Einheit - der Gattung.

Leben erscheint — in der Kunst wie in der Natur — nie selbst, sondern immer
nur in Vermittlung durch Zeichen, und diese sind, nach der Terminolo-
gie von Charles Sanders Peirce, indexikalischer Natur.* Leben tritt daher
immer nur im Nachvollzug einer Spur von Bewegung, von Formverande-
rung in Erscheinung.*’ Erst wenn nicht einzelne Kunst- oder >Naturwer-
ke« isoliert und momenthaft betrachtet werden;*! wenn nicht Zustinde,
sondern das Werden von Formen, deren ontogenetische, spéter auch phy-
logenetische Entwicklung in den Blick geraten; wenn Formen einer spezifi-
schen Verzeitlichung unterworfen werden, wird aus der Lebendigkeit des
Kunstwerks mehr als eine Metapher im rhetorischen System der Kinste.
Die Formen erscheinen dann als Emanationen des Lebens einer Gattung,.
Die Konzepte von Kunst und Natur iiberschneiden sich damit in einem
Lebenswissen,” das beide Kollektivsingulare als Diskursobjekte verin-

37 Kant: Kritik der Urtheilskraft (wie Anm. 8), S. 374.

38 Vgl. Kielmeyer: Ueber die Verhilmifie der organischen Krifte (wie Anm. 27), S. 40f.

39 Vgl. Charles Sanders Peirce: Phanomen und Logik der Zeichen, hg. und tbers. von
Helmut Pape, Frankfurt a.M. 1983, S. 65.

Der Diskurs um 1800 kann sich einer bestimmten Zielgerichtetheit nicht ganz entschla-
gen. Jedenfalls werden Leben und Entwicklung in anndhernd gleicher Bedeutung ver-
wendet; vgl. exemplarisch Kielmeyer: Ueber die Verhéltnifie der organischen Krifte (wie
Anm. 27).

Es ist bezeichnend, dass um 1800 Natur und Kunst streng und grundsitzlich geschieden
werden sollen, die einzelnen Phinomene beider Bereiche aber in einer signifikanten Uber-
tragung des Werkbegriffs einander auf zweiter Ebene angenihert werden. Goethe spricht
einige Jahre lang gehiuft von >Naturwerkens, die den Kunstwerken analog beschrieben
werden kénnen. Vgl. etwa: »Ein dchtes Kunstwerk bleibt, wie ein Naturwerk, fir unsern
Verstand immer unendlich; es wird angeschaut, empfunden; es wirkt, es kann aber nicht
eigentlich erkannt, vielweniger sein Wesen, sein Verdienst mit Worten ausgesprochen
werden.« (Johann Wolfgang Goethe: Ueber Laokoon, in: Propylden. Eine periodische
Schrift, Bd. 1.1, Tubingen 1798, S. 1-19, hier S. 1)

Kurz gefasst: »Die Kenntnis von den Lebewesen bezieht die Vorstellungen vom Leben
und die einer geschichtlichen Entwicklung mit ein.« Jacob: Die Logik des Lebenden (wie

Anm. 4), S. 21.

40

41

42

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 Daniel Ehrmann

dert.® Denn in der Verzeitlichung der Ordnungen driingt sich die Frage
nach Entwicklung, Verdnderung und Weitergabe auf. Das Nichtwissen, in
das die Mechanismen und die Regeln der Vererbung eingehiillt waren,™*
stellt nicht zuletzt deshalb ein Moment gréfiter Virulenz dar, weil es die
Frage nach der Herkunft zeitgendssischer Formen impliziert und damit die
Gattungen nicht nur der Lebewesen, sondern auch der Kiinste mit einem
zeitlichen Index versieht. Es ist auffallig und kann vielleicht als Reaktion auf
eine Zwangslage verstanden werden, dass die folgenreichsten Versuche, die
poetischen Gattungen durch eine ontologische Begriindung transhistorisch
zu stabilisieren und sie aus dem ephemeren Zustand der Zeitgenossenschaft
zu befreien,” gerade zu jener Zeit unternommen wurden, als sie nach dem
Vorbild der biologischen Gattungen eine Geschichte erhielten, oder sich
zumindest in eine (selektive) Traditionslinie einzufiigen begannen, und so
die Trajektorien bestimmter Merkmale sichtbar wurden.*6

An der Wende zum 19. Jahrhundert sind es daher lingst nicht mehr die
Gotter, es sind die Musen und unter diesen vor allem Klio, die den Kunst-
werken Leben einhauchen. Denn durch die Historisierung der Kiinste,

3 Diese Objekte miissen sich mit den sie konstituierenden Diskursen sowie mit deren Be-
schreibung veriandern; vgl. Michel Foucault: Archidologie des Wissens, tibers. von Ulrich
Koéppen, Frankfurt a.M. 1973, S. 199f. Es wird eine neue Kunst entstanden sein, wenn
Werke als Vertreter biologieanaloger Gattungen verstanden werden. Indem sie Objekt
von Zurichtung und Beobachtung werden, erscheinen biologische wie kiinstlerische Gat-
tungen um 1800 daher als dhnliche Vertreter von spezifischem Nichtwissen wie die von
Hans-Jorg Rheinberger: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte
der Proteinsynthese im Reagenzglas, Gottingen 2001, S. 24-26, beschriebenen >epistemi-
schen Dinge.

* Finen historischen Uberblick geben Hans-Jorg Rheinberger/Staffan Miiller-Wille: Verer-

bung. Geschichte und Kultur eines biologischen Konzepts, Frankfurt a.M. 2009.

Zu der (jedenfalls scheinbaren) Frontstellung von >klassizistischer< Gattungspoetik und

ihrer >Uberwindung< insbesondere durch Friedrich Schlegel vgl. Peter Szondi: Von der

normativen zur spekulativen Gattungspoetik, in: Ders.: Poetik und Geschichtsphilosophie

II, hg. von Wolfgang Fietkau, Frankfurt a.M. 1974, S. 7-183, bes. S. 131-151.

Zu den zwischen Uberzeitlichkeit und Temporalisierung im Unentschieden bleibenden

Ordnungsversuchen der frithen Kunstgeschichte vgl. auch Daniel Ehrmann: Ordnen

und lenken. Kunstgeschichte und Kunsttheorie in Meyers Beitragen zu den Propyléien, in:

Johann Heinrich Meyer — Kunst und Wissen im klassischen Weimar, hg. von Alexan-

der Rosenbaum, Johannes Rof8ler und Harald Tausch, Géttingen 2013, S. 255-273, bes.

S. 266-273.

45

46

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 85

wie sie spatestens von der franzoésischen Querelle des Anciens et des Modernes
angestoflen und dann vor allem von Johann Joachim Winckelmann auch
systematisch betrieben wurde, erhielten Kunstwerke als generische Er-
scheinungsformen einen zeitlichen Index. Werke und Gattungen wurden
so ihrer diskreten Individualitit enthoben und in die Erzéhlung einer Ent-
wicklungsgeschichte integriert. Insbesondere in seiner 1764 erschienenen
Geschichte der Kunst des Alterthums hat sich Winckelmann an einer stiltypolo-
gischen Ordnung versucht, durch die (antike) Kunst zugleich systematisiert
und historisiert wurde. In seiner zugleich chrono- und genealogischen Be-
trachtung der Werke bemerkt er >Wachsthums, >Bliithe« und »Verfall« (vgl.
GKA, 213-248)*7 und leitet daraus die typische Verlaufsform der sich wie-
derholenden »Stuffen des Wachsthums« (GKA, 223) in der Kunstentwick-
lung ab, die »auf das Wesen derselben« (GKA, 213) abzielt und sich einem
metaphorischen Gertist verdankt, das sich nicht zuletzt aus dem Bildbereich
biologischer Prozesse speist.*® Bereits frith formuliert der Kunsthistoriker
die Idee einer organischen Verfasstheit des Werks: »Je mehr Einheit aber in
der Verbindung der Formen, und in der Ausflielung einer aus der andern
ist, desto grofier ist das Schone des Ganzen« (GKA, 152). Schénheit, als
Analogon der Funktionalitit des biologischen Organismus, ist ein Resul-
tat interdependenter Formen, die sich gegenseitig bedingen und sich sogar
wechselweise zu erzeugen scheinen, jedenfalls aus emander >ausflieflenc.
Dass es sich hierbei um mehr als eine taugliche Metaphorik handelt, um
die sprode Systematik seiner Untersuchung stilistisch annehmlicher werden
zu lassen, macht Winckelmann in wiederholt eingeschalteten theoretischen
Reflexionen deutlich. Dreiflig Jahre vor Kielmeyer wagt er den Schritt vom
lebendigen Kunstwerk zum >Leben der Gattung, indem er den biologischen
Entwicklungsprozess auf stilistische Verdnderungen einzelner Genres tiber-
trdgt. Die Kunst scheint dabei ein von den Kiinstlern seltsam getrenntes
Eigenleben zu entwickeln: Denn es musste auch »die Kunst, in welcher, wie
in allen Wirkungen der Natur, kein fester Punct zu denken ist, da sie nicht

¥ Hier und im Folgenden wird mit der Sigle GKA und Seitenzahl verwiesen auf Johann
[Joachim] Winckelmann: Geschichte der Kunst des Alterthums, Dresden 1764.
Zugleich wird diese biologische Wachstumsanalogie mit der Organisation der dramati-
schen Handlung in fiinf Akten verglichen. »Denn so wie eine jede Handlung und Bege-
benheit fiinf Theile, und gleichsam Stufen hat, den Anfang, den Fortgang, den Stand,
die Abnahme, und das Ende, worinn der Grund lieget von den finf Auftritten oder
Handlungen in Theatralischen Stiicken, eben so verhilt es sich mit der Zeitfolge dersel-
ben [gemeint ist die Kunst der Griechen]: da aber das Ende derselben aufler die Grinzen
der Kunst gehet, so sind hier eigentlich nur vier Zeiten derselben zu betrachten« (GKA,
213f).

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 Daniel Ehrmann

weiter hinausgieng, zuriick gehen« (GKA, 235). Die klassischen Werke der
Kunst werden damit aus ihrer dsthetischen Eigenzeit in die prozessuale Zeit-
lichkeit des Lebens tiberfiihrt.

Winkelmanns Geschichte der Kunst des Alterthums war ein Diskursereignis,
das grofite Auswirkungen nicht nur auf wesentliche ésthetische und kunst-
theoretische Debatten der folgenden Jahrzehnte hatte,* sondern offenkun-
dig auch das Modell fiir die Ubertragung genealogischer Entwicklungsmo-
delle auf die Kunst darstellte. Es ist fur die Bestimmung des Charakters der
hier aufgerufenen Wissensbestinde aufschlussreich, dass es bei Winckel-
mann letztlich keine Kiinstler sind, die den stilistischen Wandel bewirken.>
Er ist nicht an den Zasuren, an herausragenden Individuen oder singuléren
Ereignissen interessiert, sondern an anhaltenden formativen Prozessen. Da-
her sind es in der Geschichte der Kunst des Alterthums nicht die Kunstler, die For-
men hervorbringen und Gattungen evolvieren lassen, sondern Kulturen.
Die Historisierung der Werke wird so gepaart mit einer Naturalisierung der
Gattungen, auf die sie bezogen sind. Damit ist bereits das Dilemma bezeich-
net, dem sich auch die Dichtungstheorie am Ubergang zum 19. Jahrhundert
zu stellen haben wird: Zwar wird Werken und Gattungen eine inhirente,
gestaltwandelnde Kraft und ein der organischen Natur analoges Eigenle-
ben zugestanden, wodurch sie jene diskursiven Festschreibungen der auf
sowohl deskriptiver wie préskriptiver Konvention beruhenden rhetorischen
Gattungssystematik seit der Renaissance aufzubrechen geeignet scheinen;
doch bleiben zugleich die sichtbaren Zeichen dieser Kraft auf das Austrei-
ben der oberflichlichen Materie gemifl einer inneren Form beschrinke.!
Wie die Bildungsgeschichte tierischer Kérper ist die Entwicklungsgeschich-
te der Kunstformen somit von einem neuplatonischen, auf das >Wesenc« ab-
gestellten Gattungsdenken bestimmt, das aus der Opposition von geform-
ter (variabler) Oberfliche und formender (stabiler) Tiefe gezogen ist. Die
Grofiprojekte der Gattungsgeschichten von Natur und Kunst stehen daher
gleichzeitig und mit derselben Ratlosigkeit vor jener Frage, die u.a. die De-

9 Zur Frage, inwiefern Winckelmann als >Diskursivitdtsbegriinder« gelten kann vgl. auch
Ehrmann: Ordnen und lenken (wie Anm. 46), S. 255-258.

50 Schelling wird dies in einer seiner vielen Winckelmann-Paraphrasen mit Blick auf schwer
bestimmbare kulturelle Prozesse pointieren: »Aber nicht die Kraft des Einzelnen richtet
es aus; nur der Geist der sich im Ganzen verbreitet.« Friedrich Wilhelm Joseph Schelling:
Ueber das Verhiltnis der bildenden Kiinste zu der Natur. Eine Rede, Miinchen 1807,
S. 60.

51 Dies in verbliiffender Analogie zu Buffon: Allgemeine Historie der Natur (wie Anm. 33),
bes. S. 22f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 87

batte um Priformation und Epigenese ausgelost hatte:>* Wie miissen die
(autonom) strebenden Krifte beschaffen sein, um aus sich gattungsbildende
und zugleich evolvierende Individuen hervorbringen zu kénnen?

Daraus wird deutlich, wie eng die poetologischen Versuche um 1800 nicht
nur (wie bekannt) mit organologischen Diskursen, sondern auch mit den
typologischen Modellen der sich annihernd parallel dazu institutionell kon-
stituierenden Kunstgeschichte verbunden waren.® Neben den alten Rang-
ordnungen finden sich nun allerorts historisch-genealogische Stufenginge,
insbesondere bei den frithen Romantikern, die emphatisch gegen die alten
Hierarchien eifern.’* Dass aber gerade der Kampf gegen die »Begrinzung
des Individuellen« zur Formulierung tiberzeitlicher Urbild-Poetologien fiih-
ren kann, zeigt eindriicklich das Beispiel Schellings. Fiir die Kunstbetrach-
ter, die »verlangen mehr zu sehen« als das Individuum, ndmlich »den leben-
digen Begriff desselbens, forscht der Kiinstler nach der »in ihm schaffenden
Idea« und bildet »das Individuum zu einer Welt fiir sich, einer Gattung,
einem ewigen Urbild«.”” Schellings Problem ist das seiner Zeit: Noch kann
die duflere Gestalt nicht ohne das Vorbild einer »inneren Form« gedacht
werden, und doch lehrt bereits der historisierende Blick, dass die individu-
ellen Emanationen sich historisch unterscheiden, sich im Gleichschritt mit
bestimmten kulturellen Bedingungen verdndern und damit zugleich die fol-
genden Entwicklungen zu bedingen scheinen. Auch das ist eine Regel, die
die Geschichte der Natur lehrt: »[EJine Kunst, die nach allen Bestimmungen
dieselbe wire, wie die der fritheren Jahrhunderte, wird nie wieder kommen;
denn nie wiederholt sich die Natur.«*®

Dieses problematische Verhéltnis von Urbild und Metamorphose lenkt den
Blick unweigerlich auf Goethe, bei dem Kunst- und Naturbetrachtung noto-

52 Zur parallelen Problematik der »Ordnung des Lebendigen« und den »historischen Ord-

nungen der Literatur« vgl. Werner Michler: Kulturen der Gattung. Poetik im Kontext,
1750-1950, Gottingen 2015, bes. S. 74-76.

»Naturgeschichte und Kunstgeschichte bedingen sich in ithren Aufgaben und Funktionen
gegenseitig.« Reinhard Wegner: Einleitung, in: Kunst — die andere Natur, hg. von dems.,
Gaottingen 2004, S. 7-12, hier S. 9.

Im »Versuch tiber den Styl in Goethes fritheren und spateren Werken« aus Friedrich
Schlegels Gesprich iiber die Poesie werden drei >Manieren< in Goethes Schaffen unterschie-
den, die als »Schema seines Stufenganges« bezeichnet werden. Kritische Friedrich Schlegel
Ausgabe, hg. von Ernst Behler unter Mitwirkung von Jean-Jacques Anstett und Hans
Eichner, I. Abt., 2. Bd., Minchen/Paderborn/Wien 1967, S. 345.

5 Schelling: Ueber das Verhéltnis der bildenden Kiinste zu der Natur (wie Anm. 50), S. 22f.
%% Ebd., S. 62.

53

54

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 Daniel Ehrmann

risch und auf produktive Weise verwoben sind.”” Nur aus dieser Konstella-
tion gewinnt er allererst die Pramissen seiner theoretischen und praktischen
Arbeit an den (kiinstlerischen) Gattungen. Die Vorstellung, dass jeder histo-
rischen Emanation ein bestimmter Typus zugrunde liegt, dass jedes Indivi-
duum an einer Gattung partizipiert, die es selbst zur Erscheinung bringt, lei-
tet dabei sein Denken in beiden Bereichen. Das bekannteste Beispiel hierfiir
ist die in Italien entdeckte und sowohl im Versuch die Metamorphose der Pflanzen
2u erkléren (1790) als auch in der Elegie Die Metamorphose der Pflanzen (1798)
verarbeitete »Urpflanze«,*® die er frith als »das wunderlichste Geschopf von
der Welt« anktindigt und die es ermdglichen soll, »noch Pflanzen ins un-
endliche [zu] erfinden, die konsequent seyn miifien«.”’ Dabei stellt der Ty-
pus aber ein eminent unsicheres Wissen dar, der nur >gefiihlt< oder - und
Goethe wertet diese Option zunehmend auf - induktiv aus seinen indivi-

duellen Gestaltungen erschlossen werden kann. Darum habe der Kinstler
kaum eine andere Wahl, als

durch Betrachtung und Ubung sich auszubilden. [...] Keine Theorie giebt’s, wenigs-
tens keine allgemein verstindliche, keine entschiedne Muster sind da, welche ganze
Genres reprasentirten, und so mufl denn jeder durch Theilnahme und Anéhnli-
chung und viele Ubung sein armes Subject ausbilden.*’

Es gelte daher sowohl eine Theorie als auch einzelne Muster der Gattungen

aufzustellen,®! diese damit auch voneinander zu unterscheiden und >reine
zu halten.®

57 Die Verbindung findet sich mit einigen Konjunkturen sein ganzes Leben lang. Die An-

nahme, dass sein Naturverstandnis auch seine poetischen Arbeiten beeinflusst, wurde

vielfach zu plausibilisieren versucht. Sieche dazu etwa Dorothea-Michaela Noé-Rumberg:

Naturgesetze als Dichtungsprinzipien. Goethes verborgene Poetik im Spiegel seiner Dich-

tungen, Freiburg 1.Br. 1993; Elisabeth von Thadden: Erzéhlen als Naturverhéltnis — »Die

Wahlverwandtschaften«. Zum Problem der Darstellbarkeit von Natur und Gesellschaft

seit Goethes Plan eines »Roman tiber das Weltall«, Miinchen 1993; Safia Azzouni: Kunst

als praktische Wissenschaft. Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre und die Hefte Zur Mor-

phologie, KoIn/Weimar/Wien 2005.

Vgl. dazu Michael Bies: Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung bei

Kant, Goethe und Alexander von Humboldt, Géttingen 2012, S. 162-194.

%9 Goethe an Charlotte von Stein, 1.-9.7.1787, WA IV, 8, S. 232-233.

60" Goethe an Friedrich Schiller, 1.7.1797, WA IV, 12, S. 177-178.

81 Vgl. etwa Goethes Novelle, das Mairchen etc. Zur Unterscheidung durch Auffinden von
»Musterstiicke[n]« vgl. Johann Wolfgang Goethe: Naturformen der Dichtung, in: WA T,
7,S. 118-120, hier S. 119.

62 Vgl. Goethe an Friedrich Schiller, 23.12.1797, WA IV, 12, S. 382f.

58

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 89

Dieses Vorhaben, das — zunehmend in Kollaborationen — die spéten 1790er
Jahre prigt,®® wird parallel dazu von den eigenen Gattungsinnovationen
(Ballade, Bildungsroman) problematisiert,* die ein historisch-dynamisches
Gattungssystem, mithin eine das organologische Denken radikalisierende
Lebendigkeit implizieren. Dadurch muss jede — wenn auch mitunter selbst
formulierte ~ Gattungshierarchie ephemer und briichig erscheinen.%> Die
Krise der Kunstc um 1800% lisst sich daher auch als Krise der Gattungen
deuten, wenn man bemerkt, dass parallel zu den Bemiithungen, Kunst als
emen lebendigen Organismus zu verstehen, auch ein die poetische Kraft Ii-
mitierender Diskurs etabliert wurde, der die Integritit von Kunst im empha-
tischen Singular gewiéhrleisten sollte. Somit ist die Frage der Gattungsrein-
heit zugleich eine Frage der Kunstpolitik, indem sie in das Verhaltnis von
Produzenten und Rezipienten, das allzu 6konomisch zu werden drohte,
eingreift und die Grenze zwischen unterhaltender und asthetischer Funk-
tion von Kunst neu verhandelt. Die dadurch bedingte spannungsvolle, ja
krisenhafte Arbeit an den Gattungen um 1800 lésst sich leicht an Goethes
Propylien veranschaulichen, die ihre eigenen gattungssystematischen Bestre-
bungen bereits durch die Einschaltung von Mischgattungen infrage stellen®”
und sogar regelrechte Gattungshybride wie die Oper als dsthetisch beson-
ders hochstehenden (also artifiziellen) Ausdruck rnatiirlicher< Kunstprinzipi-
en verhandeln.%

83 Vgl. insbesondere den 1797 nach intensiven brieflichen Diskussionen von Goethe und

Schiller gemeinsam verfassten und erst 1827 in Ueber Kunst und Alterthum veroffentlichten
Aufsatz Ueber epische und dramatische Dichtung.
6% 7Zu dieser Koinzidenz vgl. Michler: Kulturen der Gattung (wie Anm. 52), S. 373f.
% Vielleicht entfaltet Goethes Text von den »Naturformen der Dichtung« auch deshalb
»nicht, wie er behauptet, eine Klassifikation, sondern eine Produktionstheorie der Gat-
tungen«. Ebd., S. 361.
Werner Busch: Die notwendige Arabeske. Wirklichkeitsaneignung und Stilisierung in
der deutschen Kunst des 19. Jahrhunderts, Berlin 1985, S. 13f., erkennt das »Ende der
Ikonographie« als Zeichen dieser Krise.
Siehe Johann Wolfgang Goethe: Der Sammler und die Seinigen, in: Propylden. Eine pe-
riodische Schrift, Bd. I1.2, Tubingen 1799, S. 26-122; zur Gattungsproblematik vgl. auch
Norbert Christian Wolf: Vielstimmigkeit im Kontext. Goethes >kleiner KunstRoman« Der
Sammler und die Seinigen in entstehungsgeschichtlicher und gattungstheoretischer Perspekti-
ve, in: Klassizismus in Aktion (wie Anm. 22), S. 239-276.
%8 Siehe Goethe: Ueber Wahrheit und Wahrscheinlichkeit der Kunstwerke (wie Anm. 25).

66

67

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 Daniel Ehrmann

IV.

Wenig spricht nunmehr dagegen, dass unterschiedliche literarische Gattun-
gen ebenso aus untergegangenen Vorgingern hervorgehen kénnen® wie
»der gemeine und indische Stier« aus jener »weit verbreitete[n] untergegan-
gene[n] Stamm-Race«, als die Goethe einen fossilen Stier anerkennt.”’ In
analoger Weise gehen daher die drei in Goethes Noten und Abhandlungen zum
Diwan (1819) eingefithrten Redegattungen der Poesie (Epos, Lyrik und Dra-
ma) aus einer — wenn auch namenlosen - »Stamm-Race« hervor; sie bilden
zunichst einen Kollektivkérper »und erst in einer gewissen Zeitfolge son-
dern sie sich.«’! Die Dreiteilung ist zwar unabweislich eine transhistorisch
gattungssystematische, jedoch soll sie — dem vorangehenden, »Dichtarten«
betitelten Abschnitt der Noten zufolge — auch »historischen Zwecken« dienen
konnen.”? In Anerkennung der potenziellen phylogenetischen Transforma-
tionen der Dichtungsarten muss, wer von >Naturformen« spricht, auch mit
dem Abnormen kalkulieren. Diese jede Taxonomie gefahrdenden Anoma-
lien sind indes »nicht gleich als krank, oder pathologisch zu betrachten«<”®
und als solche aufierhalb der Ordnung zu platzieren, sie weisen vielmehr
auf das »unsichere Vor- und Riickschreiten der Natur« hin.”* Es sind beide,
»sowohl das Geregelte als Regellose, von einem Geiste belebt«, und es tiber-
schreitet die Natur im Abnormen zwar »die Grinze, die sie sich selbst gesetzt
hat, aber sie erreicht dadurch eine andere Vollkommenheit«.”> Nazurformen
bringen daher auch im Bereich der Dichtung Rander mit sich, an denen
Deviantes, nicht aber Pathologisches erscheint. Die behauptete Reinheit der
Gattungen ist eine hypothetische, die durch Musterwerke zwar insinuiert,
historisch aber kaum gegentiber kontaminierenden Textpraktiken aufrecht-
erhalten werden kann.

89" Charles Darwin wird spiter das Aussterben als notwendige Voraussetzung von Gattungs-
differenzierung betrachten; vgl. Philipp Sarasin: Darwin und Foucault. Genealogie und
Geschichte im Zeitalter der Biologie, Frankfurt a.M. 2009, S. 135.

7 Johann Wolfgang Goethe: Fossiler Stier, in: WA II, 8, S. 234; vgl. dazu auch Margrit
Wyder: Goethes Naturmodell. Die Scala Naturae und ihre Transformationen, Koln/Wei-
mar/Wien 1998, S. 276f.

I Goethe: Naturformen der Dichtung (wie Anm. 61), S. 118.

72 Johann Wolfgang Goethe: Dichtarten, in: WAL, 7, S. 117.

78 Johann Wolfgang Goethe: Zur Morphologie (Nacharbeiten und Sammlungen), in: WA II,
6, S. 169-186, hier S. 173.

7 Ebd., S. 172.

7> Ebd., S. 174.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 91

Gerade um solche wilden, dem emphatischen Kunstdiskurs des frithen
19. Jahrhunderts so zuwiderlaufenden und ihn dennoch so nachhaltig fas-
zinierenden Praktiken scheint es sich bei den zeitgleich auftauchenden Ur-
formen zu handeln, die sich nicht zuletzt aus dem Bereich der vernakuliren
»Volks-Dichtung speisen. Einst populare, hochgradig unsichere und biswei-
len unreine Textpraktiken werden in teils aufwendigen Ursprungserzahlun-
gen an den Anfang der Gattungsgeschichte gesetzt. Fiir den Zusammenhang
von Lebens- und Gattungswissen besonders aufschlussreich ist Goethes be-
kannter Text iiber die Ballade, der wohl nicht als die programmatische Au-
ferung konzipiert war, als die er wahrgenommen wurde. Zumal der kurze
Text — seltsam anachronistisch — erst 1821 im ersten Heft des dritten Ban-
des von Goethes Zeitschrift Ueber Kunst und Alterthum erschienen ist — und
damit Jahrzehnte nach der >Erfindung« der Ballade als Kunstform. Jedoch
tibernimmt die relativ junge Gattung der Ballade um 1820 offenbar eine
geanderte Funktion; sie dient nicht mehr dazu, die poetogene Kraft des Vol-
kes zu beschworen und fiir die Kunst fruchtbar zu machen, sondern ist zum
programmatischen Ort der Gattungsreflexion geworden. Daher figuriert sie
bereits in den Naturformen der Dichtung als »das herrlichste Gebild«, das durch
die »Vereinigung« der drei >Naturformen« »m engsten Raume« entsteht.”®
Wenngleich der Balladen-Text dieses Verschmelzungsmotiv aufgreift und
im Bild vom »lebendige[n] Ur-Ey« pointiert,”” scheint er die Programma-
tik des Naturformen-Aufsatzes sukzessive zuriickzunehmen. Das zeigt sich
nicht zuletzt an der Druckgeschichte: Denn er wurde zundchst als erstes
Stiick der Nachtrige zu den vorigen Heflen und sonstige Einzelnheiten unter dem
Titel Ballade. Betrachtung und Auslegung veroffentlicht, erschien im (postumen)
45. Band der Ausgabe letzter Hand indes als Ueber die Ballade vom vertriebenen
und zuriickkehrenden Grafen.”® Die Verinderung ist bedeutender, als es auf den
ersten Blick scheinen mag. Immerhin stellt der Text einen Kommentar zu
der im vorangegangenen Heft von Ueber Kunst und Alterthum erschienenen
Ballade Ballade dar, der von einigen allgemeinen Bemerkungen eingeleitet
wird. Der eben nicht unbetitelte, sondern in der Titelwahl eine exempla-
rische Gattungsnorm verheiflende Bezugstext wird in der Ausgabe letzter

70" Goethe: Naturformen der Dichtung (wic Anm. 61), S. 118.

77 Johann Wolfgang Goethe: Ballade. Betrachtung und Auslegung, in: Ueber Kunst und
Alterthum, Bd. IIL1, Stuttgard [!] 1821, S. 49-55, hier S. 50.

8 Johann Wolfgang Gocthe: Ueber die Ballade vom vertriecbenen und zuriickkehrenden
Grafen, in: Goethe’s Werke. Ausgabe letzter Hand, Bd. 45, Stuttgart/Tiibingen 1833,
S. 332-336.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

992 Daniel Ehrmann

Hand durch den mbhaltsbeschreibenden Zusatz individualisiert. Aus dem
Gattungsmodell wird ein Gattungsexemplar.

Diese Tendenz lasst sich auch im Text selbst feststellen, der die Emphase
der Naturanalogie im Naturformen-Aufsatz insgesamt abzumildern scheint.
Der Zusammentfall der Dichtarten ist nicht mehr mit der Primordialitét der
Ballade verkniipft,”” sondern den Zufilligkeiten der dichterischen (oder
vernakulir-poetischen?) Praxis geschuldet.?’ Die Ballade wird nimlich
performiert von einem Singer, der »nicht weil} wie er thn [seinen prignan-
ten Gegenstand] ans Tageslicht fordern will.«<*! Keine naturgleiche Konse-
quenz regelt die Vermischung der >Elementes, sondern die Medialitit der
Auffithrung; die Ballade ist daher weniger Natur- als — »nach Belieben die
Formen wechselnd«®? - Sozialform.

Da der Balladen-Text — insbesondere im Erstdruck — dezidiert auf die pro-
grammatisch betitelte und die Gattungsmischung tatsdchlich durchexerzie-
rende Ballade Bezug nimmt,% muss sie notwendig in eine Analyse des darin
verhandelten Lebenswissens miteinbezogen werden.3* Die Ballade beginnt
mit einer vom spateren Balladen-Text betonten Reflexion der Redesitua-
tion, indem zundchst die Kinder jenen Alten hereinbitten, der ab der zweiten
Strophe fast ausschliefllich das Wort haben und der »Sanger« des folgenden
Textes sein wird.%> Ab der sechsten Strophe wird das Verhaltnis des Séngers
zu seinem Text wiederum prekér, da er die (episch<) berichtende Haltung
aufgibt, um selbst als (lyrisches) >Ich< zu sprechen, wihrend in der Folge
seine Handlungen wiederum aus Berichtsperspektive geschildert werden %
Dabei ist es ihm nach dem Bruch der sechsten Strophe nicht mehr méglich,

7 Aufgabe der Ballade scheint es also durchaus zu sein, das Programm des beriihmten 116.

Athendums-Fragments umzusetzen und »alle getrennte Gattungen der Poesie wieder zu

vereinigen«. Vgl. Kritische Friedrich Schlegel Ausgabe (wie Anm. 54), S. 182.

Das ist gemifl der mit Schiller gefiihrten gattungspoetologischen Debatten ein gewichti-

ges Problem fiir die Produktivitit einer Gattung: »Eine reine Form hilft und trégt, da eine

unreine tiberall hindert und zerrt.« Goethe an F. Schiller, 30.10.1797, WA IV, 12, S. 352.

81 Goethe: Ballade. Betrachtung und Auslegung (wie Anm. 77), S. 49.

82 Ebd., S. 50.

83 Vgl. ebd., S. 51.

8% Fsist sehr befremdlich, dass Ballade. Betrachtung und Auslegung in der Forschung fast durch-
wegs als eigenstindig behandelt und von ihrem Bezugstext getrennt wird. Die Ballade
wurde schon zeitgendssisch wenig geschitzt. Wie aus Eckermanns Gespréchen mit Goethe,
16.12.1828, MA 19, S. 274, hervorgeht, hat »das deutsche Publikum bis jetzt nicht viel
daraus [...] machen kénnen«.

8 Vgl. Johann Wolfgang Goethe: Ballade, in: Ueber Kunst und Alterthum, Bd. I3, Stutt-
gard [1] 1820, S. 7-12, hier S. 7.

86 Vgl. ebd., S. 10; vgl. auch Goethe: Ballade. Betrachtung und Auslegung (wie Anm. 77),
S.52.

80

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 93

unmarkiert die Position des Berichterstatters eines nunmehr gegenwértigen
Geschehens einzunehmen. Dieses Problem liegt nun freilich weniger im
Zusammenstoflen heterogener >Naturformen< begriindet, als vielmehr im
komplexen Verhiltnis von Textualitit und Medialitat.

Dabei verhandelt die Ballade eine im neuen Lebenswissen durchaus virulen-
te Thematik: Denn nachdem sich der bettelnde Sanger als der Graf seiner
eigenen Erzihlung entpuppt hat, setzt eine eigenartige (:dramatische<) Szene
ein, die spannungsreich die Frage der Vererbung thematisiert. Der heimkeh-
rende Vater mochte den vermeintlichen Bettler ins Verlief§ werfen lassen.
Als seine Frau — die Tochter des nunmehr graflichen Sangers - fiir diesen
bittet, beginnt er sie und seine Kinder im Bewusstsein seiner »alten ritter-
lichen Herkunft«®” zu beschimpfen: »Du niedrige Brut! du vom Bettlerge-
schlecht! / Verfinsterung furstlicher Sterne! / Ihr bringt mir Verderben! Ge-
schieht mir doch Recht —® Die topische Stindehierarchie wird hier auch
als biologische aufgerufen. Die Reihe >Brut« — »Geschlecht« — >Verderbens
ruft Degenerationsphantasien auf, die indes weniger adeligen Angsttraiumen
als vielmehr den kunsttheoretischen Debatten der Jahrhundertwende ent-
stammten. Bereits Goethes Einleitung in die Propylden fithrt als »[e]ines der
vorziiglichsten Kennzeichen des Verfalles der Kunst [...] die Vermischung
der verschiedenen Arten derselben« an.%’ Der Ritter geht aber noch weiter:
»Schon lange verflucht’ ich mein ehliches Gliick, / Das sind nun die Friichte
der Bliithen! / Man leugnete stets, und man leugnet mit Recht, / Daf} je
sich der Adel erlerne / Die Bettlerinn zeugte mir Bettlergeschlecht —«.” Die
Vermischung zeigt keinen Niedergang an, sondern 16scht — vermeintlich!
- den in emphatischer Reinheit begriffenen Adel bereits in der folgenden
Generation aus. Der Wert der Ahnentafel wird damit sowohl von aufien
durch die seit dem Ende des Alten Reichs deutlich vermehrten Nobilitie-
rungen als auch von innen durch Mesalliancen gefihrdet. Diese Kalamitit
des Adels zu Beginn des 19. Jahrhunderts fithrt zu der erwartbaren Krise
seiner Begriindung in einfachen Vorstellungen von Gottesgnadentum und
Priformation, aber auch zur Integration epigenetischer Denkmodelle in das
eigene Legitimationssystem.” Wenn daher die Verbindung von Adel und

% Ebd., S. 53.

8 Goethe: Ballade (wic Anm. 85), S. 11.

89 Johann Wolfgang Goethe: Einleitung, in: Propylden. Eine periodische Schrift, Bd. 1.1,
Tiibingen 1798, S. III-XXXVIII, hier S. XXIV.

9" Goethe: Ballade (wic Anm. 85), S. 11.

91 Es soll hier aber keine gewissermaflen natiirliche Nahe von Adel und Préiformation bzw.
umgekehrt von Biirgertum und Epigenesis insinuiert werden. Es geht nicht um >moderne«

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 Daniel Ehrmann

Bettler nicht wiederum Adel hervorbringen kann, dann handelt es sich -
nach der Methodik der Artunterscheidung des (Grafen) Buffon, den Goethe
in seinen letzten Lebensjahren auch aus publikationsstrategischem Interesse
gerne »nach Tische«”” las — um verschiedene Arten.”® Die Vermischung
der Stinde muss daher am Ende zur >Verfinsterung fiirstlicher Sterne¢, zur
Vermehrung des »Bettlergeschlechts« fithren; das ist die Kehrseite des standi-
schen Reinheitsgebots, das auch von der Schlusswendung nicht aufgehoben,
sondern nur ins Positive gezogen wird. Der alte Graf, dessen adelige >Formx«
und Physiognomie offenbar auch von Standesgenossen nicht erkannt wer-
den konnte, 16st die Verwechslung auf und beruhigt seinen (thm nunmehr
in der Adelshierarchie unterlegenen) Schwiegersohn: »Erhole dich, Sohn!
Es entwickelt sich gut, / Heut einen sich selige Sterne, / Die Fiirstin sie zeugte
dir fiirstliches Blut —«.** Innerhalb weniger Verse werden die Kinder von
Bettlern zu Firsten und geraten damit selbst zum Verweis auf das Fehlen
einer gesicherten Wahrnehmbarkeit von Nobilitdt. Durch die heikle Ver-
schiebung der »Mischerzeugnisse« auf der Stédndeleiter wird die Biologie der
Fortzeugung des Adels in den Bereich des Nichtwissens versetzt — und es ist
freilich gerade dies der Ort, an dem die biologische Begriindung tiberhaupt
erfolgen kann. Der Graf, der nicht nur die Enkel ins Recht setzt, sondern
unter der Hand zugleich den Adel vom Erbstand zum Sprechakt macht,
schliefit mit dem letzten Refrain: »Die Kinder sie héren es gerne.«” Wer
sonst?

Blut anstatt Brut ist das Ergebnis der stellaren Vereinigung. Diese biolo-
gische Verfestigung des stidndischen Systems in einer selbst Formen des
Natiirlichen verhandelnden Dichtung sollte nicht kurzschlissig auf das

Herausforderungen riickstindiger Systeme und das Aufbieten anschaulicher Uberwin-
dungsszenarien; vielmehr verweist diese Krise auch auf die uniibersichtliche Gemenge-
lage von Zeugungs- und Entwicklungstheorien im 18. und frithen 19. Jahrhundert. Vgl.
dazu Stefan Borchers: Die Erzeugung des »ganzen Menschen«. Zur Entstehung von An-
thropologie und Asthetik an der Universitit Halle im 18. Jahrhundert, Berlin/New York
2011, S. 1-17.

92 Goethe Tagebuch, 8. und 9.8.1830, WA II1, 12, S. 285f.

9 ,[Z]u einer Art seyen nur die Thiere zu rechnen, die sich bestdndig, unablaflig, unverin-
derlich, kurz, auf die Art, wie andere Thiere fortpflanzen.« Buffon: Allgemeine Historie
der Natur (wie Anm. 33), S. 9.

9% Goethe: Ballade (wie Anm. 85), S. 12. Es handelt sich dabei also gerade nicht um den
Ausdruck eines »btirgerliche[n] Prinzip[s] von Liebe und Familie, das nicht nach Her-
kunft fragt«, wie Matthias Mayer: »Die Kinder sie horen es gerne.« Politik und Poetik
in Goethes »Ballade«, in: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts 1987, S. 60-94, hier
S. 74, meint.

9 Goethe: Ballade (wie Anm. 85), S. 12.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kiinstliches Leben 95

kompensatorische Verhalten eines (nur) nobilitierten Dichters zuriickge-
fuhrt werden. Denn die epigenetischen Entwicklungsszenarien bedrohten
die Kunst im emphatischen Singular ebenso sehr wie den Adel. Wie dieser
vom Bettlergeschlecht wird die Kunst — wie man jetzt sah — seit der Antike
vom Handwerk bedroht.”® Der Gegensatz von Fertigen und Schaffen ge-
winnt durch die schrittweise Etablierung der industriellen Produktion eine
Aktualitat, deren Brisanz im Laufe des 19. Jahrhunderts noch zunimmt.”’
Immer weiter entfernt sich so das mithsam geschaffene Kunstwerk vom
Handwerk, das sich zu einem nach Matrizen gefertigten Konsumgut stei-
gern lisst.” In der Abwertung der >toten< Handwerksgiiter zeigt sich erneut
und nachdriicklich die Macht des biologischen Interdiskurses. Die tiber bio-
logisches Wissen gespielte Konzeption reiner Gattungen soll bei Goethe die
Kunst vor degenerativer Vermischung und dem Abstieg zu Unterhaltung
oder Handwerk bewahren.” Am Ende wird Lebenswissen bei Goethe zu
Kunstpolitik: Bald schon arbeitete er vormittags an seiner Ausgabe letzter
Hand, die aus dem programmatischen Ort poetischer Gattungsreflexion
die Geschichte »vom vertriebenen und zuriickkehrenden Grafen« machen
wird; nach Tische las er »in Buffon weiter«.!%

% Vgl. GKA, 235f.: »Die Nachahmung beforderte den Mangel cigener Wissenschaft, wo-
durch die Zeichnung furchtsam wurde, und was der Wissenschaft abgieng, suchte man
durch Fleif§ zu ersetzen, welcher sich nach und nach in Kleinigkeiten zeigete, die in den
blithenden Zeiten der Kunst tibergangen, und dem grofien Stile nachtheilig geachtet wor-
den sind.«

Hartmut Winkler: Technische Reproduktion und Serialitdt, in: Endlose Geschichten. Se-
rialitdt in den Medien, hg. von Gunter Giesenfeld, Hildesheim 1994, S. 38-45, hier S. 38,
hat bemerkt, dass »die industrielle Massenherstellung von Konsumgiitern, [...] nur auf
der Basis des seriellen Prinzips iiberhaupt denkbar [ist]«.

In der Kkleinstadtischen Enge Weimars kommen beide Extreme nebeneinander zu liegen:
Eine bis zur Immobilitit gesteigerte dsthetische Autonomietheorie trifft dort auf Friedrich
Justin Bertuchs sehr volatil an Opportunem orientiertes fournal des Luxus und der Moden und
dessen praktische Verldngerung, das ebenfalls von dem geschéftstiichtigen Legationsrat
betriebene Landes-Industrie-Comptoir. Vgl. Friedrich Justin Bertuch (1747-1822): Verle-
ger, Schriftsteller und Unternehmer im klassischen Weimar, hg. von Gerhard R. Kaiser
und Siegfried Seifert, Tubingen 2000; Walter Steiner/Uta Kithn-Stillmark: Friedrich Justin
Bertuch. Ein Leben im klassischen Weimar zwischen Kultur und Kommerz, Koln/Wei-
mar/Wien 2001.

In einem Paralipomenon zum Beitrag tber Vorbilder fiir Fabricanten und Handwerker fir den
dritten Band von Ueber Kunst und Alterthum weist Goethe auf die gefihrliche Nahe vom
»untergeordneten Kiinstler« zum »kunstreichen Handwerker« hin (WA 1, 49.2, S. 271).
100 Goethe Tagebuch, 9.8.1830, WA I, 12, S. 286.

97

98

99

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SARAH GOETH

sErotomorphismc¢
Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschaften

»Anthropomorphism. Erotomorphism. Dafi er alles, was auch vorgeht,
in sinnlich-sittlich Gefithl auflost und verwandelt.«! So lautet eine Notiz
in den spiten Aufzeichnungen Goethes, die die >Ordnung der Dinge« als
ein anthropozentrisches Naturgesetz darstellt. Und beim Lesen der Wahl-
verwandltschaflen beschleicht einen das Gefiihl, als hitte Goethe das Prinzip
des >Anthropomorphism« zum allgemeinen Programm erhoben. Als hitten
Herders Vorstellungen eines Chemikers, der Hochzeiten und Trennungen
veranstalte, in den Hauptfiguren des Romans ihre poetologische Entspre-
chung gefunden.

Als knapp gehaltener Aphorismus scheint die zitierte Notiz zundchst wi-
derspriichlich, da in ihr eine konfliktreiche Spannung zwischen Sinn und
Sinnlichkeit, Idee und Korperlichkeit, Vernunft und Eros angezeigt ist und
damit zwischen Kultur und Natur, deren Relation es in Deutschland im
18. Jahrhundert im Kontext der Aufklarung neu zu verhandeln galt.

Ein >Anthropomorphismy, der alle Dinge in ein »sinnlich-sittlich Gefiihl« zu
verwandeln mag, verweist auf die Vorstellung einer anthropozentrischen
Ausrichtung und Ubertragung kulturell definierter Normen, Zeichen und
Bilder, menschlicher Kérperlichkeit und Sittlichkeit auf alle tibrigen Erschei-
nungen der Welt. Letztlich liegt hier der Ansatz eines semiologischen Mo-
dells zu Grunde, das die Vielfalt der materiellen und sinnlichen Eigenschaf-
ten von Kérpern und Dingen, ihre Ahnlichkeiten und Andersartigkeiten,
thre Oberflichen und Grenzen nach scheinbar gegebenen Gesetzmafligkei-
ten strukturieren und definieren will.

Diese anthropozentrische Sichtweise der Natur ist uralter Herkunft, wie
Jurgis Baltrusaitis in einem Essay zur Tierphysiognomik ausfiithrt: »Aus ihr
sind die Fabeln und Gétter aller alten Zivilisationen entstanden und in den
Systemen zur Erkenntnis der moralischen Natur der Lebewesen mittels ih-

1 Johann Wolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen, in: Samtliche Werke, Briefe,
Tagebiicher und Gespriche, hg. von Hendrik Birus u.a., Bd. 13, hg. von Dorothea Kuhn,
Frankfurt a.M.1987, S. 86, Spruch 1.582. Hier und im Folgenden wird mit der Sigle FA
I, der jeweiligen Bandnummer und der Seitenzahl auf Goethes unterschiedliche Texte
verwiesen.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 Sarah Goeth

rer physischen Erscheinung hat sie eine Rolle gespielt.«2 Es ist der Ansatz,
das Unférmige in eine Form zu bringen, eine anthropozentrische Formver-
wandlung der sinnlich-vielfiltigen Natur.

So ist eine derartige anthropomorphe Methode auch in den Naturwissen-
schaften im 18. Jahrhundert noch weit verbreitet, obwohl seit der Aufkla-
rung ein Ubergang zu einer an der Natur orientierten empirischen Wissen-
schaft stattfand, die deren moglichst detailgetreue Abbildung Verlangte.3
Dass sich die anthropomorphisierte Sichtweise im 18. Jahrhundert noch
immer grofler Beliebtheit erfreute, wird besonders in den Illustrationen von
Tieren und Pflanzen in den jeweiligen Naturgeschichten deutlich: Tiere mit
gedankenvollen Augen und mit einem menschlichen Ausdruck, erotisierte
Pflanzen und Mollusken, trautes Ehe- und Familienleben in Flora und Fau-
na.* Aber nicht nur naturwissenschaftliche Tllustrationen bedienen sich der
anthropomorphen Darstellung, sondern auch in naturwissenschaftlichen
Abhandlungen finden sich viele anthropomorphe Gleichnisse, die chemu-
sche oder biologische Zusammenhinge mit Hilfe von sozialen Strukturen zu
erkliren suchen. Goethes Roman Die Wahlverwandtschafien von 1810 scheint
diesem wissenschaftlichen Verfahren auf besondere Weise nachzugehen,
indem er die anthropomorphe Ubertragung der >Wahlverwandtschaft«
aus der chemischen Naturlehre aufgreift und versuchsweise auf die soziale
Sphare riuckiibertragen méchte. In seiner Anzeige im Morgenblatt fiir gebildete
Stinde vom 4. September 1809 fasst Goethe das Programm seines Romans
pointiert zusammen:

Es scheint, daff den Verfasser seine fortgesetzten physikalischen Arbeiten zu diesem
seltsamen Titel veranlaflten. Er mochte bemerkt haben, dafy man in der Naturlehre
sich sehr oft ethischer Gleichnisse bedient, um etwas von dem Kreise menschlichen
Wissens weit Entferntes niher heranzubringen, und so hat er auch wohl in einem

2 Jurgis Baltrusaitis: Tierphysiognomik, in: Ders.: Imaginiire Realititen. Fiktion als produk-
tive Kraft, K6ln 1984, S. 9-53, hier S. 9. Fiir neuere Auseinandersetzungen mit dem Anth-
ropomorphismus siche Lorraine Daston: Historische Uberlegungen zum Anthropomor-
phismus und zur Objektivitdt in den Wissenschaften, in: Die Einheit der Wirklichkeit.
Zum Wissenschaftsverstandnis der Gegenwart, hg. von Bernd-Olaf Kuppers, Miinchen
2000, S. 27-43.

Vgl. Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstverstand-
lichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts, Miinchen 1976, S. 116.
Vgl. dazu Jan Altmann: Gedankenvolle Blicke. Anthropomorphismen in der naturge-
schichtlichen Illustration, in: Kunsttexte.de 4 (2006), S. 1-11.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 99

sittlichen Falle eine chemische Gleichnisrede zu ithrem geistigen Ursprunge zurtick-
fihren mégen, um so mehr, als doch tiberall nur eine Natur ist.?

Dabei ist jedoch die Chemie nicht die einzige wissenschaftliche Disziplin,
die Eingang in den Roman gefunden hat. Neben Magnetismus, Farbenlehre
und Okonomie ist es auch die bisher meist nicht beachtete Botanik, die im
Roman verhandelt wird. Hier scheint jedoch Goethe nun seinerseits auf
eine anthropomorphe Ubertragung zuriickzugreifen, die die Figuren als
vegetabile Wesen erscheinen ldsst; insbesondere Ottilie, deren Gestaltung
an philosophische und poetologische Topoi der Frau als Pflanze ankniipft.
In diesem Fall gilt es, die Grundfrage des Romans, die eine Verkniipfung
von Wissenschaft und Liebe nahelegt, nochmals neu aufzuwerfen. So méch-
te der Aufsatz die Frage nach den Attraktions- und Affinititskréften in el-
nem neuen Sinn stellen und einem >Erotomorphismus< nachgehen, der eine

primordiale Ordnung des Lebendigen darstellt.

. >Wahlverwandtschaft« im wissenschaftlichen Diskurs der Zeit

Mehrfach wurde in der Forschung der Versuch unternommen, die chemi-
sche Formel der "Wahlverwandtschaft« direkt auf das Handlungsgeschehen
bzw. auf die Personenkonstellation in Goethes Roman zu tibertragen und so
das naturwissenschaftliche Modell gleichsam zum Programm des Romans
zu erheben, das die natiirlich-deterministischen Krifte der Verwandtschafi mit
der ethischen sittlichen Wahl des Menschen in Verbindung bringt. Und bei
erstmaligem Lesen erscheint einem die Anordnung des Ehepaares Eduard
und Charlotte, das sich auf sein Landgut den Freund Eduards, den Haupt-
mann, und den Zogling Charlottes, Ottilie, einlddt wie ein chemischer Ver-
such unter Laborbedingungen. Ein Experiment, das genau dem Diktum
der »magischen Anziehungskraft« der Wahlverwandtschaft unterliegt. Als
nihmen die Hauptfiguren als chemische Formeln in ihren stindigen Anzie-

% Johann Wolfgang von Goethe: Anzeige im Morgenblatt fiir gebildete Stinde vom 4. Septem-
ber 1809, FAT, 8, S. 974.
Vgl. Jeremy Adler: »Eine fast magische Anziehungskraft«. Goethes Wahlverwandtschafien
und die Chemie seiner Zeit, Miinchen 1987; Beda Allemann: Zur Funktion der chemi-
schen Gleichnisrede in Goethes Wahlverwandtschaften, in: Untersuchungen zur Litera-
tur als Geschichte. Festschrift fiir Benno v. Wiese, hg. von Vincent J. Gunter u.a., Berlin
1973, S. 199-218.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 Sarah Goeth

hungen und Abstoflungen die anthropomorphen Metaphern der Naturwis-
senschaft ernst und wenden sie in ihre Ursprungssphare zurtick.

Der Begriff der Wahlverwandtschaft wurde 1718 durch den franzésischen
Chemiker Etienne F. Geoffroy Saint-Hilaire geprigt und in Torbern O.
Bergmanns De attractionibus electivis von 1755 titelgebend. Er bezeichnet die
wechselseitige Anziehung verschiedener Elemente, durch die bestehende
Verbindungen aufgel6st und neue gekniipft werden. Mit >Wahlverwandt-
schaft« oder >Wahlanziehungs, wie die zeitgenossischen deutschen Termi-
ni lauten, die den Bergmann’schen Begriff der attractio electiva ibersetzen,
wird an der Affinitat der Aspekt der spezifischen wechselseitigen Anziehung
betont, der erklart, warum ein chemisches Element eher eine Verbindung
mit einem bestimmten anderen als mit einem dritten eingeht. Die chemi-
schen Elemente werden demnach so betrachtet, dass sie neben ihren affi-
nen, verwandtschaftlichen Figenschaften eine Vorzugswahl im Hinblick auf
ithre Verbindungen trifen. Dieses Phinomen scheint in den Figurenkon-
stellationen des Romans zur Darstellung gebracht: So wie die Trennung
zweiler chemischer Elemente durch neu hinzutretende bewirkt wird, mit
denen neue Verbindungen entstehen, so entzweien sich auch die Eheleute
Charlotte und Eduard und streben neue Verbindungen mit dem Haupt-
mann und Ottilie an. Doch wurde in der Forschung schon mehrfach auf die
Ambivalenz und Vielschichtigkeit der chemischen Gleichnisrede im vierten
Kapitel des Romans hingewiesen. Romanintern verweist bereits die Aussa-
ge des Hauptmanns in diesem Kapitel darauf, dass hier nur eine veraltete
wissenschaftliche Erklarung der >Wahlverwandtschaft< herangezogen wer-
den kann, die bereits tiber zehn Jahre zuriickliegt. Goethe kannte demnach
den chemischen Diskurs um die >Wahlverwandtschaften« bis in die jiingste
Zeit, der anstelle von qualitativen Eigenschaften das quantitativ messbare
Zusammenwirken mehrerer variabler Faktoren betonte.” Die Begriffsver-
wirrung des vierten Kapitels macht daher auch auf die Gefahr aufmerksam,
die natiirliche und sittliche Ordnung blind gleichzusetzen, wie dies auch
von der Figur Eduard selbst formuliert wird: »Es ist eine Gleichnisrede, die
dich verfihrt und verwirrt hat [...] aber der Mensch ist ein wahrer Narzif};
er bespiegelt sich tiberall gern selbst, er legt sich als Folie der ganzen Welt

unter.«8

7 Vgl. dazu Gabriele Brandstetter (Hg.): Erzdhlen und Wissen. Paradigmen und Aporien
ihrer Inszenierung in Goethes »Wahlverwandtschaften«, Freiburg i.Br. 2003.
8 Goethe: Wahlverwandtschaften, FA L, 8, S. 300.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 101

Eine einfache Riickubersetzung des chemisch anthropomorphen Gleichnis-
ses auf einen sittlichen Fall als Ubertragung mechanistisch-mathematischer
Gesetzmifligkeiten, im Sinne der veralteten Bergmann’schen Konzeption
der Wahlverwandtschaften, auf die sittliche Sphire kann demnach nicht
Goethes Natur- und Sozialmodell entsprechen. Dennoch stellt sich nach
wie vor die Frage nach der Plausibilitit einer Verkniipfung von Naturwis-
senschaft und Liebe, die der Titel des Romans nahelegt, indem er sowohl
auf ein naturwissenschaftliches Phanomen als auch auf menschliche Bezie-
hungen verweist. Ich méchte daher an dieser Stelle einen anderen zeitge-
nossischen wissenschaftlichen Diskurs anfiihren, der ebenfalls die Methode
anthropomorpher Ubertragungen benutzt, um den vielschichtigen Implika-
tionen der >Wahlverwandtschaften< nachzugehen und um ihre Bedeutung
fur die vergleichende Betrachtung von natiirlichen und sozialen Gesetzlich-
keiten in Goethes Roman neu zu bedenken.

Die Gesetzmifligkeiten der »Wahlverwandtschaften< fanden namlich nicht
nur in der Chemie Anklang, sondern waren auch in der zeitgendssischen
Botanik als epistemisches Konzept verbreitet.” Am Anfang solcher Uber-
legungen steht Johann Gottfried Herder, der das Konzept der >Wahlver-
wandtschaft< nicht nur chemisch, sondern auch biologisch interpretiert. In
seinen Gespriichen iiber Gott von 1787 stellt Herder einen Bezug der chemi-
schen Metapher zu Vorgingen von Fortpflanzung und Vererbungslehre
her:

Alles zieht sich an oder st6fit zurtick oder bleibt gleichgiiltig gegen einander und die
Achse dieser wirkenden Krifte geht zusammen durch alle Grade. Der Chymiker
veranstaltet nichts als Hochzeiten und Trennungen; die Natur auf eine viel reichere
und innigere Weise. Alles sucht und findet sich, was sich einander licbet und die
Naturlehre selbst hat nicht umhin gekonnt eine Wahl-Anziehung bei den Verbin-
dungen ihrer Kérper anzunehmen. '

Herders als Kuppler dargestellter Chemiker, der gezielt Familienverhaltnis-
se stiftet, nutzt in Wahrheit nur Vorgaben einer durch geheimnisvolle Ge-
setzmifligkeiten strukturierten Natur. Der Botaniker Carl Friedrich Gért-

o Vgl. hierzu Johannes Endres: Evolution und Erbe. Zur Problemgeschichte der -Wahlver-
wandtschaften< bei Goethe und Darwin (Evolution and Legacy. >Elective Affinities< in
Goethe and Darwin), in: KulturPoetik 9 (2009), S. 45-66; sowie Cornelia Zumbuschs
Vortrag vom 10.04.2014 im Kolloquium der Forschungsstelle Naturbilder in Hamburg: Die
Metamorphosen der Ottilie. Goethes Wahlverwandtschafien und die Botanik des 18. Jahr-
hunderts. (Der Artikel dazu ist in Vorbereitung.)

10 Johann Gottfried Herder: Gott. Einige Gespriche (1787/1800), in: Ders., Werke, Bd. II,
hg. von Wolfgang Pross, Miinchen 1989, S. 228.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 Sarah Goeth

ner, spater der wichtigste Gewahrsmann fiir Darwins Auseinandersetzung
mit Kreuzungen in der Botanik, tibernimmt Herders noch unterschwellige
Vorstellungen und bringt sie auf die Hohe des biologischen Denkens mit
einer Theorie von Befruchtung und Zeugung bei Pflanzen, die er in seiner
Schrift Versuche und Beobachtungen tiber die Bastarderzeugung im Bflanzenreich von
1849 entwickelt:

Die bisherige Untersuchung hat gezeigt, dass wir auch in der einzelnen Art kein dus-
serliches Merkmal der Fahigkeit zur Bastardbefruchtung haben auffinden kénnen:
sondern dass diese Fahigkeit auf inneren Verhiltnissen der Art beruht. [...] In der
vorhergehenden Untersuchung hat es sich gezeigt, dass in den weiblichen Organen
der Unterlage zwar ein Hauptmoment der Fahigkeit zur Bastardbefruchtung zu
suchen ist, dass aber auch der Pollen wesentlich dazu beitragt; es ist daher anzuneh-
men, dass in den beiden materiellen Substraten der Geschlechter der Planzen und
threr gegenseitigen Anziehung der Grund zur Fahigkeit der Bastardzeugung liegt.
[...] indem es sich hierbei um eine rein vitale Thatigkeit handelt, welche wir mit kei-
nem passenderem Wort als mit dem der Wahlverwandtschaft zu bezeichnen wissen.
Unter Wahlverwandtschaft [...] verstehen wir demnach die grossere oder geringe-
re Neigung verschiedener reiner Arten, sich durch Bastardbefruchtung zu einem
neuen Produkt zu verbinden. [...] Die verschiedenen Grade der sexuellen Affinitét
treten aber in dem weiteren Verlauf der Entwicklung der Ovarien, ganz besonders
aber in der grosseren oder geringeren Vollkommenbheit der Friichte und Samen und
vorziglich in der geringeren oder grosseren Anzahl von guten keimungsfihigen
Samen hervor.!!

Je grofler die "Wahlverwandtschaft« zwischen méannlichen und weiblichen
Sexualorganen, desto leichter und schneller ihre Verbindung und desto
vollkommener die Friichte, die aus solchen Verbindungen entstehen. Auch
Goethe schaltet sich mit seiner Schrift Die Metamorphose der Pflanzen von 1790
in den botanischen Diskurs der Zeit ein und versucht in seiner FElegie der
Metamorphose der Pflanzen von 1789 seine wissenschaftlichen Analysen auch
dichterisch zur Darstellung zu bringen. Goethe kannte die Vorlaufer von
Girtner, die mittels der Bastardbefruchtung die Sexualitit der Pflanzen
bestiitigt sahen und ihnen somit affine Tendenzen zusprachen.!? So ist
es nicht von ungefihr, dass auch die Wahlverwandtschaffen den botanischen
Diskurs aufnehmen und den Ubergang von Wissen zur Dichtung mitver-

' Garl Friedrich Gértner: Versuche und Beobachtungen iiber die Bastarderzeugung im
Pflanzenreich. Mit Hinweisen auf dhnliche Erscheinungen im Tierreiche, Stuttgart 1849,
S. 188. Gértner gibt dabei u.a. Joseph Kélreuter als Vorbild an, dessen Schriften Goethe
kannte.

12 Vgl. dazu Karl Mégdefrau: Geschichte der Botanik. Leben und Leistung grofler Forscher,
Heidelberg 1992, S. 138.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 103

handeln. Der ganze Roman erzahlt auch ausfiihrlich von gartenbaulichen
Akutvititen, die das Anwesen zu einem Landschaftsgarten englischen Stils
umgestalten, sowie von der Ziichtung und Pflege neuer Pflanzensorten und
den Metamorphosen der Pflanze in ihren Zyklen des Blithens, Friichtetra-
gens und Vergehens. Bereits der erste Satz des Romans eréffnet das ganze
botanische Diskursfeld, das sich tiber den weiteren Roman erstrecken wird:

Eduard - so nennen wir einen reichen Baron im besten Mannesalter — Eduard hatte
in seiner Baumschule die schénste Stunde eines Aprilnachmittages zugebracht, um
frisch erhaltene Pfropfreiser auf junge Stimme zu bringen.'

Schon hier wird das Programm des Romans 2 nuce umrissen: gleich einem
anthropomorphen Formgebungsverfahren wird die Natur durch einen
kulturellen Eingriff nach menschlichen Mafistaben geformt. Das kulturelle
Wissen, das sich auf Experimente mit der Natur stiitzt, sucht dabei den
Fragen nach den Gesetzmifligkeiten des Lebens als sich reproduzierendes
System nachzukommen. Schliefllich dient die Verbindung und Vereinigung
bzw. Aufpfropfung unterschiedlicher Baumsorten der Veredlung und Ver-
besserung ihrer Friichte. Fiir den chemischen Diskurs tiber "Wahlverwandt-
schaften< sind Fragen und Probleme von Zeugung und Vererbung ohne
grofle Bedeutung, da der chemische Begriff der Verwandtschaft stets als
Anziehungskraft zwischen Elementen und Stoffen aufgefasst wurde und
demnach lediglich synchrone Beziehungen betrachtet und keine diachronen
Dimensionen mitdenkt. Um 1800 wird der Diskurs der >Wahlverwandt-
schaft< jedoch mit dem biologischen und kulturellen Konzept der Vererbung
erstmals um eine historische Perspektive erweitert. Auch diese diachrone
Dimension beachtet bereits der erste Satz des Romans, schliefilich werden
»frisch erhaltene Pfropfreiser« (d.h. alte) »auf junge Stimme« angebracht,
womit sich wiederum die Frage nach der Vererbung von einer alteren auf
eine junge Generation stellt.

Im weiteren Verlauf des Romans wird deutlich, dass Goethe besonders der
Frage nach dem Prinzip des Lebendigen als Reproduktionsverfahren nach-
geht und somit die Wissensfiguren von Wahlverwandtschaft und Verer-
bung verkntipft, so dass der tragische Ausgang der affinen Anziehungen nur
unter einem biologischen Paradigma zu verstehen ist. Dabei gilt es auch den
»doppelten Ehebruchs, als Kernstiick des Romans, unter neuen Gesichts-
punkten zu lesen, da ersichtlich wird, dass es nicht nur um die Verbindung
und Auflésung der Paarkonfigurationen zu tun ist, sondern sich hier zentral

13" Goethe: Wahlverwandtschaften (wie Anm. 8), S. 271.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 Sarah Goeth

die Frage nach Zeugung und Vererbung stellt:'* inwieweit ein >Erotomor-
phism« als Gesetzmafligkeit der Anziehung aufgrund von geschlechtlicher
Verbindung Neues erschafft. Hierfiir inszeniert Goethe die Méglichkeit ei-
ner Formierung des biologischen Erbes von »aufien, das auf den Bedingun-
gen der biologischen Wahlverwandtschaft zu basieren scheint:

Eduard hielt nur Ottilien in seinen Armen, Charlotten schwebte der Hauptmann
niher oder ferner vor der Seele, und so verwebten, wundersam genug, sich Abwe-
sendes und Gegenwirtiges reizend und wonnevoll durcheinander. Und doch laf3t
sich die Gegenwart ihr ungeheures Recht nicht rauben. Sie brachten einen Teil der
Nacht unter allerlei Gesprachen und Scherzen zu, die um desto freier waren, als das
Herz leider keinen Teil daran nahm. Aber als Eduard des anderen Morgens an dem
Busen seiner Frau erwachte, schien ihm der Tag ahnungsvoll hereinzublicken, die
Sonne schien ihm ein Verbrechen zu beleuchten [...]."°

Nach dieser verhingnisvollen Nacht wird Charlotte schwanger und bringt
einen Sohn zur Welt. Jedoch wird dieses Kind nicht das Band zwischen
Eduard und Charlotte neu kniipfen, da es als »Bastard< zur Welt gekommen
ist und sowohl die Ziige Ottiliens als auch des Hauptmannes aufweist: Jene
zwei Personen, an die Eduard und Charlotte wihrend des Zeugungsaktes
dachten, wodurch »die Einbildungskraft ihr Recht tiber das Wirkliche« be-
hauptete.'® Liest man diese Stelle auf ihre biologischen Semantiken hin,
kann die Verbindung, die »iibers Kreuz gesprungen«'’ ist, als Ausgang ei-
nes Experiments der Hybridisierung und Veredlung gelesen werden, die in
der prokreativen Bastardierung eine Neuschopfung vollfithrt.

Il. Leben - (Er-)Zeugung — Vererbung

Die Frage nach den Gesetzmifligkeiten des vegetabilen Lebens trifft dabei
einen Nerv der Zeit, da es im 18. Jahrhundert die Frage zu kliren gilt, wem
'Leben« tiberhaupt zukommt und wie die Form des Lebens in Erscheinung
tritt, was also genau als >lebendig« bezeichnet werden kann. Wiahrend Kant
beispielsweise einen zoozentrischen Lebensbegriff vertritt, der lediglich
Menschen und Tieren aufgrund ithrer Handlungsfihigkeit ein eigenstédndi-

14 Vgl. hierzu Endres: Evolution und Erbe (wie Anm. 9), S. 60.
l‘rf Goethe: Wahlverwandtschaften (wie Anm. 8), S. 353.

16 Fhd., S. 305.

7 Ebd., S. 353.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 105

ges Leben zuspricht und dies Pflanzen verwehrt,'® wird gerade von Goethe
ein umfassender Lebensbegriff vertreten. In den Gesetzen der Bflanzenbildung
von 1788 etwa schreibt er: »Jedes der bekannten Dinge, die wir im weitesten
Sinn lebendig nennen hat die Kraft seines gleichen hervorzubringen. Eben
so kann man sagen, wir nennen lebendig, was vor unseren Sinnen die Kraft
auflert seines gleichen hervorzubringen. *

Und zwar fasste er dieses Reproduktionsvermégen als ein doppeltes auf:
als ontogenetisches >Wachstum« (bei der Pflanze wire dies deren iterativer
Entwicklungsmodus, also die sukzessive Musterwiederholung von Blat-
tern, Bliten und Frichten), als auch als phylogenetische >Zeugung:. Da-
mit wurde mit Blick auf das >Leben der Gattung« die >Fortpflanzung durch
zwei Geschlechter< zum ausschlaggebenden Moment. Als ein System der
Reproduktion riickte damit das Phanomen >Lebens ins Zeichen der zwei-
geschlechtlichen Fortpflanzung, der Sexualitit. Zwei wissenschaftliche
Voraussetzungen spielten dabei eine Rolle. Erstens die Ablosung der Préa-
formationslehre durch die Epigenese, also die Ablésung der Vorstellung,
wonach der gesamte Organismus bereits im Spermium bzw. Ei angelegt
sei, durch die Vorstellung einer Entwicklungslehre. Letztere wird in Caspar
Friedrich Wollfs Theoria generationis von 1759 und in Johann Friedrich Blu-
menbachs Ueber den Bildungstrieb und das Zeugungsgeschifte von 1781 entwi-
ckelt, wodurch die Reproduktion als eine sexuelle Pro-kreation, als eine
Neuerzeugung gesehen wurde. Zweitens wurde mit der Entdeckung der
Sexualitit der Pflanzen die zweigeschlechtliche Fortpflanzung als eine Ge-
meinsamkeit von Menschen, Tieren und Pflanzen herausgestellt, wodurch
bei Linné, Camerarius, Koelreuter, Goethe, Herder, Henschel und Girtner

8 Die Aussagen Kants tiber das >Leben< von Tieren und Pflanzen sind etwas undurchsich-
tig. Im Gegensatz zum Leben des durch Vernunftideen bestimmten Menschen grenzt er
das der sinnlich bedingten Tiere klar ab, wobei diesen im Gegensatz zur cartesianischen
Automatentheorie dennoch eine Seele sowie eine selbstindige Bewegung und Epigenesis
zugesprochen wird. Vgl. Immanuel Kant: Reflexionen zur Metaphysik, in: Kant’s gesam-
melte Schriften, hg. von der preufiischen spiter deutschen und jetzt Berlin-Brandenburgi-
schen Akademie der Wissenschaften, Abt. III: Handschriftlicher Nachlass, Bd. 17, S. 313,
und Ders.: Reflexionen zur Anthropologie, in: Kant’s gesammelte Schriften, Abt. III,
Bd. 15, S. 957. Somit kénnen Tiere als Organismen bestimmt werden, die ein >Lebenc
haben. Im Fall der Pflanzen spricht Kant zwar manchmal davon, dass ihnen ein inneres
Leben zukomme, aber es kann ihnen kein >Leben< im Sinne von Bestimmungsgriinden
und Handlungen zugesprochen werden, weshalb sie lediglich Organismen ohne >Lebenc
sind. Vgl. dazu Hans Werner Ingensiep: Probleme in Kants Biophilosophie. Zum Verhalt-
nis von Transzendentalphilosophie, Teleologiemetaphysik und empirischer Bioontologie
bei Kant, in: Kants Philosophie der Natur. Ihre Entwicklung im »Opus postumum« und
ithre Wirkung, hg. von Ernst-Otto Onnasch, Berlin 2009, S. 79-115.

19" Goethe: Gesetze der Pflanzenbildung, FA T, 24, S. 99.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 Sarah Goeth

eine Zusammenfiihrung der Bereiche von Zoologie und Botanik vorgenom-
men werden konnte.

Die Geschlechtlichkeit der Natur als zentrales Element ihrer Lebendigkeit
wurde jedoch um 1800 heftig bestritten, da sich lange Zeit kein mikroskopi-
scher Nachweis erbringen liefl. Goethe selbst stellt sich in seinen Heften zur
Morphologie vor, dass es wohl »das herrlichste Schauspiele« fiir einen Natur-
freund sei, den Moment der Fortpflanzung innerhalb der lebendigen Natur,
in diesem Fall der Lepaden (der Entenmuscheln), unter dem Mikroskop zu
erhaschen. Jedoch bleibt ihm dies, wie auch allen anderen Wissenschaftlern
bis auf weiteres verwehrt,’ weshalb er die Befruchtung der Pflanzen auch
nur als eine »geistige« beschreiben kann: »[...] so sind wir nicht abgeneigt,
die Verbindung der beiden Geschlechter eine geistige Anastomose zu nen-
nen und glauben wenigstens einen Augenblick die Begriffe von Wachstum
und Zeugung einander nihergeriickt zu haben.«*!

Die Anastomose, die in der Biologie generell eine Vereinigung von Gefifien
bedeutet, meint in diesem Fall die Vereinigung von Staubbeutel und Grif-
fel, was einer Befruchtung der Pflanze entspricht. Goethe kann sie jedoch
nur als »geistige« beschreiben, da thm ein sinnlicher Nachweis fehlt. Dieser
Nachweis der Bildung und Entwicklung der Natur bleibt eine markante
Leerstelle in der Wissenschaft der Zeit, sowohl auf der Ebene der Wahrneh-
mung als auch auf Ebene der Bezeichnung, weshalb sie nur mittels anthro-
pomorpher Ubertragungen gefiillt werden konnte.

Als programmatisch fiir diese anthropomorphe wissenschaftliche Darstel-
lung der Zeit kann die Schrift L ’Homme Plante des franzosischen Philosophen
Julien Offray de la Mettrie von 1748 gelten. La Mettrie bedient sich dabei
nicht nur einem im europiischen Bildgedichtnis fest verankerten Mythos —
der Verwandlung einer Frau in eine Pflanze, wie sie Ovid in seinen Metamor-
phosen erzahlt —, sondern beruft sich auch auf wissenschaftliche Argumente
seiner Zeit:

LHomme est ici métamorphosé en Plante, mais ne croiez pas que ce soit une fiction
dans le gott de celles d’Ovide. La seule Analogie du Régne Végétal, & du Régne
Animal, m’a fait découvrir, dans I'un les principales Parties qui se trouvent dans
l'autre. Si mon Imagination joue ici quelquefois, c’est, pour ainsi dire, sur la Table
de la Vérité [...] Pour juger de I'analogie qui se trouve entre les deux prinicipaux

20 Der erste Nachweis erfolgte erst 1818 durch Christian Gottfried Ehrenberg bei Pilzen in
seiner Promotion Sylvae mycologicae Berolinenses. Vgl. dazu Rudolph Zaunick: Ehrenberg,
Christian Gottfried, in: Neue Deutsche Biographie 4 (1959), S. 349f.

2l Goethe: Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklaren, FA I, 24, S. 130/131.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 107

Reégnes, il faut comparer les Parties des Plantes avec celles de 'Homme, & ce que je
dis de 'Homme, I'appliquer aux Animaux.*?

Die Analogie, die La Mettrie zwischen dem vegetabilen und dem mensch-
lichen Reich feststellt, geht von einer Funktionsidquivalenz zwischen den
morphologisch verschiedenen menschlichen und pflanzlichen Organen aus.
Neben den Atmungsorganen und den unterschiedlichen Gefiaflen, die der
Zirkulation von Séften dienen, sind es besonders die Sexualorgane, die La
Mettrie ausfithrlich beschreibt. Obwohl La Mettrie eigentlich den Mensch
als Pflanze zum Thema hat, gilt sein Interesse jedoch vor allem einer anth-
ropomorphen Darstellung der Pflanze. Mit dieser anthropomorphen Uber-
tragung bewegt er sich innerhalb des zeitgendssischen Begriffsinstrumenta-
riums der Botanik, das, inspiriert von Carl von Linnés Klassifikation der
Pflanzen nach Geschlechtsorganen, die zeitgendssische Vorstellung von der
vegetabilen Geschlechtlichkeit formte.

Carl von Linnés Klassifikationssystem antwortet auf ein Problem der zeit-
gendssischen Systematisierung der Botanik. Aufgrund der ungemeinen
Sammelwut im 18. Jahrhundert hatten sich die zu ordnenden Pflanzenarten
derart vervielfacht, dass ein neues System erforderlich war, das Neuzugénge
leicht integrieren konnte. Hierfiir fand Linné eine einfache Regel, wonach
Pflanzen je nach Anordnung ihrer Staubgefafle und Stempel systematisiert
werden koénnen und davon abgeleitet ihren zweiteiligen Pflanzennamen
erhalten. Die Staubgefifie als méannliche Organe der Pflanze geben dabei
gleich einem Familiennamen den Gattungsnamen vor, die weiblichen Stem-
pel gleich einem Vornamen den Artnamen.?

22 Julien Offray de La Mettrie: ’homme plante / Der Mensch als Pflanze, aus dem Franzo-
sischen tibers. von Gabriele Blaikner-Hohenwart und Hans Goebl, hg. von Maria Eder,
Weimar 2008, S. 15 u. 19.

Londa Schiebinger weist in ihrer Studie Nature’s Body nach, inwieweit Linné die soziale
Hierarchie der Geschlechterrollen auf das Leben der Pflanzen tbertrdgt. Die méannlichen
Pflanzenorgane bestimmen tiber die Zugehorigkeit zu einer Gattung, wihrend die weib-
lichen tiber die Art entscheiden. Somit ordnet sich das weibliche Geschlecht der ménn-
lichen Dominanz unter. Londa Schiebinger: Nature’s Body. Gender in the Making of
modern Science, Boston 1993, hier bes. S. 11-37. Dass dieser Transfer sozialer Ordnungs-
modelle auf die Natur nicht eine Eigenart Linnés ist, zeigt Evelyn Fox-Keller anhand
verschiedener Metaphern innerhalb der Biologie. Diese Metaphern, so Fox-Keller, sind in
unterschiedlichem Mafle wissenschaftlich produktiv. Sie versuchen die Erklarungsreich-
weite des zu untersuchenden Gegenstandes mittels der Ubertragung aus einem anderen
Bereich zu erweitern, unterliegen aber auch den Grenzen, die dieser Gegenstand vorgibt.
Evelyn Fox-Keller: Refiguring Life. Metaphors of Twentieth-Century Biology, New York
1996.

23

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 Sarah Goeth

Carl von Linnés Argumentation nutzt dabei wiederum die Regel der Ana-
logie zwischen Menschen und Pflanzen, weshalb er aus seiner Beobach-
tung »wo immer ein Ménnchen benétigt wiirde, um ein Ei zu befruchtens,
folgern kann, dass auch Pflanzen tiber dergleichen Fortpflanzungsorgane
verfiigen miissten.?* Da es aber keine Friichte ohne Bliite gibe, miissten
die Fortpflanzungsorgane folglich dort zu finden sein. Er analysierte Kelch
(Calyx), Kronblitter (Petal), Staubbldtter (Stamen), Sprossspitze (Apex),
Stempel (Pistill) und Frucht (Fructus), die Bestandteile der Blite sind, auf
ithre Konstanz und stellt fest, dass Staubblitter, Stempel sowie Frucht immer
vorhanden sind. Womit er Staubblitter als mannliche Organe und Stempel
als weibliche Organe anerkannte sowie die Frucht als ihr gemeinsames Pro-
dukt. Mittels mehrerer Experimente wies er nach, dass eine Befruchtung tat-
sachlich stattfinde, das >wie< jedoch im Verborgenen bliebe. Somit verblieb
ihm in seiner Schrift Praeludia sponsaliorum plantarum, za Deutsch Uber das Vor-
spiel zur Hochzett der Pllanzen, von 1729 nur die Méglichkeit einer ausschmii-
ckenden metaphorischen Umschreibung fiir das sinnlich Unzugéngliche:

Die Blitenblatter tragen nichts zur Zeugung bei, sondern dienen nur als Brautbett,
das der grofie Schopfer so groflartig vorbereitet hat. Es ist geschmiickt mit kostba-
ren Bettvorhdngen und mit vielen stifien Diiften parfiimiert, damit Brautigam und
Braut ihre Hochzeit mit grofiter Festlichkeit begehen kénnen. Wenn das Bett so
vorbereitet ist, dann ist die Zeit fiir den Brautigam gekommen seine geliebte Braut
zu umarmen und sich ihr hinzugeben.?®

Und auf ganz dhnliche Weise betrachtet Herder in seinen Ideen zur Philoso-
phie der Geschichte der Menschheit von 1784 das Liebesleben der Pflanze nach
menschlichen Gesetzmifligkeiten:

Insonderheit, diinkt mich, demiitiget es den Menschen, daf3 er mit den stiflen Tiie-
ben, die er Liebe nennt und in die er soviel Willkiir setzt, beinah ebenso blind wie
die Pflanze den Gesetzen der Natur dienet. Auch die Distel, sagt man, ist schon,
wenn sie blithet; und die Bliite, wissen wir, ist bei den Pflanzen die Zeit der Liebe.
Der Kelch ist das Bett, die Krone sein Vorhang, die andern Teile der Blume sind
Werkzeuge der Fortpflanzung, die die Natur bei diesen unschuldigen Geschopfen
offen dargelegt und mit aller Pracht geschmiickt hat. Den Blumenkelch der Liebe
machte sie zu einem Salomonischen Brautbett, zu einem Kelch der Anmut auch
fur andre Geschopfe. Warum tat sie dies alles und kntipfte auch bei Menschen ins
Band der Liebe die schonsten Reize, die sich in ithrem Giirtel der Schonheit fan-
den? Ihr grofler Zweck sollte erreicht werden, nicht der kleine Zweck des sinnlichen

2% Carl von Linné: Praeludia sponsaliorum plantarum, zit. nach: James L. Larson: Linnaeus
and the Natural Method, in: Isis 58/3 (1967), S. 305.
25 Ebd., S. 310 (Ubersetzung von mir, S.G.).

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 109

Geschopfes allein, das sie so schon ausschmiickte: dieser Zweck ist Fortpflanzung,
Erhaltung der Geschlechter.?

Nicht zufillig benutzt Herder das gleiche metaphorische Vokabular in sei-
nen Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, mochte er doch eine »phi-
losophia anthropologica« begriinden, die sich ganz eng an Linnés »philo-
sophia botanica« anlehnt. Auch Herder méchte die »Arten der Menschen«
klassifizieren konnen, je nach ihrem unterschiedlichen Lebensraum, in dem
sie sich entfalten. Die wechselseitige, analogische Betrachtungsweise von
philosophischer Botanik und Anthropologie ist Herder deshalb moglich,
weil sich auch das menschliche Leben unter dem Aspekt des Vegetabilen
betrachten lasst:

Es fillt in die Augen, daf3 das menschliche Leben, sofern es Vegetation ist auch das
Schicksal der Pflanzen habe. Wie sie wird Mensch und Tier aus einem Samen gebo-
ren, der auch als Keim eines kiinftigen Baums eine Mutterhiille fordert. Sein erstes
Gebilde entwickelt sich Pflanzenartig im Mutterleibe; ja auch aufler demselben ist
unser Fiberngebdude in seinen ersten Sprossen und Kriften nicht fast der Sensitiva
ahnlich? Unsere Lebensalter sind die Lebensalter der Pflanze; wir gehen auf, wach-
sen, blithen, blithen ab und sterben.?’

Anders als La Mettrie und Linné sucht Herder nicht so sehr im organisch-
funktionalen Aufbau eine Analogie der Wesen, sondern in ihrem dhnlichen
Lebens- und Fortpflanzungszyklus. Besonders Letzterer kommt bei den
Pflanzen besonders deutlich zur Anschauung und findet auch im deut-
schen Ausdruck seine unmittelbare Wirkmachtigkeit. Auf die Fortpflanung
kommt es als Kennzeichen des Lebendigen an. In der Reproduktion findet
die Natur ihre Bestimmung, »dieser Zweck ist Fortpflanzung, Erhaltung der
Geschlechter.«*8

Aus den angefiihrten Beispielen wird klar, dass anthropomorphe Ubertra-
gungen einerseits einer Kulturtechnik geschuldet sind, die tradierte Narra-
tive aufgreifen und damit Grenzen von Poesie und Wissen unterwandern,
andererseits jedoch ganz pragmatisch fir wissenschaftliche Leerstellen ge-
nutzt werden, um der Wahrnehmung unzugingliche Aspekte mittels der
Regel der Analogie dennoch zu veranschaulichen. Dabei wird deutlich, dass
der Weg der Ubertragung wiederum zum Ausgangspunkt der Ubertragung
zurtckfithrt und sich derart ein Spiel der wechselseitigen Spiegelungen in-

26 Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in:
Ders., Werke, Bd. I11/1, hg. von Wolfgang Pross, Miinchen 1989, S. 55.

%7 Ebd., S. 57.

*% Ebd., S. 55.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 Sarah Goeth

szeniert. Hier lohnt es sich nochmals einen Blick auf Goethes angekiindigtes
Programm in seiner Selbstanzeige zu den Wahlverwandtschafien im Morgenblatt
Sir gebildete Stéinde vom 4. September 1809 zu werfen, die dieses spekulative
Spiel pointiert zusammenfasst:

Er mochte bemerkt haben, daff man in der Naturlehre sich sehr oft ethischer Gleich-
nisse bedient, um etwas von dem Kreise menschlichen Wissens weit Entferntes na-
her heranzubringen, und so hat er auch wohl in einem sittlichen Falle eine chemi-
sche Gleichnisrede zu ithrem geistigen Ursprunge zurtickfithren mégen, um so mehr,
als doch iiberall nur eine Natur ist.?’

Im Roman soll die wissenschaftliche Methode der anthropomorphen Uber-
tragung umgekehrt werden, insofern aus der »chemischen Gleichnisrede«
eine Anwendung fiir den »sittlichen Fall« erfolgt, was bedeutet, dass eine
Riickiibertragung aus den Bereich der Chemie in den der sozialen und sitt-
lichen Verhiltnisse vorgenommen wird. Doch es bleibt nicht bei dieser ein-
fachen Riickiibersetzung, denn die Kithnheit der Metapher der >Wahlver-
wandtschaft« wird in der Riickiibertragung nur nochmals gesteigert. Schon
allein das Moment der >electios, der Wahl, im Naturkontext zu verorten,
erscheint als kiithn, indem es die naturgegebene Verwandtschaft chemischer
Stoffe nach Art der freien Wahl von Personen fasst. Dieses Moment wird
durch die Anwendung der rattractio¢, der Verwandtschaft, auf soziale Ver-
hiltnisse noch gesteigert. Die Figur der >Wahlverwandtschaft« wird dann als
Modell genutzt, simultane Scheidungs- und Vereinigungsprozesse zwischen
individuellen Charakteren zu erzihlen. Zugleich wird die Frage, ob sich
Naturlehre zum Instrument einer Erkundung des Zwischenmenschlichen-
Gesellschaftlichen eignet, in einer dichterischen Fiktion als >symbolische«
Verdichtung zur Darstellung gebracht.?’ Diese Potenzierung der »chemi-
schen Gleichnisrede« lasst somit keine Klarheit entstehen, sondern verur-
sacht eine unendliche Spiegelung von sozialen und natiirlichen Verhilt-
nissen. Gedeckt wird dieses Verfahren jedoch durch die »eine Natur«. So
fithrt der Roman vor, was auch die wissenschaftlichen Diskurse der Zeit
pragt: Entlang der Vorstellung der »einen Natur« werden wechselseitige
Ubertragungen von natiirlichen und sozialen Gesetzlichkeiten erprobt. Der

29" Goethe: Anzeige im Morgenblatt fiir gebildete Stinde, FA 1, 8, S. 974.

30 Der Sekretir Friedrich Wilhelm Riemer hilt ein Gespriich mit Goethe nach den ersten
Monaten der Arbeit am Roman folgendermafien fest: »Er duflerte, seine Idee bei dem
neuen Roman >Die Wahlverwandtschaften« sei: soziale Verhéltnisse und die Conflicte der-
selben symbolisch gefasst darzustellen.« Friedrich Wilhelm Riemer: Tagebuch, Karlsbad
28.8.1808, FA L, 8, S. 978.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 111

chemische Diskurs geht dabei der Frage nach den grundsitzlichen Gesetz-
mafligkeiten der »einen Natur« nach, die sich in einer gegenseitigen Anzie-
hung und Abstoflung von Elementen dufiern und als grundsitzliche Krafte
angenommen wurden.*! Und der biologische Diskurs stellt zudem die Frage
nach dem Produkt der affinen Krifte, so dass die Reproduktivitit im ausge-
henden 18. Jahrhundert neben dem Metabolismus und der Selbstbewegung
zum zentralen Kennzeichen des Lebendigen avanciert. Somit gilt es im Fol-
genden einen >Erotomorphismus«< zu untersuchen, der nicht nur das Begeh-
ren als Attraktion im Blick hat, sondern auch eine formgebende Funktion,
die ihn als Gesetzmifligkeit des Lebendigen auszeichnet.

lll. Formen des Lebendigen

Bei erstmaligem Lesen scheint zundchst im Ausgang des >doppelten Ehe-
bruchss, in der Zeugung des Kindes Otto, eine Hauptfrage nach Goethes
Formverfahren des Lebendigen zu liegen. Denn fiir Goethe bringt sich in
der »Zeugung« das Leben als Form selbst zum Ausdruck. Seine Notizen wih-
rend der Italienischen Reise, die durch Karl Philipp Moritz angeregt wur-
den, geben an dieser Stelle eine Erklérung:

Diese Kraft ist diejenige welche alle lebendigen Kérper mit einander gemein haben,
da sonst ihre Art zu sein verschieden ist. Die Ausiibung dieser Kraft nennen wir
das Hervorbringen. Wenn wir an dieser Austibung zwei Momente unterscheiden
kénnen nennen wir den ersten das Zeugen, den zweiten das Gebdren. [...] Vom
Zeugen und Gebiren zum Zeugen und Gebéren vollendet die Natur den Kreislauf
des Lebens [...].%2

»Zeugung« stellt demnach einen Sonderfall der »Hervorbringung« dar,
das als Gemeinsames aller lebendiger Koérper gilt. Der Name des Kindes,

31 Die Annahme von grundlegenden Kriften in der Natur fand in der romantischen Natur-
philosophie eine breite Resonanz, da es im Gegensatz zur Aufklirung darum ging, zent-
rale Axiome fiir die Begriindung einer einheitlichen Natur aufzustellen und diese durch
theoretische Begriindungsverfahren zu sichern. Die wirkenden Grundkrifte innerhalb
der Natur wurden dabei auf den elementaren Antagonismus von Attraktion und Repul-
sion reduziert. Vgl. dazu Wolfgang Bonsiepen: Die Begriindung einer Naturphilosophie
bei Kant, Schelling, Fries und Hegel, Frankfurt a.M. 1997; Karen Gloy/Paul Burger (Hg.):
Die Naturphilosophie im Deutschen Idealismus, Stuttgart/Bad Cannstatt 1993.

32 Goethe: Notizen aus Italien, FA I, 24, S. 77.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 Sarah Goeth

der, wie Heinz Schlaffer schon dargelegt hat,®® bereits auf das gemeinsa-
me Verhiltnis aller beteiligten verweist — schliefllich tragen alle Personen
den Namen >Otto« in direkter und indirekter Form -, kénnte demnach im
biologischen Sinne als Gattungsbegriff gelten. Und auch in phidnomenaler
Hinsicht verweist das Kind Otto auf alle vier Protagonisten. Otto wire dem-
nach als Gezeugtes eine gemeinsame >Grundformy, die allen zukommt und
diese gleichzeitig tibertrifft, ndem er individueller Fall und allgemeines Ge-
setzt zugleich ist. Oder anders ausgedriickt: Als tibers Kreuz gesprungener
»Bastard« représentiert er nicht nur die leibliche Verbindung von Eduard
und Charlotte, sondern auch die geistige von Hauptmann und Oittilie, deren
Verbindung sich wiederum phénomenal in seinem Aussehen zeigt. Jedoch
ertrinkt dieses Kind in der Aufsicht Ottilies bei einer Seetiberquerung. Seine
Zeugung, die die sexuellen Affinititen bestitigen und eine fruchtbringende,
lebendige Fortpflanzung garantieren sollte, stellt sich als eminente Trennung
und Auflésung heraus.

Es lasst sich nun die Frage stellen, ob an einer anderen Stelle des Romans
das Prinzip des Lebendigen seinen Niederschlag findet. Hierfir sei noch-
mals den biologischen Gleichnissen nachzuspiiren, die besonders im Dis-
kursfeld der Botanik zum Ausdruck kommen. Vor allem die Figur Ottiliens
scheint am prominentesten als pflanzenhaftes Wesen geschildert. Schon
relativ frith erfahrt der Leser, dass Ottiliens Geburtstag ausgerechnet auf
den Tag fillt, an dem Eduard seine Bdume gepflanzt hat, wodurch ihre
Geburt bereits mit dem vegetabilen Leben in Verbindung gebracht wird.
Auch der Gehilfe der Pension, in der Ottilie erzogen wird, beschreibt sei-
ne Schiulerin als eine der »verschlossene[n] Friichte«, »die erst die rechten
kernhaften sind, und die sich frither oder spiter zu einem schénen Leben
entwickeln.«** Ottilie tritt gleich dem Kern einer Frucht in den Roman ein
und wird darin ihre Entwicklung gemif den Gesetzen der Metamorphose
der Pflanze durchmachen, die Goethe in seinem Versuch die Metamorphosen der
Pllanze wu erkléiren von 1790 publiziert hat.?> Goethe stellt in Bezug auf das
Pflanzenleben fest: »Da wir die Stufenfolge des Pflanzen-Wachstums zu be-
obachten uns vorgenommen haben, so richten wir unsere Aufmerksamkeit
sogleich in dem Augenblicke auf die Pflanze, da sie sich aus dem Samenkorn

33 Vgl. Heinz Schlaffer: Namen und Buchstaben in Goethes >Wahlverwandtschaft, in:
Goethes Wahlverwandtschaften. Kritische Modelle und Diskursanalysen zum Mythos
Literatur, hg. von Norbert Bolz, 1981, S. 211-230.

3% Goethe: Wahlverwandtschaften (wic Anm. 8), S. 294.

3% Vgl. zu dieser Verwandlung Ottiliens gemaf} den vegetabilen Zyklen Cornelia Zumbusch:
Die Metamorphose der Ottilie (wie Anm. 9).

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 113

entwickelt.«*® Und wie die Metamorphose der Pflanzen, so lange sie regel-
maflig ist, »aus dem Samenkorne zur Befruchtung unaufhaltsam vorwirts
schreitet«,®” so sieht der Gehilfe auch Ottilie »immer gleichen Schrittes ge-
hen, langsam, langsam vorwirts, nie zuriick.<*® Ottilie durchliuft ganz nach
Goethes botanischen Beobachtungen eine regelmifiig fortschreitende Me-
tamorphose, wonach auch ihre Nahrungsverweigerung am Ende innerhalb
einer zyklische botanische Entwicklung zu lesen ist. Goethe beschreibt im
Versuch die Metamorphosen der Pflanze zu erkldiren, dass eine Nahrungsverweige-
rung als Katalysator beim Wachstum der Pflanzen zu deuten sei: »Man hat
bemerkt, dafl hdufige Nahrung den Blittenstand einer Pflanze verhindere,
mifige ja kirgliche Nahrung ihn beschleunige.«*> Am Ende des Romans
vollzieht auch Ottilie eine derartige Transformation, indem sie ihr Braut-
kleid anlegt. So wie auch Linné und Herder ihre Blumen als Braute im
Bliitenstand zeigen. Vor diesem Hintergrund lasst sich auch die letzte Szene
der Wahlverwandtschafien trotz aller Ironie nochmals neu tiberdenken: Ottilie
und Eduard liegen Seite an Seite in der Gruft und warten auf ihr gemeinsa-
mes dereinstiges Erwachen. Bereits im Tagebuch Ottiliens wird zuvor eine
semantische Verbindung zwischen Naturalienkabinett und Grabkammer
gezogen, weshalb nun das Brautpaar Eduard und Ottilie, ganz dhnlich den
Pflanzenhochzeiten von Linné und Herder, nicht in ihrem gemeinsamen
Tod, sondern im Brautbett zu sehen ist und nach der >geistigen Anasto-
mose< wieder gemeinsam erwacht. So verfolgt der Roman in einem vege-
tabilischen Gleichnis, wie die Pflanze »durch Umwandlung einer Gestalt in
die andere, gleichsam auf einer geistigen Leiter, zu jenem Gipfel der Natur,
der Fortpflanzung durch zwei Geschlechter, hinaufsteigt.«* Anhand von
Ottilie werden die »Umwandlungen einer Gestalt« gleich den Pflanzen in
der Elegie Die Metamorphose der Pflanzen, die sich in wechselnden Gestalten
zeigen,!! zur Darstellung gebracht und veranschaulichen auf diese Weise
Goethes morphologisches Prinzip. Fir Goethe ist demnach die Gestalt nicht
statisch, weshalb Eva Geulen eine generelle Transformation des Formbe-
griffs in Goethes Morphologie feststellt: So 16st sich dort die Form bereits

Goethe: Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklaren (wie Anm. 21), S. 112.
37

Ebd., S. 110.
38 Goethe: Wahlverwandtschaften (wie Anm. 8), S. 294.
Goethe: Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklaren (wie Anm. 21), S. 118f.
40 Fbd., S. 110.
4 Vgl. Goethe: Zur Metamorphose der Pflanzen, FA I, 24, S. 407-425, hier S. 420-423.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 Sarah Goeth

aus dem Verbund, den sie mit der Substanz lange hatte.*? Diese Umstellung
der Form wird in Goethes Morphologie notwendig, denn »Formlehre ist
Verwandlungslehre«.® Und dies muss sie sein, weil ihr Gegenstand, das
bewegliche Leben, stets in Verdanderung begriffen ist. Dabei hat sich ge-
zeigt, dass ein >Erotomorphismus< gemif} dem Herder’schen Gesetz, wo-
nach der Mensch »mit den stiflen Trieben, die er Liebe nennt [...] beinahe
ebenso blind wie die Pflanze den Gesetzen der Natur dient«, unaufhaltsam
in der Natur wirkt und deren Formenverwandlungen bewirkt. Dass sich
der Hohepunkt der Formverwandlung, die »Fortpflanzung durch zwei Ge-
schlechter«, bei Goethe nur als desexualisierte Anastomose zeigt, kann ei-
nerseits Goethes botanischem Modell zugerechnet,** aber andererseits als
folgerichtiger Schluss im Hinblick auf die Frage nach einer Darstellung von
Lebendigkeit gesehen werden. Indem am Ende Ottilie als Engelsbild am De-
ckengewdlbe der Grabkapelle ihre letzte Umwandlung von Natur in Kunst
erfahrt, tiberschreitet sie letztlich die Gesetzmifligkeiten des Vegetabilen,
wie auch das Pflanzenexponat die Pflanze nur um den Preis threr Lebendig-
keit ausstellen kann. Zwar sucht der Naturforscher Goethe nach einer »na-
turgemiflen Methodes, die dem Leben und seinen Gesetzmifligkeiten auf
die Spur kommen mdchte, ist sich jedoch als Dichter der mortifizierenden

2 Vgl. Eva Geulen: Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie, in: Expe-
rimentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitat - Literarizitit, hg. von
Bettine Menke, Thomas Glaser und Wilhelm Fink, Paderborn 2014, S. 209-222, hier
S. 212. Auch David Wellbery ist in einem jiingst veroffentlichten Aufsatz dieser Trans-
formation des Formbegriffs bei Goethe nachgegangen, deren Wirkung sich tber das
18. Jahrhundert hinaus bis ins 20. Jahrhundert erstreckt. Wellbery schlagt hierfir eine
sehr tiberzeugende historische Typologie von substantieller (Vormoderne), endogener
(Goethe und das 18. Jahrhundert) und konstruktiver Form (Saussure, die Gestalttheore-
tiker und Luhmann) vor. An dieses von Wellbery vorgeschlagene »endogene Formkon-
zept«, das Form als Prozess des Sich-Herausbildens von Varianz und Invarianz begreift,
mochte auch der vorliegende Aufsatz ankniipfen. David Wellbery: Form und Idee. Skizze
eines Begriffsfeldes um 1800, in: Morphologie und Moderne. Goethes »anschauliches
Denkenc in den Geistes- und Kulturwissenschaften seit 1800, hg. von Jonas Maatsch,
Berlin 2014, S. 17-42.

3 Goethe: Schriften zur Morphologie, FA I, 24, S. 349.

# Nach Goethe findet der ZyKlus der Metamorphose gleich dem Linné’schen Schema ihren
vorldufigen Endpunkt in einer Vereinigung der Geschlechter. Im Gegensatz zu Linné ist
jedoch Goethes Darstellung komplett desexualisiert, es geht thm um eine »Fortpflanzung
der Geschlechter«, die auf einer »Verfeinerung« und »Vergeistung« beruhe, weshalb es
auch bei einer »geistigen Anastemose« verbleiben muss. Vgl. dazu Igor J. Polianski: Die
Kunst, die Natur vorzustellen. Die Asthetisierung der Pflanzenkunde um 1800, Jena/Kéln
2004, S. 185ft.; Michael Bies: Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung
bei Kant, Goethe und Alexander von Humboldt, Géttingen 2012, S. 148ff.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 115

Wirkung kiinstlerischer Tatigkeit bewusst, die in der Darstellung das Leben
in den Tod tiberfiihrt.*

5 Zu einer Poesie der Mortifikation vgl. Claudia Ohlschliger: »Kunstgriffe« oder Poiesis der
Mortifikation. Zur Aporie des »erfullten« Augenblicks in Goethes Wahlverwandtschafien, in:
Erzihlen und Wissen. Paradigmen und Aporien ihrer Inszenierung in Goethes »Wahlver-
wandtschaften«, hg. von Gabriele Brandstetter, Freiburg 1.Br. 2003, S. 187-203.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WERNER MICHLER

Kunstform und Lebensform, Hybrid und Parasit
Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

Auf das Jahrhundertereignis der Revolution von 1848 hin und von ihm
weg wird traditionell das 19. Jahrhundert erzdhlt, mit Recht. Die poetologi-
schen Begriindungen fiir diese Strategie sind bekannt und gut eingespielt:
Wenn die Geburt der Formation des >buirgerlichen Realismus< auf 1848 zu-
ruckzufiihren sein mag, dann deshalb, weil romantische wie vormirzliche
Poetiken (und Gesellschaftskonzepte und Konzepte von der méglichen ge-
sellschaftlichen Rolle der Kunst) ihre Uberzeugungskraft eingebiifit haben;
mit Blick auf die Gattungen die romantische Unordnung und transzenden-
talpoetische Lust an der Grenziiberschreitung einerseits, die vormérzliche
Privilegierung politischer und operationalisierter Literatur andererseits. Die
programmrealistische Theoriebildung antwortet darauf mit einer besonde-
ren Version von Klassizismus; die wieder erhobene Forderung nach litera-
rischer >Gattungsreinheit« kann sich dabei auf das starke kulturelle Interesse
an reinen Typen< ebenso verlassen wie sie es beférdert. Es dominiert um
die Mitte des 19. Jahrhunderts in Anthropologie, Asthetik, Politik und an-
deren Interessensphiren. An Friedrich Hebbel und Richard Wagner sollen
einige Facetten des Zusammenspiels solcher institutionalisierter Diskurse
gezeigt werden, sofern sie zum >Lebenswissenc in der Poetik beitragen; ein
Seitenblick wird auf Adalbert Stifter gerichtet werden.

Die Frage nach dem >Wissen« soll unter Riicksicht auf die literarischen Gat-
tungen gestellt werden; oder, anders gesagt, die literarischen Gattungen sol-
len als Kategorien exponiert werden, die ebenso selbst wissenshaltig sind
wie sie Texte formieren. Demgemifi geht es weniger um einen spezifischen
Begriff als um das historische Phanomen der literarischen Gattung in seiner
eigentiimlichen Viskositét: definitorisch oft halt- und wertlos, dennoch von
hoher Wirkungsmachtigkeit. Lebenswissen, und schon die Rede von der
»Gattungs, vom genus, indiziert Nachbarschaft von Biologie und Poetik, hat
hier seine besondere Rolle. Dazu enthalten die Gattungen aber von jeher
auch einen anderen Typ von Wissen: Wissen tiber das Soziale und tber
die Typen von Vergesellschaftung. Mit den und durch die literarischen

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 Werner Michler

Gattungen verhandeln Gesellschaften ihre Basisfragen: Fragen vor allem
der Zugehorigkeit und der Platzanweisung; in der Gattungspoetik und ih-
ren Figurationen konvergieren daher (proto-)soziologische, biologische und
genuin dsthetische Diskurse; ihr tertium comparationis sind Prozesse der Ord-
nung, der Klassifikation und der Sortierung, und von daher sind >Gattung:
(wie Roman und Novelle) und >Gattung« (wie in Naturgeschichte und Bio-
logie) und auch die Rede von einer besonderen >Gattung Menschens, wie
es heiflt, keine blofen Aquivokationen.! Diese beiden Formen von in den
literarischen und kinstlerischen Gattungen prasenten Wissensbestinden
sind daher nicht bloff Aussagen oder Thesen, sondern auch in doppelter
Weise generativ und performativ; sie erzeugen und formieren zum einen
die Werke selbst, zum anderen bilden sie nicht blof} gesellschaftliche Kate-
gorien ab, sondern erzeugen, befestigen und implementieren sie. Dass die
Gattungen dazu in mindestens ebenso hohem Mafl ihre Rolle auch in der
Rezeption und Distribution von Literatur spielen, soll bei der epistemologi-
schen und metaphorischen Attraktivitdt von Gattungen und >Formen« fiir
die Kulturwissenschaften nicht vergessen werden. Das Gattungssystem bil-
det, unter Auspizien des literarischen Feldes gesehen, auch das Terrain der
Positionskampfe unter Produzenten; Agonalitit ist nicht nur im Raum der
Werke, sondern auch im Bereich der asthetischen Positionen zu erwarten.
Gattungsforschung ist ohne die Befragung der performativen Dimension
der Gattungen in diesem Sinn unvollstindig; und ebenso unvollstindig
ohne die Befragung der systematischen Konsequenzen der Pramisse, dass
Gattungsarbeit soziale Handlung ist.?

! Vgl. zum Verhiltnis von Wissensgeschichte und Gattungspoetik und zum methodischen

und historischen Kontext des Folgenden Werner Michler: Kulturen der Gattung. Poetik
im Kontext, 1750-1950, Géttingen 2015.

2 Vgl. ebd., zum 18. Jahrhundert insbes. S. 119-160, zu Adalbert Stifter und der Situa-
tion um 1848 S. 440-458; zur literatursoziologischen Dimension vgl. auch Ders.: M6g-
lichkeiten literarischer Gattungspoetik nach Bourdieu. Mit einer Skizze zur »modernen
Versepike, in: Text und Feld. Bourdieu in der literaturwissenschaftlichen Praxis, hg. von
Markus Joch und Norbert Christian Wolf, Tiibingen 2005, S. 189-206; zur epistemologi-
schen Thematik vgl. Sebastian Schénbeck/Matthias Preuss: Bétes Studies. Flaubert’s and
Balzac’s Lessons in Natural History, in: Journal of Literary Theory 9/2 (2015), S. 250—
270. Zum Motiv der biologischen Kreativitit vgl. auch die Beitrdge in: Die Biologie der
Kreativitat. Fin produktionsisthetisches Denkmodell in der Moderne, hg. von Matthias
Kriger, Christine Ott und Ulrich Pfisterer, Ziirich u.a. 2013; zur Vorgeschichte auch
zuletzt Urte Helduser: Imaginationen des Monstrosen: Wissen, Literatur und Poetik der
»Missgeburt« 1600-1835, Gottingen 2015.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 119

Die Skepsis, auf die Adalbert Stifters Roman Der Nachsommer (1857) stofit,
artikuliert sich in der Sprache des >Lebens«. Schon dass sich der Text para-
textuell defensiv »Erzahlung« nennt, wird ihm tibel genommen: Die »Erzéh-
lung im Allgemeinens, so der Asthetiker Adolf Zeising, sei entweder »Misch-
lingsprodukt verschiedener Arten« oder auch »eine ganz neue Art [...], fur
die es noch keine besondere Bezeichnung gibt«.? Fiir Friedrich Hebbel ge-
hort Stifters Literatur zum »Genre« und ist Symptom der Krankheiten sei-
ner Gegenwartskultur; »der Genre« infiziert, wie Hebbel in seiner bertihmt
gewordenen Stifter-Kritik Das Komma im Frack erklart, alle Gattungen; auch
mm historischen Bild seien bereits »Zwitter-Elemente« zu konstatieren, die
»es scheinbar dem Gemiith niher fithren, es in demselben Grade aber auch
dem Geist entfremden und es im Grund vernichten«.* Stifter allerdings, so
die Ironie der Kontroverse, teilt viele Pramissen der Kritik (auch ihre poli-
tischen Positionen um 1848 sind sehr dhnlich);? auch bei thm erzeugt nicht
der (sterile) Zwitter die Poesie, sondern »[n]ur was als lebendiger Strom aus
der Einheit einer lebendigen warmen Seele quillt, kann wieder Leben er-
zeugen und fortwirken machen«.® So Stifter 1848 in seiner eigenen Polemik
Uber Stand und Wiirde des Schrifistellers gegen die (insbesondere) jungdeutsche
Tendenzliteratur. Fragt man bei Hebbel zuriick, wie es um die Reinheit
der Form bestellt ist, wenn schon Stifter ins Genre mit seinen zwitterhaften
Zigen zu stellen sei, zeigt sich ein literarisches Profil von tatsachlich klassi-
schem Zuschnitt. Hebbel ist, wie der frithe Hebbel-Herausgeber Hermann
Krumm das ausdriickt, »in allen Sitteln gerecht«.” Hebbel hat sich in sehr

Adolf Zeising: Der Nachsommer (»Blatter fur literarische Unterhaltung«, 1858), zit. nach:
Moriz Enzinger: Adalbert Stifter im Urteil seiner Zeit. Festgabe zum 28. Jénner 1968,
Wien, S. 223.

4 Friedrich Hebbel: Das Komma im Frack, in: Simtliche Werke. Historisch-kritische Aus-

gabe, besorgt von Richard Maria Werner, 24 Bde. in 3 Abt., Berlin 1901-1907, Bd. 1/12,

S. 189-193, hier S. 190.

Zur Auseinandersetzung Stifter/Hebbel mit Hinweis insbesondere auf strukturelle und

poetologische Ahnlichkeiten vgl. Alfred Doppler: Hebbel und Stifter — Gegensitze und

Gemeinsamkeiten, in: Vierteljahresschrift des Adalbert Stifter-Instituts 34/1-2 (1985),

S. 27-33; sowie Helmut Bachmaier: Spekulation oder Wahrnehmung. Zur Hebbel-Stif-

 ter-Kontroverse, in: HebbelJahrbuch 51 (1996), S. 65-75.

6 Adalbert Stifter: Uber Stand und Wiirde des Schriftstellers [1848], in: Ders.: Werke
und Briefe. Historisch-kritische Gesamtausgabe, hg. von Alfred Doppler und Wolfgang
Friahwald, Stuttgart/Berlin/Koln 1978ff., Bd. 8/1, S. 38.

7 Friedrich Hebbel: Tagebiicher, hg. von Hermann Krumm, 4 Bde., Leipzig 1904, hier

Bd. 1, S. XVIIIL Der Nachwelt gilt Hebbel hingegen als »geborene[r] Dramatiker, Tra-

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Werner Michler

vielen verschiedenen Gattungen geduflert, er hat das System gleichmafiig
abgedeckt, mit dem Drama gleichwohl als der Konigsgattung, die es un-
angefochten auch bei Hebbel ist: Die dramatischen Gattungen umfassen
die Tragodie (Herodes und Mariamne, 1849), durchaus, wie im Gyges, nach
Art der franzosischen Tragodie (also »selon les régles«,® wie Goethe seine
Iphigeme und andere Texte in Frankreich empfohlen hat); das biirgerliche
Trauerspiel (Maria Magdalena, 1844), die Komédie (Der Diamant, 1847); die
Tragikomédie (Ein Trauerspiel in Sizilien, 1847); das Marchenlustspiel (Der
Rubin, 1849), ein Libretto (Ein Steinwurf, 1858, fiir Anton Rubinstein), die
Nibelungen (1862) sind »ein deutsches Trauerspiel«. Die Lyrik reicht vom
Sonett zum Epigramm, von der Stanze (ausgerechnet im Widmungsgedicht
zur sozialen Tragodie Maria Magdalena) zur Naturlyrik. Das epische (Fuvre
umfasst Novelle (die sehr frithe Exzahlung Der Maler von 1832 heif3t »Ver-
such in der Novelle«, wobei Novelle noch als 'Wertbegriff® aufgefasst wird),
Marchen, Erzahlung, Schnock, 1850, wird als »niederldndisches Gemaélde«
bezeichnet. Tagebuch und Autobiographie, Abhandlung, Rezension, Rei-
sebericht vervollstindigen das Bild. Das Epos ist mit Mutter und Kind (1859)
in Nachfolge von Goethes Hermann und Dorothea vertreten. Eine auffillige
Leerstelle bildet nur der Roman, doch auch hier gab es Projekte seit 1839;
ein historischer Roman wurde von Hebbels Verleger Campe bereits be-
vorschusst. In einer Epoche nicht blof§ der sogenannten Verwischung der
Gattungsgrenzen, sondern vor allem der arbeitsteiligen Spezialisierungen
der Literatur unter Verwertungsinteressen zeigt also Hebbels (Euvre den
traditionellen Habitus der »Meisterschaftc, der hinter diesem systematischen
Abschreiten der Gattungen und seit der Renaissance immer wieder hin-
ter einzelnen exponierten Autorenceuvres steht, vergleichbar mit Goethe,
Hauptmann, Hofmannsthal, Brecht. Hebbel zeigt das Bild eines auch um die
Vollstandigkeit hinsichtlich des zeitgendssischen Gattungskanons bemiihten

giker«. Bei Werner Krauss wird er als Beispiel gegen Benedetto Croces Gattungsskepsis
in Stellung gebracht. Hitte Croce recht, »miifite jeder zur Dichtung oder zur Literatur
Berufene ohne Schwierigkeiten in allen Sitteln gerecht sein [...]. Tragiker wie Grabbe
oder Hebbel [...] machen diese Monopolisierung eines Lebenswerkes durch eine einzige
Gattung besonders deutlich.« Werner Krauss: Grundprobleme der Literaturwissenschaft,
in: Ders.: Literaturtheorie, Philosophie und Politik, hg. von Manfred Naumann, Berlin/
Weimar 1987, S. 139-272, hier S. 176.
Goethe tiber Stella, phigenie auf Tauris und Tasso, Johann Wolfgang von Goethe: Ouvrages
poétiques de Goethe, in: Ders.: Werke, hg. im Auftrage der Grofiherzogin Sophie v.
Sachsen [»Weimarer Ausgabe«], 4 Abt., 133 Bde. in 143 Tln., Weimar 1887-1919, 1/53,
S. 208-210, hier S. 208f.
Zum »Wertbegriff« )Novelle« vgl. Karl Konrad Polheim: Gattungsproblematik, in: Hand-
buch der deutschen Erzihlung, hg. von dems., Diisseldorf 1981, S. 9-16.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 121

Autors. Das biirgerliche Trauerspiel ist, abseits von Schiller und Lessing, zu
»regeneriren«; dann ist »zu zeigen, dass auch im eingeschrinktesten Kreis
eine zerschmetternde Tragik méglich ist«.!’ Ungeachtet seiner in manchen
Aspekten literaturhistorischen Randlage zielt Hebbel also dezidiert in das
Zentrum einer ganzen Literatur.

Andererseits ist zu konstatieren: Es mogen »allec Formen oder die wichtigen
sein, immer aber geht es um >reine« Formen, nicht um die >verwildertenc
romantischen und jungdeutschen oder um die >vieltdnigen« aus Friedrich
Sengles Formenwelt des Biedermeier.!! Der Gestus des Scheidens, Tren-
nens, Sonderns, Definierens verbindet Hebbel mit seinen Gegnern wie etwa
dem Grenzboten-Programmatiker Julian Schmidt, aber auch mit Hermann
Hettner. Wir kdmen niemals »zu einer griindlichen Einsicht in das Wesen
der burgerlichen Tragddie«, so Hettner, »wenn wir nicht die verschiedenen
Arten, in die sie zerféllt, mit strengster Klarheit von einander sondern.«'?
Dieses Interesse an reinen Formen artikuliert sich nun in biologischen Des-
zendenz-, Reinheits- und Gattungsformeln. Das »Schauspiel« ist bei Hettner
eine »zwitterhafte Mittelgattung«, zwischen den, wie zu folgern ist, sreinen,
fruchtbaren« Formen Tragodie und Komédie.'® Auffillig ist in den Tage-
biichern die immer wichtigere Rolle der Naturdinge. Der Dramatiker ist bei
Hebbel eine Art Naturforscher: Er muss sich »auf jede Species menschlicher
Charactere einlassen«, »wie der Naturforscher auf jede Thier- und Pflan-
zengattung, gleichviel, ob sie schén oder hafilich, giftig oder heilsam ist,
indem er die Totalitit darzustellen hatl«, wie es 1851 im Tagebuch heif3t.!*
Tiere sind »Gedanken der Natur«, und das Tier ist »selbst dem bedeutend-
sten Menschen gegentiber« »relativ im Vorteils, denn »es spricht den Gedan-
ken seiner Gattung rein und ganz aus; welcher Mensch aber thite das?«"®

10 Hebbel: Samtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/2, S. 325 (Nr. 2910; 1843).

1 Vgl. Friedrich Sengle: Biedermeierzeit. Deutsche Literatur im Spannungsfeld zwischen

Restauration und Revolution 1815-1848, Bd. 1: Allgemeine Voraussetzungen, Richtun-

gen, Darstellungsmittel, Stuttgart 1971.

Hermann Hettner: Das moderne Drama. Asthetische Untersuchungen, Braunschweig

1852, S. 83.

'3 Ebd., S. 79.

4 Hebbel: Simtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/3, S. 395f. (Nr. 4908; 1851). Zu Hebbels
Auffassungen die literarischen Gattungen betreffend, vgl. den monographisch angeleg-
ten Beitrag von Astrid Stein: Die Gattun[g]spoetik Friedrich Hebbels im Kontext ihrer
Epoche, in: Hebbel - Mensch und Dichter im Werk, hg. von Ida Koller-Andorf unter
Mitarb. von Hilmar Grundmann, Wien 1992, S. 19-77. Die Zentralitit der Geschlechter-
problematik fiir die Dramenpoetik betont Alexandra Tischel: Tragddie der Geschlechter.
Studien zur Dramatik Friedrich Hebbels, Freiburg i.Br. 2002.

15 Hebbel: Simtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/4, S. 137 (Nr. 5701; 1859).

12

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Werner Michler

»Die Kunst ist eine zusammen geprefite Natur und die Natur eine aus ein-
ander gelaufene Kunst.«!® »Ich bin der unerschiitterlichen Uberzeugungs,
heifdt es schon 1841 in einem unverdffentlicht gebliebenen Vorwort zu einer
Ausgabe der Erzahlungen,

daf} die wahren Kunstformen ebenso nothwendig, eben so heilig und unverinder-
lich sind, [als] wie die Naturformen. Sie kénnen, wie in der physischen Welt mit
der Umbildung des Erdkorpers ganze Geschlechter der Lebendigen ausstarben,
allerdings aufhéren, dem Schépfungs- und Schonheitsbediirfnifl der Zeiten zu ent-
sprechen, aber sie kénnen nicht ohne Lebensgefahr aus einander gezerrt, nicht ver-
engert und erweitert werden. !’

Individualitidt gefihrdet diese Formen, wie sie in der Dramentheorie die
stragische« Vereinzelungsschuld annonciert: »Die Kunstformen sind Orga-
nismen, wie die Lebensformen«,'® heifdt es noch deutlicher in einer Fassung
des Textes von 1844. »Die Kunst«, sagt Hebbel in Ein Wort diber das Drama
(1843),

hat es mit dem Leben, dem innern und 4ufiern, zu thun, und man kann wohl sagen,
daf} sie Beides zugleich darstellt, seine reinste Form und seinen hochsten Gehalt.
Die Hauptgattungen der Kunst und ihre Gesetze ergeben sich unmittelbar aus der
Verschiedenheit der Elemente, die sie im jedesmaligen Fall aus dem Leben heraus-
nimmt und verarbeitet. [...] Das Drama stellt den Lebensprocef§ an sich dar.?

Durch diese dramentheoretische Schrift spuken viele Stichwortgeber, Hegel
ist nur einer von ihnen. Goethe wird mit dem Satz zitiert, Form habe allemal
etwas Unwabhres:

Aber der Inhalt des Lebens ist unerschépflich, und das Medium der Kunst ist be-
granzt. Das Leben kennt keinen Abschlufi, der Faden an dem es die Erscheinungen
abspinnt, zicht sich in’s Unendliche hin, die Kunst dagegen muf} abschlielen, sie
muf} den Faden, so gut es geht, zum Kreis zusammen kntipfen, und dieB ist der
Punct, den Goethe allein im Auge haben konnte, als er aussprach, dafl alle ihre
Formen etwas Unwahres mit sich fiihrten.?’

Hebbel zitiert hier eines der wichtigsten poetologischen Manifeste des
Sturm und Drang, den Text Aus Goethes Brieflasche, aus dem Anhang zur
Mercier-Ubersetzung, von 1776:

—_

5 Ebd., Bd. 2/3, S. 45 (Nr. 3406; 1845).
Ebd., Bd. 1/8, S. 418.
8 Ebd., S. 421.
Ebd., Bd. 1/11, S. 3.
20 Ebd., S. 6.

_
© ~

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 123

Jede Form, auch die gefiihlteste, hat etwas Unwahres; allein sie ist ein- fiir allemal
das Glas, wodurch wir die heiligen Strahlen der verbreiteten Natur an das Herz der
Menschen zum Feuerblick sammeln. Aber das Glas! Wem’s nicht gegeben wird,
wird’s nicht erjagen; es ist, wie der geheimnifivolle Stein der Alchymisten, Gefif§
und Materie, Feuer und Kiihlbad.?!

Hebbel will sagen, dass die Totalitdt der Kunst von anderer Dimension,
nicht so sehr anderer Art ist als die Totalitit des Lebens. Die Formskepsis
des Sturm und Drang, die aus der Goethe-Stelle spricht, wird bei Goethe
dadurch aufgefangen, dass das Medium in ein Brennglas umfunktioniert wird,
also in ein fokussierendes Medium; wichtig ist die Stelle aber vor allem
deshalb, weil sie der erste Beleg fir die Poetik der Inneren Form ist; jener
Form, »die alle anderen in sich begreift«. Diese Innere Form verweist auf die
naturphilosophische Spekulation der frithen Goethezeit; sie lasst sich auf
Alchemie, aber auch auf Buffons moule intérieur beziehen, das ist die »inne-
re Gussform«, die den Organismen eingeprégt ist und die die Gattungen
hervorbringt, die also dafiir sorgt, dass Katzen wieder Katzen gebéren und
Hunde Hunde. Hebbel liest Goethes >unwahre Form« so, dass die Biinde-
lung des Lebensstromes durch ein Medium (ein »Glas«, eine Linse, ein Pris-
ma) erfolgen muss, um in der Kunst eine Darstellung zu erreichen, derer
das Leben in seiner, wie Hebbel sagt, sunbewussten Darstellung®® nicht
bedarf: »Bei diesen [den philosophischen Dramen] kommt Alles darauf an,
ob die Metaphysik aus dem Leben hervorgeht, oder ob das Leben aus der
Metaphysik hervorgehen soll. In dem einen Fall wird etwas Gesundes, aber
gerade keine neue Gattung entstehen, in dem andern ein Monstrum.«*®

Zu Ernst von Feuchtersleben heifit es 1853, der »Begriff der Form« sei in
thm »nie recht lebendig« geworden, »er wurde wenigstens nicht fruchtbar
in thme:

Feuchtersleben hatte offenbar keine Ahnung davon, dafi, wie der Organismus in
der Natur, so die Form in der Kunst der reinste Ausdruck fiir jene unbegreifliche,
fast eigensinnige Mischung des Zufilligen und Ewigen ist, aus der das individuelle
Leben entspringt, und dafl eben deshalb die eine mit der andern nie vertauscht
werden kann.2*

Damit ist der Lebensbegriff von der Biologie aus tatsichlich auf dem Terrain
der Biographie, wo nicht der Soziologie angelangt. Die implizierte Soziologie

21" Goethe: Werke (wie Anm. 8), 1/37, S. 314.

22 Hebbel: Simtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 1/11, S. 7.
23 Ebd., S. Of.

24 Ebd., Bd. 1/12, S. 57.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124 Werner Michler

einer solchen Auffassung von Gattung kénnte nun andererseits, so liefle
sich erwarten, in einer neoklassizistischen Befestigung der Stdndeklausel lie-
gen; das ist aber bei Hebbel dezidiert nicht der Fall. Viel eher fithrt der Weg
in eine solche Soziologie tiber die Biologie eines in Gattungen eingefassten
Lebensstroms, wie sie die Lebensphilosophie, Bergson und Simmel etwa, aus-
gebildet hat. Mit Zustimmung zitiert Georg Lukdcs in seiner Entwicklungs-
geschichte des modernen Dramas von 1911 den Satz, dass das Drama »den Le-
bensprozef an sich« darstelle, legt aber nicht den Akzent auf >Darstellung,
sondern erklart, »daf} das Drama das Leben selbst« sei, in dem Sinn, dass
das Drama die Zielgattung des Lebens werde, »das Drama, die Tragodie«
sei »das platonische Ideal des Lebens.«*® Life imitates art. Lukécs hat gerade
aus Hebbel seine eigene Gattungstheorie abgeleitet; es ist ja Hebbel, an dem
Lukdcs den Begriff des Formapriori des Sozialen gewinnt; und von Hebbel
bezieht Lukdcs die Intuition, es gébe eine >generische« Wahrnehmung. Heb-
bel, so Lukdcs, »erlebte das Ereignis durch das tragische Schema«.?® Er sei
einer jener »Kiinstler, fiir die die formalen Forderungen einer Gattung fiir
ihr ganzes Leben a priori sind«.”” Dem korrespondieren bei Hebbel Sitze
wie jene iiber die Gattung Tagebuch und damit tiber die Formgebung der
eigenen Biographie:

Das ganze Leben ist ein verungliickter Versuch des Individuums, Form zu erlangen;
man springt bestindig von der einen in die Andere hinein und findet jede zu eng
oder zu weit, bis man des Experimentirens miide wird und sich von der letzten
ersticken oder aus einander reiflen lat.%8

(Dass die Formen »zu eng« oder >zu weit« sein kdnnen, ist iibrigens ein tragen-
des [Hebbel-] Motiv von Lukdcs’ spiterer Theorie des Romans.) Die Gattung
als Anschauungsform a priori, die Kunstgattungen als Lebensgattungen: da-
rin diirfte der Fluchtpunkt auch von Hebbels Gattungstheorie liegen. Das
'Leben« wird sub specie formae gesehen und aus dem Apriorismus von Raum
und Zeit eine soziologisch leicht herleitbare Poetologie, die dann erst verges-
sen muss, dass sie als Soziologie angefangen wurde. Wenn das generische
Formapriori der Wahrnehmung bei Lukdcs aus der Hebbel-Interpretation

%5 Georg Lukdes: Die Entwicklungsgeschichte des modernen Dramas, hg. von Frank

Benseler, Darmstadt/Neuwied 1981, S. 207. Zur Konstellation Hebbel/Lukdcs vgl.
Herbert Kaiser: »Der schéne Tod«. Hebbel und die Tragédientheorie des jungen Lukacs,
in: Hebbel-Jahrbuch 58 (2003), S. 11-26.

26 Epd., S. 206.

27 Ebd., S. 205.

28 Hebbel: Samtliche Werke (wie Anm. 4), Bd. 2/2, S. 264 (Nr. 2756; 1843).

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 125

gewonnen ist, dann wire auch bei Hebbel auf eine solche epistemologische
Dimension zu achten. Das ist wohl der Grund dafiir, dass Hebbel die Brigf
taschenaufsatzPassage herangezogen hat: Die Gattung (»die Forme) ist das
»Glas¢, ein Medium, eine generische Brille, mit der die Welt gesehen wird.
Die Bedeutung von Hebbels »Form« diirfte also darin liegen, dass sie zu-
gleich als Anschauungsform und als Naturform fungiert, nicht aber als
Texteigenschaft; das Tragische wird in die Gegenstinde hineingesehen,
weil es dort schon investiert gewesen sein wird. Gewiss herrscht zwischen
kreatiirlichem und sozialem, >biographischem« Leben eine >blofi« metapho-
rische Analogiebeziehung; doch eher deutet die Mobilisierung der Polyse-
mien von >Leben< auf ein Projekt, das das eine im anderen gestiitzt und
gespiegelt wissen will. Und es kann ja auch leicht gesehen werden, dass
bei Hebbel Zeugung, Prokreation und Kinder nie weit sind und auf den
nexus in re verweisen. Neben dem Geschlechterverhiltnis ist das der Fort-
planzung und ihrer Legitimitit ein Zentralthema Hebbel’scher Produktion,
von Fudith tber Maria Magdalena bis zu — naheliegender Weise — Mutter und
Kind. Wenn Hebbel nach einer Hlustration sucht, warum die Unwahrheit
der Form schon im Leben ihr Analogon habe, fillt ihm die Polaritit der Ge-
schlechter ein; wenn es um die Legitimitit alter Gattungen geht, die durch
den modernen Individualititsbegriff zersetzt wiirden, heifdt es: »[D]as Epos
hinterlieR Séhne und Téchter: Roman, Ballade, Novelle.«*® In einem Dra-
menplan, Der Dichter, der Hebbel zwischen 1841 und 1863 beschiftigt, gibt
der Verfasser eines »Nationalepos« sein Werk, sein »Kind«, wie es mehr-
fach heifit, einem anderen ab, i nuce tibrigens der Plot von Mutter und Kind,
nur mit Epos als Kind statt Kind im Epos.?* Eine symptomale Lektiire von
Hebbels Vorwort zu Maria Magdalena miisste ein ganzes Panddmonium von
Nabelschniiren, Frucht, Fleisch, Kern und Kindern zutage férdern.

Uber die Gattungen bearbeitet bei Hebbel die Kunst verschiedene Spha-
ren (Elemente) des Lebens. Mit der Unschirfe, die der Begriff >Form« tra-
ditionell an sich hat, wenn er nicht seine Antonyme mitfithrt (Form/Inhal,
Form/Chaos, Form/Unform, innere oder duflere Form), erreicht Hebbel
eine aktivistische Gattungspoetik, die an eine Naturphilosophie weitgehend
bruchlos anschlieffbar ist. Dass es in den 1840er Jahren die romantische
Naturphilosophie ist, beweist das bereits herangezogene, zu Lebzeiten unge-
druckt gebliebene Vorwort zur geplanten Ausgabe der Erzihlungen in der
Fassung von 1844:

29 Ebd., Bd. 1/8, S. 418.
30 Ebd., Bd. 1/5, S. 111-121.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Werner Michler

Die Kunstformen sind Organismen, wie die Lebensformen, sie kénnen, wie in der
physischen Welt mit der Umbildung des Erdkorpers ganze Geschlechter der Leben-
digen ausstarben, allerdings aufhoren, dem Schopfungs- und Schénheits-Bedurfnif§
der Zeiten zu entsprechen, aber sie kénnen nicht ohne Lebensgefahr verengert und
aus einander gezerrt werden, denn in keinem Organismus tritt, dem ihn ablésenden
Hoheren gegentiber, in dem der Lebens- und Werde-Procef} fortgesetzt und gestei-
gert werden soll, der Sattigungs- und Indifferenz-Punct ohne innere Nothwendig-
keit ein, wenn man freilich auch in jedem noch eine Seite aufzeigen kann, die, den
Thier-Ansitzen in der Pflanze dhnlich, weiter zu deuten scheint.®!

Damit erreicht die Poetik der Produzenten auch eine Totalzustandigkeit fur
die Anthropologie. Mit der tentativen Vollstindigkeit des Gattungskosmos,
wie ihn Hebbel angestrebt zu haben scheint, kann auch eine vollstindige
Anthropologie gegeben werden; sie kann >Poetik« bleiben, eine Lehre vom
Produzieren, und die Produzierenden mit umfassender Definitionsmacht
ausstatten. Die mitunter bemerkte Spannung zwischen der >Heiligkeit< und
»Ewigkeit« der Formen, die auf Platonismus deuten, und der eingerdum-
ten Koordination von Form (hier: Gattung) und einem historisch variab-
len >Schopfungsbediirfnis« ist, lieBe sich sagen, nicht schlechte Philosophie,
sondern gar keine, oder Paraphilosophie, weil man hinter ihr den Versuch
sehen konnte, die Definitionsmacht tiber die Poesie wieder auf die Seite der
Produzenten zu bringen; diese Definitionsmacht war ja in den letzten Jahren
des 18. Jahrhunderts von der Philosophie tibernommen worden, obwohl sie
zuvor fiir solcherlei eine Zusténdigkeit weder besessen noch gefordert hat-
te. Ideen-Platonismus, Prokreationsmodell und Gesetzesgeleitetheit verlan-
gen >reine, wohl auch traditionelle und kulturell konsakrierte Gattungen;
Hebbels tiber die Gattungen gefiithrter Versuch, die Definitionsmacht tiber
die Poesie fiir die Produzenten zuriickzugewinnen und zugleich die Gat-
tungspoetik anthropologisch zu universalisieren, zahlt als Preis den Schema-
tismus der Reinheit der Gattung.

Die Auseinandersetzung mit Stifter ist im Kern eine Gattungskontroverse
gewesen. Das »tiberschitzte Diminutiv-Talent [der »Mann der ewigen Stu-
dien«, Stifter also] kommt eben so natiirlich vom Aufdréseln der Form zum
Zerbrockeln und Zerkriimeln der Materie, schlieflt damit aber auch den gan-
zen Kreis vollstindig ab.<*> Wo Hebbel im Gattungssystem von oben her-
ab arbeitet, arbeitet Stifter gewissermaflen von unten herauf. Eine Parallele
zwischen beiden Autoren in dieser, es wurde angedeutet, an Ironien reichen,

31 Ebd., Bd. 1/8, S. 421. Als naturphilosophische Referenzautoren Hebbels werden in der
Forschung immer wieder Schelling, Schubert und Steffens genannt.

32 Ebd., Bd. 1/12, S. 193.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 127

polemischen Beziehung lasst sich gerade am Thema der Prokreation zie-
hen. Fast zur selben Zeit als der Nachsommer herauskommt, entsteht Hebbels
Mutter und Kind, eine Hexameter-Idylle, ein »Gedicht in sieben Gesingenc,
wie die Gattungsangabe lautet. In Nachfolge von Hermann und Dorothea geht
es dort um biologische und soziale Mutterschaft, anders, als im liberalen
Zeitalter vielleicht zu erwarten, siegt die >biologisches; das reiche, kinderlo-
se Paar, das dem armen Paar die Erstgeburt gegen lebenslanges Auskom-
men abkaufen wollte, verzichtet; anstelle des Kindes der Armen werden am
Ende die Armen als Kinder i fofo adoptiert — Hebbels Beitrag zur sozialen
Frage. Jedenfalls artikulieren sich hier soziale Positionen im Medium des
Nachmirz-Klassizismus, der auch fiir die - allerdings ldngst biologisierte —
Gattungslegitimidt und -reinheit der poetologischen Diskussion verantwort-
lich zeichnet. Dasselbe liefle sich von Stifters Nachsommer sagen, nur dass
hier die Sphére der Prokreation planvoll gemieden und stattdessen soziale
Adoption durch die keuschestmogliche Verheiratung der Familien Risach/
Tarona und Drendorf betrieben wird. Hermann und Dorothea bekommt im
Nachsommer der junge Gustav Risach zu lesen, homerische Szenen und Sze-
narien werden immer wieder in den Roman eingespiegelt, von Lektiiren
und Statuen bis zur Naustkaa. Bei Hebbel ist das klassische Medium tber-
raschenderweise dasjenige, in dem Zeitfragen angemessen verhandelt wer-
den konnen: Der Held Christian ist Malthusianer, ein anderer ist Anhan-
ger des Proudhon’schen Kommunismus; beim Brand Hamburgs tauchen
die »Hunger-Gesichter, / Welche mit Ratten und Mausen verschiichtert zu
Tage sich dringten«,*® aus den Kellern auf; soziale Dichotomien erfordern
Mischung, wie der Apotheker sagt.34 Idyllengemaf allerdings wird die so-
ziale Frage auf dem Lande gelost — besser, sie verschwindet dort — und nicht
in der Stadt, wo sie aufgetaucht ist; und sie wird privatim geldst, in einer
Politik, die in liberal-konservativer Manier nur die Extrapolation privater
Intervention ist. Das stimmt >mit der Form zusammens; die Hexameteridylle
kann >modernen« Inhalt aufnehmen. Allerdings finden diese modernen Ge-
genstinde, Problematiken ersten Ranges fiir den Tragiker des Industriezeit-
alters, gerade nur in der Idylle, in der sie gattungsgemaf} als immer schon
blof3 noch nicht ganz geldste erscheinen, thren Ort.

33 Ebd., Bd. 1/8, S. 293.
3 Vgl. ebd., S. 295.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Werner Michler

Wo Hebbel auf der Sonderung der Gattungen besteht, geht es Richard
Wagner um die Stiftung einer neuen Form des Theaters, der Oper oder
des Musikdramas. Der Exilant Wagner, nach seiner Involvierung in den
Dresdner Maiaufstand von 1849 steckbrieflich gesucht, entwickelt in Zii-
rich in einer Reihe von theoretischen Schriften eine weitgespannte Asthetik,
von Die Kunst und die Revolution tber Das Kunstwerk der Zukunfl, beide 1849,
zu Oper und Drama (1851), wo es um das >wirkliche Dramac« geht, das die
getrennten Sphéren von Schauspiel, Tanz und Poesie wieder zu jener Ein-
heit bringen soll, die die zeitgendssische Oper nur als Karikatur zustande
bringt. Versucht man zu tibersehen, wie die drei Dimensionen von Natur,
Gesellschaft und Kunst bei Wagner konstelliert sind, zeigt sich zunichst
an der Grenze Kunst/Gesellschaft die Erneuerung der politischen Funktion
der Kunst, die Wagners Asthetik als nachmérzliche Neukonzeptualisierung
des revolutiondren Impulses ausweist. Es ist das Volk, das der Kiinstler des
neuen Kunstwerks sein wird:

Wer wird demnach aber der Kinstler der Qukunft sein? Der Dichter? Der Darsteller?
Der Musiker? Der Plastiker? — Sagen wir es kurz: das Volk. Das selbige Volk, dem wir
selbst heutzutage das in unserer Erinnerung lebende, von uns mit Entstellung nur nachgebildete,
einzige wahre Kunstwerk, dem wir die Kunst iiberhaupt einag verdanken®

Oder, anders gesagt: Das »grofle Gesamtkunstwerk, das alle Gattungen
der Kunst zu umfassen hat, um jede einzelne dieser Gattungen als Mittel
gewissermafien zu verbrauchen, zu vernichten zu gunsten der Erreichung
des Gesamtzweckes aller« wird nicht »die willkiirliche mégliche Tat des Ein-
zelnen [sein], sondern [...] das notwendig denkbare gemeinsame Werk der
Menschen der Zukunft.<*® Das Einriicken des Volks in die Planstelle des
Genies als Produzenten ldsst sich lesen als imaginire Beauftragung eines
neuen Typs von Genie durch jenes >Volke; der »wahre Dichter ist aber der
vorverkiindende Prophet«.?’”

Das Kunstwerk wird so performativ zur Produktion des Volkes als einer po-
litischen Einheit beitragen, wie es letztlich sein Produkt gewesen sein wird.

35 Richard Wagner: Samtliche Schriften und Dichtungen. Volks-Ausgabe, 6. Aufl., 16 Bde.,
Leipzig o]., Bd. 3, S. 169f. (Das Kunstwerk der Zukunft, 1850).

%% Ebd., S. 60.

37 Richard Wagner: Das Judentum in der Musik [1850], in: Jens Malte Fischer: Richard
Wagners »Das Judentum in der Musik«. Eine kritische Dokumentation als Beitrag zur
Geschichte des Antisemitismus, Frankfurt a.M. 2000, S. 139-196, hier S. 154.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 129

Andererseits arbeitet im Zentrum dieser Asthetik eine Natur, die auf ihre
Resurrektion im Menschen ebenso angewiesen ist wie umgekehrt er auf sie:

Durch diese Erkenntnis [dass die Natur nicht willkiirlich handelt] wird die Natur
sich ihrer selbst bewuf}t, und zwar im Menschen, der nur durch seine Selbstunter-
scheidung von der Natur dazu gelangte, die Natur zu erkennen, indem sie ithm so
Gegenstand wurde: dieser Unterschied hort aber da wieder auf, wo der Mensch
das Wesen der Natur ebenfalls als sein eigenes, fiir alles wirklich Vorhandene und
Lebende, also fiir das menschliche Dasein nicht minder als fiir das Dasein der Na-
tur, dieselbe Notwendigkeit, daher nicht allein den Zusammenhang der natiirlichen
Erscheinungen unter sich, sondern auch seinen eigenen Zusammenhang mit der
Natur erkennt.?®

Das ist mehr als ein Postulat, denn Sprache — und das ganze neue Kunstwerk
basiert, man hat das phonozentrisch genannt, auf einem Sprachkonzept — ist
eine gleichermafien physiologische wie kulturelle Angelegenheit. Die Bedin-
gung der Moglichkeit der neuen Kunst ist der Rekurs auf die urspringlichen
Ausdrucksmittel, die sich in der Sprache niedergeschlagen haben. Anders
als der Endreim nimmt der Stabreim im Wortsinn radikal die Wortwurzeln
in Anspruch, in denen wieder Volkhaftigkeit-als-Ursprung und Jeweiligkeit
des Volkscharakters konvergieren. (Die Nihe zu den Wissensbestdnden der
Philologie ist bei Wagner gegeben.?®) Der Stabreim ist die Form, heifit es in
Eine Mitteilung an meine Freunde, in welcher »einst das Volk selbst dichtete, als
es eben noch Dichter und Mythenschépfer war«.’? Wagners im Post-48er-
Kontext entwickelte Theorie basiert auf der Prioritit der Sprache, die erst
unmittelbarer vokaler Ausdruck gewesen sei, sich dann, um signifizieren zu
konnen, konsonantisiere und schliefflich als Worttonmelodie ihre musika-
lische Form finde.*! Solcherlei Sprachschépfung bedarf eines erhohten To-
nus in ithren Produzenten, eines physiologischen Erregungszustands. Man
hat es mit emer erotischen Linguistik zu tun. Eine sexuelle Lautphysiologie

38 Wagner: Samtliche Schriften (wie Anm. 35), S. 43.

39 ‘Wagners Onkel Adolf war Philologe; ausgedehnte Studien sowie insbesondere die Lektiire
von Schriften Jacob Grimms sind belegt. Dazu Reinhart Meyer-Kalkus: Richard Wagners
Theorie der Wort-Tonsprache in »Oper und Drama« und »Der Ring des Nibelungens, in:
Athendum. Jahrbuch fiir Romantik 6 (1996), S. 153-196; vgl. auch Udo Bermbach: Der
Wahn des Gesamtkunstwerks. Richard Wagners politisch-dsthetische Utopie, Frankfurt
a.M. 1994.

40 ‘Wagner: Samtliche Schriften (wie Anm. 35), Bd. 4, S. 329.

4 Vgl Meyer-Kalkus: Wagners Theorie (wie Anm. 39); Udo Bermbach: Das #sthetische
Motiv in Wagners Antisemitismus. »Das Judenthum in der Musik« im Kontext der »Zir-
cher Kunstschriften«, in: Richard Wagner und die Juden, hg. von Dieter Borchmeyer,
Ami Maayani und Susanne Vill, Stuttgart/Weimar 2000, S. 55-76.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Werner Michler

ist zugleich das Produktionsmodell fiir das Kunstwerk: Organisches Pro-
duzieren ist Gebdren mit allen Charakteristika des organischen Vorgangs —
und der ist nicht Bild, sondern viel eher ein anderes Betitigungsfeld solcher
gesteigerter Zustinde. Von daher kommt auch die Somatik der Kiinste ins
Spiel. Erst im Gesamtkunstwerk wird kiinstlerische Produktivitit wieder
ihrer somatisch-physiologischen Grundlagen eingedenk. Die Metaphorizitit
des Wagner’schen Textes, etwa in Oper und Drama, ist daher eine graduelle;
wo literarisch-musikalische Produktion als physischer Akt gedacht ist, kann
man dann auch sagen, dass »das Volk« dort, wo es »Melodien erfands,

wie der leiblich nattirliche Mensch [verfuhr], der durch den unwillkiirlichen Akt
geschlechtlicher Begattung den Menschen erzeugt und gebiert, und zwar den Men-
schen, der, wenn er an das Licht des Tages gelangt, fertig ist, sogleich durch seine
duflere Gestalt, nicht aber etwa erst durch seinen aufgedeckten inneren Organismus
sich kundgibt.*?

Oder, an anderer Stelle:

Die »Stumme von Portici« und »Wilhelm Tell« wurden nun die beiden Achsen, um
die sich fortan die ganze spekulative Opernmusikwelt bewegte. Ein neues Geheim-
nis, den halbverwesten Leib der Oper zu galvanisieren, war gefunden, und so lange
konnte die Oper nun wieder leben, als man irgend noch nationale Besonderheiten
zur Ausbeutung vorfand. Alle Lander der Kontinente wurden durchforscht, jede
Provinz ausgepliindert, jeder Volksstamm bis auf den letzten Tropfen seines musika-
lischen Blutes ausgesogen, und der gewonnene Spiritus zum Gaudium der Herren
und Schicher der grofien Opernwelt in blitzenden Feuerwerken verprafit.*®

Das kohidrente Zusammendenken und -schreiben von Kunst, Volk und
Physiologie, das sich in Oper und Drama ergibt, einem >Hauptwerks, wie Wag-
ner bekannte, kann die Bedingungen dieser Reflexion nicht verleugnen. In
der ein Jahr zuvor entstandenen Schrift tiber das Fudentum in der Musik, die
ohne Zweifel in die Reihe der poetologischen Schriften des Nachmérz ge-
hort — auch wenn sie ihre eigentliche Wirkung erst mit der Wiederauflage
von 1869 entfalten wird —, wird tatsichlich Volk und Kunst realiter zusam-
mengedacht, wird tatsdchlich eine kiinstlerische Position durchsichtig auf
eine Positionierung des Kiinstlers, haben tatséchlich Physiologie und Soma-
tik und auf ihrer Basis Verhalten und Sprache erstmals eine poetologische
Funktion erhalten. Hier ist eine ebenso arbitrare wie rabiate Sozialklassifika-
tion am Werk, die auf Identifikation und Ausschluss einer Gruppe von Pro-

2 Wagner: Samtliche Schriften (wie Anm. 35), Bd. 3, S. 309.
*® Ebd., S. 266.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner 131

duzenten und ihrer Produkte setzt; sie ist auch der Ort, wo sich die Theorie
des Kunstwerks der Zukunft und die Sprachtheorie aus Oper und Drama
bewidhrt. Es mag sein, dass sich die Idee der Sprachwurzeln weniger aus der
Begegnung mit der Grimm’schen Philologie als von der Abrechnung mit
den Wurzellosen und ihrer Sprache herleitet: Dem fremd-sprachigen Juden
fehlen ja die Wurzeln einer Sprache; als Musik hat er den Synagogalgesang,
gleichwohl nicht mehr in seiner wiirdigen Urform, sondern als ein »Sinn
und Geist verwirrende[s] Gegurgel[ ], Gejodel[ ] und Geplapper( J«* Wo
die Schopfer runserer« Kunstgesang- und Instrumentalmusik sich auf »das
unwillkiirliche Innehaben der Weisen und Rhythmen unsres Volksliedes
und Volkstanzes«<*® verlassen kénnen, da reproduziere die jiidische Musik
nur die Oberfliche als Geplapper und Stilchaos:*°

So lange die musikalische Sonderkunst ein wirkliches organisches Lebensbediirfnis
in sich hatte, bis auf die Zeiten Mozarts und Beethovens, fand sich nirgends ein ji-
discher Komponist: unméglich konnte ein diesem Lebensorganismus génzlich frem-
des Element an den Bildungen dieses Lebens teilnehmen. Erst wenn der innere Tod
eines Korpers offenbar ist, gewinnen die auflerhalb liegenden Elemente die Kraft,
sich seiner zu bemichtigen, aber nur um ihn zu zersetzen; dann lost sich wohl das
Fleisch dieses Kérpers in wimmelnde Viellebigkeit von Wiirmern auf: wer méchte
aber bei threm Anblicke den Kérper selbst noch fiir lebendig halten? Der Geist,
das ist: das Leben, floh von diesem Kérper hinweg zu wiederum Verwandtem, und
dieses ist nur das Leben selbst: nur im wirklichen Leben konnen auch wir den Geist
der Kunst wiederfinden, nicht bei ihrer Wiirmer-zerfressenen Leiche.*”

Die somatische Qualitdt, die dem Musikdrama, das jetzt nur Virtuosenmu-
sik sei, abgehe, soll im Gesamtkunstwerk wieder erstehen. Wo die erotische
Physiologie den Schopfungsakt erklart und befeuert, bleibt dem Juden nur
die >vollendete Unproduktivitit«.

Es sind das die nicht sehr glamourésen, aber umso wirkungsmichtigeren
Formen einer Poetik, die mit dem Leben Ernst macht. Auch hier aber wie-
der ist tiberall dort, wo das >Leben< auftaucht, das Soziale nicht weit. Den
Anlass zu Wagners Schrift gibt, erstens, die Konkurrenzsituation mit dem
erfolgreichen Komponisten Meyerbeer. Aus ihr bezieht die Schrift ihre ago-
nale Energie und Topik, in den kiinstlerischen Feldern soll der Text eine
Waffe gegen Meyerbeer sein. Zweitens zeigt die Fudentums-Schrift ideal-
typisch eine performative Sozialklassifikation, indem sie eine Kategorie

4 Wagner: Judentum (wie Anm. 37), S. 159.
15 Fbd., S. 160.

6 Vgl. ebd., S. 161.

4 Ebd., S. 171 f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Werner Michler

von Kiinstlern schafft und begriindet, die es davor so noch nicht gegeben
hat: eben das >Judentum in der Musiks, und ihnen ihren Platz anweist.*®
Woagners polemische Biopoetik der Juden wird dann von ithm zu einer Bio-
poetik der kiinstlerischen Produktion tiberhaupt extrapoliert: Zu Sprache,
Organismus, Verhalten und/oder Form/Gattung treten ihre Analoga in der
Kunst: zur Sprache die Poesie, zum Organismus Musik und Tanz, zum Ver-
halten das Theater. Die fudentums-Schrift weif§ auch, woher der relative Er-
folg der jidischen Musik, ihr sprachwurzelloses, damit worttonmusikloses
Virtuosentum, herrithrt; eben weil die Kiinste getrennt sind, ist das in thnen
jeweils zu Erreichende schon geleistet worden — es kann daher von jenem
Judentum in der Musik< imitiert werden. Hier setzt dann auch das Projekt
des wiedervereinigten Gesamtkunstwerkes ein.

Wagners Kunstschriften stehen damit im Horizont einer Produzentenpo-
etik, die sich auf die Teilungen des sozialen Raumes nicht nur verlassen
kann, sondern solche Teilungen robust vornimmt. Die changierende Meta-
phorizitat threr Kategorien bezahlt sie mit der allzu hohen Konkretion des
Ressentiments, das an ihrer >Wurzel sitzt. >Um 1848« wenn man diesen
Zeitpunkt den eingespielten Wendungen >um 1800« und >um 1900« zugesel-
len diirfte, bezeichnete dann eine Reihe von Indifferenzpunkten oder aber
Kipppunkten, an denen Poetik des >Lebens<, das Naturwissen von ihm und
das Gesellschaftswissen vom Leben sich in prekérer Balance befinden; und
auch jederzeit ineinander zu kollabieren vermégen.

8 Es ist hier nicht der Ort, Wagners (oder Hebbels) Konzeptionen (oder auch nur die Rede)
vom >Leben< auf bestimmte biologische oder medizinische Wissensbestinde zu beziehen;
dass um die Jahrhundertmitte die Physiologie eine Leitdisziplin ist und dass sie ihre Spu-
ren in literarischen und poetologischen Texten hinterlassen hat, steht aufler Frage. Be-
merkenswert allerdings scheint, pro domo gesprochen, dass gerade ein Phinomen wie der
Antisemitismus eine jener Aushandlungsflichen zwischen den Wissenschaften und den
Kiinsten darstellen kénnte, die von der kulturwissenschaftlichen Analyse gesucht werden,
nur eben keine ansehnliche; gerade der Antisemitismus stellte sich dann als eine eigen-
tamliche Sozialform des Somatischen dar, von der man auch sagen wird kénnen, dass sie,
die interessanteste, brisanteste und fatalste der Rassenkunden, selbst snaturwissenschaft-
lich< eminent produktiv geworden ist.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Genealogie und Evolution

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HUBERT THURING

»Kraft, oder so was«
Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in der Rahmenerzahlung von
Gottfried Kellers Sinngedicht

. Von Gott zur Natur zum Leben

Die Natur und ihre Wissenschaften bilden fiir Gottfried Keller seit seinen
literarischen Anfingen eine zentrale Referenz seiner Poetik, verstanden im
weiten Sinn auch als Philosophie der Dichtung und gedichtete Philosophie.
In der Forschung ist Kellers Bezug zur Natur zundchst vor allem als Ablo-
sung fur die vom Feuerbach’schen Materialismus verdringte Gottesreferenz
betrachtet worden.! Demnach ist Religion selbst Produkt einer anthropo-
logischen Naturkraft, mittels welcher der Mensch sich Umgang mit und
Zugang zu der nicht unmittelbar erfahrbaren Natur verschafft. Dies gilt kon-
sequenterweise auch fiir jene Natur, die seit der zweiten Hélfte des 18. Jahr-
hunderts von Philosophie und Wissenschaft als quasireligiése Referenz zu
enormer Wirkungsmacht gebracht wird.? Die Einsicht, dass die Erfahrung
der Natur vermittelt bleibt, die neuen Erkenntnisse tiber sie blof} relativen
Geltungswert haben und eine Verortung des Menschen als Teil der Natur
problematisch ist, entwickelt Keller erst allméhlich, indem er den beobachte-
ten Wandel in den Naturwissenschaften thematisiert und reflektiert. Dabei
verschiebt sich die Leitreferenz seiner Poetik von der Natur zum Leben,
dessen Begriff gegentiber den wissenschaftlichen Zugriffen eine Resistenz
behauptet.

Die zeitgenossischen Naturwissenschaften, die den Wandel der Welterkla-
rungen mit den entsprechenden Konsequenzen fiir das Erzahlen wahrend
der ganzen Schaffenszeit Kellers mafigeblich bestimmen, werden in seinem
Werk neben dem Griinen Heinrich (1854-1855, 1879-1880/1889) nur noch
im Simngedicht (1879-1881) so direkt, konkret und gewichtig thematisiert,
und erst in letzterem treten sie, wenigstens in der Rahmengeschichte, mit
dem Protagonisten in den Vordergrund. Wihrend die Quellen- und Dis-

1" Vagl. Karl Fehr: Gottfried Keller. Aufschliisse und Deutungen, Miinchen 1972, S. 8-28 u.
86-91.

2 Vgl. Gerhard Kaiser: Gottfried Keller. Das gedichtete Leben, Berlin 1995, vgl. S. 158-162
u. 172-174.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Hubert Thiiring

kursbeziehungen und die poetischen Konsequenzen fir den Griinen Heinrich
schon mehrfach breit und griindlich aufgearbeitet worden sind, hat sich die
Forschung zum Sinngedicht vor allem auf die ausgestellten Beziige zur Licht-
physik in der Rahmenerzihlung und auf die teils offenkundigen, teils un-
tergriindigen motivischen und narrativen Beziehungen zum Darwinismus
konzentriert. Der Lebensbegriff aber, der vor allem im Sinngedicht primére
Relevanz gewinnt, ist im Schatten des dominierenden Naturbegriffs geblie-
ben und in seiner Bedeutung nicht erkannt worden. Die vorliegende Studie
wird daher den Lebensbegriff im Sinngedicht ins Licht riicken.

Zunichst soll diese Verschiebung von der Natur- zur Lebensreferenz im
Spiegel der Forschung zu Der Griine Heinrich und zu Das Sinngedicht betrachtet
werden, wo Natur- und Lebenswissen bzw. -wissenschaft am deutlichsten
und dichtesten thematisiert werden (1). Auf der Basis der dabei gewonne-
nen Thesen werde ich darauthin die Rahmenerzahlung des Sinngedichts, die
im engeren Sinn nur das erste Kapitel umfasst, textnah beobachten, indem
ich die topische >Bestiickungs, narrative Entwicklung und diskursive Ver-
netzung analysiere und kommentiere und dabei den Akzent des Lebens-
wissens herausarbeite (2). Einen ersten Teil der im Verlauf aufgeworfenen
Fragen zum natur- und lebenswissenschaftlichen Wissen soll eine verdich-
tete Vorgeschichte einholen, die den besonderen Status des Lebensbegriffs
aufzeigt und zum zeitgenossischen Materialismus hinfiihrt (3). Dieser wird
dann, wieder in niherem Zusammenhang mit Keller und dem Sinngedicht,
anhand von Ludwig Feuerbach und Jacob Moleschott und mit Blick auf die
Jjeweiligen miteinander zu vergleichenden Differenzierungen des Natur- und
Lebensbegriffs dargestellt (4). In unmittelbarer Textnihe werde ich darauf
Moleschotts Ziircher Antrittsvorlesung Licht und Leben (1856) als direkte
Quelle und narrativ-argumentative Folie des Sinngedichts analysieren und
den erkenntnispoetischen Status des Lebenswissens umreiflen (5). Anhand
der dabei problematisierten Momente von Zeit und Zufall wird ein letzter
Abschnitt den Umgang des Textes mit dem Darwinismus skizzieren (6).

I.1. Forschung zum Grinen Heinrich

Gerhard Kaiser, Dominik Miiller, Wolfgang Rohe und Philip Ajouri ha-
ben vor allem fiir den Grimen Heinrich gezeigt, wie die Natur zundchst, in
der ersten Fassung (1854/55), als objektive Gegenreferenz zur subjektiven
(religisen) Schicksalsgldubigkeit die Ordnung und den Gang der Erzihl-
welt garantiert. Die Kenntnis des Materialismus von Ludwig Feuerbach
und Jacob Moleschott und weiterer naturwissenschaftlicher Forschungen

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 137

hat den religiés oder idealistisch gendhrten Glauben an einen teleologischen
Weltprozess mit integriertem Einzelschicksal gebrochen. Untragbar ist da-
durch auch eine Romanpoetik geworden, die auf eine Parallelisierung von
Real- und Erzihlteleologie und eine Engfithrung von Welt- und Individu-
albestimmung baut, wie sie theoretisch der Versuch iiber den Roman (1774)
von Christian Friedrich von Blanckenburg und praktisch Wilhelm Meisters
Lehrjahre (1795/96) von Goethe modelliert haben. Die Natur und ihre Ge-
setzlichkeit bleiben trotz der kontingenten Brechung der biographischen
Linien, die Heinrichs personlichen Schicksalsglauben als (anthropologisch
notwendige) Projektion markiert, fiir die Narration als Referenz einer (kau-
salen) Ordnung und als Quelle von Bildern erhalten, und Heinrich klam-
mert sich auch bei den kleinsten Wendungen des Lebens wider besseres
Wissen umso fester an den gottlichen »Wunderglauben«?

In der zweiten Fassung (1879-1880/1889), die nun auch unter dem Einfluss
der Evolutionstheorie von Charles Darwin steht, werden die Naturgesetz-
lichkeit, im Sinn einer unverriickbaren Ordnung, sowie die narrative Kausa-
litdt und Finalitidt durch das »offene Ende, die Riicknahme der Lebensreise
als natiirliche Form der Biographie, die Einfigung von Parallelgeschichten
und Allegorien, die Riicknahme der Typologie und den Abbau von Zielvor-
stellungen« weiter aufgelost; die »Anthropomorphismens, die »Konnotatio-
nen der Natur als etwas Gottlichem« verschwinden zugunsten der »Grau-
samkeit und Gleichgiiltigkeit der Natur«.* Eine vertiefte Reflexion iiber
den unberechenbaren »Lauf der Welt« geht einher mit der Markierung der
Zufille als Erzahlereingriffe, die fiir die relative Finalitit der Fiktion notwen-
dig sind.> Der innere Zusammenhang und eine gewisse kompositorische
Geschlossenheit entstehen durch ein verdichtetes inneres Verweisnetz der
narrativen und rhetorischen Elemente und Motive.®

Im Griinen Heinrich stellen, wie Rohe in seiner Analyse der ersten Fassung
zeigt, »[sJowohl die Konversationsrunde bei Frau Margret als auch das
Handwerkerkiinstlertum Vater Lees« zundchst noch »anachronistische
Entwiirfe einer Integration der Naturwissenschaft in die Gesellschaft dar«.’

3 Ebd., S. 172.

Philip Ajouri: Erzéhlen nach Darwin. Die Krise der Teleologie im literarischen Realismus:
Friedrich Theodor Vischer und Gottfried Keller, Berlin/New York 2007, S. 335.

% Vgl. ebd., S. 331.

6 Vgl. ebd., S. 276.

Wolfgang Rohe: Roman aus Diskursen. Gottfried Keller »Der griine Heinrich« (Erste
Fassung; 1854/55), Miinchen 1993, S. 151.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Hubert Thiiring

Doch dann fithrt Heinrichs Besuch der »Vortrage tiber Anthropologie«,8
fizr welche die Anthropologischen Vortrige von Jakob Henle” (gehalten 1849)
sowie Moleschotts Lehre der Nahrungsmittel (1850) und Kreislauf des Lebens
(1852) die primiren Referenzen bilden, zu einer differenzierten Auseinan-
dersetzung mit der zeitgendssischen Wissenschaft. Heinrichs Vorhaben,
seine neue >Kunst der Gestalt« mit physiologischem Wissen zu fundieren,
lasst sich nicht in die Praxis umsetzen. In philosophischer Hinsicht integ-
riert Heinrich einerseits das neue Wissen als Bestatigung der Perfektion von
Gottes Schopfung, andererseits stofit er sich an den Angriffen auf die Leh-
re vom freien Willen'” und miinzt den materialistischen Determinismus in
Vorsitze zur guten Lebensfithrung um. Wihrend der Protagonist auf diese
Weise an der Selbstbestimmung des Subjekts festhilt, werden die neuen
wissenschaftlichen und philosophischen Erkenntnisse neben anderen Dis-
kursen und Praktiken von der Handlung und von der beobachtenden und
kommentierenden Erzdhlstimme in threr Heterogenitit referiert und perfor-
miert. So kénnen Vegetationsvergleiche und Ernahrungsverhalten, welche
die Diskrepanz zwischen bewusster Absicht und triebhaftem Handeln zum
Ausdruck bringen, mehr oder weniger direkt mit den genannten materialis-
tischen Theorien der Ernidhrung und des Stoffwechsels in Zusammenhang
gebracht werden.!! Starke Wertungen durch den Erzihler oder durch Figu-
ren finden sich allenfalls in Karikaturen oder der Ablehnung von Extremen
der Wissenschaftsglaubigkeit, auch Normalisierungen im Sinn einer Reduk-
tion auf rein Technisches oder auf Religion, Theologie oder Philosophie
werden mittels selbstentlarvender Vorfiihrung unterlaufen.

Der Griine Heinrich 1asst also einerseits seinen Protagonisten beim Versuch,
naturwissenschaftliches Wissen kiinstlerisch umzusetzen, scheitern, bringt
dieses aber andererseits thematisch, motivisch und narrativ zur Darstellung,
ohne ein neues »sinnorientierendes Ganzes« im Zeichen der Kunst zu ent-
werfen.'? Adornos These der Asthetischen Theorie aufnehmend, wonach Wis-
senschaft und Kunst fundamental verschieden seien, die moderne Kunst
jedoch, wenn sie gesellschaftliche Wahrheit beanspruche, sich jedem Gehalt
offnen musse, restimiert Rohe, dass die »Gestaltungsleistung des >Griinen

8 Gottfried Keller: Der Griine Heinrich [zweite Fassung] (1879-1880/1889), in: Ders.:
Samtliche Werke, Historisch-Kritische Ausgabe (HKKA), hg. von Walter Morgenthaler,
Basel/Frankfurt a.M./Ziirich 19971f., Bd. 1-3 (2006), hg. von Karl Grob u.a., Bd. 3, S. 9ff.
Vgl. Jakob Henle: Anthropologische Vortriage, Erstes Heft, Braunschweig 1876.

10" v/gl. Keller: Der Griine Heinrich [zweite Fassung], HKKA 3 (wic Anm. 8), S. 19ff.

1 Vgl. Rohe: Roman aus Diskursen (wie Anm. 7), S. 162-167.

12 Ebd., S. 160.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 139

Heinrich« darin bestehe, »sich weder ins >sakrosankte« Refugium des >ds-
thetischen Prinzips« zuriickgezogen, noch sich ins Adaptieren wissenschaft-
licher Standards gerettet zu haben«, sondern die Heterogenitit diskursiv
wie strukturell zu verarbeiten.'® Dass der Roman dabei nicht seine Form
verliert, liegt daran, dass in der ersten Fassung die Handlung noch von
der biographischen Teleologie getragen wird und die Natur trotz der dis-
kurs-perspektivischen Heterogenitit als zentrale Referenz fungiert. Ajouris
vergleichende Analyse hat gezeigt, dass die verstirkte Tendenz zur Auflo-
sung der Erzihlteleologie in der zweiten Fassung mit einer Verdichtung der
Verweisstruktur von Motiven und Binnennarrativen einhergeht. Die Natur
erscheint im Zeichen Darwins nicht mehr als fixe Referenz aller Diskurse,
sondern als eine der Zeit unterworfene, sich verindernde Instanz, die eben-
so Leben vernichtend wie Leben hervorbringend agiert.

Mithin scheint sich in der zweiten Fassung eine neue Referenz herauszubil-
den, die sich von der Naturreferenz unterscheidet und sich ihr bis zu einem
gewissen Grad entgegensetzt. Diese Referenz bzw. dieser Referenzbereich
ist das Leben. Neben dem Naturbegriff ist der Lebensbegriff in Kellers Poe-
tologie seit seiner >Konversion« zum Materialismus und Atheismus 1849 mit
diesem einschldgigen Akzent prasent:

Er [Feuerbach] hat nichts als die Natur und wieder die Natur, er ergreift sie mit allen
seinen Fibern in ihrer ganzen Tiefe und laf3t sich weder durch Gott noch Teufel aus
thr herausreiflen. Fiir mich ist die Hauptfrage die: Wird die Welt, wird das Leben
prosaischer und gemeiner nach Feuerbach? Bis jetzt muf} ich des bestimmtesten
antworten: Nein! im Gegenteil, es wird alles klarer, strenger, aber auch glithender
und sinnlicher.'*

Obwohl philosophisch-dsthetisch kontextualisiert, erscheint das >Lebenc
kaum verbegrifflicht oder wissenschaftlich konturiert, sondern meint all-
gemein und in Uberschneidung mit dem Naturbegriff die Sphire der bio-
logisch-organischen Natur, der Vitalitdt oder dann das zeitlich begrenzte
sinnliche und geistige Dasein des Menschen. Die philosophisch und ésthe-
tisch dominante Referenz scheint die Natur auch noch dort zu bilden, wo
sie eigentlich das Leben im engeren biologischen Sinn und die menschliche
Existenz im Ganzen bezeichnet:

13 Ebd., S. 171.
14 Gottfried Keller: Brief an Wilhelm Baumgartner, Heidelberg, 28. Januar 1849, in: Ders.:
Gesammelte Briefe, vier Biande, hg. von Carl Helbling, Bern 1950, Bd. 1, S. 275.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 Hubert Thiiring

Nur fir die Kunst und Poesie ist von nun an kein Heil mehr ohne vollkommene
geistige Freiheit und ganzes glithendes Erfassen der Natur ohne alle Neben und
Hintergedanken, und ich bin fest tiberzeugt, dafl kein Kiinstler mehr eine Zukunft
hat, der nicht ganz und ausschliellich sterblicher Mensch sein will. Daher ist mir
auch meine neuere Entwicklung und Feuerbach fiir meine dramatischen Pline und
Hoffnungen weit wichtiger geworden, als fir alle tGbrigen Beziehungen, weil ich
deutlich fithle, daf ich die Menschennatur nun tiefer zu durchdringen und zu erfas-
sen befdhigt bin. Jedes dramatische Gedicht wird um so reiner und konsequenter
sein, als nun der letzte Deus ex machina verbannt ist und das abgebrauchte Tragische
wird durch den wirklichen und vollendeten 7od einen neuen Lebenskeim gewin-
nen.'

Trotz der Dominanz des Naturbegriffs lasst sich indes bereits hier eine Dif-
ferenz zwischen >Natur< und >Leben< erkennen, die jedoch vorerst weder
begrifflich noch poetisch produktiv wird. Kellers immanenter Naturbegriff
orientiert sich zum einen an der aristotelischen Poetik der Nachahmung, die
zunichst im Zeichen der Goethe’schen und Kant’schen Organologie diffe-
renziert worden ist und nun auch von der Stoffwechseltheorie eine materi-
alistische Erweiterung und Vertiefung erfahren hat. Diese Entwicklung hat
den vitalistisch-idealistischen Lebensbegriff, der um 1800 noch Hochkon-
Junktur hatte und weit in die erste Hélfte des 19. Jahrhunderts hineinwirkte,
verdringt.'®

Zwischen diesen diskursiven Bedingungen, die fiir die erste Fassung des
Griinen Hemnrich mafigebend sind, und denjenigen zur Zeit der zweiten Fas-
sung liegen wiederum dreiflig Jahre, in welche die Differenzierung des Ma-
terialismus und die Darwin’sche Formulierung der Selektionstheorie als
Erklarung fur die Entwicklung der Arten fallt. Die Materialismusdebatte
erweitert die Stoffwechseltheorie um die Frage nach den Entstehungs- und

15 Keller: Brief an Wilhelm Baumgartner, Berlin, 27. Marz 1851, Bd. 1 (wie Anm. 14),
S. 291.

16 Einen #sthetischen Ansatz zum Lebensbegriff bei Keller verfolgt Rebecca Lotscher in ihrer
Masterarbeit Das Schine leben. Zum Lebensgefiihl als Grundlage der Asthetik — mit Kant, Cassirer
und Kellers »Griinem Heinrich« (Basel 2011): Sie erarbeitet die Kant'sche Asthetik entlang
der Subjekt/Objekt-Beziehung, der Unterscheidung von Angenechmem/Schénem, Zweck/
Zweckmafligkeit, bestimmendem/reflektierendem Urteil, Naturschénem/Kunstschénem
und des >organischen< Zusammenhangs dieser Kategorien in zum Teil dichtem Dialog mit
der Erzdhlung von der existenziellen und kiinstlerischen Entwicklung Heinrich Lees. Da-
bei geht es nicht um eine einseitige Anwendung und Uberprﬁfung, denn sie zeigt auf, wie
der Roman diese Entwicklung auf der Figuren- und der Erzahlerebene reflektiert. Mit der
Entwicklung der Figur gelangt die Arbeit zum freien Spiel der Erkenntniskrifte, das sich
im Verhéltnis von dsthetischer Idee und Vernunftidee fortsetzt, einer Sphire, in welche die
Figur nur bedingt hineinreicht, wihrend der Erzdhler sich hier auf der philosophischen
Hohe der Kant’schen Asthetik bewegt.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 141

Entwicklungsbedingungen von Leben und den Méglichkeitsbedingungen
von dessen Erkenntnis. Mit Darwin verschiebt sich der Fokus zwar auf die
kontingente Interaktion der Lebewesen, denen die >Natur< auch feindlich er-
scheinen kann. Wihrend dies, wie bereits erwahnt, zur weiteren Entteleolo-
gisierung beitragt, bleibt die dsthetische Referenz der Natur als dynamische
Gesetzmafligkeit erhalten. Es sei dahingestellt, wie stark Keller bei der >Re-
vision« des Griinen Heinrich darum bemiiht war, diese Natur zugunsten eines
Referenzfeldes des Lebens auszutreiben; jedenfalls lieflen sich die diskursi-
ven Verdnderungen kaum darstellend oder reflektierend einbauen, zumal
die durchgehende Autodiegese hier einschrankend wirkte.

Diese Diskursgeschichte erzihlend einzuholen und eine neue reflektierte
Asthetik oder Poetik zu realisieren, welche die Natur nun entschieden in
die Perspektive des (menschlichen) Lebens stellt, unternimmt die Rahmen-
geschichte des Sinngedichts. Der letzte Novellenzyklus Kellers ist neben dem
Griinen Hemrich das einzige Werk, in dem die Wissenschaft derart in den
Vordergrund riickt, hier sogar im Protagonisten Reinhart personifiziert.

I.2. Forschung zum Sinngedicht

In der Forschung hat vor allem die prominente Thematisierung des Dar-
winismus die Aufmerksamkeit auf sich gezogen, meistens verbunden mit
der These von einem Antagonismus zwischen den >zwei Kulturen< Wissen-
schaft und Literatur, der vor allem in der Rahmengeschichte thematisch
entfaltet, aber auch in den einzelnen Novellen verschoben oder tibertragen
durchgespielt wird.!” Mit Fokus auf die Rahmengeschichte hat mafigeblich
Gerhard Kaiser dargelegt, wie die beiden Kulturen und ihre typischen Prak-

17 Vgl. Kaiser: Gottfried Keller (wie Anm. 2), S. 503-514 u. 555; Ders.: Experimentie-
ren oder Erzihlen? Zwei Kulturen in Gottfried Kellers Sinngedicht, in: Jahrbuch der
Deutschen Schillergesellschaft 45 (2001), S. 278-301. Zuvor hat Wolfgang Preisendanz
(Gottfried Kellers Sinngedicht, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 82 [1963], S. 129-
151) den Auszug des Naturwissenschaftlers aus dem Labor ins Feld der Liebe als Absa-
ge an zeitgenossische Anspriiche interpretiert, die Literatur habe sich an der Naturwis-
senschaft zu orientieren. Dagegen haben Kaiser (Das gedichtete Leben [wie Anm. 2],
S. 562-576) und Rohe (Roman aus Diskursen [wie Anm. 7], S. 142-145) argumentiert,
dass die Referenzen auf die Naturwissenschaften eine Eigenstindigkeit behaupten und
eine implizite Eigendynamik entfalten. Julius Rothenberg (Geheimnisvoll schone Welt.
Zu Gottfried Kellers »Sinngedicht« als antidarwinistischer Streitschrift, in: Zeitschrift far
deutsche Philologie 95 [1976], S. 255-290) hat die zahlreichen und virtuosen Ausfor-
mungen des Kampf-ums-Dasein-Musters ausfiihrlich untersucht, allerdings unter der ein-
schrankenden Pramisse einer durchweg antidarwinistischen Haltung Kellers.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 Hubert Thiiring

tiken, Experimentieren und Erzihlen, in einem weiten und dichten Bezie-
hungsgeflecht von weiteren Antagonismen — insbesondere demjenigen der
Geschlechter, aber auch fremd und eigen, arm und reich — mitenander ver-
kntipft werden, ohne jedoch miteinander zu verschmelzen. Ausgehend von
einer kursorischen Kommentierung der naturwissenschaftlichen Referen-
zen der Eingangsszenerie in Reinharts Studierzimmer, die Kaiser vornehm-
lich in der >kalten< Newton’schen Physik ansiedelt, analysiert er dann die
Implikationen des »Liebeskriegs«, den der Naturforscher Reinhart und die
Girtnerin und Leserin Lucie erzdhlend ausfechten. Das von Lucie verkor-
perte »lebendige Leben« scheint itber die Wissenschaft zu siegen,'® wihrend
der gesichts- und geschichtslose Reinhart anscheinend nur den neusten bio-
logischen Lehrsatz vom Fressen und Gefressenwerden beizusteuern weif3.
Die im Erzdhlen gewonnene Erkenntnis, die Reinhart seine Existenz in eine
Epoche ante lucem und post lucem (bezogen auf den lateinischen Wortstamm
von Lucies Namen) einteilen lasst, ist eine literarische Erkenntnis, die gera-
de das Vorher und Nachher zu verbinden und auf eine Zukunft auszurich-
ten vermag. Diese Erkenntnis verhalt sich strukturell analog, aber diskursiv
antithetisch zur biologischen Erkenntnis der Selektion, die das Wissen in ein
ungiiltiges Vorher und ein giiltiges Nachher teilt.! Die beiden Erfahrungs-
welten des biologischen Wissens und des existenziellen Lebens werden Kai-
ser zufolge nicht in einer »umfassenden Integrationsinstanz« aufgehoben,
sondern im Modus der »Umschligigkeit« zugleich verbunden und getrennt.
Der Modus entspreche Feuerbachs Erkenntnis, dass das »Wirkliche [...]
im Denken nicht in ganzen Zahlen, sondern nur in Briichen darstellbar«
sei.?’ Im Vergleich mit dem zeitgendssischen Naturalismus wiirden Kellers
Kenntnisse der aktuellen Naturwissenschaft »leicht altmodisch« erscheinen.
Anstatt, wie in Goethes Wahlverwandtschafien (1809), die todliche Konsequenz
der buchstiblichen Ubersetzung von Wissenschaft in die Lebenspraxis vor-
zufiihren oder, wie Zolas Les Rougon-Macquart (1871-1893), die todliche
Konsequenz des Lebens selbst quasiexperimentell aufzuzeigen, werde das
Experimentieren im und als Erzdhlen in einem »Zwischenreich« erprobt,
gerade um die tédliche Konsequenz im Leben auszusetzen oder aufzuschie-
ben.?! Das von Lucie und Reinhart gemeinsam bestandene »Rettungsaben-

18 Kaiser: Experimentieren oder Erzihlen? (wie Anm. 17), S. 291.

19" yl. ebd., S. 297.

20 Ludwig Feuerbach: Grundsiitze der Philosophie der Zukuntt, in: Ders.: Gesammelte Wer-
ke, hg. von Werner Schuffenhauer, Berlin 19671f., Bd. 9, S. 330.; vgl. Kaiser: Experimen-
tieren oder Erzahlen? (wie Anm. 17), S. 297.

*! Ebd., S. 298-301.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 143

teuer« der Schlange vor dem Krebs setzt sowohl den darwinistischen Kampf
ums Dasein als auch das Erzihlen zugunsten des gelebten Lebens (d.h. als
biologisches Phinomen und kulturelle Praxis) voraus.?*

I.3. Zusammenfassung und Thesen

Uberblickt man die Forschung zum Motiv, Begriff und Diskurs der Natur
und Naturwissenschaften in Kellers einschligigen Werken, so scheint sie
eine Verschiebung oder Verlagerung vom Natur zum Lebensbegriff nachzu-
zeichnen, die noch nicht explizit herausgearbeitet worden ist. Die Konturen
des Lebensbegriffs hat bislang Kaiser am deutlichsten hervortreten lassen,
dabei aber die historischen und zeitgendssischen diskursiven Referenzen zu
wenig befragt und zum Teil mit literarischen und philosophischen Topoi
verstellt. Dadurch ist thm, wie auch den anderen Forschungen zum Sinn-
gedicht, entgangen, dass die Rahmenerzahlung eine Diskursgeschichte der
Wissenschaften von der Natur zum Leben darstellt. Dies geschieht zu einem
guten Teil mittels Konstellationen im Raum, d.h. mittels der Ausstattung
und Besttickung des Laboratoriums, aber auch in den Remhart zugedachten
Uberlegungen zum Zusammenhang der Dinge und schlieflich durch Rein-
harts Handeln. Im Modus der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen und der
Zeitraffung wird eine Geschichte der Wissenschaft von der Alchemie tiber
die Newton’sche Physik, Goethes organologische Biologie, den idealisti-
schen Vitalismus, den Materialismus Feuerbachs und Moleschotts bis zum
Darwinismus thematisch oder performativ erzdhlt oder miterzdhlt. Es lasst
sich zeigen, dass Kellers Lebenswissen nicht nur von anderen diskursiven
Bereichen her abgeleitet und erschlossen werden kann, d.h. vom religiésen,
physikalischen oder materialistischen Naturbegriff, vom gelebten Leben
der Figuren oder von der poetisch-narrativen Komposition, sondern auch
unmittelbarere Bezeichnungen und Darstellungen erfihrt. Dabei bleibt der
Materialismus mit seiner philosophischen Maxime der Einheit von Kraft
und Stoff (Ludwig Biichner, 1855) und der Chemie des Stoffwechsels die
mafigebliche Referenz, zu welcher der Darwinismus mit seiner struktural-
temporalen Dynamik gewissermaflen das Pendant liefert. In diesem Feld
des modernen Wissens initiiert die Rahmengeschichte des Sinngedichts das
Experiment, das mit seinen beiden Polen der Physik und der Dichtung den
weiteren historischen und diskursiven Horizont markiert.

2 Gottfried Keller: Das Sinngedicht (1879-1881), HKKA, Bd. 7 (1998), hg. von Walter
Morgenthaler u.a., S. 3-329, S. 324f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 Hubert Thiiring

Il. Topische Bestlickung, narrative Entwicklung und diskursive Vernetzung
der Rahmenerzahlung des Sinngedichts

Bei der Analyse und Interpretation der Rahmenerzdhlung, die sich eigent-
lich tber die ersten funf kurzen Kapitel, die Zwischenstiicke zwischen den
Novellen und das letzte Kapitel erstreckt, werde ich mich auf das erste
Kapitel sowie auf eine Szene des letzten Kapitels beschridnken, wobei hier
zundchst das erste Kapitel und im letzten Abschnitt (6) dann die Szene be-
trachtet wird.

»Vor etwa flinfundzwanzig Jahren«, so beginnt der Erzihler die Rahmener-
zdhlung mit einer umstindlichen zeitlichen Situierung,

als die Naturwissenschaften eben wieder auf einem hochsten Gipfel standen, ob-
gleich das Gesetz der natiirlichen Zuchtwahl noch nicht bekannt war, 6ffnete Herr
Reinhart eines Tages seine Fensterladen und lieff den Morgenglanz, der hinter den
Bergen hervorkam, in sein Arbeitsgemach, und mit dem Frithgolde wehte eine fri-
sche Sommermorgenluft daher und bewegte kriftig die schweren Vorhinge und die
schattigen Haare des Mannes.?

Der Erzahler legt den (vorgreifenden) Anachronismus zwischen erzihlter
Zeit und Zeitpunkt des Erzahlens blofl und verweist damit zugleich auch auf
jene weniger auffilligen Anachronismen, die in einem erweiterten Sinn als
Verbindungen, Uberlagerungen, Vermischungen von Motiven, Narrativen
und Modellen aus verschiedenen Zeiten bestehen. Sie sind als potenzielle
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen auch dann wirksam, wenn sie in der
Unterscheidung von »frither und heute« die Handlung situieren und die er-
zahlte Zeit strukturieren. Das gehort natiirlich zu den verbiirgten Mitteln
der Poetik, erzeugt hier aber durch die Dichte der Elemente einen Effekt der
Kiinstlichkeit, die den Rahmentext selbst als experimentelles Arrangement
markiert, das gegen Ende des ersten Kapitels in das Handlungsexperiment
im Zeichen des Sinnspruchs von Logau tiberfiihrt wird.

In der »Studierstube« verdichtet der Erzihler Epochen der Naturwissen-
schaft, indem er das zeitgendssische Labor des Physikers, Geologen, Che-
mikers und Biologen von der Alchemisten-Gruft des vormodernen »Doctor
Faust[us]« abhebt, diese aber zugleich als Vorgeschichte miteinbezieht:

Statt der malerischen Esse, der ungeheuerlichen Kolben und Kessel, gab es da nur
feine Spirituslampen und leichte Glasréhren, Porzellanschalen und Flaschchen mit
geschliffenem Verschlusse, angefiillt mit Trockenem und Flussigem aller Art, mit

23 Ebd., S. 9.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 145

Sduren, Salzen und Krystallen. Die Tische waren bedeckt mit geognostischen Kar-
ten, Mineralien und hélzernen Feldspathmodellen; Schichten gelehrter Jahrbiicher
in allen Sprachen belasteten Stithle und Divans, und auf den Spiegeltischchen glénz-
ten physikalische Instrumente in blankem Messing. Kein ausgestopftes Monstrum
hing an rducherigem Gewdlbe, sondern bescheiden hockte ein lebendiger Frosch in
einem Glase und harrte seines Stiindleins, und selbst das tibliche Menschengerippe
in der dunkeln Ecke fehlte, wogegen eine Reihe von Menschen- und Tierschddeln
so weifd und appetitlich aussah, dafl sie eher den Nippsachen eines Stutzers glichen,
als dem unheimlichen Hokuspokus eines alten Laboranten. Statt bestaubter Her-
barien sah man einige feine Bogen mit Zeichnungen von Pflanzengeweben, statt
schweinslederner Folianten englische Prachtwerke in geprefiter Leinwand.*

Im Modus der Kontrastierung tritt einerseits die Differenz zwischen vormo-
derner und aufgeklirter Wissenschaft in den Vordergrund. Andererseits
entsteht mit der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen eine Atmosphire, in
der die Gegenwart selbst als historisch bedingt und kontingent erscheint,
was auch die ironischen Einsprengsel des Erzahlers bestitigen. In die
verdichtete Zeit zu integrieren sind mithin auch die eingangs ironisch er-
wihnten »héchsten Gipfel« der Naturwissenschaft sowie, als expliziter Ana-
chronismus, die »nattrliche[ | Zuchtwahl«. Auf welche Wissenschaften und
besonderen Entdeckungen oder Erkenntnisse sich diese »Gipfel« beziehen,
fuhrt die darauf folgende Schilderung der Person und Tatigkeit Reinharts
nicht mit weiteren oder genaueren Namen und Daten aus. Auch hier steht
die narrative Erzeugung einer Atmosphére von naturwissenschaftlicher Ta-
tigkeit mittels Verdichtung von Versatzstiicken und Strémungen verschie-
denen Datums im Vordergrund. Dennoch und gerade deshalb laden die mit
relativierenden Wendungen versehenen Indizien zur Rekonstruktion von
Zusammenhingen und deren Deutung ein.

Dass der Held einer positiven und exakten Naturwissenschaft verpflichtet
ist, unterstreicht der Befund, dass die Biicher und Hefte nur »Zahlensiulen
und Logarithmen« enthalten und »[k]ein einziges Buch« von moralischen,
sentimentalen oder asthetischen Dingen handelt. Reinhart experimentiert
mit einem »sinnreiche[n] Apparat, allwo ein Sonnenstrahl eingefangen und
durch einen Krystallkorper geleitet wurde, um sein Verhalten in demselben
zu zeigen und womdglich das innerste Geheimnis solcher durchsichtigen
Bauwerke zu beleuchten«. Nachdem er auch an diesem Morgen die »sché-
ne Welt mit allem, was drauflen lebte und webte«, wieder ausgeschlossen
und das Zimmer bis auf ein »kleines Lochlein« verdunkelt hat, schickt sich
Reinhart an, den einfallenden »Strahl sorgfaltig auf die Tortur zu spannen«

24 Ebd., S. 9f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 Hubert Thiiring

und mit Blick durch eine »Rohre, den Rechenstift in der Hand«, »Zahlen auf
Zahlen« zu schreiben wie »viele Tage« davor.?’

Die Folie der Newton’schen Lichtphysik und die kritischen bis krass pole-
mischen Auseinandersetzungen Goethes mit dieser »Folter des Lichts« in
seiner Farbenlehre (1810) ist unverkennbar und als solche auch quellenméfiig
identifiziert und ansatzweise kommentiert.”® Goethe zufolge verkennt der
physikalische Zugang zum Licht, der es als zusammengesetztes Phinomen
erweisen mochte, dessen wahres Wesen: Das Licht ist ein unteilbares und,
wie die personifizierenden Tropen nahelegen, lebendiges Wesen mit dem
Vermogen, die Farbenwelt erscheinen zu lassen.”” Reinharts Experiment
stellt offenbar das Newton’sche experimentum crucis nach, doch die Intention
scheint eine spezifischere als das blofie Aufzeigen der Spektralfarben zu sein.
Der Erzéhler nimmt (ironische) Distanz, beschreibt in groben Ziigen den
Apparat und das Verhalten des Experimentators und stellt die Vermutung
an (»womoglich«), dass es um das Geheimnis des Kristallkérpers gehen
konnte. — Bestimmteres gibt der Text direkt nicht her, vielmehr stellt der
Erzihler eine gewisse Nonchalance zur Schau. Vor dem Hintergrund der
zeitgendssischen Optik ldsst sich zumindest spekulieren, dass die notierten
Zahlen mit der Berechnung von Brechungsindizes der Spektralfarben zu
tun haben. So koénnten z.B. die Dispersionseigenschaften von lichtdurch-
lassigen Kérpern im Hinblick auf die Spektralfarben und deren Eigenschaf-
ten und Wirkungen untersucht werden. Einiges davon ldsst sich dann im
Zusammenhang des Textes quellenmiflig erschlieflen, wie weiter unten zu
zeigen sein wird (5). Zundchst scheinen die relative Zwecklosigkeit des Ex-
periments und die Schédlichkeit des Experimentierens fiir die Physis des
Experimentators im Vordergrund zu stehen.

Denn prompt verspiirt Reinhart einen »leise stechenden Schmerz« zuerst im
einen, dann im anderen Auge und erkennt dies als Folge seines »anhalten-
de[n] Treibens« im schroffen Wechsel von Hell und Dunkel. Besorgt darti-
ber, dass diese 6dipale Beeintridchtigung »alle[n] sinnliche[n] Forschungen«
ein Ende bereiten konnte, sieht er sich »auf ein beschauliches Nachdenken«
tiber sein bisheriges Leben zuriickgefithrt. An diesem Punkt ist die topische
Konstellation bereits etabliert: Das physikalische Experiment mit dem Licht,
das mit dem Leben schembar nichts zu schaffen hat, wendet sich gegen das
existenzielle Leben, das sich beim Experimentieren von dem >natiirlichenc

%5 Fbd., S. 10.
26 Vgl. Rohe: Roman aus Diskursen (wie Anm. 7), S. 143f.
% Vgl. Albrecht Schéne: Goethes Farbentheologie, Miinchen 1987.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 147

Licht abschottet. Die darin angelegte Spannung wird auch die Handlung in
Gang setzen: Der Held bricht aus der verdunkelten Studierstube aus, um
Licht und Leben in ihrer Konjunktion wiederzufinden bzw. neu zu entde-
cken und zu ergriinden. Diese Konjunktion wird von Lucie personifiziert
- von ihrem Oheim und am Ende auch von Reinhart »Lux« gerufen -, wih-
rend der Name Reinhart als Zusammensetzung aus den beiden Hauptei-
genschaften des Kristalls gedeutet werden kann. Die Verbindung von Licht
und Leben, alliterativ verstirkt und auch als Quasisynonymia lesbar, ist im
Gemeinverstandnis evident bis zur Banalitat. Doch sie figuriert nie als buch-
stiabliche Formel, sondern erscheint unmittelbar im Spannungsfeld inharen-
ter, angrenzender oder analoger Polarititen wie hell und dunkel, Leben und
Tod, Schein und Sein, biologischer und sozialer Geschlechtlichkeit, Kultur
und Natur oder Zufall und Lenkung, welche die Rahmenerzahlung und die
Novellen entfalten.

Diesseits und jenseits der asymmetrischen Bedingungsverhaltnisse, dass
es Licht ohne Leben, aber kein Leben ohne Licht geben kann, befinden
sich Licht und Leben also schon zu Beginn in einem Spannungsverhaltnis
zwischen der anorganischen Wissenschaft der Physik und der physiolo-
gisch-existenziellen Lebenspraxis. Das Verhaltnis von physischer und mo-
ralischer Welt ist denn auch Gegenstand von Reinharts Nachsinnen:

Nachdem er in munterer Bewegung den grofiten Teil seiner Jugend zugebracht und
dabei mit Aufmerksamkeit unter den Menschen genug geschen hatte, um von der
Gesetzmafligkeit und dem Zusammenhange der moralischen Welt tiberzeugt zu
werden, und wie tberall nicht ein Wort fillt, welches nicht Ursache und Wirkung
zugleich wire, wenn auch so gering wie das Séuseln des Grashalms auf einer Wiese,
war die Erkundung des Stofflichen und Sinnlichen ihm sein All'’ und Eines gewor-
den®

In dieser materialistischen Uberzeugung hat sich Reinhart von der Men-
schenwelt und ihren Affekten und Eigenarten abkehren kénnen. Er lacht
nur noch tber die »Komédien« der »chemischen Stoffe[ ]« und drgert sich

B Vgl. Ursula Amrein: Augenkur und Brautschau. Zur diskursiven Logik der Geschlech-
terdifferenz in Gottfried Kellers »Sinngedicht«, Bern u.a. 1994; Gerhard Neumann: Der
Koérper des Menschen und die belebte Statue. Zu einer Grundformel in Gottfried Kellers
Sinngedicht, in: Mathias Meyer/Gerhard Neumann (Hg.): Pygmalion. Die Belebung des
Mythos in der abendlindischen Literatur, Freiburg 1.Br. 1997, S. 555-591; Hans Dietrich
Irmscher: Physik und Liebe. Ein Versuch tiber Gottfried Kellers »Sinngedicht«, in: Peter
Ensberg/Jurgen Kost (Hg.): Klassik-Rezeption. Auseinandersetzung mit einer Tradition,
Wiirzburg 2003.

29 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 11.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 Hubert Thiiring

tiber Rechenfehler und zerbrochene Glaser. Die Strukturen und Prinzipien
lasst thn der Erzdhler weiterhin theatral imaginieren:

[...]jetzt fuhlte er sich nur klug und froh, wenn er bei seiner Arbeit das grofie Schau-
spiel mit genof, welches den unendlichen Reichtum der Erscheinungen unaufhalt-
sam auf eine einfachste Einheit zurtickzufithren scheint, wo es heifit, im Anfang war
die Kraft, oder so was.?’

In wenigen Ziigen fithrt der Text Reinharts naturwissenschaftliches Welt-
bild auf die Frage nach dem ersten Prinzip zurtick und verkniipft sie mit der
religiésen, philosophischen und literarischen Tradition, die zuletzt noch der
bereits prasente (Goethe’sche) Faust mit dem Anspruch des Universalge-
lehrten zu beantworten suchte. Zugleich wird mit den chemischen Stoffen
angedeutet, dass in Reinharts Laboratorium, wie man bereits aufgrund der
Schilderung der Accessoires im Studierzimmer annechmen konnte, durch-
aus andere naturwissenschaftliche Disziplinen als die Physik praktiziert
werden, auch wenn die Physik die Leitwissenschaft darzustellen und damit
mechanistische Erkldrungsmodelle vorzuherrschen scheinen. Darauf deu-
ten jedenfalls die ldssige Behandlung der Frage nach dem Prinzip und die
weiteren Ausfithrungen zur Art des Zusammenhangs der physischen und
der moralischen Welt hin, welche die theatrale Bildlichkeit im Marionetten-
modus fortsetzt:

Die moralischen Dinge, pflegte er zu sagen, flattern ohnehin gegenwirtig wie ein
entfirbter und heruntergekommener Schmetterling in der Luft; aber der Faden, an
dem sie flattern, ist gut angebunden und sie werden uns nicht entwischen, wenn sie
auch immerfort die grofite Lust bezeigen, sich unsichtbar zu machen.?!

Die Schmetterling-Wendung soll wohl meinen, dass die Erforschung der
seelisch-geistigen Welt zeitgendssisch ohnehin nicht hoch im Kurs steht.
Gleichzeitig aber scheint Reinharts Wissenschaft den Anspruch zu erheben,
diese Phinomene dereinst erklaren zu kénnen, da sie an die physische Welt
gebunden und also selbst physischer Natur sind. Der Aufschub verweist zu-
rick auf den Kraftbegriff, der somit als terminierter Platzhalter die Leerstel-
le des Prinzips besetzt. An diesem Punkt werden die bildhaften Gedanken
tiber den inneren Zusammenhang der Dinge abgeldst bzw. iiberlagert von
gestalthaften Bildern der dufleren Welt:

30 Ebd., S. 11f.
31 Ebd., S. 12.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 149

Jetzt aber war es ihm, wie gesagt, unbehaglich zu Mut geworden; in der Besorgnis
um seine Augen stellte er sich alle die guten Dinge vor, welche man mittelst der-
selben sehen konne, und unvermerkt mischte sich darunter die menschliche Ge-
stalt, und zwar nicht in ithren zerlegbaren Bestandteilen, sondern als Ganzes, wie sie
schon und lieblich anzusehen ist und wohllautende Worte horen 1afit.

Der »menschlichen Sitte« entwohnt, weily er nicht, wie er draufien auf dem
»durchsichtige[n] Meer des Lebens« es anstellen sollte, sich der »lieblichen
Dinge« zu nédhern. Sich impulshaft aus der Bedriickung befreiend, reifit er
die Fensterladen auf, eilt in eine »Bodenkammer « hinauf, wo er »in Schran-
ken eine verwahrloste Menge Biicher« findet, »die von halbvergessenen
menschlichen Dingen« handeln, um Rat zu finden, was er nun beginnen
sollte. Er zieht einen Band heraus und erwischt einen der »Lachmann’schen
Lessingausgabe, und zwar de[n], in welchem die Sinngedichte des Friedrich
von Logau stehen«. Und wie er das Buch aufschlégt, fallt ihm der Spruch
in die Augen: »Wie willst du weifle Lilien zu roten Rosen machen? / Kiif§
eine weifle Galathee: sie wird errétend lachen.« Er bedankt sich beim Autor,
ruft: »Welch’ ein késtliches Experimentl« und bricht zu Pferd auf.®?

Die Art und Weise, wie Reinhart vom physikalischen Experiment tiber
die philosophisch-theoretischen Betrachtungen zu dem literarisch inspi-
rierten Experiment kommt, ndmlich tber eine Serie teils motivierter, teils
kontingenter Impulse, fithrt schon vor, inwiefern die figurenperspektivisch
angefiihrten naturwissenschaftlich-philosophischen Ansitze und Modelle
der Komplexitit des gelebten Lebens nicht gerecht werden. Angemessen
plump lasst der Text Reinhart die Verse von der Verwandlung der wei-
len Galathee in Rosen durch Kiissen auch als plumpe Anwendungsregel
verstehen, um 1thn dann in den narrativen Entfaltungen des Sinnspruchs
eines anderen zu belehren. Die Zufilligkeit, mit der Reinhart auf den Sinn-
spruch stofit, ruft im Motiv der Brautsuche die eingangs aufgerufene »na-
tirliche Zuchtwahl«, den jiingsten »Gipfel« der Naturwissenschaft, wieder
auf: Biologische und sexuelle "Wahl, Intention und Kontingenz, Wissen-
schaft und Lebenspraxis werden in ein Spannungsverhaltnis gebracht, das
die Novellen durchspielen. Die einleitende Rahmenerzahlung kommit, eine
zyklische Figur vollziehend, wieder in der (anachronistischen) Aktualitit der
Darwin’schen Evolutionstheorie an, die, wie die oben referierte Forschung
zum Griinen Heinrich gezeigt hat, fiir die Narration mafigebend werden kann.
Die dazwischen miterzihlte Geschichte der Natur- und Lebenswissenschaf-
ten von Newton tiber die Goethezeit und den Materialismus ist damit nicht

32 Ebd., S. 19f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 Hubert Thiiring

tuberwunden oder neutralisiert, sondern bleibt im Raum des Laboratori-
ums koprésent. Tatséchlich beziehen sich die verschiedenen Theorien und
Modelle ja auch auf verschiedene Sachbereiche, so dass die Darwin’sche
Entwicklungstheorie und die materialistische Stoffwechseltheorie einander
nicht widersprechen oder historisch ablésen, sondern auch ergénzen und
befruchten kénnen. Zudem koénnen den Theorien und Modellen, wie be-
reits angedeutet, kontrdre Annahmen tiber das Wesen der Natur und des
Lebens zugrunde liegen.

Die Programmatik der Rahmenerzahlung in Bezug auf die Natur- und Le-
benswissenschaften besteht mithin nicht darin, die Theorien und Modelle
im Sinn eines historischen Prozesses oder gar Progresses darzustellen und zu
bewerten, sondern sie als stoffliches Referenzwissen von Natur und Leben
in einer Koprésenz zu verdichten, um es dann narrativ im gelebten Leben zu
entfalten. Dabei geht es nicht darum, die lebenspraktische Tauglichkeit der
Theorien und Modelle selbst zu verifizieren oder zu falsifizieren; vielmehr
werden damit lebensfeindliche Verhaltens-, Handlungs-, Denk- und Fiihl-
weisen kenntlich gemacht, deren >Fehler< in einem Missverstindnis oder
Missbrauch des Natur- und Lebenswissens liegt. Dies gilt selbstverstind-
lich nicht nur fiir das natur- und lebenswissenschaftliche Wissen, sondern
ebenso fur die kulturellen Modelle und Theorien, wie Gerhard Neumann
dies fur den von allen Novellen mehr oder weniger stark aktivierten Pyg-
malionismus tiberzeugend dargelegt hat.** Ebenso ist es natiirlich moglich,
bestimmte wissenschaftliche Theoreme oder Modelle als schon breiter und
tiefer in die allgemeine Kultur eingegangene Muster wahrzunehmen, wie
das Jirgen Rothenberg ausgehend vom Kampf-ums-Dasein-Muster unter-
nommen hat.

Wenn die Rahmenerzihlung mit Reinharts Lichtexperiment bereits ein
Exempel von lebensfeindlichem Wissenschaftsverstdndnis statuiert, so be-
deutet dies also nicht, dass die dabei artikulierten spezifischen Theoreme
und Modelle sowie die philosophischen Begriindungsfragen zugunsten ei-
nes allgemeinen Kulturwissens an Relevanz verlieren. Sie kénnen, wie die
traditionellen Narrative, mit denen sie verkniipft werden, aus der histori-

33 Vgl. Neumann: Der Kérper des Menschen und die belebte Statue (wie Anm. 28), insbes.
S. 557-573.

3 Vgl. Rothenberg: Geheimnisvoll schéne Welt (wie Anm. 17), insbes. S. 257-259 u. 274-
276.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 151

schen Tiefendimension aktualisiert werden, wie das die zyklische Struktur
der Rahmenerzihlung und des Novellenkranzes vorfiihrt.?®

Im Folgenden sollen zundchst einige wichtige Ziige der in der Rahmenge-
schichte verdichteten Vorgeschichte der Natur- und Lebenswissenschaften
nachgezeichnet und dann in die fur Keller unmittelbare Aktualitit des Ma-
terialismus eingebettet werden, bevor mit Moleschotts Licht und Leben eine
spezifischere Wissensreferenz analysiert und diskutiert wird. Dabei werden
der Begriff der Kraft und die merkwiirdige Geste, mit der er dargeboten
wird, ndher eingekreist.

Ill. Verdichtete Vorgeschichte der Lebenswissenschaften

Die von Reinhart aufgeworfene Frage nach dem »Anfang« behauptet, entge-
gen der Lissigkeit, mit der er sie behandelt, auch diskurshistorisch eine an-
haltende Aktualitit. Seit den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts, angefangen
mit dem Materialismusstreit, folgte im deutschsprachigen Denk- und For-
schungsraum eine Kontroverse zwischen rationalistisch-materialistischen
und vitalistisch-idealistischen Naturauffassungen auf die néchste. IThre An-
ldsse waren heterogen, von Entdeckungen im Stoffwechsel tiber die Erkla-
rung der Entstehung der Arten bis zur Erforschung der neurologischen Ver-
netzung des Gehirns. Sie gingen mit Verschiebungen und Umbenennungen
ineinander tiber, so dass man auch von einer einzigen lingeren Kontroverse
in mehreren Etappen sprechen kénnte. Einer der Hohepunkte dieser Debat-
ten war die 1872 gehaltene Rede von Emil Du Bois-Reymond Uber die Gren-
zen des Naturerkennens, deren Schlusspunkt er mit der berithmten Behauptung
setzte: »Gegentiber dem Riitsel [...], was Materie und Kraft seien, und wie
sie zu denken vermégen, mufl er [der Naturforscher] ein fir allemal zu dem
viel schwerer abzugebenden Wahrspruch sich entschlieflen: »[gnombimuy.«36
Die Provokation gegeniiber dem allgemeinen und insbesondere dem natur-
wissenschaftlichen Fortschrittsglauben, die den sogenannten Ignorabimus-

35 Schon frith hat Keller dem teleologischen Fortschrittsdenken ein von den narrativen

Stoffen her gedachtes zyklisches Modell entgegengesetzt; vgl. Keller: Brief an Hermann
~ Hettner, Berlin, 26. Juni 1854, Bd. 1 (wie Anm. 14), S. 396-401.

36 Emil du Bois-Reymond: Uber die Grenzen des Naturerkennens. In der zweiten allge-
meinen Sitzung der 45. Versammlung Deutscher Naturforscher und Arzte zu Leipzig am
14. August 1872 gehaltener Vortrag, in: Ders.: Vortrige tiber Philosophie und Gesell-
schaft, eingeleitet und mit erkldrenden Anmerkungen hg. von Siegfried Wollgast, Ham-
burg 1974, S. 54-77, hier S. 77.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Hubert Thiiring

Streit ausloste, bestand im Futur des Nichtwissens. Statt mit Materie und
Kraft hitte Du Bois-Reymond das Ritsel auch mit anderen Begriffen for-
mulieren kénnen: Korper (oder Leib) und Seele, Materie und Geist, Stoff
und Kraft. Die Kombination quer durch die konventionellen Dualismen in-
diziert die ldngerfristige Dimension des >Wahrspruchs«, vermeidet aber den
Begriff des Lebens, der sich auch damals als Resultante der verwendeten
Groflen aufdringte. Der zeitlich niher liegende Grund fiir diese Vermei-
dung liegt wohl darin, dass die erst ein gutes Jahrzehnt alte Verkiindigung
der Entstehung der Arten just als Losung des Ritsels des Lebens hoch im
Kurs stand, obwohl Darwin >nur« die Entwicklung der Lebensformen und
funktionen durch Selektion erklirte und keineswegs den Ursprung und
das Wesen des Lebens, von der chemisch-physiologischen Erzeugung bis
zum elementaren Selbstgefiihl des Lebewesens, geschweige denn den Zu-
sammenhang dieser Grofien, also das, was Du Bois-Reymond mit Materie,
Kraft und Denken meinte.

Ein tieferer Grund fiir die Vermeidung des Lebensbegriffs konnte die Nach-
wirkung der naturphilosophisch-romantischen Beanspruchung des >Lebensc
sein, das als vitalistisches Prinzip die Systemstelle Gottes besetzte.*’” Anato-
mie und Physiologie bauten nach 1800 auf die Konzeption des Organismus,
die Immanuel Kant 1790 in der Kritik der teleologischen Urteilskraff in Ausein-
andersetzung mit den zeitgendssischen Forschungen formuliert hatte: Hier
rickt und stutzt Kant den Begriff des Zwecks bzw. der Endursachen er-
kenntniskritisch als regulatives Prinzip zurecht: »Ein organisiertes Produkt der
Natur ist das, in welchem alles Sweck und wechselseitig auch Mittel ist. 8 Die Kraft
der Hervorbringung eines Organismus erklart er fiir prinzipiell »unerforsch-
lich[ J«, nennt sie jedoch in Bezug auf ithren Zweck mit Johann Friedrich
Blumenbach »Bildungstrieb«.?** Den Lebensbegriff eskamotiert er explizit,
obwohl er der »unerforschlichen Eigenschaft« der organisierten Materie
nahe komme; denn dadurch wiirde man der Materie entweder ein imma-
terielles Prinzip, also eine Seele oder einen Geist, beigesellen oder dann die
Materie insgesamt als belebt annehmen miissen.*” Zwar kann »schlechter-

37 Vgl. Friedrich Albert Lange: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung

in der Gegenwart [1866], wohlfeile Ausgabe, besorgt und mit biographischen Vorwort
versehen von Hermann Cohen, Iserlohn/Leipzig 1886, S. 453f., und Ajouri: Erzihlen
nach Darwin (wie Anm. 4), S. 64-143.

38 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft [1790], § 66, in: Ders.: Werkausgabe, zwolf Ban-
de, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M. 1977, Bd. 10, S. 324.

39 Ebd., § 81, S. 381; vgl. Johann Friedrich Blumenbach: Uber den Bildungstrieb und das
Zeugungsgeschifte, Gottingen 1781.

40 Kant: Kritik der Urteilskraft (wie Anm. 38), § 65, S. 321-323.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 153

dings keine menschliche Vernuntft [...] die Erzeugung auch eines Graschens
aus bloff mechanischen Ursachen zu verstehen hoffen, es sei aber aufgrund
der Beschaffenheit der Erkenntnis angezeigt, »alle Produkte und Ereignisse
der Natur, selbst die zweckmafligsten, so weit mechanisch zu erkliren, als es
immer in unserm Vermégen [...] stehte, !

Der Begriff des Lebens hatte jedoch in der Naturwissenschaft und Philo-
sophie zwischen 1750 und 1800 eine ganze Diskursrevolution mit bewegt.
Fiir La Mettrie und Diderot, aber dann vor allem fiir den empirisch orien-
tierten Pflanzenkundler und Physiologen Caspar Friedrich Wolff stand der
Lebensbegriff im Zentrum ihrer Kritik an der dualistisch-mechanistisch
begriindeten Konzeption der von Albrecht von Haller vertretenen Prafor-
mation. Wolff, der mit allem Recht als erster Biologe im modernen Sinn
gelten kann, vermochte Schritt fir Schritt am Material aufzuzeigen, dass
organische Korper, ob Pflanze oder Tier (oder Mensch), thre Gestalt und
Grofle nicht aufgrund der immer schon fix vorgeformten Materie erhalten,
die sie zum Wachsen lediglich auszuwickeln brauchen, sondern durch For-
mung und Vermehrung kleinerer und weniger gestalteter Grundelemente
selbst herausbilden. Als »Prinzip« der »Generation«, wie er den Prozess im
Sinn von Erzeugung und Entstehung nannte, nahm Wolff eine »wesentliche
Kraft« an, ohne dass er deren Verbindung mit der Materie niher bestimm-
te.*? Die Art der Erzeugung und des Wachstums sowie diese wesentliche
Kraft seien die Eigenttimlichkeiten, »weswegen wir thnens, diesen Kérpern,
»ein Leben zuschreiben«, und dies habe nichts mit den Gebilden der Prifor-
mation zu tun.*

Die in der Theoria generationis 1759, genau hundert Jahre vor Darwins Entste-
hung der Arten, aufgestellten Hypothesen einer Lebenskraft (unter dem Begriff
der wvis essentialis) und der epigenetischen Entwicklung haben es tiberhaupt
erst erlaubt, das Leben als eine eigene dritte Grofle, die Korper und Seele
integriert, und eine von der Physik abgegrenzte Wissenschaft des Lebens
und des Lebendigen zu etablieren. Zahlreiche Autoren (Medicus, Blumen-
bach, Brandis, Humboldt, Reil, Roose, Treviranus) mit mehr oder weniger
aktueller und historischer Wirkung entwarfen von 1770 bis 1800 im deut-

4 Ebd., § 78, S. 370f.

42 Caspar Friedrich Wolff: Theoria generationis [1759] / Uber die Entwicklung der Pflanzen
und Thiere, I, IL. und III. Theil, tibers. und hg. von Paul Samassa, Leipzig 1896, Nach-
druck mit einer Einleitung von Olaf Breidbach, Thun 21999, S. 4-10.

43 Gaspar Friedrich Wolff: Theorie von der Generation in zwo Abhandlungen erklért und
bewiesen von Caspar Friedrich Wolff, der Arzneygelahrtheit Doktor, Berlin 1764, Nach-
druck: Hildesheim 1966, S. 160.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 Hubert Thiiring

schen Sprachraum biologische Konzeptionen des Lebens zwischen einer
Organismustheorie, deren Strukturen kausal-mechanisch gedacht waren,
und einer Lebenskrafttheorie, die letztlich metaphysisch begriindet war.
Wihrend Theodor Georg August Roose 1797 in Grundziige der Lehre von der
Lebenskraft diese >Wissenschaft vom Lebenc erstmals unter dem Begriff »ei-
ner Bz'ologz'e«44 formulierte, welche die Lebenskraft ins Zentrum stellte, 10ste
Gottfried Reinhold Treviranus fiinf Jahre spater seine Biologie oder Philosophie
der lebenden Natur bereits in verschiedene Teilsysteme auf, ein materialisti-
sches, ein vitalistisches und ein organistisches System, eine Unterteilung,
die auf die nachfolgende Ausdifferenzierung der naturwissenschaftlichen
Disziplinen verweist.*’

Wenn das Leben sich seitdem als vielgestaltiger und zugleich totaler Begriff
erhalten hat, dann zum einen deswegen, weil er parallel und in mehr oder
weniger dichter Vernetzung mit Wissenschaft und Philosophie zunehmend
zur Zentralreferenz des politischen, 6konomischen und sozialen Denkens
und Handelns und dabei Gegenstand dessen geworden ist, was Michel
Foucault und Giorgio Agamben unter dem Titel der Biopolitik dargelegt ha-
ben. Zum anderen hat sich das Verhaltnis von Literatur und Leben gewan-
delt: Literatur — und Kunst allgemein - beansprucht nicht blof}, das Leben
darzustellen, sondern das Leben zu sein, in einem substanziellen und energe-
tischen Sinn. Goethes Werther ist die Manifestation dieser Engfithrung und
die Performanz der Aporie, die den Protagonisten, aber auch den Sturm-
und-Drang-Autor Jakob Michael Reinhold Lenz verschlungen hat. Doch
seither ist das Bestreben, die reine energetische Intensitit darzustellen bzw.
vorzufiihren, der Literatur als defigurierende Kraft eingeschrieben, so sehr
die Literatur auch immer Nachahmung von Gestalt geblieben ist. Goethe,
der mit Lenz selbst zu den Entfesslern der literarischen Lebenskraft gehort,
hat die Aporie der Un/Darstellbarkeit in der Dialektik von Kraft und Ge-
stalt aufgelost: Das Leben kann sich nicht von der Natur lossagen, sondern
nur seine Kraft, die eine Naturkraft ist, moglichst lang zu Bildung, Wachs-
tum und Erhaltung seiner ideal bestimmten Gestalt und inneren Strukturen
einsetzen. Im Goethe’schen Verstindnis bildet das Leben fiir den mit Selbst-
bewusstsein und Willen ausgestatteten Menschen eine notwendige, wenn
auch 1llusorische (weil provisorische) Ausnahme von den unerbittlichen Ge-
setzen der verschlingenden Natur. Diese >lebensnotwendige Illusion« einer

4 Theodor Georg August Roose: Grundziige der Lehre von der Lebenskraft [1797], 2.,
verbesserte Aufl., Gottingen/Braunschweig 1800, S. IIL

% Gottfried Reinhold Treviranus: Biologie oder Philosophie der lebenden Natur fiir Natur-
forscher und Arzte, sechs Binde, Bd. 1, Gottingen 1802, S. 83-103.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 155

(relativen) Autonomie steht in einem doppelten Bedingungsverhéltnis: zum
einen mit der objektivierbaren Ablésung der tierischen Triebe vom Natur-
gebrauch und ihrer Sublimierung in >héhere« Vermégen und >freie« Kiinste,
zum anderen mit der subjektiven Perspektive der menschlichen Wahrneh-
mung, Empfindung und Erfahrung, die sich in der emphatischen Setzung
der (eigenen) Gestalt manifestiert.

Im dsthetischen Denken und Schaffen 6ffnet sich ein mehrfach ausgerich-
teter Antagonismus, der sich bis zur Kluft vertiefen kann: zwischen der im-
manenten Begriindung der Kunst im und als Natur-Leben einerseits und
den kinstlich-medialen Ausdrucksméglichkeiten andererseits; zwischen
der energetischen Emanation einerseits und der mechanischen Artikula-
tion andererseits, die immer in die Regelrhetorik zuriickzufallen droht; zwi-
schen der gesetzmifligen Entwicklung des Organismus von innen heraus
einerseits und der subjektiven Gestaltung von auflen andererseits. Kant
vermochte mit seiner Kritik der Urteilskraft den Antagonismus nicht aufzuld-
sen, sondern konsolidierte thn in der Trennung zwischen der &dsthetischen
und der teleologischen Urteilskraft: Wihrend der Lebensbegriff wegen sei-
ner transzendenztrachtigen Ambivalenz aus der objektiven Erkenntnis der
teleologischen Urteilskraft ausgeschlossen wird, schliefit ihn die dsthetische
Urteilskraft in die subjektive Erkenntnis ein, und zwar als sogenanntes Le-
bensgefiihl: Es ist die Bilanz von Lust und Unlust des freien Spiels der Er-
kenntniskrifte, die sich im Gemiit als Lebensgefithl manifestiert.!®

Johann Gottfried Herder hat diesen Ausschluss/Einschluss-Mechanismus in
Bezug auf das Leben in Kants Philosophie und als grundlegendes Problem
nicht nur der Asthetik schon frith erkannt.” Weniger explizit und ausfiihr-
lich, aber dafiir pointiert hat dann im 19. Jahrhundert Georg Buichner die
Kluft zwischen der objektiven Naturerkenntnis, die mit der Organismus-
theorie das strukturelle Modell der Asthetik lieferte, und der subjektiven
vitalen Empfindung als dsthetischem Kernelement ausgelotet. Der Riss, der
sich in einem weiten Hyperbaton zu Beginn von Biichners Erzahltext Lenz
(1835) in der Brust des Protagonisten 6ffnet, ist die poetische Artikulation
desselben Problems, das er in der Probevorlesung iber Schidelnerven (1837) auf

46 Vgl Kant: Kritik der Urteilskraft (wie Anm. 38), § 1, S. 115f.

47 Vgl. Hubert Thiiring: Das neue Leben. Studien zu Literatur und Biopolitik 1750-1938,
Miinchen 2012, S. 111-122; Ders.: Leben, in: Bichner-Handbuch, hg. von Roland
Borgards und Harald Neumeyer, Stuttgart/Weimar 2009, S. 209-217, und Ders.: Sprache
als Rhetorik des Lebens. Zu den Anfingen einer fundamentalen Differenz von Herder
und Kant, in: Ralf Simon (Hg.): Herders Rhetoriken im Kontext des 18. Jahrhunderts,
Heidelberg 2014, S. 157-173.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 Hubert Thiiring

erkenntnisphilosophischem Terrain zu formulieren sucht. Dass der Weg
zwischen Erkennen und Empfinden, Struktur und Energie, Gestalt und
Kraft usw. als Phinomene des Lebens nur poetisch begangen werden kann,
wird von Biichner nirgendwo programmatisch verkiindet, sondern von und
in den literarischen Texten performiert und reflektiert.

Die Literatur wird um 1800 zum privilegierten Ort der Erkenntnis des Le-
benswissens im Spannungsfeld der alten und neuen fundamentalen Dicho-
tomien und der wissenschaftlich-disziplindren Ausdifferenzierung. Denn
die naturwissenschaftlichen Disziplinen erhoben Kants erkenntnismethodi-
sches Regulativ einer méglichst weitgehenden mechanischen Erklarung der
Phinomene zum Grundsatz von Wissenschaftlichkeit, ohne ihre transzen-
dentale Bedingtheit zu reflektieren, wihrend der von Schelling inspirierte
Idealismus an einem fundamentalen Lebensprinzip festhielt, ohne wissen-
schaftliche Operabilitit zu bedenken. Neben einem Mangel an Reflexion
der gemeimnsamen Grundbedingungen fehlten zudem weitgehend die Be-
ziige zur Lebenspraxis und zur Asthetik, die in der Literatur im Vorder-
grund stehen. Doch vermégen literarische Texte die philosophischen und
wissenschaftlichen Bedingungen und Verfahren in Bezug auf ihre eigenen
mit zu inszenieren und zu reflektieren. In Analogie zu den Tendenzen der
Wissenschaften kénnen auch in der Literatur Tendenzen zwischen einer
vitalistischen Defiguration, welche die Texte an die Grenzen der Darstellbarkeit
treibt, und einer organologischen (Re)Figuration, die sie an die (aristotelische)
Darstellungspoetik zuriickbindet, beobachtet werden.

IV. Kellers Poetik des Lebens in Auseinandersetzung mit dem Materialismus
Feuerbachs und Moleschotts

Kellers Texte wiirde man wohl ohne Zégern der (re)figurierenden Tendenz
zuordnen, doch lassen sich defigurierende Momente ausmachen, die auch
untergriindig fortwirken. Dass und wie Kellers Texte unter dem Einfluss
des Materialismus und der Evolutionstheorie die narrative Teleologie aufl6-
sen und stattdessen die innere Vernetzung verdichten und sich gleichzeitig
durch die explizit inszenierte Zufélligkeit 6ffnen, ist bereits dargelegt wor-
den. Dies lasst sich noch weitgehend auf die Referenz einer Natur bezie-
hen, die zugleich gesetzmaflig und, durch ihre Komplexitit, geheimnisvoll
wirkt, wie Keller nach der frithen Erfahrung des Materialismus schreibt. In
der zweiten Fassung des Griinen Heinrich erscheint die generalisierte Natur
dann auch als Feindin des Lebens. Doch erst im Swnmngedicht wird deutlich,

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 157

mwiefern jede Vorstellung von strikter Naturgesetzlichkeit unvermeidlich
reduktiv ist und sich in der bewussten oder unbewussten Anwendung auf
das humanisierte und kulturalisierte Leben schidlich oder t6dlich auswirkt.
Die Eréffnung der Rahmenerzahlung fithrt dies, indem sie selbst reduktiv
agiert, durch die Kurzschlieflung von physikalischer Naturauffassung mit
der Gefihrdung der Gesundheit im Experiment exemplarisch vor. Auch
die Reduktion wird (im Sinn von >Rickfithrung<) buchstiblich vorgefiihrt,
indem Reinhart theoretisch den »unendlichen Reichtum der Erscheinungen
unaufhaltsam auf eine einfachste Einheit« zurtickgehen sicht, »wo es heifit,
im Anfang war die Kraft, oder so was«.*® Dieses Moment der Unbestimmt-
heit erscheint ironisiert, aber die Ironie ist nicht einfach aufzulésen: Driickt
Reinhart - und mit ihm solidarisch der Erzihler — damit seine Uberlegen-
heit gegentiber Ursprungs- und Begriindungsfragen aus, wie sie (faustische)
Theologen und Philosophen von gestern und heute stellen, wéihrend sie
fur seine positive Wissenschaft und sein Weltverstindnis belanglos sind?
Oder lasst der Erzihler ihn entweder als ignorant und tiberheblich gegen-
tiber einer fir unumggnglich erachteten Frage erscheinen oder als naiv, weil
die Annahme einer urspriinglichen Kraft einen Transzendenzglauben impli-
ziert? Explizit 16st der Text die Unbestimmtheit nicht auf, so dass man die-
se Unbestimmtheit selbst als Aussagegehalt annehmen muss. Implizit, und
das heiflt hier narrativ, erscheint dieses Moment der Unbestimmtheit als
Wendepunkt, nach dem sich Reinhart wieder den »moralischen Dinge[n]«
und dem sinnlichen Leben, zunachst in literarischer, dann in realer Form,
zuwendet. Es ist, wie wenn der Kraftbegriff nicht nicht getrennt werden kann,
damit Reinhart und der Erzihler das (erzdhlte) Leben und das (gelebte)
Erzihlen beginnen kénnen. Es ist der Punkt, an dem die Erzidhlung ein Mo-
ment vitalistischer Defiguration frei — und sich dem Inkalkulablen aussetzt.
Die Frage nach dem Verhiltnis von Kraft (oder Geist) und Materie, Stoff
oder Form, die nach 1800 mit Kants pragmatisch-operativer Hypothese
und der idealistisch-romantischen Verabsolutierung zwei vorderhand wenig
miteinander kommunizierende Antworten gefunden hatte, gewann im Zug
neuer Erkenntnisse und Entdeckungen um 1830 neu an Virulenz, die sich
mm Materialismusstreit, in den Debatten um die Selektionstheorie und mm
Ignorabimus-Streit artikulierte. Zur mutmafllichen Zeit des Geschehens der
Rahmenhandlung (nach 1850), in die auch die Entstehung von Teilen des
Sinngedichts zuriickreicht, und auch zur Zeit der hauptsichlichen Arbeit und
Veroffentlichung hatte die Frage eine sowohl allgemeine als auch spezifische

8 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 12.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 Hubert Thiiring

Aktualitit. In Das Wesen der Religion stellt Feuerbach die mit Das Wesen des
Christentums (1841) lancierte Religionskritik auf eine naturwissenschaftliche
Basis und versucht dabei die besondere Stellung des Menschen in der Natur
zu bestimmen: Einerseits ist der Mensch ein Naturwesen, lebt »in der Natur,
mit der Natur, von der Natur« — eine Wendung, an welche die oben zitierte
Stelle aus Kellers Briefen anklingt" -, andererseits erscheint er als »ein von
der Natur unterschiedenes [...] und auf sich selbst sich konzentrierendes
Wesen«.®® Der durch das Bewusstsein bedingte Abstand des Menschen
zur Natur bedingt seinerseits sein Nichtwissen tiber das Wesen des Lebens.
Die »Unerklarlichkeit des organischen, insbesondere menschlichen Lebens
aus der Natur« des Lebens haben die Menschen mit immateriell-géttlichen
Ursachen ausgefiillt.”! Die Unerklirlichkeit hilt Feuerbach - anders als
Kant oder Du Bois-Reymond - fiir eine »relativ-subjektive« und auch provi-
sorische,?? denn ansonsten bliebe der Begriff des Lebens ein Einfallstor der
Transzendenz. Im Sinn eines relativen Fortschritts begrifit er neue wissen-
schaftliche Forschungen, welche die Liicke des Lebenswissens zwischen den
abstrakten Grofien >Natur< und >Mensch« weiter physiologisch zu vermitteln
vermogen, insbesondere die Forschungen zum Stoffwechsel.

In seinem Aufsatz Die Naturwissenschaft und die Revolution von 1850, der haupt-
sachlich Jakob Moleschotts frisch erschienene Lehre der Nahrungsmittel. Fiir
das Volk (1850) rezensiert,”® fithrt Feuerbach zunichst die Erkenntnisse der
Naturwissenschaft von der Einheit und relativen Gleichheit der Naturwesen
gegen die »Anmafiungen und Fiktionen<®® der politischen und religiésen
Unterdriickung ins Feld und zeigt das revolutionire Potenzial der Naturwis-
senschaft am Beispiel von Kopernikus auf, der als einer der Ersten mit sei-
ner Schrift das »ganze Glaubenssystem der alten Welt erschiittert« hat. Das
aktuelle Beispiel liefert sodann Moleschotts frisch erschienene »revolutioni-
re Schrift«.”® Darin findet er die »schwierigsten Probleme der Philosophie
gelost«, ndmlich die »Frage vom Bande zwischen dem Leib und der Seele«:

49 Ludwig Feuerbach: Das Wesen der Religion [1841], § 16, in: Ders.: Gesammelte Werke
(wie Anm. 20), Bd. 10, S. 3-121, S. 19.

50 Ebd. §37,S. 43.

51 Ebd. § 15, S. 18, vgl. § 23, S. 26f. und S. 81 (Erginzungen und Erlduterungen zum »We-
sen der Religion«: »Die Existenz, das Leben ist das hochste Gut, das hochste Wesen — der
urspriingliche Gott des Menschen.«

52 Fbd., § 15, S. 18.

%3 Jakob Moleschott: Lehre der Nahrungsmittel. Fiir das Volk, Erlangen 1850.

54 Ludwig Feuerbach: Die Naturwissenschaft und die Revolution [1850], in: Ders.: Gesam-
melte Werke (wie Anm. 20), Bd. 10, S. 347-368, hier S. 351.

% Ebd., S. 356.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 159

»Jetzt wissen wir aus wissenschaftlichen Griinden, was lingst das Volk aus
der Erfahrung wusste, dass Essen und Trinken Leib und Seele zusammen-
hilt, dass das gesuchte Band also die Nahrung ist«.>

Mit Moleschotts Forschungen betrachtet er nicht nur die »Identitit von
Geist und Natur« als erwiesen, sondern auch die Qualitit des Daseins und
des Denkens: »An das phosphorhaltige Fett ist die Entstehung, folglich auch
die Titigkeit des Hirns gekniipft ... Ohne Phosphor kein Gedanke«,’’ so zitiert er
aus der Lehre der Nahrungsmittel einen im Materialismusstreit zum Schlagwort
geronnenen Befund und nennt mit Fleisch und Hiilsenfriichten auch die
entsprechenden Lieferanten.”® Feuerbach erhebt die Nahrung zum »Spino-
zistische[n] Ev kai ITav« (das »Allumfassende«),”” setzt sich aber auch detail-
lierter mit Moleschotts Ausfithrungen zu den »chemischen Grundstoffe[n]
oder Elemente[n] der Nahrungsstoffe«, den physiologischen Erndhrungs-
und Stoffwechselprozessen sowie den Folgen des Fastens und Hungerns
auseinander. Die Einsicht, dass man dem Volk, wenn man es bessern will,
»statt Deklamationen gegen die Stinde bessere Speisen« geben soll, prégt er
zur berithmt gewordenen Formel: »Der Mensch ist, was er ifit«.®
Feuerbach schligt mithin weite Briicken zwischen einzelnen chemischen
und physiologischen Modellen, anthropologischen Bestimmungen sowie
den religiésen und politischen Ideologien und Verhiltnissen. Die offensicht-
liche Begeisterung fiir Moleschotts Stoffwechselerkenntnisse diirfte sich, wie
bereits erwahnt, an den Aufschliissen Uiber das »Band zwischen Leib und
Seele«, d.h. tiber das >unerklarliche« Leben, entziindet haben. Tatsachlich
zitiert er die entsprechende Emphase Moleschotts auch in emphatischer
Weise: »Das Leben ist Stoffwechsel.<®! Diese Perspektive verspricht, die
Verbindung zwischen den chemisch-physiologischen Prozessen von Auf-
nahme, Verarbeitung und Aussonderung von Stoffen des einzelnen Orga-

%6 Ebd., S. 357.

57 Ebd., S. 359f.

58 Vgl. ebd., S. 363-367. Die wissenschaftliche Erforschung der Nahrungsmittel zu ver-
schiedenen, teils unmittelbar biopolitischen Zwecken hat in Bezug auf den in Hiilsen-
fricchten vorhandenen »Erbsenstoff« mit Georg Buichners Woyzeck (1837/38) literarische
bzw. literatur- und kulturwissenschaftliche Prominenz erlangt; vgl. stellvertretend Harald
Neumeyer: »Hat er schon seine Erbsen gegessen?« Georg Biichners >Woyzeck« und die
Erndhrungsexperimente im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts«, in: Deutsche Viertel-
jahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geisteswissenschaft 83 (2009), 218-245.

%9 Feuerbach: Die Naturwissenschaft und die Revolution (wie Anm. 54), S. 358.

60 Ebd., S. 367.

61 Moleschott: Lehre der Nahrungsmittel (wie Anm. 53), S. 60, zit. in: Feuerbach: Die Na-
turwissenschaft und die Revolution (wie Anm. 54), S. 360.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 Hubert Thiiring

nismus einerseits und den Prozessen von Leben und Tod im Kreislauf der
organischen und anorganischen Natur andererseits zu erhellen.
Tatsachlich wird Moleschott den Lebensbegriff fortan programmatisch be-
arbeiten, wie neben Licht und Leben (1856) sein Hauptwerk Der Kreislauf des
Lebens (1852), der Vortrag Uber Die Einheit des Lebens (1864) und weitere
Schriften zeigen. Ziel ist es, den Menschen als Lebewesen neben anderen
einzurethen und die Phianomene des Lebens méglichst in der »Naturnoth-
wendigkeit« aufgehen zu lassen.® Das Leben wird dabei zum Inbegriff der
»Natureinheit« von »Kraft und Stoff, Geist und Mensch, Naturgesetz und
Weltall« und der analogen Dichotomien, deren Glieder nicht voneinander
ableitbar seien.® So sehr Feuerbach die wissenschaftlichen Befunde und Ar-
gumente Moleschotts begriifit und beansprucht, méchte er doch den Um-
standen, dass die begriffliche Unterscheidung von Materie und Geist im
Leben des Menschen eine phianomenale Grundlage aufweist und dass das
Denken dem Menschen einen analytischen und reflektierenden Abstand zur
dufleren Natur ebenso wie zu seiner eigenen Natur ermdglicht, Rechnung
tragen. Seine Philosophie bleibt denn auch nach der episodischen Feier
des (populdr)wissenschaftlichen Materialismus anthropologisch ausgerich-
tet: Das »bewufitlose Wesen der Natur« ist ihm das »erste Wesen [...] der
Zeit, nicht dem Rang nach, das physisch, aber nicht moralisch erste Wesen;
das bewuflte menschliche Wesen ist [thm] das [...] dem Range nach erste
Wesen«.% Fiir Feuerbach erscheint das Leben auch (oder erst) in der Pers-
pektive des Stoffwechsels als das unbestimmte Dazwischen von Natur und
Geist, als Medium, aus dem der Mensch lebend nicht heraustreten kann,
wihrend Moleschott das Leben auf das ganze Naturgeschehen ausweitet
und den Menschen darin aufgehen lisst:

Die ersten Ringe in der Kette des Thierlebens verschlingen sich mit den Trieben
jener organisirenden Schopferkraft, welche die Pflanzen als das blithende Reich der
unbewufiten Dichtung erscheinen lafit. Durch die Thitigkeit des Sauerstoffs wird
das Blut theilweise gebildet von dem Triger der Feuerglut, der es lautert zu dem
Gewebe, dessen Stoffwechsel die Gedanken bedingt, der aber auch Hirn und Blut
wieder verbrennt zu den einfachen Verbindungen, aus denen sich die knospende
Pflanze verjingt. Es ist Tod in dem Leben und Leben im Tode. Dieser Tod ist kein
schwarzer, schreckender. Denn in der Luft und im Moder schweben und ruhen

62 Jacob Moleschott: Licht und Leben. Rede beim Antritt des 6ffentlichen Lehramtes zur Er-
forschung der Natur des Menschen an der Ziircher Hochschule. Gesprochen am 21. Juni
1856, Frankfurt a.M. 21856, S. 27.

3 Fhd., S. 32-34.

64 Ludwig Feuerbach: Vorlesungen tiber das Wesen der Religion [1851], in: Gesammelte
Werke (wie Anm. 20), Bd. 6, S. 29.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 161

die ewig schwellenden Keime der Bliithe. Wer den Tod in diesem Zusammenhang
kennt, der hat des Lebens unerschopfliche Triebkraft erfafit und mit ihr die ganze
Fiille der menschlichen Dichtung, die unwandelbar ruht auf den Marmorséulen der
Wahrheit.%

Die chemischen und physiologischen Prozesse werden direkt mit den Uni-
versalbegriffen von Leben und Tod gekoppelt, und die Unanschaulichkeit
beider Komplexe wird mittels Tropen als poetische Schopfung des Lebens
selbst iiberhoht. Die menschliche Perspektive des Handelns, Denkens und
Fiihlens als erlebte Sphére des Lebens, die Feuerbachs religiése und politi-
sche Kritik einbezieht, wird nicht problematisiert, sondern ihrerseits allego-
risch vom Wahrheitspathos untermauert.

Kellers personliche Kenntnis von Moleschotts und Feuerbachs Schriften,
insbesondere jener zur Ernihrung und zum Stoffwechsel, ist bekannt,%
und die Bedeutung dieser Erkenntnisse fiir Kellers Erzdhlen ist zum Teil
eingehender erforscht worden. Neben der ausfithrlichen Hungerepisode
des Protagonisten und anderen kulinarischen Szenen im Griinen Heinrich fin-
det sich das Erndhrungsmotiv auch in den Seldwyla-Novellen Pankraz, der
Schmoller und Spregel, das Kiitxchen (1856) sowie in den SinngedichtNovellen Dre
arme Baromin oder auch Regine im Sinn einer — mehr oder weniger humoris-
tisch gebrochenen - materialistischen Welt- und Lebensauffassung und mit
teils deutlichen Quellenbeziigen narrativ ausgestaltet.” Dies- und jenseits
der grundsitzlichen Zustimmungen lassen sich schon in den expliziteren
Briefstellen sowie den Erzihler- oder Figurenreden, die oben im Forschungs-
bericht angefithrt worden sind, jene Differenzierungen des Lebensbegriffs
gegeniiber dem Naturbegriff herausarbeiten, die sich in Feuerbachs eigenen
Argumentationen und in Differenz zu Moleschott haben akzentuieren las-

85 Jacob Moleschott: Der Kreislauf des Lebens. Physiologische Antworten auf Liebig’s che-
mische Briefe [1852], Mainz 21855, S. 455.

86 Vgl. Keller: Brief an Johanna Kapp, Heidelberg, 7. und 11. Dezember 1849, Gesammelte
Briefe (wie Anm. 14), Bd. 2, S. 28: »Herr Moleschott las einen Abschnitt aus einem dii-
tetischen Werke vor, das er schreibt, das Kapitel iiber Hunger und Durst. Es kam darauf
hinaus, dafy man sterben miisse, wenn man Nichts mehr esse und trinke, was mich sehr
frappirte. Allerlei haflliche physiologische Ausdriicke trug er, um die Pille zu vergolden,
mit einer Sorte von siiflem Pathos vor, welche mir, trotz meines Elendes, einen abscheu-
lichen Lachkrampf verursachte, was mir fast tibel bekam.« Vgl. auch Keller: Brief an
Hermann Hettner, 17. Februar 1851, Bd. 1 (wie Anm. 14), S. 389, wo Keller von seinem
»Vergniigen« bei der Lektiire von »Feuerbachs Aufsatz tiber sein [Moleschotts] Buch«
berichtet.

87 Vgl. Rohe: Roman aus Diskursen (wie Anm. 7), S. 162-171, zum Griinen Heinrich und zu
Spuegel, das Kitzchen; zu den anderen Texten liegen meines Wissens noch keine eingehen-
den quellen- und diskursbezogenen Forschungen vor.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 Hubert Thiiring

sen. Aber erst die Rahmenerzihlung des Sinngedichts bringt diese zu jener
nuancierten Darstellung, die bereits ausgelegt worden ist. Es ldsst sich nun
zeigen, dass dies bei aller Vielfalt und Dichte in einer teils fast unmittelbaren
Auseinandersetzung mit Moleschotts Licht und Leben geschieht.

V. Licht und Leben

An der neuralgischen Stelle, wo Reinhart seine Natur- und Weltauffas-
sung rekapituliert und mit der ldssig erscheinenden Wortgeste auf den bi-
blisch-faustischen Topos zuriickfiihrt — »im Anfang war die Kraft, oder so
was« —, verweist der Kommentar der historisch-kritischen Keller-Ausgabe
auf Moleschotts Licht und Leben und zitiert daraus den folgenden Passus:

Kraft und Stoff, sind nichts Anderes als verschiedene Anschauungsweisen fir Ein
und dasselbe Ding, man mufs bei dem Ausdruck Kraft zugleich immer an den Stoff,
aber ebenso auch bei dem Worte Stoff jederzeit an die Kraft denken. Die Materialisten
sagen mit Faust: »im Anfang war die That.«®

Vom Wortbegriff her scheint sich Reinhart damit markant gegen das mate-
rialistische Axiom der Einheit zu positionieren. Wie ldsst sich diese Abwei-
chung in Bezug auf die oben formulierten Fragen ausdeuten? Moleschott
erklért es fiir ein »grobes Missverstandnis, das aller Orten begangen wird,
wenn man der stofflichen Anschauung von Kraft die Absicht unterlegt,
durch den Hinweis auf jene wesenhafte Verschmelzung des Stoffes und
der Kraft den Geist oder das Leben zu erkldren.« Die »Verkntpfung« von
Leib und Geist sei keine »Erklarunge«, sondern eine »Thatsache« ebenso
wie die physikalische »Schwerkraft«, die »aus der Masse erkldren zu wol-
len« sich auch »kein Denker« einrede.® Durch den Vergleich mit der an-
organischen Physik kassiert Moleschott die Differenz zum Leben, das er
durch die Bedeutung des Lichts eigentlich als ein besonderes Phanomen
zu erhellen verspricht. Das entspricht konsequent dem schon im Kreislawf
des Lebens exponierten Bestreben, das Ritsel des Lebens als solches aus der

88 Moleschott: Licht und Leben (wie Anm. 62), S. 32f., hier zit. nach der ersten Auflage
und dem Keller gewidmeten Exemplar der Zentralbibliothek Ziirich; vgl. Kommentar
zum Sinngedicht, HKKA 23.1, S. 283. Im Weiteren wird wieder wie oben aus der zweiten
Auflage zitiert, die einige Textinderungen aufweist; diese sind fir die Argumentation hier
nicht wesentlich.

89 Moleschott: Licht und Leben (wie Anm. 62), S. 33f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 163

Welt zu schaffen, indem die Differenz zwischen dem Anorganischen und
Organischen durch die Ausweitung des Lebensbegriffs tiberspielt wird. Die
Abweichung im Wortbegriff ist mithin sachlich motiviert, was auf eine fun-
damentale Differenz und programmatische Absetzung, wie oben bereits als
These skizziert, schlieffen ldsst. Dennoch bleibt die rhetorische Geste der
Beliebigkeit noch deutungsbediirftig. Bevor hier noch einmal anzusetzen ist,
sollen noch ein paar Referenzlinien und -punkte aus Licht und Leben ange-
fuhrt und kommentiert werden.

Moleschotts Ziircher Antrittsvorlesung entwickelt den Zusammenhang von
Licht und Leben von den elementarsten Lebensformen bis zum Menschen
und von den chemischen Prozessen bis zum grofien organisch-anorganischen
Kreislauf anhand des elementaren Stoffwechsels von Sauerstoff, Kohlen-
dioxid und Wasser. Ausgangspunkt ist die einfache experimentelle Beobach-
tung, dass sich in einer mit »Brunnenwasser« gefiillten »Flasche von weiflem
Glase« am »Licht« alsbald griinlicher sogenannter »Priestley’sche[r] Schleim«
bildet, bestehend aus organisch noch kaum voneinander unterscheidbaren
»Pflinzchen und Thierchen«.”” Wie dieser »Inbegriff des Wechselverkehrs«
in groflerem Mafistab funktioniert, demonstriert er am Beispiel des Waldes:
Die »Organisations, d.h.: organische Bildung von »Zellstoff« geschieht »aus
Kohlensaure und Wasser«, wobei diese um »Sauerstoff« »verarmt« werden,
den der Wald »in die Luft zuriick[gibt]«.”! In einem Riickblick zeichnet er
sodann die Geschichte der Stoffwechselforschung nach: Die Entdeckungen
von Joseph Priestley (1771), dass die »von den Pflanzen ausgehauchte Luft
die Verbrennung unterhilt«, und von Jean Senebier (1783), »daf} Sonnen-
licht den Blattern die Fahigkeit verleiht, die feste Luft, die Kohlensdure, zu
binden und daraus Lebensluft, den Sauerstoff, frei zu machen«, gehoren
demnach zu den wichtigsten Ergebnissen der wissenschaftlichen »Arbeitc,
»die stetig dem Ziele zuschritt«.”?

Dass das Sinngedicht mit dem Offnen des Fensters und dem Hereinlassen
von »Morgenglanz« und »Sommermorgenluft« anhebt, hat gewiss auch
topische Griinde. Auch dass Reinharts Haare mit dem immerhin merk-
wirdigen Epitheton >schattige belegt werden, mag mit der von Moleschott
vorgebrachten Beobachtung, dass »dunkle[ | Wohnungen« »bleichstichtig«
machen, zusammen gelesen werden, kann aber auch noch als Allgemeiner-
fahrung verbucht werden.”® Doch der Erzihltext hilt auch dort mit, wo

7 Ebd., S. of.
L Ebd., S. 13.
2 Ebd., S. 14-16.
7 Ebd., S. 22.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 Hubert Thiiring

fur Moleschott »die Zahl allein die Probe fiir den richtig erkannten Zusam-
menhang«, nimlich das Verhiltnis von Sonnenlicht und Produktion bzw.
Assimilation von Sauerstoff und Kohlensdure liefert. Was die Lichtqualitét
angeht, so heifit es:

Die Strahlen, in welche das Sonnenlicht durch ein Prisma zerlegt wird, haben un-
gleiche Brechbarkeit und ungleiche Wirkung auf andere Naturkérper. [...] An den
Grenzen des sichtbaren Farbenfeldes [...] stehen die rothen Strahlen als diejenigen,
welche die geringste, und die violetten, welche die grofite Brechbarkeit besitzen. An
das violette Licht reihen sich noch stirker von ihrer Richtung abweichende Strah-
len, fir welche dem Auge die Empfinglichkeit abgeht. Sie verrathen ihre Gegenwart
nur durch die chemischen Wirkungen, welche sie einzuleiten vermégen. [...] Draper
[...] hat durch sorgfiltige Versuche erwiesen, daf} die Zersetzung der Kohlenséure
durch die Pflanzen nur unter dem Einflul der leuchtenden Strahlen vollzogen wird.
Weder die chemischen, noch die erwdrmenden Strahlen des Farbenfeldes fand er im
Stande, die Ernihrung der Pflanzen im Mindesten zu fordern.”

Im Sinngedicht heifit es modalisierend, dass Reinhart »woméglich das inner-
ste Geheimnis« solcher Kristallkérper zu beleuchten versuche, was offen-
lasst, ob Reinharts »sinnreicher Apparat« und die Zahlenkolonnen nicht just
der Bestimmung der Grenzen der verschiedenen Lichtfarben zur weiteren
Erprobung ihrer biochemischen Wirkungen dienen.”®

Solche Befunde aus seiner eigenen Produktion prasentiert jedenfalls Mole-
schott, auch wenn nicht die Qualitit des Lichts, sondern nur die graduelle
Quantitit das Hauptkriterium bildet. Ihr Zweck ist die Erforschung des Ein-
flusses des Sonnenlichts auf den »thierischen Stoffwechsel«:”®

Lafit man Wasserfrosche bei gleichen Warmegraden und auch unter denselben Be-
dingungen abwechselnd im Licht und in der Finsternif} athmen, dann findet man,
daf} sie in gleicher Zeit fir gleiches Korpergewicht in diesem Falle viel weniger
Kohlensdure liefern als in jenem. [...] So deutlich dieser Unterschied auch sprach,
den ich als Ergebnif langer Versuchsreihen, theils an denselben, theils an verschie-
denen, aber in allen Beziehungen moglichst dhnlichen Einzelwesen gefunden habe,
ich durfte doch die Untersuchung nicht versdumen, ob die Erscheinung, welche
sich als die Wirkung einer einzigen willkiirlich veranderten Bedingung herausstell-
te, auch mit dem Wachsthum regelméflig Schritt halten wiirde. Deshalb stellte ich
mehr als neunzig Versuche an, bei welchen die Lichtstiarke dadurch gemessen ward,
da die Schwirzung mit ammoniakalischem Chlorsilber getrankter Papierstreifen,
wie sie wihrend der einzelnen Versuche in einer gegebenen Zeit das Licht erzeugte,
mit einer von Kiinstlerhand sorgfiltig angefertigten Farbenleiter verglichen wurde.

7 Fbd., S. 17f.
7 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 10.
76 Moleschott: Licht und Leben (wie Anm. 62), S. 24.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 165

Als ich dann alle Beobachtungen in zwei Haélften theilte, von welchen die eine auf
die niederen, die andere auf die héheren Lichtgrade sich bezog, ergab sich, daf} bei
heller Beleuchtung beinahe ein Funftel mehr Kohlensiure geliefert wurde, als im
schwachen Licht.”’

Nun weill man Genaueres um das Schicksal des ratselhaften Frosches,
der in Reinharts Laboratorium »in einem Glase [hockte] und [...] seines
Stiindleins [harrte]«.”® Neben der Bekriftigung des Zusammenhangs von
Stoffwechsel und Lichtexperiment durch die niheren Anwendungs- und
Anschlussmoglichkeiten sowie dem Streben nach zahlengestiitzter Empirie
lielen sich auch noch etliche weitere Details zuweisen.

Eine erkenntnispoetische Pointe der narrativen >Nachstellung« von Mole-
schotts Experimentalanlage von Licht und Leben besteht in der Verortung
des Experimentators im Sinngedicht. Moleschott sieht Alltagserfahrungen wie
jene, dass »Mastvieh« oder »Génse«, die im Dunkeln gehalten werden, mehr
Fett ansetzen, bestitigt, weil sie eben »weniger Kohlensdure ausathmenc.
Dies gereiche »[h]oheren Lebensverrichtungen« jedoch »nicht zum Vor-
theil«, denn der »verzogerte Stoffwechsel wird gar bald von einer Abstum-
pfung der Nerven begleitet«. Auch das hat Moleschott durch die Messung
der »Reizbarkeit« bzw. des »galvanischen Nervenstroms und des elektri-
schen Gegentheils« gepriift und in »fiinfhundert Vergleichsversuch[n] an
Froschen« »einen Vortheil auf Seiten des Lichts« gefunden, »der fiir die Ner-
ven auf ein Sechstel, fiir die Muskeln auf ein Zehntel des durchschnittlichen
Ausschlags der Magnetnadel geschitzt werden darfe.”

Die Augenschmerzen werden durch Reinharts Platzierung in einem Labo-
ratorium ohne Licht und Frischluft analog zum Frosch im Glas und durch
die Attribuierung mit >schattigen Haaren« in einen kausalen Zusammenhang
mit dem fehlenden Licht gebracht, auch wenn der Erzahler dann die Griinde
»namentlich« im stindigen Wechsel zwischen Licht und Dunkel sieht. Der
Text unterwirft Reinhart damit scheinbar konsequent Moleschotts materi-
alistischer Bestimmung des Menschen als »Naturerzeugnifi, das in der Erde
wurzelt, wie die Pflanze, und wie die Pflanze von der Sonne durch Licht und
Wirme Nahrung erhilt und Wachsthum, Entwicklung und Riickbildung

77 Ebd., S. 23f.

8 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 10. Kaiser (Experimentieren oder Erzahlen?
[wie Anm. 17], S. 284) merkt dazu an, dass es sich um »eine verharmlosende Umschrei-
bung seiner Bestimmung, fir die damals tiblichen galvanischen Experimente sein Leben
zu lassen«, handle, was tatsdchlich auch Teil dieses Experiments sein kann, wie man gleich
sehen wird, aber nicht einfach blofi topischen Charakter hat.

7 Moleschott: Licht und Leben (wie Anm. 62), S. 25f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 Hubert Thiiring

ohne Wanken«. Dazu gehort auch die »Erfahrung, dafl Keiner ungestraft
die Grenze seiner Kraft tiberschreitet«. Entsprechend schrinkt Moleschott
die Freiheit des Willens ein auf die »Einsicht« in die »unwandelbare Noth-
wendigkeit«, die sich, »langsam zwar, aber Stiick fiir Stiick berechnen« las-
sen wird. Denn das »Streben, die Erkenntnis, welche unser Gefiihl mit dem
Naturgesetz in Einklang bringt, zu stirken, gehért unzertrennlich mit zur
Willenskraft«.

Im argumentativen Zirkel fallen Wille und Naturgesetz nur deshalb nicht
in eins, weil das Ziel noch nicht erreicht ist, durch den Fortschritt aber
unfehlbar erreicht werden wird. Dann wiirde es tatsdchlich nur mehr die
Tat geben, die Moleschott mit Faust an den Anfang setzt. Es ist dieser to-
tale Determinismus, der auch die Zeit und den Zufall ausschaltet, gegen
den Reinhart die »Kraft« setzt, die mit der Wortgeste »oder so was« dem
Nichtwissen, der Unbestimmtheit Raum gibt. Auch wenn es sich bei der
»Kraft«-Geste um eine >Fehlleistung« Reinharts, des Erzihlers oder gar des
aus der Erinnerung referierenden Autors handeln sollte, so kann die oben
aufgeschobene Deutung nun lauten, falsifiziert sie den im Experiment im-
plizierten Determinismus. Erst recht lisst die folgende, von Willensakten,
Unwillkiirlichkeiten und Zufillen getaktete Handlung bis zum Aufbruch
- die »unvermerkt« aufkommenden Vorstellungen von (weiblicher) Gestalt
und Sprache, der Gang auf den Dachboden, der Griff nach Lessing mit
seinem »unbedingte[n] gute[n] Wille[n] ohne Falsch«, der Fund des Sinn-
spruchs und seine Interpretation als Kussexperiment®! - jegliche Frage nach
der Freiheit oder Bedingtheit des Willens als sinnlos erscheinen. Die »Kraft«
ist die begriffliche Grenzmarke, welche die Naturgesetzlichkeit unterbricht
und als Metonymie des Unbestimmten einen Zeit-Raum des Lebens und
Erzahlens erofinet.

VI. Zeit und Zufall

Es ist oben anhand der verschiedenen Anachronismen bereits dargelegt
worden, wie die Rahmenerzihlung die lineare und kontinuierliche Zeit von
Beginn an moduliert: Die Projektion der Darwin’schen Evolutionstheorie
und die Verdichtung der Wissenschaftsgeschichte schaffen einen Raum

80 Fbd., S. 29f.
81 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 12f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 167

der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, den das physische Symptom des
Schmerzes in eine Figenzeit des Lebens und Erzihlens tiberfithrt.?? Durch
die Zufilligkeit, die der Text hier spielen lasst, erscheint die Rahmenerzih-
lung aus narratologischer Perspektive willkiirlich. Dass das so prominent
herbeizitierte »Gesetz der natiirlichen Zuchtwahl<®® schon hier tiber die of-
fensichtliche Partnerwahl hinaus in Bezug auf tragende Theoriemomente
mit inszeniert und reflektiert wird, ist bislang nicht beachtet worden.

Die »narratogene« Modellhaftigkeit der Evolutionstheorie liegt u.a. in der
Verkopplung von Organologie und Zeitlichkeit durch den Zufall: Sie ist
eine Organologie, in der die Entelechie des Organismus durch die Kontin-
genz und durch iiberindividuelle biologische und physikalische Eigenzeiten
dynamisiert wird. Die gesamte psychophysische Intentionalitit und Kontin-
genz des Individuums, also der innere Wille und die dufieren Zufille, treten
mit einer sich stdndig neu ausrichtenden Intentionalitit und Kontingenz der
biosozialen Gemeinschaft und der biologischen Art in Interaktion und diese
wiederum mit den anderen biologischen Arten und physikalischen Vorgén-
gen, so dass nur tber einen bestimmten Zeitraum das Verhéltnis von Be-
standigkeit und Wechsel als so etwas wie Intentionalitit oder Determination
betrachtet werden kann. Modus der Interaktion ist die Konkurrenz um die
biologischen und vitalen Ressourcen, d.h. um deren Beschaffung, Verwer-
tung, Vermehrung, Bewahrung und Weitergabe.

Darwin grenzt die natiirliche Zuchtwahl von der kiinstlichen Zuchtwahl des
Menschen ab, sei es in Bezug auf die Ziichtung von Pflanzen und Tieren,
sei es in Bezug auf das bewusste oder unbewusste Verhalten von Indivi-
duen und Kollektiven, wobei das Hauptkriterium die Dimension der Zeit
bildet: Auch wenn der Mensch bei »Zuchttieren und Zuchtpflanzen durch
Haufung individueller Unterschiede in bestimmter Richtung grofe Resulta-
te hervorbringen« kénne, so vermége dies die »natiirliche Zuchtwahl umso
cher, als ihr unvergleichlich mehr Zeit zur Verfiigung« stehe.®* Die modi-
fizierende Ubertragung einzelner oder mehrerer Elemente der Theorie auf
die kurzfristigen sozialen, 6konomischen und politischen Verhiltnisse der
Gegenwart und die Ableitung von Handlungskonzepten mit einer betracht-

82 Vgl. Michael Gamper/Helmut Hithn: Einleitung, in: Dies (Hg.): Zeit der Darstellung.
Asthetische Eigenzeiten in Kunst, Literatur und Wissenschaft, Hannover 2014, S. 7-23,
hier S. 7-18.

83 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 9.

8% Charles Darwin: Die Entstehung der Arten durch die natirliche Zuchtwahl [1859], aus
dem Englischen von Carl W. Neumann, Nachwort von Gerhard Heberer, Stuttgart 1998,
S. 124, vgl. S. 100.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 Hubert Thiiring

lichen biopolitischen Reichweite sind durch diese Differenz keineswegs ver-
hindert worden. Und gerade die referierten materialistischen Thesen zur
Einheit von Kraft und Stoff beférderten solche Kurzschliisse.

In der dlteren Forschung ist man sich einig gewesen, dass Keller antidarwi-
nistisch eingestellt war, wofiir insbesondere Rothenberg die vielen direk-
ten und indirekten Persiflagen der Zuchtwahl in den Sinngedicht-Novellen
anfiihrt.%’ Die neueren Forschungen haben, wie mit Ajouri referiert wor-
den ist, anhand des Grinen Hemnrich gezeigt, wie Keller die Darwin’schen
Erkenntnisse zu Zeit und Zufall in der Entteleologisierung des Erzihlens
umsetzt. Zuvor hat bereits Neumann in der Analyse des Pygmalionismus
auf die positive Implementierung von Darwin’schen Theoremen im Sinnge-
dicht aufmerksam gemacht: Die Kontingenz durchbricht gerade den Deter-
minismus der Fortschrittsideologie, den die einschlidgige Rezeption verabso-
lutiert, und dynamisiert die Zeit. Die eigentlich unzulissige Ubertragung auf
die menschlichen Verhiltnisse, welche die Rahmenerzihlung vornimmit,
rechtfertigt sich durch den Gewinn an narrativer Komplexitit und vitaler
Dynamik. Was die ersten Seiten des Rahmenkapitels i nuce performieren,
erhebt der Schluss zur expliziten Geste: In einer von Symbolik triefenden
Szene beobachtet das Liebespaar auf seinem Gang durch die Natur, wie
ein »starker Krebs« eine »grofie schone Schlange« angreift, »vermutlich um
sie anzufressen«. Mit emner partnerschaftlichen Aktion, in der Reinhart sein
Naturwissen anwendet und Lucie ihre Kreaturphobie tiberwindet, befreien
sie die Schlange vom Krebs, und Reinhart kommentiert: »Ja [...], es erfreut
uns, in dem allgemeinen Vertilgungskriege das einzelne fiir den Augenblick
zu schiitzen, soweit unsere Macht und Laune reicht, wihrend wir gierig mit-
essen.«® Indem sie den Lauf der Natur mit ihrem »kleine[n] Rettungsaben-
teuer« willkiirlich unterbrechen, schaffen sie jene Raum-Zeit, in der Leben
und Erzihlen einander hervorbringen, bevor die Natur sie einholt.

8 Vgl. Rothenberg: Geheimnisvoll schine Welt (wie Anm. 17).
86 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 325; vgl. Kaiser: Experimentieren oder Erzih-
len? (wie Anm. 17), S. 293.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ULRIKE VEDDER

Vererbung und ihre Verweigerung:
Eine Form des Romans im 19. Jahrhundert

»Ich selbst aber kann nicht weiterleben, da ich ja nicht gelebt habe,

ich bin Lehm geblieben, den Funken habe ich nicht zum Feuer gemacht,
sondern nur zur Illuminierung meines Leichnams benutzt.«

(Franz Kafka an Max Brod, 5.7.1922)

Das 19. Jahrhundert ist in wissensgeschichtlicher Hinsicht von einem Begriff
der Vererbung gekennzeichnet, in dem juristische und biologische Diskurse
in einem wechselseitig befruchtenden Verhiltnis stehen: Denn Vererbung
bzw. heredity ist als Metapher aus dem juristischen in den biologischen Dis-
kurs hineingewandert,' wihrend umgekehrt Vorstellungen aus dem Recht
ihre Vor-Bilder in Naturgeschichte, -philosophie oder -wissenschaft finden.
Das in diesem Feld zur Debatte stehende Wissen iiber Erbe und Vererbung
lasst sich also nicht exklusiv einem einzigen Diskurs, einer einzelnen Diszip-
lin und Methode respektive einem Sachgebiet und seinen Praktiken zuord-
nen, sondern erweist sich als ein durch Transfers und Transformationen
zwischen Diskursen, Disziplinen, Methoden, Sachgebieten und Praktiken
konstituiertes und wandelbares Wissen.

Auf dem Feld der Literatur ldsst sich dieses komplexe Szenario gut beobach-
ten — nicht nur, weil es prinzipiell kein Thema gibt, das nicht zum Gegen-
stand des Erzdhlens werden kann, oder weil die Literatur den produktions-
asthetischen Imperativen des Schreibens (sich nicht zu wiederholen) oder
den rezeptionsisthetischen Imperativen des Marktes (nicht zu langweilen)
ausgesetzt ist. Vielmehr gibt es ein genuin literarisches vitales Interesse am
Vererbungswissen des 19. Jahrhunderts, wie umgekehrt literarische Model-
le des Erzahlens, implizit oder explizit, eine wichtige Referenz zur Organisa-
tion des wissenschaftlichen Wissens von der Vererbung darstellen - bis zum
Ende des Jahrhunderts. Denn auch wenn es um 1900 in den Naturwissen-

! Vel.: »heredity, formerly a concept restricted to the realm of law, began to be applied as a

metaphor in matters of organic reproduction and successively became a concept of central
importance to the life and human sciences.« Hans-J6rg Rheinberger/Staffan Miller-Wille:
Heredity — The Formation of an Epistemic Space, in: Dies. (Hg.): Heredity Produced.
At the Crossroads of Biology, Politics, and Culture, 1500-1870, Cambridge (MA) 2007,
S. 3-34, hier S. 8.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 Ulrike Vedder

schaften noch »kein konsistentes und konsensfihiges Vererbungswissen«®
gab, so gewinnt dieses doch rasch an Komplexitit, so dass die Literatur zu
Beginn des 20. Jahrhunderts ihren selbstbewussten Einflussanspruch auf die
Life Sciences nicht langer vertritt. Dies hat Peter Morton anhand von Samuel
Butlers Roman T%e Way of All Flesh und dem zeitlichen Auseinandertreten
zwischen dessen Niederschrift (1873-1884) und der (auf Familienrticksich-
ten zurtckgefiihrten) verspateten Publikation aus dem Nachlass 1903 kon-
statiert.®

In seinem Roman erzéhlt Samuel Butler einen tiber drei Generationen sich
erstreckenden Kampf der Viter gegen die Sohne. In diesem Kampf wird die
Enterbung der Sohne als viterliche Waffe eingesetzt; so heifit es tiber den
Vater: »Im Geiste malte er sich aus, wie er bald den einen, bald den anderen
enterbte und mit seinem Geld Armenhiuser stiftete, bis er sich schliefilich
gezwungen sah, sie wieder als Erben einzusetzen, damit er beim nichsten
Wautanfall das Vergniigen haben konnte, sic von neuem zu enterben.«*
Gegen diese andauernde Drohung entwirft der Erzdhler Wunschphantasi-
en, die zum einen rechtlicher Art sind. So imaginiert er eine neue Gesetz-
gebung, die all jenen, die ihre Nachkommen qua Testament unter Druck
setzen, »fiir drei Monate die Testierfahigkeit entzicht«® Zum anderen ima-
giniert er eine neue Naturgesetzgebung, die die gleichzeitige Existenz von
Eltern und Kindern tiberhaupt abschafft:

Warum miissen denn die Generationen einander tiberschneiden? Warum kénnen
wir nicht als Eier in hiibschen kleinen Zellen, eingewickelt in zehn- bis zwanzigtau-
send Pfundnoten der Bank von England, in die Erde vergraben werden und dann

»Die [...] Faszination fir Fragen der Vererbung darf dabei nicht dartiber hinwegtéuschen,
dass es innerhalb der Naturwissenschaften kein konsistentes und konsensfihiges Verer-
bungswissen gab. [...] Die Romane iibersetzten nicht etwa ein naturwissenschaftliches
Wissen in Literatur, sie waren selbst Teil der Produktion einer neuen Selbstverstédndlich-
keit.« Christina Benninghaus: Brennende Sehnstichte, heimliche Angste. Kinderlosigkeit,
Vererbung und Adoption im naturalistischen Roman um 1900, in: zeitenblicke 7, Nr.
3 (2008), URL: http://www.zeitenblicke.de/2008/3/benninghaus/index_html (letzter Zu-
griff: 1.9.2016)

»About this time [1903] [...] the increased complexity of biological research at last dis-
solved the very strong sentiment that the life sciences were too important to be left to
the professionals. Butler, during the years that he wrote The Way of All Flesh (1873-84),
really believed, and with some substance, that what he had to say could materially effect
the direction of biological inquiry. But after 1903 the only literary figure still engaging in
controversy with this supposition in mind was Bernard Shaw [...].« Peter Morton: The
Vital Science. Biology and the Literary Imagination, 1860-1900, London 1984, S. 14.

g Samuel Butler: Der Weg allen Fleisches, tibers. von Helmut Findeisen, Berlin 1960, S. 32.

Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vererbung und ihre Verweigerung 171

beim Aufwachen feststellen, wie es bei der Schlupfwespe der Fall ist, dafl Papa und
Mama uns nicht nur einen reichlichen Vorrat bereitgestellt haben, sondern einige
Wochen, bevor wir begannen, bewufit selbstindig zu leben, von Spatzen verspeist
worden sind?®

Diese radikale Unterbindung des direkten Austauschs zwischen den Genera-
tionen zielt auf einen konfliktfreien Raum jenseits der lebenden Individuen:
Nur kollektiv verantwortete (erb-)rechtliche Regelungen und anonyme bio-
logische Prozesse wiirden die Eltern mit ihren Kindern verbinden; jegliche
direkte soziale Interaktion und psychologische Bindung wire aufgehoben.
Wie aber wiren daraus Romane zu machen? Butlers Roman selbst lebt ja
von der generationellen Abfolge, dem genealogischen Rhythmus tiber drei
Generationen, der zugleich einen Rhythmus der fortlaufenden patriarcha-
len Gewalt der Viter gegen die Sohne darstellt (vererben/enterben, Sohn
sein/Vater sein). Damit entspricht er einem im 19. Jahrhundert verbreiteten
Vererbungs- und Erzihlmuster, das Patricia Tobin als Genealogical Imperative
des Romans bezeichnet hat” und das im Folgenden im Zentrum der Uber-
legungen zu einer Reithe von Romanen stehen soll. So geht es im ersten
Teil um die Frage, welche literarischen Darstellungsformen der Begriff der
Vererbung im 19. Jahrhundert privilegiert. Dabei soll auch die Organisation
mehrgenerationaler Narrative interessieren, d.h. die erzihlerische Prolifera-
tion etwa in Romanzyklen nach dem Prinzip des genealogischen Imperativs.
Im zweiten Teil wird die Negation dieses Imperativs erdrtert. Damit riickt
jene vehemente Verweigerung von Fortpflanzung, Vererbung, Geschlecht-
lichkeit und Zukunft in den Fokus, die literarisch so auerordentlich pro-
duktiv geworden ist. Diese paradox anmutende Konstellation steht, wie zu
zeigen ist, nicht nur im Zeichen der am Ende des 19. Jahrhunderts so pro-
minenten Denkfigur der Degeneration, sondern arbeitet vor allem an der
asthetischen Modernisierung des Romans.

I.  Vererbungs- und Erzdhimuster: Der genealogische Imperativ

Im 19. Jahrhundert sind nicht nur die biirgerliche Familie und der zugehori-
ge Roman in generativer und struktureller Hinsicht miteinander assoziiert,
wie u.a. Tony Tanner gezeigt hat: »the genesis of both the modern family

° Ebd,S. 93f.
Vgl. Patricia Tobin: Time and the Novel. The Genealogical Imperative, Princeton 1978.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 Ulrike Vedder

and what we call the novel - and their fates - are closely interlinked«.® Auch
Genealogie und Romanform sind engstens verkniipft, insofern das linea-
re Erzahlen im epischen Roman mit der Idee von Vorfahren und Nach-
kommen sowie dem Denken in Urspriingen und Abldufen verbunden ist.
Patricia Tobin spricht diesbeziiglich von »the homologous congruity be-
tween time-line, family-line and story-line« und erldutert diese Homologie:
»events in time come to be perceived as begetting other events within a
line of causality similar to the line of generations, with the prior event ear-
ning a special prestige as it is seen to originate, control, and predict future
events.«

Eine solche Arbeit am Zusammenhang seitens des Romans richtet sich ge-
gen die Kontingenz und Absichtslosigkeit lebendiger Prozesse'’ und zielt
auf eine dezidierte Sinnstiftung, die aus hierarchisierten Ursache-Wirkung-
Relationen resultiert: »the prestige of cause over effect, in historical time, is
analogous to the prestige of the father over the son«.!! Die Geltungs- und
Machtanspriiche der Ursache tiber die Wirkung entsprechen jenen des Va-
ters iiber den Sohn — und verweisen so auf Familien- und Generationenro-
mane als ein im 19. Jahrhundert enorm produktives, Sujet und Romanform
verkniipfendes Genre.

Epische Romane versuchen demnach - analog zu Evolutionstheorie und
Historismus -, im Sinne der zeitgendssisch vorherrschenden »Genea-
Logik«!? die Vorgeschichten, Urspriinge und Herkiinfte gegenwirtiger Ver-
héltnisse zu erhellen und qua Entwicklungsdenken daraus resultierende Zu-
kunftsszenarien der Nachkommenschaften — ob im Modus des Fortschritts

Tony Tanner: Adultery in the Novel. Contract and Transgression, Baltimore 1979, S. 368.
Christopher Flint postuliert auch fiir die britischen Romane des 18. Jahrhunderts eine
»correspondance between eighteenth century fiction’s depiction of the family and its mode
of storytelling« und spricht in diesem Zusammenhang von »the urge to align the history
of the family with the history of prose fiction«. Christopher Flint: Family Fictions. Narra-
tive and Domestic Relations in Britain, 1688-1798, Stanford 1998, S. 3; vgl. auch Denis
Jonnes: The Matrix of Narrative. Family Systems and the Semiotics of Story, Berlin/New
York 1990, sowie zum Zusammenhang zwischen Familie und narrativen Modellen in Hin-
sicht auf »eine Geschichte der modernen Minnlichkeit« Walter Erhart: Familienménner.
Uber den literarischen Ursprung moderner Mannlichkeit, Miinchen 2001, hier S. 61.

9 Tobin: Time and the Novel (wie Anm. 7), S. IX u. 7.

10" yThe novel offers, then, not a mimesis of undeliberated, organic life-in-time, but a homo-

logue that enacts a privileged conceptualization of human life as purposeful and therefore

imbued with meaning.« Ebd., S. 5.

Ebd,, S. 12.

Vgl. Sigrid Weigel: Genea-Logik. Generation, Tradition und Evolution zwischen Kultur-

und Naturwissenschaften, Minchen 2006.

1
12

—

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vererbung und ihre Verweigerung 173

oder des Verfalls — zu erzihlen.'® Die mit solchen Erzihlverfahren verbun-
dene heterosexuelle Organisation der marriage und reproduction plots wird in
den Romanen teils im heteronormativen Sinne unkommentiert vollzogen
und so affirmiert,'* teils jedoch auf ihre Ein- und Ausschlussverfahren hin
reflektiert — auch in dieser Hinsicht kann eine Untersuchung der Verwei-
gerungsgeschichten, wie sie im Folgenden in Form von >Vatermord« oder
Junggesellennarrativen erfolgen wird, aufschlussreich sein.

Zudem richten sich solche Romane auch auf den Tod, der in ihnen keine
Sprach- oder »Erkenntnisgrenze«!® markiert, sondern im Gegenteil in die
Sinnstiftung integriert wird; darauf hat Walter Benjamin eindringlich hin-
gewiesen. Benjamin verortet die Bedeutung des Romans fiir seine Leser/
innen nimlich nicht in der lehrreichen Darbietung eines fremden Schick-
sals, sondern in dem Gewinn, den die Romanleser/innen aus dem Tod der
Romanfigur zichen. Denn da der Lebenssinn der Figur sich »erst von threm
Tode her erschliefit«, muss der Leser »im voraus gewif} sein, daf} er thren
Tod miterlebt«, damit »dieses fremde Schicksal kraft der Flamme, von der
es verzehrt wird, die Wérme an uns abgibt, die wir aus unserem eigenen nie
gewinnen. Das was den Leser zum Roman zieht, ist die Hoffnung, sein fros-
telndes Leben an einem Tod, von dem er liest, zu wirmen.«!% Mit diesem
drastischen Bild eines Sich-Warmens am Tod anderer, das méglicherweise
das eigene Uberleben sichert, kritisiert Benjamin den »Mythos des Lebensc,
wie er sich nicht nur in Wissenschaften und Philosophie, sondern auch in Ii-
terarischen Schreibweisen und Romanformen des 19. Jahrhunderts, die das
Leben beschwéren, manifestiert — gut zu beobachten beispielsweise in Emile
Zolas Rougon-MacquartRomanzyklus, der gleich betrachtet werden soll.
Wie weitreichend solche vermeintlich lebensnahen, ja >organischen< Roman-
auffassungen waren und sind, zeigt sich in Roland Barthes’ Essay Literatur
und Diskontimuitit (1962), in dem er den umstrittenen Roman Mobile von
Michel Butor (1961) gegen »die traditionelle Idee vom Buch« — der Mobile
nicht entspricht — verteidigt:

13 Vel. dazu auch Jobst Welge: Genealogical Fiction. Cultural Periphery and Historical

Change in the Modern Novel, Baltimore 2015.
4 Vgl. 2.B. Judith Roof: Come As You Are. Sexuality and Narrative, New York 1996.
15 Thomas Macho: Tod und Trauer im kulturwissenschaftlichen Verglclch in: Jan Assmann:
Der Tod als Thema der Kulturtheorie. Todesbilder und Totenriten im Alten Agypten,
m.e. Beitrag v. Thomas Macho, Frankfurt a.M. 2000, S. 89-120, hier S. 91.
Walter Benjamin: Der Erzéhler. Betrachtungen zum Werk Nikolai Lesskows, in: Ders.:
Gesammelte Schriften, hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhduser,

Bd. I1.2, Frankfurt a.M. 1991, S. 438-465, hier S. 456f.

16

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 Ulrike Vedder

Das (traditionelle) Buch ist ein Objekt, das verkniipft, entwickelt, flift, sich fortspinnt,
das heifit, das den gréfiten Horror vor dem Leeren hat. [...] Auf der einen Seite
das >Gesponnene« der lebendigen organischen Substanzen, die bezaubernde Un-
vorhersehbarkeit der spontanen Verkniipfungen, auf der anderen Seite das Sterile,
Unharmonische mechanischer Konstruktionen, kalter knirschender Maschinen [so
die gegen Butor erhobenen Vorwiirfe] [...]. Denn hinter dieser Verdammung des
Diskontinuierlichen verbirgt sich natiirlich der Mythos vom Leben."”

Barthes erldutert dann das — von Butor und ihm kritisierte - Programm
einer Literatur, die im Sinne eines solchen Mythos des Lebens verfasst wer-
de, indem »die Woérter innerhalb der groflen, Erzdhlen genannten Kate-
gorie der Kontinuitit flieflen«, und deren Ziel »ein Flufl von Woértern im
Dienst eines Ereignisses oder einer Idee [sei], die thren Weg, auf die Auf-
16sung oder die Schlufifolgerung zu, geht.«'® Barthes’ Kritik am »Mythos
des Lebens« entspricht der an den »Mythologien« des modernen Alltags im
Allgemeinen: Immerzu verschleiern Mythen durch Naturalisierungen das
Geworden- und vor allem Gemachtsein von etwas, hier des Erzihlens. In
Barthes’ analytischer Perspektive wird Literatur so als eine Bewéltigungs-
strategie von Kontingenz lesbar - eine Funktion, die im hier zu diskutieren-
den Zusammenhang von Leben, Vererbung und der Literatur des 19. Jahr-
hunderts insbesondere Zolas Rougon-MacquartRomanzyklus kennzeichnet.

Dieser zwanzigbéndige Zyklus tiber fiinf Generationen der Familie Rougon-
Macquart vertritt sowohl das Prinzip des genealogischen Imperativs als auch
den damit zusammenhéngenden Mythos des Lebens: »la vie« steht mehrfach
als letztes Wort am Romanende. Der im gesamten Rougon-Macquart-Zyklus
immer wieder hervortretende unbandige Vitalismus stort allerdings die pro-
grammatische Erzihlung eines konsequenten Verfalls und sorgt fiir eine Re-
lativierung des Leitkonzepts der dégénérescence."® Zudem ist der beschworene
Lebensstrom in erzihltechnischer Hinsicht ein Problem, erfordert er doch
eine souverdne Auktorialitdt, die aus einem ungreifbaren Kontinuum - »la
vie aux courants infinis«, »indifférente aux hypothéses«*’ - einzelne Segmen-
te 1soliert und so tberhaupt erkennbar und erzahlbar macht. Damit aber
werden diese Segmente zugleich in ithrer Kontingenz gezeigt, was die Auk-

17 Roland Barthes: Literatur und Diskontinuitit. Uber »Mobile« von Michel Butor [1962],
in: Ders.: Literatur oder Geschichte, Frankfurt a.M. 1969, S. 85-101, hier S. 87f.

18 Fbd., S. 88.

19 Vgl. Marc Focking: Pathologia litteralis. Erzihlte Wissenschaft und wissenschaftliches
Erzihlen im franzosischen 19. Jahrhundert, Tiibingen 2002, S. 343f.

20 Emile Zola: Les Rougon-Macquart. Histoire naturelle et sociale d’'une famille sous le
second Empire, hg. von Henri Mitterand, Paris 1960ff., Bd. 5, S. 1219.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vererbung und ihre Verweigerung 175

torialitit wiederum entscheidend schwicht.?! Der letzte Roman des ZyKklus,
Le Docteur Pascal (1893), arbeitet an diesem Problem, indem er eine solche
Autorposition dem Protagonisten Docteur Pascal aufbiirdet, der als ein
»Meta-Autor< sdmtlicher Romane sowie des Lebens selbst fungiert: Er hat
die Lebens- und Krankengeschichten aller Familienmitglieder gesammelt
und systematisiert sie gemifl verschiedener Vererbungsgesetze. Allerdings
wird diese auktoriale Souverinitit im selben Roman dem Tod tiberantwor-
tet, wenn Docteur Pascal, bis zuletzt schreibend, stirbt.??> Das schreibende
Subjekt — ob nun Docteur Pascal oder Emile Zola - vermag nichts anderes,
als die Kontingenz seiner eigenen Existenz in eine Logik der Abfolge, eine
Genealogie der Familienordnung bzw. eine literarische Tradition des Er-
zihlens einzuschreiben. Dieser Akt der Souverinitit, sich seine literarische
Tradition zu erschreiben, muss sich jedoch letztlich der Kontingenz tiberant-
worten, dem unabsehbar, aber unausweichlich eintretenden Tod als dem
Ende der individuellen Existenz und Abgrund zwischen den Generationen.
Die Technik der Verkettung zur Reduktion von Kontingenz tritt in Le
Docteur Pascal zum einen in Gestalt von Pascals Arbeit mit den zeitgendssi-
schen Vererbungstheorien eines Darwin, Haeckel, Galton, Weismann und
Lucas auf, wenn er die »enchainements [...] de la descendance«,?® d.h. die ge-
nealogisch-genetische Verkettung der Familie Rougon-Macquart erforscht.
Zum anderen findet sich die Technik der Verkettung in der Romanserie
selbst: Deren zwanzig Bande sind als experimentelle Reihe zu begreifen, die
bei allen digredierenden Ziigen auf synchroner Ebene die Art ihrer Verbin-
dung auf diachroner Ebene erweisen soll.** So spricht Zola in der Préface
zur gesamten Serie von der auf den ersten Blick zu konstatierenden Undhn-
lichkeit der auftretenden Figuren, deren innere laison durch eine Analyse

21 Fiir »das Erzahlsubjekt des Romanciers« in Zolas La Fortune des Rougon beschreibt Marc

Focking »die Konsequenzen einer Auktorialitdt aus epistemologischer Schwiche: Die Seg-

mentierungen, die Isolierungen von Objekten aus diesem Lebensstrom sind einesteils un-

umginglich, um zu Erkenntnis- wie Erzihlobjekten zu kommen, aber sie sind andererseits

stets kontingent und arbitrir«. Focking: Pathologia litteralis (wie Anm. 19), S. 325.

Vgl. dazu Ulrike Vedder: Das Testament als literarisches Dispositiv. Kulturelle Praktiken

des Erbes in der Literatur des 19. Jahrhunderts, Miinchen 2011, S. 381.

23 Zola: Les Rougon-Macquart (wie Anm. 20), Bd. 5, S. 1739.

24 Tn dieser Hinsicht spricht Gumbrecht von zwei zentralen Problemen, »mit denen Zola
[...] bei der Planung seines Werkes konfrontiert war: namlich die Interferenzen zwischen
verschiedenen Gesetzen diachronischen Ablaufs aus Bereichen qualitativ verschiedener
Determinanten und die Zuordnung von synchronischer und diachronischer Perspekti-
ve.« Hans Ulrich Gumbrecht: Zola im historischen Kontext. Fiir eine neue Lekttre des
Rougon-Macquart-Zyklus, Miinchen 1978, S. 41.

22

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 Ulrike Vedder

im Paradigma der Vererbung sichtbar zu machen sei, um jenen Faden zu
finden, »qui conduit mathématiquement d’un homme & un autre homme.«**
Damit nutzt Zola das Konzept einer gesetzmafligen Vererbung nicht nur
als Referenz auf ein prestigetriachtiges wissenschaftliches Modell oder als
Erkenntnisinstrument, sondern auch als auflerordentlich produktiven Ro-
mangenerator. So veréffentlicht Zola mit seinem achten Roman Une Page
d’amour (1878) einen Stammbaum der Familie Rougon-Macquart, »I’arbre
généalogique«, den er als »ma force et mon régulateur« bezeichnet®® - als
eine wissenschaftlich-erzihlerische Technologie mithin, die neben der Funk-
tion eines Darstellens von Wissen auch die eines Generierens von Wissen
und nicht zuletzt eines Generierens von Erzihlungen hat, das dem genealo-
gischen Imperativ folgt. Zolas ausufernde epische Schilderungen in zwanzig
Binden sichern ihre Uberschaubarkeit in vielfacher Weise: mit Hilfe ihrer
Paratexte — u.a. des Stammbaums —, mit Hilfe ihrer Kasuistik, mit Hilfe
ithrer engmaschigen hereditir-intergenerationellen Verkettungen sowie mit
Hilfe ihrer Zusammenfassung im abschlieflenden Roman Le Docteur Pascal.
Solche Mafinahmen zur Reduktion von Kontingenz und zur Herstellung
von Ubersichtlichkeit stellen sicherlich eine Voraussetzung dar, um Zolas
Literatur wiederum fur die Wissenschaft nutzbar machen. So verwendet
der Psychiater Robert Sommer in seiner Studie Familienforschung und Verer-
bungslehre (1907) Zolas fiktionale Daten der Familie Rougon-Macquart als
Material fiir seine genealogisch orientierten Untersuchungen.?”

Il.  Verweigerung der Vererbung: Moéglichkeiten des antigenealogischen
Romans

Wenn es nun, nach dem Paradigma des genealogischen Romans, um die
Negation des genealogischen Imperativs, d.h. um die erzdhlerisch so pro-
duktive Verweigerung von Fortpflanzung, Vererbung, Geschlechtlichkeit,
intergenerationeller Verkniipfung geht, so ist damit an zentraler Stelle die
Infragestellung einer familialen, hereditdren und literarischen Vaterposition
angesprochen: »So wie die narrative Genealogie im 19. Jahrhundert den
minnlichen Geschlechtscharakter unter Beweis stellt, so ist dieser durch

2 Zola: Les Rougon-Macquart (wie Anm. 20), Bd. 1, S. 3.
26 Fbd., Bd. 2, S. 799.
% Vgl. Robert Sommer: Familienforschung und Vererbungslehre, Leipzig 1907, S. 206-210.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vererbung und ihre Verweigerung 177

den Abbruch der Genealogie in Frage gestellt.«*® Dabei gilt es nicht nur,
den Vater abzuschaffen, um schreiben zu kénnen und jener tiberméchti-
gen Figur zu entkommen, die zwar erzahltrichtige Konflikte erzeugt, aber
keine Anerkennung des Sohnes und seiner Schreibkunst leistet. Sondern es
gilt dariiber hinaus - als eine Variante des antigenealogischen Romans -,
sich des toten Vaters zu entledigen. Ein solcher Versuch findet sich in Form
zweler starker Szenen in zwei Romanen, die nicht zufillig als Meilensteine
der Modernisierung des Romans gelten: in Herman Melvilles Pierre or, The
Ambiguities und in Rainer Maria Rilkes Die Aufzeichnungen des Malte Laurids
Brigge. Beide Romane schildern den Versuch der Séhne — deren Namen im
Titel stehen und die sich im Roman als Autoren etablieren wollen -, auf
antigenealogische Weise »ich« zu sagen, und beide verfolgen das in einer
experimentellen Schreibweise, die die gingigen Romanformen explorativ
herausfordert. Beide Szenen der Beseitigung eines bereits toten Vaters seien
nun genauer auf ihre antigenealogische Reichweite hin betrachtet, bevor
dann ein weiteres Modell dezidiert antigenealogischen Schreibens erortert
werden soll: der Junggesellenroman.

In Herman Melvilles Roman Pierre or, The Ambiguities (1852) ist die Familie
unausweichlich, auch wenn sie zunichst nur aus einer Mutter und deren ein-
zigem Sohn besteht, wihrend der geliebte Mann bzw. Vater seit langem tot
ist. Doch diese Zwei-Personen-Familie, die Glendinnings, vervielfaltigt sich
selbst von Beginn an, noch bevor Pierres Halbschwester Isabel auftaucht:
Mutter und Sohn sprechen sich voller Liebe als Bruder und Schwester an,
wodurch eine inzestuése Dimension des Familialen ins Spiel kommt; die
toten Vorfahren sind geradezu tiberprasent, wodurch die genealogische Di-
mension des Familialen gegenwartig ist. Zwar ist das Geschehen in Neueng-
land angesiedelt, mithin in der >Neuen Welt, in der, so die alteuropdische
Vorstellung, das Leben in einer vergangenheitslosen Gegenwart stattfinde.
Doch gegenlaufig dazu ist Pierre am Beginn des Romans mit seiner Her-
kunft und seinen Vorfahren vollig identifiziert: »dafl auf jene Hiigel schon
seine wackeren Viter geblickt hatten, daf§ durch jene Wilder [...] schon so
manche seiner Ahnfrauen als junges Madchen frohlich dahingeschlendert
war, [...] und selbst der Horizont erschien ihm wie ein Gedachtnisring.«*’
Der Bruch in diesem Kontinuum setzt mit dem Auftauchen Isabels ein, ei-
ner bis dahin unentdeckten illegitimen Tochter des verehrten verstorbenen

28 Frhart: Familienménner (wie Anm. 8), S. 111.

29 Herman Melville: Pierre oder Die Doppeldeutigkeiten, tibers. von Christa Schuenke,
Miinchen/Wien 2002, S. 20; vgl. zum Folgenden auch Vedder: Das Testament als literari-
sches Dispositiv (wie Anm. 22), S. 325-329.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 Ulrike Vedder

Vaters. Um die Mutter vor diesem Wissen zu bewahren und die Halb-
schwester aus Armut und Einsamkeit zu retten, verldsst Pierre das idyllische
Familiengut, gibt Isabel als seine Ehefrau aus und geht mit ihr sowie mit
seiner zur Cousine erklarten fritheren Braut Lucy nach New York, wo er
Schriftsteller werden will. Die entsetzte Mutter enterbt und verstofdt ihn,
bevor sie vor Kummer stirbt; am Romanschluss steht der gemeinsame Tod
der drei jungen Leute und damit das Ende des gesamten Geschlechts der
Glendinnings.

In dieser Geschichte spielt immer wieder ein Portratgemailde des toten Va-
ters eine Rolle, auf dem er, »smiling and ambiguous«,®” besonders lebendig
und anziehend erscheint. Pierre hat dieses geliebte Bild heimlich in seinen
Besitz gebracht, wihrend die Mutter ein konventionelles reprasentatives
Gemilde ihres Mannes vorzieht. Das >lebendige« Bild des toten Vaters wird
nach der Begegnung mit Isabel einerseits zum Beweisstiick ihrer Ahnlichkeit
mit dem Vater — andere Belege der Vaterschaft gibt es nicht —, andererseits
zum emotionalen Fluchtpunkt des verstofienen Pierre, der dem Portrit nun
allerdings voller Hass begegnet. Dafiir gibt der Erzdhler eine ebenso diffuse
wie weitreichende Erklarung, in der dem Bild »intelligence and vitality« zu-
geschrieben werden, ja mehr noch: Zeugungskraft und Vaterschaft:

Es war, als lauerte in diesem Bilde irgendeine geheimnisvolle Kenntnis und Le-
bendigkeit [intelligence and vitality], denn da sich Pierre in seiner eigenen Erinne-
rung an seinen Vater auf keinen bestimmten Zug besinnen konnte, der etwa auf
Isabel iibergegangen war, sondern in dem Portrit nur eine ungefihre Ahnlichkeit
erkannte, darum kam es thm so vor, als wir der wahre Vater Isabels jenes gemalte
Bildnis selbst und nicht der leibliche Vorfahr [...]; denn [...] Isabel [hatte] einen ganz

bestimmten Zug geerbt, der nur in diesem Bildnis festzustellen war, sonst nirgend-
31
o.

Wi
Wenn Pierre das Portrit dann verbrennt, so kann dies als der Versuch ver-
standen werden, mit dem Vaterbild auch den toten Vater ganzlich zu zerst6-
ren, um so dessen fatale Lebendigkeit, die genealogische Bindung und die
ambiguities zu beseitigen — ein Versuch, sich von jenen omniprisenten Modi
der »Verwandtschaft, Wechselbezichung und Ubertragung«** zu befreien,
die den Roman und all seine Figuren und Geschehnisse bestimmen.

Mit der emphatischen Lossagung von Familie, Genealogie, Vererbung und
Vergangenheit will Pierre sich selbst als >Enterbten< in die totale Gegenwart

30 Herman Melville: Pierre or, The Ambiguities, New York 1963, S. 274.
31" Melville: Pierre oder Die Doppeldeutigkeiten (wie Anm. 29), S. 342f.
32 Ebd., S. 342.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vererbung und ihre Verweigerung 179

und in die Freiheit seines Selbst entlassen: »cast-out Pierre hath no pater-
nity, and no past, [...] twice-disinherited Pierre stands untrammelledly his
ever-present self! - free to do his own self-will and present«.®®

Doch angesichts der skizzierten Uberlagerungen und Verstrickungen kann
dies nicht das letzte Wort sein, denn bis in die Bilder, die Figuren, die Na-
men, die Familienstrukturen, die Handlungen und die sprachliche Rhetorik
des Romans hinein geht es permanent um Reproduktion. In Pierre ist das
Prinzip der Wiederholung mit dem der Deszendenz unausweichlich verket-
tet: sei es durch den Drang der Protagonisten, sich in fast jeder Aufierung
zu wiederholen und Ausrufe immer gleich mehrfach auszustoflen; sei es
durch die Eintonigkeit, mit der beispielsweise, wenn von Pierres Grofivater
namens Pierre erzihlt wird, immer wieder dessen Name »grand old Pierre«
wiederholt wird; sei es durch die geringen Variationen der immer gleichen
Wortfamilie, wie etwa »descendence«;** sei es durch den repetitiven Er-
zdhler, der seine Wiederholungen geradezu ausstellt in Wendungen wie »it
has been said«, »we have before claimed«, »the same grandfather several
times herein-before mentioned«;*® sei es durch Kapitelitberschriften, wie
etwa »More light, and the gloom of that light; more gloom, and the light
of that gloom«. Woérter und Formulierungen wiederholen sich, stammen
voneinander ab oder spiegeln sich ineinander, ebenso wie die Figuren dies
tun, die »immer schon< untereinander verwandt sind.

Zur exzessiv reproduktiven Struktur tragt zudem die enorme intertextuel-
le Anspielungsbreite — mit Verweisen u.a. auf Dante, Shakespeare, Byron,
Wordsworth, Dickens, Poe sowie u.a. auf den Schauerroman, den Bil-
dungsroman, den psychologischen Roman®® — ebenso bei wie der Prota-
gonist Pierre, der, als Romanfigur, an einem autobiographischen Roman
iber einen Schriftsteller schreibt. Dieser Schriftsteller in Pierres Roman

33 Melville: Pierre or, The Ambiguities (wie Anm. 30), S. 277.

3 Cindy Weinstein zeigt die vielfache Wiederholung solcher Varianten auf wenigen Sei-
ten; allein in Kap. 1.3 tauchen mehrfach auf: descended, endless descendedness, blood-
descent, far-descended, descending, double-revolutionary descent; Cindy Weinstein: We
are Family. Melville’s »Pierre«, in: Leviathan. A Journal of Melville Studies 7/1 (2005),
S. 19-40.

35 Melville: Pierre or, The Ambiguities (wie Anm. 30), S. 8, S. 13 u. 15.

36 Helmbrecht Breinig bezeichnet Pierre als »Darstellung des komplexen Wechselbezugs von
problematischer Genealogie und ebenso problematischer Intertextualitit, wobei die biolo-
gische und die textuelle Abstammungslinie sich allenfalls bis zu jener undurchschaubaren,
stummen und vielleicht abwesenden/leeren Instanz verfolgen lassen, die die Menschheit
als >Gott« bezeichnet.« Helmbrecht Breinig: Satire und Roman. Studien zur Theorie des
Genrekonflikts und zur satirischen Erzahlliteratur der USA von Brackenridge bis Vonne-
gut, Tubingen 1984, S. 146.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 Ulrike Vedder

tragt ausgerechnet den Namen Vivia und erscheint damit, versteht man
»Vivia« als Ableitung von >Leben< bzw. >Verlebendigungs (vivification), wie ein
Zerrbild von >Pierre< (petrification). Folglich wird der Roman um Vivia das
Leben Pierres nicht sichern kénnen, im Gegenteil: Als Pierre sich am Ende
erschiefit, ladt er die Pistole nicht nur mit einer Kugel, sondern auch mit
einem Brief seines Verlegers, der die Riickzahlung von Vorschiissen fiir nie
geschriebene Romane fordert.

Pierres antigenealogischer Wunsch nach Subjektivitit, Befreiung und Ge-
genwart (»free to do his own self-will and present«) wird durch das Ver-
brennen des viterlichen Portrits beférdert. Doch dem steht die im Roman
exzessiv inszenierte und letztlich todliche Ubermacht der Reproduktion
- im biologischen und &sthetischen Sinne - entgegen. Folglich inszeniert
Melvilles Roman auch das Ungentigen an den gingigen Romanformen
des 19. Jahrhunderts, indem er diese so konsequent zitiert, parodiert und
rekombiniert, dass Plerre or, The Ambiguities als ein unlesbarer, >verriickter
Text von der zeitgendssischen Rezeption verworfen wurde.

Einige Jahrzehnte spiter haben sich »die Subjektivitit der Verweigerunge«
und »der allen bourgeoisen Werten entgegenstehende Protagonist der Le-
bensuntiichtigkeit, [.. ] Verkorperungen lebens- Vergewaltlgender oder le-
bens-desinteressierter Astheten« in der Literatur etabliert’’ — man denke
exemplarisch an Jean Floressas des Esseintes in Joris-Karl Huysmans’ Ro-
man A Rebours (1884) oder an Oscar Wildes Protagonisten Dorian Gray
(1891), die ebenfalls explizit als die letzten ihres jeweiligen Geschlechts auf-
treten. In Rainer Maria Rilkes Aufeichnungen des Malte Laurids Brigge (1910)
verdankt sich die Kohdsion des Romans nur mehr der Konstruktion eines
subjektiven Bewusstseins, das qua Assoziation und Aufzeichnung die wahr-
genommene Welt und die eigene Positionierung darin zu fassen sucht. Dar-
uber hinaus ist es auch die Radikalitat einer Szene mit dem toten Vater, die
den schreibenden Protagonisten in einem offensiv antigenealogisch gedach-
ten >Leben< verorten soll.

Gemeint ist jene Szene, in der Maltes Vater nach seinem Tod den Herzstich
erhilt — mithin eine zunichst anachronistisch anmutende Szene, ist doch
die Angst vor dem Scheintod, die die Technik des Herzstichs motiviert, vor
allem eine des 18. Jahrhunderts.®® Doch taucht sie zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts, nach dem Ende der grofien wissenschaftlichen und populdren

37 Margret Eifler: Die subjektivistische Romanform seit ihren Anfingen in der Friihroman-
tik, Tiibingen 1985, S. 47.

38 Vgl. etwa Martina Kessel: Die Angst vor dem Scheintod im 18. Jahrhundert. Kérper und
Seele zwischen Religion, Magie und Wissenschaft, in: Thomas Schlich/Claudia Wiese-

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vererbung und ihre Verweigerung 181

Scheintoddebatten, als eine technische und zugleich mythisierte Geste ver-
mehrt wieder auf®® Bei Rilke nun markiert die >T6tung< des toten Vaters
qua Herzstich zugleich die antigenealogische Selbstbegriindung des Ich, das
nicht zufdllig, ebenso wie Pierre, sich als Dichter in einer Grofistadt zu etab-
lieren sucht. Malte erinnert sich:

Wer hitte zum Beispiel an diesen Widerstand gedacht. [...] das rasch angesetzte
Instrument drang nicht ein. Ich hatte das Gefiihl, als wire plétzlich alle Zeit fort aus
dem Zimmer. Wir befanden uns wie in einem Bilde. Aber dann stiirzte die Zeit nach
mit einem kleinen, gleitenden Gerdusch [...]. Auf einmal klopfte es irgendwo. Ich
hatte es noch nie so klopfen horen: Ein warmes, verschlossenes, doppeltes Klopfen.
Mein Gehor gab es weiter, und ich sah zugleich, dafl der Arzt auf Grund gestoflen
war. [...] So, so, dachte ich, nun ist es also durch. [...] nun war [er] tot, und nicht er
allein. Nun war das Herz durchbohrt, unser Herz, das Herz unseres Geschlechts.
Nun war es vorbet. [...] »Heute Brigge und nimmermehre, sagte etwas in mir. An
mein Herz dachte ich nicht. Und als es mir spéter einfiel, wufite ich zum erstenmal
ganz gewifl, daf} es hierfiir nicht in Betracht kam. Es war ein einzelnes Herz. Es war
schon dabei, von Anfang anzufangen.*’

Der Herzstich garantiert hier nicht nur die endgiiltige Sicherung des viterli-
chen Todes, sondern vor allem die endgiiltige Trennung des Ich vom Vater
und vom gesamten Geschlecht der Brigges. Das Herz des Ich, »ein einzelnes
Herz«, ist also nicht linger ein genealogisches Organ, das im Tode, durch
den Herzstich abgesichert, das Leben auf kiinftige Generationen tibertragt.
Vielmehr ist das schreibende Ich mit dem vollendeten Herzstich, d.h. mit
der Gewissheit, dass der Vater so tot ist, dass er nicht wiederkehren wird,
seiner selbst »zum erstenmal ganz gewif}«. Durch die Lossagung von Va-
ter, Familie, Genealogie gewinnt das Ich den autonomen Status als selbstge-
schaffenes »einzelnes Herz«, »dabei, von Anfang anzufangenc.

Das Schaffen eines solchen herkunftslosen Anfangs bildet auch das anti-
genealogische Ideal der Junggesellenmaschinen um 1900, um das es nun

abschlieflend gehen soll. Am Ende des 19. Jahrhunderts ist der Junggeselle

mann (Hg.): Hirntod. Zur Kulturgeschichte der Todesfeststellung, Frankfurt a.M. 2001,
S. 133-166.
Der Herzstich ist von Arzten und Literaten wie etwa von Arthur Schnitzler (gest. 1931)
selbst testamentarisch verfiigt worden. In Kafkas Tagebuch seiner Italienreise mit Max
Brod heif3t es im Eintrag vom 1.9.1911: »Gesprich tber Scheintod und Herzstich an ei-
nem Kaffeehaustischchen auf dem [Maildnder] Domplatz. Mahler hat auch den Herzstich
verlangt.« Franz Kafka: Tagebticher, hg. von Hans-Gerd Koch u.a., Frankfurt a.M. 1990,
S. 966. Nicht zuletzt hat auch Rainer Maria Rilke selbst beim Tod seines Vaters im Jahr
1906, so hatten beide es verabredet, den Herzstich angeordnet.
Rainer Maria Rilke: Die Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge, in: Samtliche Werke,
hg. von Ernst Zinn, Bd. 6, Frankfurt a.M 1987, S. 707-946, hier S. 854f.

39

40

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 Ulrike Vedder

in der Literatur als eine Figur prominent,41 die eine lange Generationen-
kette abbricht und mit ihrer genealogischen Unfruchtbarkeit das Ende der
Zukunft verkorpert. So wird der Junggeselle zum Angriff auf die Macht der
Vererbung, der Prokreation, des Naturalismus und des sogenannten Le-
bens stilisiert, wie sie sich am Ende des 19. Jahrhunderts etabliert hat. Einen
solchen Angriff fithren die kiinstlerischen Avantgarden des frithen 20. Jahr-
hunderts mit dem Produktionsmodell der »Junggesellenmaschine«,** d.h.
mit erotisch aufgeladenen Maschinen und Apparaten, die Gegenmodelle
zur natiirlichen Reproduktion darstellen. Sie dienen der Erregung und Be-
wegung, der Sexualitit und dem Energiekreislauf und sind als sich selbst
antreibende Mechanismen konzipiert, die, in keine Teleologie eingespannt,
sich den iiblichen Restriktionen der Okonomie sowie den Gesetzen der ther-
modynamischen Physik entziehen kénnen sollen.

Schon in Marcel Duchamps Kommentar von 1913 zu La Mariée mise a nue
par ses célibataires, méme (Die Braut, von ihren Junggesellen nackt entblift, sogar)
(1912-1923), auch genannt Grofies Glas, findet sich die Benennung »Jung-
gesellenmaschine«<*® fiir den unteren Teil seines Kunstwerks. Jenen Be-
griff verwendet Michel Carrouges in seinem Essay Die funggesellenmaschinen
(1954) zur Bezeichnung von literarischen und kiinstlerischen Werken, de-
ren Struktur und Funktionsprinzipien denen des Grofen Glases hneln: Wer-
ke etwa von Edgar Allen Poe, Alfred Jarry, Raymond Roussel, Franz Kafka,
Giorgio de Chirico, in denen ebenso phantastische wie technisch ausgereifte
Maschinen imaginiert werden, die Mechanik und Erotik vereinen und von
jeglicher Zeugungsfunktion — und damit von der Idee familialer Reproduk-
tion, Deszendenz und Genealogie — entkoppelt sind.

Dabei geht es nicht nur um die Verweigerung der Prokreation und der an sie
gekoppelten Bedeutsambkeit. Vielmehr besteht das Ziel in einer Neuausrich-
tung der Kreativitdt im Zeichen einer Abwesenheit von Nachkommen, wo-

4 Vgl etwa Nathalie Prince: Les Célibataires du fantastique. Essai sur le personnage
célibataire dans la littérature fantastique de la fin du XIXéme si¢cle, Paris 2002; Katherine
V. Snyder: Bachelors, Manhood, and the Novel 1850-1925, Cambridge 1999; Annette
Runte (Hg.): Literarische >Junggesellen-Maschinen< und die Asthetik der Neutralisierung,
Wiirzburg 2011; Ulrike Vedder: Reproduktion in Gefahr. Minnliche Junggesellen in
Literatur und Wissenschaften des 19. Jahrhunderts, in: Andreas Heilmann u.a. (Hg.):
Miénnlichkeit und Reproduktion. Zum gesellschaftlichen Ort historischer und aktueller
Minnlichkeitsproduktionen, Wiesbaden 2015, S. 43-58.

42 Vgl. Hans Ulrich Reck/Harald Szeemann (Hg.): Junggesellenmaschinen, Wien/New York

1999.

Vgl. Jean Clair: Vier Daten, in: Reck/Szeemann (Hg.): Junggesellenmaschinen (wie Anm.

42), S.13.

43

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vererbung und ihre Verweigerung 183

durch die Idee menschlicher Verwandtschaft qua natiirlicher Fortpflanzung
und damit auch Konzepte biologischer Vererbung und biirgerlicher Familie
mit all ihren Implikationen verabschiedet werden sollen: zugunsten einer
»Totem-Verwandtschaft mit der Maschine«,** d.h. einer Mann-Maschine-
Konstellation, die ihren mythologischen Charakter ausstellt. In vielen dieser
zolibatdren Entwiirfe wird allerdings der weibliche Koérper demontiert oder
fragmentiert und als Material genutzt: Wie dies schon Herman Melvilles
Erzahlung The Paradise of Bachelors and the Tartarus of Maids (1855) imaginiert
- zwar nicht als Junggesellenmaschine im Sinne der spateren kiinstlerischen
Avantgarden, jedoch deren Funktionsweisen prafigurierend. Die kiinstleri-
schen Junggesellenmaschinen des frithen 20. Jahrhunderts sind also darauf
aus, einerseits sexuelles Begehren ohne Frauen bzw. Weiblichkeit als >reine
Lust« zu verwirklichen und andererseits eine »ewig, mithelos funktionieren-
de Maschine« ohne Abnutzung, mithin ein perpetuum mobile als >reine Krea-
tion« zu schaffen.*s

Dass in dieser von biirgerlicher Liebe und Generativitit, von Weiblichkeit
und Vitalitit >gereinigten< Junggesellendsthetik Destruktivitit und Todes-
sehnsucht eine zentrale Rolle spielen, analysieren beispielsweise die Werke
von Franz Kafka. Wenn Kafkas Literatur die Figur des Junggesellen und di-
verse Spielarten der Junggesellendsthetik und -maschinerie einsetzt, so han-
delt es sich, wie Timothy Attanucci betont, »nicht nur um eine literarische
Verarbeitung persénlicher Lebensentscheidungen, sondern um die Frage
der Organisation biologischer, 6konomischer, sozialer sowie kultureller Pro-
duktion und Reproduktion.«*® Vor allem aber verbindet Kafkas Literatur
eine dezidiert antigenealogische Thematik und Asthetik einerseits mit dem
Begehren nach einem Zusammenhang jenseits von Familie, bei gleichzei-
tiger Trauer um das Verfehlen dieses Begehrens,*” und andererseits mit
emner Kritik am literarisch kreierten Mythos des Lebens — die Benjamin und

4 Michel Carrouges: Gebrauchsanweisung, in: Reck/Szeemann (Hg.): Junggesellenmaschi-
nen (wie Anm. 42), S. 74-105, hier S. 103.

»Indem die Junggesellenmaschine den Gesetzen, die unser physikalisches und physiologi-
sches Universum bestimmen, entgeht, verschafft sich ihre Junggesellentitigkeit Zutritt zu
den Gefilden reiner Kreation (Kunst) und reiner Lust (Erotik).« Jean Clair: Zwei Inter-
pretationen, in: Reck/Szeemann (Hg.): Junggesellenmaschinen (wie Anm. 42), S. 16-18,
hier S. 18.

Timothy J. Attanucci: Kafka: Junggeselle - Maschine. Uberlegungen zu einer historischen
Kopplung, in: Runte (Hg.): Literarische >Junggesellen-Maschinen« (wie Anm. 41), S. 171.
Vgl. beispielsweise: »Ohne Vorfahren, ohne Ehe, ohne Nachkommen, mit wilder Vor-
fahrens-, Ehe- und Nachkommenslust. Alle reichen mir die Hand: Vorfahren, Ehe und
Nachkommen, aber zu fern fiir mich.« Franz Kafka: Tagebticher 1910-1923, hg. von Max
Brod, Frankfurt a.M. 1967, S. 402, 22.1.1922.

45

46

47

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184 Ulrike Vedder

Barthes mit ihm teilen —, wenn er seine Texte als Todeserzahlungen kenn-
zeichnet, an denen sich kein Leser warmen kann: »Ich selbst aber kann nicht
weiterleben, da ich ja nicht gelebt habe, ich bin Lehm geblieben, den Funken
habe ich nicht zum Feuer gemacht, sondern nur zur Illuminierung meines
Leichnams benutzt.«*®

48 Brief an Max Brod, 5.7.1922, Franz Kafka: Briefe 1902-1924, hg. von Max Brod, Frank-
furt a.M. 1966, S. 385.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JENS OLE SCHNEIDER

Gezoomte Lebensbilder
Zum Konflikt zwischen sLebenspathos< und >Asthetizismus« in
Hofmannsthals friher Novelle Das Gltick am Weg

In ihrem Roman Herrn Dames Aufreichnungen lasst Franziska zu Reventlow
ihren gerade frisch in dem Miinchener Bohémeviertel "Wahnmoching« an-
gekommenen Biirgersohn Herrn Dame folgende Tagebuchnotiz machen:

Hier wird ja tiberhaupt so viel vom >Leben< gesprochen, und immer so, als ob es
durchaus nichts Selbstverstindliches sei, sondern gerade das Gegenteil. Aber gerade
darin liegt wohl etwas, was reizt und anzieht [...]. Heinz zum Beispiel [ein Freund
des Protagonisten] tut ja, als ob er hier in diesem sonderbaren Stadtteil den Stein
der Weisen gefunden hitte. Und mir ist, seit ich hier bin, zumut, als ob ich nur in
Ritseln sprechen hére und mich zwischen lauter Ritseln bewege. Ich fithle mich
ziemlich ungliicklich, und in meinem Kopf ist es wirr und dunkel.!

Die fiktive Notiz ist ein durchaus hellsichtiges und ironisch-aufschlussrei-
ches Dokument der Jahrhundertwende. Die Situation des Herrn Dame
dhnelt namlich in gewisser Weise der Situation eines jeden, der sich mit
dem Lebensbegriff um 1900 auseinanderzusetzen begonnen hat. In den
Briefen, Essays, Gedichten und Romanen der Jahrhundertwende kursiert
das Schlagwort des >Lebens«< wie eine geheime Beschworungsformel und im
eigenen Kopf wird es in der Tat sehr schnell »wirr und dunkel«, sobald man
sich fragt, was mit dieser geheimnisvollen Rede vom >Lebenc« eigentlich ge-
meint ist. Wie die Aufzeichnung des Herrn Dame suggeriert, ist die mentale
Verwirrung und Verdunkelung aber wohl gerade eine der Funktionen des
um 1900 so populdren Lebensbegriffs. Mit der emphatischen Rede vom >Le-
ben<markieren Intellektuelle um 1900 ihre Zugehorigkeit zu einem geistigen
inmer circle, dessen Sprache eben nicht jeder versteht und in dessen habituelles
Regelwerk man erst mithsam eingeweiht werden muss. Trotz dieser gewis-
sermaflen programmatischen Kryptik der Lebenssemantik um 1900 soll
im Folgenden kurz versucht werden, einige Klarheit in den Lebensbegriff

1" Franziska zu Reventlow: Herrn Dames Aufzeichnungen oder Begebenheiten aus einem

merkwiirdigen Stadtteil, in: Dies.: Samtliche Werke in sechs Banden, Bd. 2, hg. von
Andreas Thomasberger, Hamburg 2010, S. 26. Bei dem fiktiven Stadtteil >Wahnmochinge
handelt es sich um eine relativ eindeutige Anspielung auf das Miinchener Bohémeviertel
Schwabing.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186 Jens Ole Schneider

der Jahrhundertwende zu bringen, um anschliefend seine Funktion und
spezifische Reflexion beim jungen Hugo von Hofmannsthal diskutieren zu
kénnen.

I.  »Leben<als modernes Totalitatskonzept

Wie von der einschligigen Forschung schon oft gezeigt worden ist, erhélt
die Lebensphilosophie um 1900 ihren mafigeblichen Impuls durch die zeit-
genossische Evolutionsbiologie und deren Deutung der Natur als ein auto-
poietischer - sich selbst reproduzierender und erhaltender — Entwicklungs-
organismus.” Entscheidend dabei ist aber, dass die Lebensphilosophie« trotz
threr Orientierung an einem empirischen Naturbegriff und trotz ihrer Ab-
wehr dualistisch-teleologischer Weltbilder kein >mechanistischer Biologis-
mus« sein will. »Die Philosophie des Lebens«, so formuliert es Henri Bergson
etwa, »erhebt den Anspruch, Finalismus und Mechanismus gleichermafien
hinter sich zu lassen.<> Im Anschluss an Schopenhauers Willensontologie
und deren enthusiastische Umdeutung durch Friedrich Nietzsche zielt der
Begriff des Lebens um 1900 daher nicht auf konkrete biologische Vorgiange
ab, sondern auf eine nicht empirisch messbare, organische >Totalitétc, die im
Sinne eines dynamischen >Lebensschwungs die einzelnen >Phinomene« in
ein allumfassendes >Ganzes« integriert: »Zu reinster Auspragung gelangt das
Leben als Zentralbegrift der Weltanschauung da«, so schreibt Georg Sim-
mel, »wo [...] [es] zur metaphysischen Urtatsache, zum Wesen alles Seins
tiberhaupt [...] wird, so daf} jede gegebene Erscheinung ein Pulsschlag oder
eine Darstellungsweise oder ein Entwicklungsstadium des absoluten Lebens
iste.®

Auch die in der Folge Nietzsches so sehr mit dem >Tod Gottes< beschiftig-
te Jahrhundertwende hilt also an der Idee einer metaphysischen Totalitét
fest, auch wenn diese Totalitdt nicht mehr durch >Gott« reprasentiert wird,

2 Vgl. hierzu v.a. Wolfgang Riedel: Homo Natura. Literarische Anthropologie um 1900,
Wirzburg 2011, S. 121-155.

Henri Bergson: Schépferische Entwicklung, Jena 1912 [frz. EA: DEvolution créatrice,
Paris 1907], S. 56.

Besonders in der Philosophie Henri Bergsons hat der Begriff des Lebensschwungs oder
der Lebensschwungkraft (élan vital) eine zentrale Bedeutung. Vgl. ebd., S. 93-103.
Georg Simmel: Der Konflikt der modernen Kultur. Ein Vortrag, in: Ders.: Gesamtausga-
be in 24 Bénden, hg. von Otthein Rammstedt und Gregor Fritzi, Bd. 16, Frankfurt a.M.
1999, S. 198.

3

4

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 187

sondern durch die diesseitige Gesamtheit der organischen Vorgange selbst.
Das Aufkommen jener Geisteshaltung, die Wolfdietrich Rasch einmal als
das >Lebenspathos< oder auch die >Lebensmystik« der Jahrhundertwende be-
zeichnet hat, lasst sich, so denke ich, am besten als ein modernisierungstypi-
sches Phianomen erkliren. Glaubt man den einschliagigen historischen und
soziologischen Modernisierungsdarstellungen, so kann das 19. Jahrhundert
als ein Zeitraum verstanden werden, in dem sich ein besonderes, bis dahin
nicht gekanntes Ausmaf} an kulturellen, gesellschaftlichen und wissenschaft-
lichen Differenzierungsprozessen vollzogen hat. Dieser Vorgang wird be-
gleitet von einer Wissenskultur, deren dominante Struktur man als die eines
double bind beschreiben konnte. So heifit es etwa bei Niklas Luhmann:

Seit der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts [...] produziert die Gesellschaft Wissen
iber sich selbst und dartiber hinausgehende Sinnzusammenhénge doppelgleisig,
namlich einerseits als Wissen tiber die historische Variabilitit aller Formen und
andererseits als trotzdem gewolltes Grundlagenwissen oder Ausgangswissen, an das
man letztgewif§ ankniipfen kann, ohne das aktuelle eigene Leben ins Unsichere zu
hingen.®

Man koénnte sagen, dass die Lebensphilosophie um 1900 auf die beiden
von Luhmann genannten Tendenzen und Bedtrfnisse der Moderne glei-
chermaflen reagiert. Die Rede vom >Leben< betont namlich einerseits »die
historische Variabilitit aller Formen«, die radikale Verzeitlichung allen
Denkens und aller Wahrheit; andererseits suggeriert sie aber auch ein me-
taphysisches Aufgehobensein des Subjekts, das sich trotz aller Variabilitit
doch immerhin der Existenz eines omniprisenten Lebenszusammenhanges
gewiss sein kann.

Dass die Lebensphilosophie also gewissermaflen >zwei Fliegen mit Klappe
schldgt«, kann man sehr schén an einer Passage aus der 1912 erschienenen
Monographie Secle und Welt des Basler Philosophen Karl Joél sehen. Dort
heifit es:

Wir fihlen in uns den grenzenlosen Strom des Lebens, unsere Gemeinschaft mit
Nahem und Fernem, wir fithlen uns eins mit allem Sein, wir tragen in uns das ewige
Leben, wir haben in unserm Gefiihl das Unendliche gegentiber allem Einzelnen
und Verginglichen, das uns in den Sinnen voriiberzieht.”

Niklas Luhmann: Gesellschaftliche Struktur und semantische Tradition, in: Ders.: Gesell-
schaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft,
Bd. 1, Frankfurt a.M. 1980, S. 9-71, hier S. 9.

7 Karl Joél: Seele und Welt. Versuch einer organischen Auffassung, Jena 1912, S. 386.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188 Jens Ole Schneider

Einerseits ist in dieser Passage von einem »grenzenlosen Strom des Lebens«
die Rede und von stindig wechselnden Phanomenen, die »uns in den Sinnen
voriiberzieh[en]«. Andererseits spricht Joél aber auch von dem Gefiihl einer
Einheit »mit allem Sein« und der Empfindung eines Unendlichen, durch
das das >Einzelne und Vergingliche« auf ein Ganzes hin transzendiert wird.
Gerade fiir einen modernen Intellektuellentypus, der auf keinen Fall dogma-
tisch und anachronistisch wirken will, ist die Lebensphilosophie ein attrak-
tives Angebot. Durch die enge Bindung des Lebensdiskurses an die Evolu-
tionsbiologie und deren prozessuales Weltbild ist man als Lebensphilosoph
auf der Hohe der Zeit; gleichzeitig hat man im Rahmen des zeitgendssischen
'Lebenswissens< aber neue Semantiken des >Ganzen« zur Verfiigung, die sich
gegen die haufig als >Zersplitterung« gedeuteten Differenzierungsprozesse
der modernen Gesellschaft in Anschlag bringen lassen.

Auch fiir die um 1900 aufkommenden >modernens Literaturstrémungen, wie
dem Naturalismus, dem literarischen Jugendstil oder dem Expressionismus,
hat das neue Bild von der Welt als dynamisch-organisches >Leben< eminente
Bedeutung. Daraus ergibt sich allerdings auch ein Konflikt: Die Literatur steht
namlich vor der offenen Frage, wie sie vor dem Hintergrund einer soziokul-
turellen Differenzierung, die sie selber ja durch ihre Aufsplitterung in immer
neue Literaturstrémungen mitvollzicht, dennoch tiber ein >Ganzes des Le-
bens« sprechen kann. Eine literarisch-poetologische Tendenz um 1900, fiir die
sich dieses Problem in einem ganz besonderen Maf3e stellt, ist der sogenannte
Asthetizismus.® Autoren, die mit sthetizistischen Poetiken in Verbindung
stehen, vollziechen die Moderne im Sinne einer radikalen Autonomiedsthetik
und einer Subjektivierung der Wahrnehmung, wollen das Subjekt oft aber
trotzdem in einen universellen Kosmos des >Lebens«< integrieren. Besonders
im Frithwerk Hugo von Hofmannsthals werden diese beiden divergierenden
Tendenzen immer wieder in ein ambivalentes Spannungsverhiltnis gebracht.

»Asthetizismus« ist einerseits ein von Autoren wie Oscar Wilde, Hugo von Hofmannsthal
oder dem jungen Thomas Mann verwendetes Schlagwort zur Charakterisierung eigener
oder zeitgenossischer Poetiken. Andererseits ist er besonders in den letzten Jahrzehnten
aber auch zu einem Begriff der Literaturwissenschaft geworden, mit dem die dezidiert
form- und medienbewussten sowie >kiinstlichkeitsaffinen< Poetiken und Wirklichkeitskon-
zepte um 1900 von Baudelaire und Mallarme tiber Oscar Wilde und Walter Pater bis
hin zu Stefan George und Hugo von Hofmannsthal beschrieben werden. Vgl. hierzu:
Ralph-Rainer Wuthenow: Muse, Maske, Meduse. Européischer Asthetizismus, Frankfurt
a.M. 1978; Annette Simonis: Literarischer Asthetizismus. Theorie der arabesken und her-
metischen Kommunikation der Moderne, Tiibingen 2000. Das Verhiltnis Hofmannsthals
zum Asthetizismus diskutiert vor allem Gregor Streim: Das >Leben« in der Kunst. Unter-
suchungen zur Asthetik des frithen Hofmannsthal, Wiirzburg 1996 (vgl. auch Anm. 26).

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 189

Die Semantisierung des Lebensbegriffs in Hofmannsthals intellektuellen Re-
flexionen um die Jahrhundertwende sei im Folgenden kurz erldutert, bevor
ich mich dann seiner frithen Novelle Das Gliick am Weg zuwende.

Il.  Ein »Sprung« im Lebensbecher

Kaum ein literarisches Werk der Jahrhundertwende wird derartig stark mit
der Philosophie des >Lebens< in Verbindung gebracht, wie das Hugo von
Hofmannsthals. Hofmannsthal ist, wie Wolfdietrich Rasch formuliert, der
Autor, »fiir den Leben vielleicht mehr als fiir jeden anderen die zentrale Vor-
stellung und das Bezugsfeld aller Gedanken ist [...].«” Gelten Schopenhauer
und Nietzsche als die philosophischen Urheber der Lebensphilosophie, so
wird Hofmannsthal als der zentrale Akteur verstanden, der das Lebenspa-
thos in die Dichtung hineingetragen hat. »[M]an geht nicht zu weit«, so
formuliert entsprechend Wolfgang Riedel, »wenn man in Hofmannsthal
[...] einen Schliisselautor fur die Konjunktur von Lebensphilosophie und
Dichtung um 1900 erkennt.«!? Unter »Verzicht auf eine transzendente Sinn-
gebung« stehe sein Werk im Zeichen eines lebenspathetischen »Gebannt-
sein[s]«.!! Es ist offensichtlich, dass Hofmannsthal selbst einiges fiir seinen
Ruf als Lebensemphatiker getan hat. In seinem 1896 verfassten Lebenslied
beschwort er eine mystische Alleinheit des >Lebens, die auch noch die
»Abgriinde«? des Daseins und selbst den »Tod«® umfasst. Immer wieder
wird bei thm das >Lebenc auch als normative Sinnstiftungsvokabel gegen die
funktional differenzierte Moderne in Stellung gebracht. In der 1906 gehalte-
nen Rede tber den Dichter und diese Zeit etwa heifdt es: »Diese Zeit ist bis zur
Krankheit voll unrealisierter Méglichkeiten und zugleich ist sie starrend voll
von Dingen, die nur um ihres Lebensgehaltes willen zu bestehen scheinen
und die doch nicht Leben in sich tragen.«!*

Wolfdietrich Rasch: Aspekte der deutschen Literatur um 1900, in: Ders.: Zur deutschen
Literatur seit der Jahrhundertwende, Stuttgart 1967, S. 1-48, hier S. 44.

10" Riedel: Homo Natura (wic Anm. 2), S. 36.

1 Ebd.

12 Hugo von Hofmannsthal: Lebenslied, in: Ders.: Samtliche Werke, Bd. I: Gedichte I, hg.
von Eugene Weber, Frankfurt a.M. 1984, S. 63.

'3 Ebd.

14 Hugo von Hofmannsthal: Der Dichter und diese Zeit. Ein Vortrag, in: Ders.: Samtliche

Werke, Bd. XXXIII: Reden und Aufsitze II, hg. von Konrad Heumann und Ellen Ritter,

Frankfurt a.M. 2009, S. 127-148, hier S. 129.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190 Jens Ole Schneider

Bei aller von der Forschung zu Recht betonten Nihe Hofmannsthals zur
zeitgenossischen Lebensphilosophie werden die skeptischen Vorzeichen,
mit denen Hofmannsthal das Konzept >Leben« versicht, aber hiufig unter-
schlagen. Das >Leben< wird bei Hofmannsthal namlich doch zumeist als ein
Sinnzusammenhang imaginiert, aus dem sich der Typus des modernen In-
tellektuellen durch Reflexivitit und Artifizialitit langst herausrasoniert hat;
vom Standpunkt der Moderne, so suggerieren es Hofmannsthals Texte,
kann man allenfalls noch sentimentalisch auf eine verlorene vitale Totalitdt
zurtickblicken.

Die Semantik des >Lebens<wird riickprojiziert auf die Antike, die Renaissance
oder auf die Goethezeit um 1800. Goethe selbst erscheint in Hofmannsthals
Texten immer wieder als letzter Repréisentant einer Intellektualitit und ei-
nes Kiinstlertums, das sich noch im organischen Einklang mit der Natur
und dem >Leben< befunden habe. Diese fiir die Jahrhundertwende typische
Form der Goethe-Rezeption zeigt sich etwa in Hofmannsthals berithmtem
d’Annunzio-Essay von 1893. Mit einer oft ins Ironisch-Absurde kippenden
sentimentalischen Gebarde wird Goethe dort geradezu als eine Art >frohli-
cher Landwirt« gedeutet, der seine Gedichte aus unbehandelten Naturpro-
dukten zusammensetzt. Besonders die erotische Liebe werde bei Goethe, so
Hofmannsthal, noch als etwas ganz Selbstverstandliches und Organisches
dargestellt. Sie sei etwa in den Romischen Elegien »nichts als ein schoner Baum
mit duftenden Blitten und saftigen Friichten, nach gesunden Bauernregeln
gepflanzt, gepflegt und genossen.«’® Die zeitgendssische isthetizistische
Kiinstlergeneration bestehe dagegen, so Hofmannsthal in seinem Swinbur-
ne-Essay, aus »Menschen, die in einer riesigen Stadt aufgewachsen sind, mit
riesigen Schatzhdusern der Kunst und kiinstlich geschmiickten Wohnun-
gen<<.16 »Diese Kunstler«, so schreibt er,

sind keine einfachen Menschen, denen ein erlebtes Gefiihl zu einem naiven und
lieblichen Lied wird. Sie gehen nicht von der Natur zur Kunst, sondern umgekehrt.
Sie haben 6fter Wachskerzen gesehen, die sich in einem venezianischen Glas spie-
geln, als Sterne in einem stillen See. [...] Beim Anblick irgend eines jungen Mad-
chens werden sie an die schlanken, priesterlichen Gestalten einer griechischen Am-

15 Hugo von Hofmannsthal: Gabriele d’Annunzio, in: Ders.: Gesammelte Werke in zehn
FEinzelbanden, Bd. 8: Reden und Aufsitze I, hg. von Bernd Schoeller in Beratung mit

~ Rudolf Hirsch, Frankfurt a.M. 1979, S. 174-184, hier S. 182.
16 Hugo von Hofmannsthal: Algernon Charles Swinburne, in: Ders.: Gesammelte Werke in

zehn Einzelbanden, Bd. 8 (wie Anm. 15), S. 143-148, hier S. 143f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 191

phore denken und beim Anblick schénfliegender Stérche an irgendein japanisches
Zackornament."

Der moderne Grofistadtmensch mag zwar eine Sehnsucht nach dem Aufge-
hobensein in einer Totalitdt des >Lebens< haben. Er kann jedoch gar keinen
unmittelbaren Zugang zur Wirklichkeit - zum >Leben< — mehr herstellen,
sondern hat eine Wahrnehmung, die durch vorangegangene Lektiireein-
driicke und Kunstrezeptionen verstellt und stilisiert ist. Das Lebenspathos
wird somit immer wieder von den Erfahrungen eines >Lebens-Mangels be-
gleitet. Im d’Annunzio-Essay bringt Hofmannsthal das defizitire Lebensgefiihl
der eigenen Generation mit einem besonders eindringlichen Bild zum Aus-
druck:

Wir schauen unserem Leben zu; wir leeren den Pokal vorzeitig und bleiben doch
unendlich durstig: denn, wie neulich Bourget schén und traurig gesagt hat, der
Becher, den uns das Leben hinhilt, hat einen Sprung, und wihrend uns der volle
Trunk vielleicht berauscht hitte, muf} ewig fehlen, was wihrend des Trinkens unten
rieselnd verlorengeht; so empfinden wir im Besitz den Verlust, im Erleben das stete
Versaumen. Wir haben gleichsam keine Wurzeln im Leben und streichen, hellsich-
tige und doch tagblinde Schatten, zwischen den Kindern des Lebens umher.'®

Besonders in der ebenfalls 1893 entstandenen Kurznovelle Das Gliick am
Weg macht Hofmannsthal die melancholische Einsicht einer permanenten
Verfehlung des >Lebens< in der Moderne zum Ausgangspunkt einer dsthet-
schen Problemreflexion. Diesem Text méchte ich mich im Folgenden etwas
eingehender widmen.

Il. Erzéhltes Leben< und mediale Uberblendung

Das Gliick am Weg ist unter dem Eindruck einer Stidfrankreichreise entstan-
den, die Hofmannsthal im September 1892 mit seinem Franzosischlehrer
Dubray unternahm. Als Pritext der Novelle kann ein Brief Hofmannsthals

17 Ebd., S. 143.

18 Hofmannsthal: Gabriele d’Annunzio (wie Anm. 15), S. 175. Mit den »Kindern des Lebens«
meint Hofmannsthal offenbar einen zeitgenéssisch existierenden Menschentypus, der zu
einer unmittelbaren Bezugnahme auf das >Leben« fihig ist. Solche Vorstellungen und Be-
zeichnungen finden sich in seinen Texten hiufig, ohne dass allerdings diese Gruppe an
Menschen genauer benannt und konkretisiert wird. Wie die Analyse von Hofmannsthals
Novelle noch zeigen wird, markiert er in seinen Erzahltexten die Idee eines gegenwirtigen
»Lebens-Menschenc« entsprechend auch als intellektuelle Fiktion.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192 Jens Ole Schneider

an seinen Freund Edgar Karg von Bebenburg verstanden werden, in dem
er schreibt: »Ich fithle mich wihrend einer Reise meist nicht recht wohl:
mir fehlt die Unmittelbarkeit des Erlebens; ich sehe mir selbst leben zu und
was ich erlebe ist mir wie aus einem Buch gelesen; erst die Vergangenheit
verklirt mir die Dinge und gibt ihnen Farbe und Duft.«!?

Die Erwartung, mit der das Reisen in bildungsbiirgerlichen Kreisen des
19. Jahrhunderts verbunden ist, ndmlich Quelle unmittelbarer Erlebnisse zu
sein, geht fiir den spitzeitlichen Intellektuellen nicht mehr in Erfullung. An
die Stelle authentischer Erlebnisse treten die reflexive Selbstanalyse und das
Gefiihl, eine kiinstlich arrangierte Romanhandlung zu rezipieren. Das Erle-
ben ist intellektuell tberlagert und sinnliche Eindriicke (»Farbe und Duft«)
stellen sich paradoxerweise nicht aktuell, sondern erst im Rahmen eines
verkldrenden Riickblicks ein. In der Novelle selbst wird diese Perspektive
des Riickblicks in zweierlei Hinsicht ésthetisiert: Zum einen spricht dort
ein homodiegetischer Erzahler, der riickblickend tiber eine Schifffahrt ent-
lang der Riviera berichtet. Zum anderen ist das Erleben des Schiffsreisenden
selbst durch die Perspektive des Riickblicks geprigt. Der Text beginnt mit
den Satzen:

Ich safd auf einem verlassenen Fleck des Hinterdecks auf einem dicken, zwischen
zwel Pfldcken hin- und her gewundenen Tau und schaute zurtick. Riickwarts war
in milchigem, opalinem Duft die Riviera versunken, die gelblichen Béschungen,
tiber die der gezerrte Schatten der schwarzen Palmen féllt, und die weiflen, flachen
Hauser, die in unsiglichem Dickicht rankender Rosen einsinken. Das alles sah ich
jetzt scharf und springend, weil es verschwunden war, und glaubte den feinen Duft
zu spiiren, den doppelten Duft der siilen Rosen und des sandigen, salzigen Stran-
des. Aber der Wind ging ja landwirts, schwirzlich rieselnd lief er tiber die glatte,
weinfarbene Fliche landwirts. So war es wohl nur Tauschung, dafl ich den Duft zu
spiiren glaubte. (GaW, S. 7)%

Das zeitraumliche Vergangen- und Verschwundensein von Situationen und
Landschaften erscheint hier geradezu als die Bedingung ihrer Sicht- und
Beschreibbarkeit. Das fiir das Genre der Reiseerzahlung typische Element
der Landschaftsbeschreibung folgt keinen aktuellen Eindriicken, sondern
ist das Produkt einer riickblickend-erinnernden Einbildungskraft. Tatséach-
lich Gesehenes und blofi Gewiinschtes fliefien ineinander. Die Beschreibung

19 Hugo von Hofmannsthal — Edgar Karg von Bebenburg: Briefwechsel, hg. von Mary E.
Gilbert, Frankfurt a.M. 1966, S. 19.

20’ Hier und im Folgenden wird mit der Sigle GaW und Seitenzahl verwiesen auf Hugo von
Hofmannsthal: Das Gliick am Weg, in: Ders.: Samtliche Werke, Bd. XXVIII: Erzahlun-
gen I, hg. von Ellen Ritter, Frankfurt a.M. 1975, S. 7.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 193

der Landschaft als eine Zusammensetzung von »gelblichen Béschungen,
»schwarzen Palmen« und »weiflen, flachen Héuser[n]« liest sich wie eine
Hommage an die farb- und flichendominierten Landschaftsbilder eines Paul
Cézanne oder Vincent van Gogh.*! Und wenn die flachen, weiflen Hauser
in einem »unsdgliche[n] Dickicht rankender Rosen einsinken«, so muss man
unweigerlich an die Bilder des Jugendstils denken, an verschlungene florale
Formen, mit denen um 1900 die Idee eines alles in sich einverleibenden
Lebensstromes dsthetisiert wird. Solche Bilder scheinen die Wahrnehmung
des Erzahlers zu strukturieren, und es ist somit wohl in erster Linie die
Reminiszenz dsthetischer Erlebnisse, durch die die optische Landschaftsbe-
schreibung geprigt ist.

Auch der auf der olfaktorischen Ebene geschilderte »doppelte[ ] Duft der
siiflen Rosen und des sandigen, salzigen Strandes« entpuppt sich, wie der
Verweis auf den landeinwirts gehenden Wind offenlegt, als reines Produkt
der Einbildungskraft. Wenn der Erzahler seine Wahrnehmungen allerdings
als »Tduschung« bezeichnet, so kann dem Leser eine gewisse Koketterie
dabei nicht entgehen. »Solche Téuschungen«, so Ursula Renner, »besitzen
literarhistorisch, spétestens seit Baudelaire, einen besonderen Status«.?? Sie
verweisen nicht auf einen fehlerhaften Sinnesapparat, sondern auf eine Vor-
stellungskraft mit eigenem Wahrheitsanspruch, auf eine »Wahrheit der
Imagination«.” Die Vorstellungskraft mit ihrem Inventar an Erinnerungen,
asthetischen Rezeptionserlebnissen und mythologischen Motiven will sich
ein eigenes Recht tiber die Wirklichkeit verschaffen: Die Auflenwelt soll den
inneren Bildern unterworfen werden. Ein solcher Anspruch zeigt sich ganz
besonders in der Art und Weise, wie der Erzihler auf den Anblick eines
leeren Flecks auf der Meeresoberfliche reagiert:

Jetzt hitte es dort aufrauschen missen, und wie der withlende Maulwurf weiche
Erdwellen aufwerfend den Kopf aus den Schollen hebt, so hitten sich die triefen-
den Méhnen und rosigen Niistern der scheckigen Pferde herausheben missen, und
die weiflen Hande, Arme und Schultern der Nereiden, ihr flutendes Haar und die
zackigen, drohnenden Hoérner der Tritonen. (GaW, S. 7)

Die Erzéhlweise wechselt hier grammatisch in den Modus eines normativen
Konjunktivs. Sie schildert keine erlebten Ereignisse oder Vorginge, die plau-
siblerweise geschehen kénnten; vielmehr formuliert sie einen Imperativ, ein

2 Zur Rolle der bildenden Kunst in Hofmannsthals Werk vgl. v.a. Ursula Renner: »Die
Zauberschrift der Bilder«. Bildende Kunst in Hofmannsthals Texten, Freiburg 1.Br. 2000.
22
Ebd., S. 88.
*% Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Jens Ole Schneider

Sollen, nach dem sich das Naturgeschehen in einem idealen Sinne richten
miisste. Dieser normative Wunsch scheint an zwei Instanzen gleichzeitig ge-
bunden zu sein: Er ist einerseits der Wunsch des Protagonisten, des Schiffs-
reisenden, der sich nach spektakuldren Erlebnissen sehnt; andererseits ist er
aber auch der Wunsch des novellistischen Erzihlers, der auf der Suche nach
einer unerhérten Begebenheit,, einem zentralen Erzihlanlass ist.2*

Die Rede von im Wasser schwimmenden Tritonen und Nereiden lasst
vermuten, dass Protagonist und Erzihler thre Normen aus der zeitgendssi-
schen Reflexion antiker Mythen beziehen. Ein Blick in die zeitgendssische
Kunstszene zeigt denn auch, dass es in erster Linie die lebensphilosophisch-
asthetischen Anverwandlungen mythologischer Traditionsbestinde sind,
die das Naturerleben im Text vorstrukturieren: Besonders in den Gemal-
den Arnold Bécklins werden in Bildern der nackten Korperlichkeit und
der enthemmten Sinnlichkeit zentrale Ideen der Lebensphilosophie dsthe-
tisiert.?>

Sowohl auf der Ebene des Figurenerlebens als auch auf der Ebene der poe-
tologischen Reflexion wird in Hofmannsthals Text also ein >Leben« gesucht,
das aber lediglich in Form einer mythologischen und kiinstlerischen Iko-
nographie verfiigbar zu sein scheint. Dieses >kiinstliche Leben< wird jedoch
- und hier unterscheidet sich der Text deutlich von einer dsthetizistischen
Programmschrift - als ein Mangel gedeutet und inszeniert. Die Suchbewe-
gung des Textes visiert das >wahres, das organische und natiirliche >Lebens
an und eben 7icht den blof #sthetischen Schein.

24 Den novellistischen Charakter des Textes betont Hofmannsthal selbst in cinem Brief an
Marie Herzfeld, indem er ihn dort als eine »allegorische Novelette« bezeichnet. Zit. nach
dem Kommentar der kritischen Ausgabe (wie Anm. 20), S. 199. Dass die von Goethe als
Charakteristikum der Novelle benannte »unerhérte Begebenheit« in Hofmannsthals Text
aber allenfalls in der Uneigentlichkeit der Symbole und der Imagination stattfindet, wird
durch die Attribuierung des Textes als »allegorisch« durchaus angedeutet.

Zur Bocklin-Rezeption um 1900 und bei Hofmannsthal vgl. Renner: »Die Zauberschrift
der Bilder« (wie Anm. 21), S. 112-151.

Zu Recht betont Gregor Streim freilich die enorme Nahe Hofmannsthals zum Frithwerk
Friedrich Nietzsches und der darin formulierten dsthetizistischen Annahme, »daf} >Le-
ben< nur im Medium der Kunst« bzw. »im Medium eine[r] subjektive[n] Wahrnehmungs-
weise« »erfahrbar« ist, die den Charakter eines »asthetischen Scheins« hat (Streim: Das
>Leben« in der Kunst [wie Anm. 8], S. 76). Trotz diesem unbestreitbaren »Bekenntnis
[Hofmannsthals] zum Schein« (ebd., S. 116) lisst sich aber doch feststellen, dass auf der
inhaltlichen Ebene seiner fiktionalen Texte immer wieder ein enormes Authentizitits- und
Prisenzbegehren inszeniert wird. Das Dringen der fiktiven Figuren nach einem >Lebenc
auflerhalb aller Kunst und Scheinhaftigkeit erzeugt gerade jene aporetisch-unlésbaren
Spannungen zwischen Asthetizismus und Lebensphilosophie, von der meines Erachtens
besonders die frithen und mittleren Texte dieses Autors gepragt sind.

25

26

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 195

Die Hoffnung auf ein »authentisches« Reise-Erlebnis bzw. eine novellistische
unerhorte Begebenheit« richtet sich denn auch bald auf ein zweites Schiff,
das am Horizont erscheint und sich dem Schiff des Protagonisten nahert.
Aber auch hier kollidiert die Erwartung eines von auflen herankommen-
den Ereignisses mit der gleichzeitigen Erfahrung einer medial-kiinstlichen
Uberblendung des Erlebens. Auf die Entdeckung des Schiffes reagiert der
Protagonist bezeichnenderweise mit den folgenden Handlungen:

Ich wechselte meinen Platz, trug meinen englischen Roman ins Lesezimmer zuriick
und holte mein Fernglas. Es war ein sehr gutes Glas. Es brachte mir einen bestimm-
ten runden Fleck des fremden Schiffes ganz nahe, fast unheimlich nahe. Es war, wie
wenn man durchs Fenster in ein ebenerdiges Zimmer schaut, worin sich Menschen
bewegen, die man nie gesehen hat und wahrscheinlich nie kennen wird; aber einen
Augenblick belauscht man sie ganz in der engen dumpfen Stube, und es ist, als ob
man thnen da unséglich nahe kdme. (GaW, S. 8)

Das Zurticktragen des »englischen Roman[s] ins Lesezimmer« erscheint zu-
néchst als programmatische Handlung: Die Literatur und damit die Welt
der Zeichen und Symbole soll >zuriick< an ihren Platz — ndmlich ins »Le-
sezimmer« — verwiesen werden. Indem es zudem ein >englischer Romanc
ist, der dorthin >zuriickgetragen< wird, liest sich diese Handlung wie eine
Abkehr vom stilisierten Wirklichkeitsverhiltnis des — vor allem englisch-
sprachig dominierten — Asthetizismus. Bezeichnend ist jedoch, dass dieser
antidsthetizistische Akt kein >authentisch-unmittelbareres< Verhiltnis zur
Wirklichkeit hervorbringt: Denn das eine Instrument einer reflexiven Mo-
derne wird gegen ein anderes ausgetauscht. An die Stelle der Literatur tritt
keine unmittelbare >Wirklichkeit¢, sondern ein »Fernglas«: Dieses symbo-
lisiert gewissermaflen die Situation einer historistischen Epoche, die eben
keine ~authentischen< Erlebnisse mehr hat, sondern fernliegende Zusammen-
hinge kiinstlich heranzoomt. Motivgeschichtlich ist es u.a. durch E.T.A.
Hoffmanns Novelle Der Sandmann gepragt. Dort fungiert es als Instrument
emer Pseudovitalisierung: Durch das Fernglas blickend hélt der Protagonist
Nathanael die kiinstlich hergestellte Puppe Olimpia fiir einen wahren, leben-
den Menschen.

Auch in Hofmannsthals Novelle ist das Fernglas symbolischer Tréiger eines
solchen Antagonismus von »Lebendigkeit< und >Kiinstlichkeit¢, von »Realitit«
und »Schein«. Das Fernglas stellt eine Néhe her, deren illusionérer Charakter
hier abermals durch eine Grammatik des Konjunktiv - einen Modus des
»>Als-ob« — markiert wird: Es ist eben nur so, als 0 man den Menschen in
fremden Wohnungen durch das Fernglas unsaglich nahe kéme.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196 Jens Ole Schneider

Entsprechend stellt das Fernglas denn auch keine emotionale Nihe, sondern
eine dezidiert dsthetische Stilisierung des Gesehenen her:

Den runden Fleck in meinem Glas begrenzte schwarzes Tauwerk, messingeinge-
fafite Planken, dahinter der tiefblaue Himmel. In der Mitte stand eine Art Feldsessel,
auf dem lag, mit geschlossenen Augen, eine blonde, junge Dame. Ich sah alles ganz
deutlich: den dunklen Polster, in den sich die Absitze der kleinen lichten Halbschu-
he einbohrten, den moosgrinen breiten Giirtel, in dem ein paar halboffene Rosen
steckten, rosa Rosen, La France-Rosen ... (GaW, S. 8)

Durch das »schwarze[ ] Tauwerk« und die »messingeingefaf3te[n] Planken«
erfolgt hier eine zusitzliche Rahmung des Fernglas-Blickes und die Erwiéh-
nung eines »dahinter« liegenden - gleichsam als background fungierenden
- »tiefblaue[n] Himmels« lasst die asthetische Bildhaftigkeit des Erlebens
offenbar werden. Der bildhafte Wahrnehmungsmodus wird durch die
asthetische Platzierung der »junge[n] Dame« »[ijn der Mitte« des Sichtfel-
des zudem weiter fortgefiihrt. Die liegende Position der Dame auf einem
»dunklen Polster«, ihre »kleinen, lichten Halbschuhe« sowie ihr »moosgrii-
ne[r] breite[r] Girtel, in dem ein paar halboffene Rosen steckten« (GaW,
S. 8), lassen diese als eine Reminiszenz jener Ikonographien des Erotischen
erscheinen, wie sie von der Antike tiber die Neuzeit bis hin in die Moder-
ne immer wieder produziert wurden.?” Tatsichlich wird die Frau nun fiir
den Erzdhler zu einer Projektionsfliche fiir erotisch aufgeladene >Authenti-
zitéts«, Natirlichkeits- und >Lebens«-Semantiken. So spekuliert er etwa tiber
thren Zustand mit den folgenden Worten: »Ob sie schlief? Schlafende Men-
schen haben einen eigentiimlichen, naiven, schuldlosen, traumhaften Reiz.
Sie sehen nie banal und nie unnattirlich aus« (GaW, S. 8). Die Imagination
der Frau als >schlafend«< erlaubt es dem Protagonisten, sie mit Semantiken
des »Authentischen< und >Natiirlichen« aufzuladen. Dass in Hofmannsthals
Text aber keine Verabsolutierung des Subjektiv-Imagindren erfolgt, zeigt
sich darin, dass diese Vorstellungen durchaus als Projektionen markiert
und mit >tatsidchliche« stattfindenden dufleren Vorgéngen konfrontiert wer-
den. Unmittelbar nach seinen Reflexionen tiber die >Schuldlosigkeit< und

2z Vgl. dazu Renner: »Die Requisiten und Gebidrden der Frau - [...] - allesamt sind sie
Elemente eines kulturellen Codes, der die Frau als Liebesobjekt ausweist. Gurtel und
Blumen attribuieren, seit die Antike Aphrodite und die Grazien damit ausstattete, weibli-
che Schonheit und Anmut. [...] Die geschlossenen Augen, das eingedriickte Kissen, der
Gdirtel, das heruntergefallene Buch bezeichnen im 19. Jahrhundert eine Frau, die ihren
Liebhaber erwartet. Ihre legendéren Ikonen sind Goyas (bekleidete) Maya (1789-1805)
und Manets Olympia von 1863.« Renner: »Die Zauberschrift der Bilder« (wie Anm. 21),
S. 90.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 197

'Natiirlichkeit« schlafender Menschen bemerkt der Erzihler tiber die Frau
auf dem Schiff: »Sie schlief nicht. Sie schlug die Augen auf und biickte sich
um ein heruntergefallenes Buch« (GaW, S. 8). Der Protagonist, der pro-
grammatisch sein Buch ins »Lesezimmer« zurticktrug, um sich einer >leben-
digen Wirklichkeit« zuzuwenden, muss erkennen, dass das Objekt seiner
Lebenssehnsucht sich ausgerechnet nach einem heruntergefallenen Buch
biickt. Anstelle einer schuldlos schlafenden Frau hat der Protagonist es bei
der Dame auf dem Schiff mit einer durchaus wachen Person zu tun, die
eben das tut, wovon er selbst loskommen wollte: lesen und reflektieren.
Die Naivitdtssehnsucht des postnaiven Intellektuellen bleibt unerfiillt, bleibt
Projektion und Wunschphantasie.

Trotz dieses resignativen Einschubes bleibt der Betrachter auf den projizie-
renden Wahrnehmungsmodus zurtickgeworfen, verhindert der tatséchliche
Abstand der beiden Schiffe doch das Zustandekommen eines direkten Blick-
kontaktes:

Ihr Blick lief tiber mich, und ich wurde verlegen, daf} ich sie so anstarrte, aus solcher
Nihe; ich senkte das Glas, und dann erst fiel mir ein, dafd sie ja weit war, dem freien
Auge nichts als ein lichter Punkt zwischen braunen Planken, und mich unméglich
bemerken koénne. (GaW, S. 8)

Der >fremde Blicks, das Angeschautwerden durch ein anderes Subjekt und
das damit verbundene Gefiihl der Scham wird spéter in der Phanomeno-
logie Jean Paul Sartres bekanntlich die entscheidende Erfahrung des >An-
derens, der fremden Subjektivitit bilden.?® Ein solcher Sprung tber die

28 Vgl. hierzu das bekannte Kapitel tiber den »Blick« in Sartres Das Sein und das Nichts. Dort
heiflt es: »[...] das, worauf sich mein Erfassen des Andern in der Welt als wahrschemlich
ein Mensch seiend bezieht, ist meine permanente Moglichkeit, von-ithm-gesehen-xu-werden .. .].«
Die Anerkennung des Anderen ist fiir Sartre keine Erkenntnis, sondern eine Erfahrung,
die sich vor allem in einem Gefiihl, wie etwa dem der »Scham vor jemandem< manifes-
tiert. Sartre schreibt dazu: »[...] die Scham oder der Stolz enthiillen mir den Blick des
Andern und mich selbst am Ziel dieses Blicks, sie lassen mich die Situation eines Er-
blickten erleben, nicht erkennen. Die Scham aber ist [...] Scham tber sich, sie ist Anerkennung
dessen, dafl ich wirklich dieses Objekt din, das der Andere anblickt und beurteilt.« Jean
Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phinomenologischen Ontologie,
in: Ders.: Gesammelte Werke, hg. von Vincent von Wroblewsky, Bd. 3: Philosophische
Schriften I (Deutsch von Hans Schéneberg und Traugott Konig), Reinbek 1994, S. 464 u.
471 (Hervorhebung im Original). Es ist frappierend, wie sehr in Hofmannsthals Werk das
Verhiltnis von eigener und fremder Subjektivitdt immer wieder tiber ebensolche Blickre-
lationen ausgelotet wird. Neben dem Gliick am Weg ist der >Blick< auch in dem Mdirchen der
672. Nacht (1895) und in der Reiseerzahlung Augenblicke in Griechenland (1908-1914) ein
solchermaflen strukturbildendes Element.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198 Jens Ole Schneider

»Klippe des Solipsismus«,29 durch den er sich als ein Subjekt unter anderen
Subjekten erfahren konnte, bleibt fiir den Protagonisten in Hofmannsthals
Novelle jedoch unméglich. Die empfundene >Verlegenheit« entspringt blof3
der Illusion einer Nihe, eines Angeschautwerdens und schwindet, sobald
er das Fernglas vom Auge nimmt. Somit bleibt die Frau auf dem Schiff ein
blofier, auf die Subjektivitit des Protagonisten bezogener Gegenstand. Diese
Gegenstandlichkeit manifestiert sich denn auch in ihrer Beschreibung als
anonymer Farbenkomplex: als »lichter Punkt zwischen braunen Planken«.
Trotz solcher desillusionistischen Eimschiibe hilt der Erzahler an der Be-
deutungshaftigkeit der auf dem Schiff gesehenen Frau fest. Eine ganze Zeit
meint er etwa, die Frau schon einmal frither gesehen zu haben, ein Gefiihl,
das sich jedoch bei dem Versuch einer Konkretisierung als faktisch nicht
greifbar erweist:

Ich versuchte es, schirfer zu denken: ein gewisser kleiner Garten, wo ich als Kind
gespielt hatte, mit weillen Kieswegen und Begonienbeeten ... aber nein, das war es
nicht ... damals mufite sie ja auch ein kleines Kind gewesen sein ... ein Theater, eine
Loge mit einer alten Frau und zwei Méadchenkdpfe, wie biegsame lichte Blumenk6p-
fe hinter dem Zaun ... ein Wagen, im Prater, an einem Friihlingsmorgen ... oder Rei-
ter? ... Und der starke Geruch der taufeuchten Lohe und Kastanienbliitenduft und
ein gewisses helles Lachen ... aber das war ja jemand anderes Lachen ... ein gewisses
Boudoir mit einem kleinen Kamin und einem gewissen hohen Louis-Quinze-Feuer-
schirm ... alles das tauchte auf und zerging augenblicklich und in jedem dieser Bilder
erschien schattenhaft diese Gestalt da driiben, die ich kannte und nicht kannte [...]
... Aber in keinem der Bilder blieb sie stehen, sie zerrann immer wieder, und das
vergebliche Suchen wurde unertriglich. (GaW, S. 8f.)

Formal kommt diese poetische Evokation eines subjektiven Bewusstseins
den Experimenten des >Inneren Monologs< und des stream of consciousness
schon ziemlich nahe. Angetrieben durch das diffuse Gefiihl eines Déja-vu
wird eine mentale Suchbewegung in Gang gesetzt, deren Hoffnungen und
Aporien im Text sprachlich vorgefithrt werden. Der Versuch, die im Be-
wusstsein aufscheinenden Assoziationen »schérfer zu denkens, gerit zu ei-
nem schier unendlichen Projekt, das immer wieder von resignativen Ein-
schiiben und Eingestandnissen unterbrochen wird.

Der ontologische Status der im Text anzitierten Ereignisse bleibt zudem
offen. Kindheitserlebnisse und Theaterbesuche mischen sich da wahrschein-
lich mit angelesenen Geschehnissen und fiktiven Orten. Das Boudoir als ein

29 S0 der Name eines weiteren Kapitels in Sartres Schrift: Das Sein und das Nichts (wie

Anm. 28), S. 408ff.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 199

Ort heimlicher erotischer Begegnungen und Ausschweifungen kennt man
z.B. aus den Schriften des Marquis de Sade. Eine seiner zentralen sexual-
kundlichen >Unterweisungsschriften« tragt etwa den Titel Die Philosophie im
Boudoir oder Die lasterhaften Lehrmeister>® Der Topos des Boudoir taucht dort
also schon im Titel auf.

Das Déja-vu-Gefiihl scheint damit nicht durch eine tatsichliche frithere Be-
gegnung mit der Frau begriindet zu sein, sondern vor allem durch &stheti-
sche Rezeptionserlebnisse, die durch das Gesehene aktualisiert werden. Die
mentale Suche des Protagonisten endet denn auch wie folgt:

Gewisse Musik hatte mir von ihr geredet, ganz deutlich von ihr, am stirksten
Schumannsche; gewisse Abendstunden auf griinen Veilchenwiesen, an einem rau-
schenden kleinen Fluf}, dartiber der feuchte, rosige Abend lag; gewisse Blumen,
Anemonen mit miden Kopfchen ... gewisse seltsame Stellen in den Werken der
Dichter, wo man aufsieht und den Kopf in die Hand stiitzt und auf einmal vor dem
inneren Aug die goldenen Tore des Lebens aufgerissen scheinen ... Alles das hatte
von ihr geredet, in all dem war das Phantasma ihres Wesens gelegen, wie in glaubi-
gen Kindergebeten das Phantasma des Himmels liegt. (GaW, S. 9)

Hatte der Erzihler zuvor implizit auf Werke der bildenden Kunst verwie-
sen, so sind es nun die Medien der Musik und der Literatur, die als Antizi-
pationen des >Lebens«< gedeutet werden. Namentlich die Literatur erscheint
dabei als Produktionsstitte eines Scheins, als Evokation eines mythisch
tiberhohten >Lebens¢, das man durch goldene Tore hindurch betreten kann.
Wohl nicht umsonst vergleicht der Erzihler den phantasmagorischen Cha-
rakter dieses >Lebens< hier mit dem Gegenstand >glaubiger Kindergebete«.
Das >Leben« wird damit als eine dem Begriff >Gottes« dhnliche Kategorie des
Glaubens markiert, dessen Gegenstand sich nicht so ohne weiteres in der
Empirie wiederfindet. Wenn also die Frau auf dem Schiff als eine Reprasen-
tantin oder Verwirklichung des durch Kunst antizipierten >Lebens< gedeutet
wird, so geschieht dies mit dem gleichzeitigen Wissen um den bloflen Ideen-
charakter dieses >Lebens«.

Das Fernglas in der Hand des Protagonisten erfihrt somit — dhnlich wie in
E.T.A. Hoffmanns Sandmann — eine funktionale Umkehrung: Anstatt den
geschenen Gegenstand selbst zu vergréfiern und in seinen spezifischen Ei-
genschaften sichtbar zu machen, projiziert es ein subjektives Lebensphantas-
ma in das Geschaute hinein. Das schliefllich erfolgende Auseinandergleiten
der beiden Schiffe kommentiert der Erzihler denn auch wie folgt: »[...] es

30 Der Originaltitel lautet: La Philosophie dans le boudoir, ou Les Instituteurs immoraux,
Londres/Paris 1795.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200 Jens Ole Schneider

war einfach, als glitte dort mein Leben selbst weg, alles Sein und alle Erin-
nerung, und zége langsam, lautlos gleitend, seine tiefen, langen Wurzeln
aus meiner schwindelnden Seele, nichts zurticklassend als unendliche, bléde
Leere.« (GaW, S. 10)

Hatte der Erzdhler zuvor die Frau zum Symbol seines >Lebens< oder des
»Lebens schlechthin< hochstilisiert, so imaginiert er nun folgerichtig die Ent-
fernung des Schiffes als einen Prozess der >Entlebendigungs, die ihn als hil-
lenhaftes Gespenst zurticklisst. Die Novelle endet mit den Worten:

Wie ich so hinstarrte auf das schwindende Schiff, das sich ein wenig gedreht hatte,
kehrte sich mir unter Bord etwas Blinkendes zu. Es waren vergoldete Genien, gol-
dene, an das Schiff geschmiedete Geister, die trugen auf einem Schild in blinkenden
Buchstaben den Namen des Schiffes: >La Fortune«... (GaW, S. 11)

Die vergoldeten Genien, die den Namen des Schiffes tragen, korrespon-
dieren hier mit den durch die Dichtung evozierten »goldenen Toren des
Lebens«. Der Verweis suggeriert, dass >La Fortune¢, das Gliick oder das
Schicksal, der Begegnung mit dem >Leben< oder dem >Lebendigen« schlecht-
hin entspricht. Die empirische Einlésung der vor allem durch verschiedene
Kunstmedien erweckten >Lebens-Erwartung< erweist sich jedoch als unerfiill-
barer Wunsch: Das Schiff und mit ihm die Frau, die auf diesem Schiff sitzt,
kann nur im Rahmen einer kiinstlichen Fernglasperspektive herangezoomt
und mit personlichen Gliicks- und Lebenssemantiken aufgeladen werden.
Auflerhalb dieses Wunderglases ist es vielleicht nur eine ganz gewohnliche
Ferien-Yacht, die auch noch abdreht, bevor es tiberhaupt zu einer Néhe
oder Begegnung kommen kann. Das Abdrehen des Schiffes ist zudem auch
ein Abhandenkommen des novellistischen Erzahlanlasses, der unerhérten
Begebenheit, die sich im Sinne eines authentisch-einmaligen >Erlebnissesc
eben nicht einstellt und an deren Stelle nur wolkige Wunschphantasien und
ins Leere laufende Absichtserkldrungen stehen.

IV. Aporetische Moderne

Kurz nach dem Erscheinen der Novelle in der Deutschen Zeitung schreibt
Hofmannsthal an Richard Beer-Hofmann: »Sagen Sie woméglich etwas
iiber das beiliegende Feuilleton [die Novelle]; mir hat es einen peinlichen
Eindruck gemacht, so schattenhaft, unkérperlich, saftlos, leblos.« Beer-Hof-
mann antwortet: »Das Gliick am Wege ist schon - sehr schon. [...] Warum

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gezoomte Lebensbilder 201

geben Sie es der >Deutschen Zeitung? Die >Freie Presse< hitte es wol [sic!]
genommen.« 3! Auffillig an diesen divergierenden Einschitzungen sind die
unterschiedlichen Attribute und impliziten Normen, mit denen Literatur
jeweils versehen wird: Hofmannsthal tragt dezidiert organologische Vor-
stellungen an seinen Text heran: Literatur, so der Impetus seines Briefes,
muss korperlich« sein, »saftige und >lebendigy, eine Norm, die sein eigener
Text offenbar verfehlt. Was im Text selbst schon vonseiten des Erzdhlers
artikuliert wird, nidmlich die Utopie und gleichzeitig das Verfehlen einer
lebendig-organischen Sprache, wird in der Selbstbeurteilung des Autors ge-
wissermaflen weitergefiihrt. Die ésthetizistisch-moderne Generation, deren
Angehérige wie »Schatten zwischen den Kindern des Lebens«*? umherlau-
fen, produziert eben auch eine »schattenhaft[e]«, eine entsomatisierte, kiinst-
lich-unorganische Literatur. Beer-Hofmann widerspricht der Einschitzung
der Novelle als unkorperlich und leblos zwar nicht, lobt den Text jedoch
trotzdem und zwar mit der Begriindung, dass er »schon« sei. Diese Ein-
schitzung suggeriert, dass das Attribut der Schonheit nicht oder nicht mehr
an die Attribute des >Lebendigens, des >Authentischen< und >Kérperlich-Un-
mittelbaren«< gebunden ist: Literatur, so kénnte man aus Beer-Hofmanns
Brief schlieffen, kann auch dann oder gerade dann >schon< sein, wenn sie
die Verfehlung des Lebens thematisiert und sich dazu einer Formensprache
bedient, die den kiinstlichen und zitathaften Arrangement-Charakter lite-
rarischer Texte offenlegt. Eine solche dsthetizistische, die Kiinstlichkeit der
Kunst dezidiert bejahende Poetik findet sich bei Hofmannsthal so nicht. Die
Norm des >Organischen< und >Lebendigen« bleibt in seinen theoretischen
Texten stets prasent und bildet etwa auch die Grundlage fur seine kritische
Auseinandersetzung mit zeitgendssischen Autoren wie Gabrielle d’Annun-
zio oder Stefan George. Obwohl das Glick am Weg also den organologischen
Normen des Autors Hofmannsthal nicht entspricht, hat dieser den Text
dennoch veréffentlicht und auch spiter noch einmal in einem Erzdhlband
publiziert.?* Offenbar hat es ihn also nicht allzu sehr gestort, dass in die-
sem frithen Text bereits die Uneinlosbarkeit der eigenen poetologischen

31 Hugo von Hofmannsthal - Richard Beer-Hofmann: Briefwechsel, hg. von Eugene Weber,
Frankfurt a.M. 1972, S. 19.

32 Vgl. Anm. 18.

33 Neben der Erstpublikation in der Deutschen Leitung veroffentlichte Hofmannsthal den Text
ein zweites Mal in dem Erzihlband: Hugo von Hofmannsthal: Fritheste Prosastiicke.
Achte Jahresgabe der Gesellschaft der Freunde der Deutschen Biicherei, Leipzig 1926.
Der Band enthélt neben dem Gliick am Weg auch noch die frihe Erzihlung Das Dorf im
Gebirge.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202 Jens Ole Schneider

und praxeologischen >Lebens-Normen< ausgestellt wird. Hinzu kommit,
dass dieser Text blofl den Auftakt zu einer ganzen Reihe von Prosatexten
Hofmannsthals bildet, in denen das Lebenspathos mit emem skeptischen
Form- und Medienbewusstsein konfrontiert wird.3* Mit seiner Asthetik
unterscheidet sich Hofmannsthal von den dsthetischen Radikalismen der
Jahrhundertwende, die entweder eine ésthetizistische Autonomisierung und
Schlieflung der Kunst proklamieren oder aber eine radikale Aufbrechung
traditioneller Formen zugunsten einer >lebendigens, evokativ-unmittelbaren
Sprache. Gegeniiber solchen Formen einer emphatischen dsthetischen Mo-
derne® wiirde ich die Asthetik Hofmannsthals als Ausdruck einer >apore-
tischen Moderne®® bezeichnen. Die aporetische Moderne basiert einerseits
auf der Uberzeugung, dass man gerade in der funktional ausdifferenzierten
Moderne ganzheitliche Semantiken braucht, die eine Kommunikation iiber
die sozialen Systeme hinweg erméglichen. Die Semantik des >Lebens« eignet
sich besonders gut fiir eine solche kommunikative Indienstnahme. Daneben
hat die Rede vom >Leben< auch eine legitimitatsbildende Funktion: Im Zei-
chen des >Lebens< kann die Kunst, und namentlich die Dichtung, vor ihrer
Marginalisierung geschiitzt und als kulturell notwendiges Medium einer ur-
springlichen >Lebens-Erfahrung« aufgewertet werden.

Andererseits wird aber in Texten der aporetischen Moderne der Konstrukt-
charakter solcher ganzheitlichen Deutungsmuster reflektiert und mit einer
Art schlechtem Gewissen ésthetisch offengelegt. Die aporetische Moderne,
wie sie Hofmannsthal und neben ihm auch Autoren wie Thomas Mann
oder Robert Musil betreiben, produziert somit keine tatsichlichen Normen,
sondern letztlich nur Widerspriiche und eben: Aporien. Die Inszenierung
von Aporien kann aber eine mégliche und vielleicht sogar reizvolle Form
sein, um auf die Bedingungen der Moderne dsthetisch zu reagieren.

34 Vgl. hierzu etwa meinen Aufsatz zu den 1907 erschienenen Brigfen des Luriickgekehrten: Jens
Ole Schneider: >Lebenc als sédkulare Ersatzreligion? Monistischer Weltdeutungsanspruch
und perspektivisches Sprechen in Hugo von Hofmannsthals Briefen des Zuriickgekehrten, in:
Religion und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert. Motive, Sprechweisen, Medien, hg.
von Tim Loérke und Robert WalterJochum, Géttingen 2015, S. 255-275.

3% Vgl. hierzu Moritz Bafller: Die Entdeckung der Textur. Unverstandlichkeit in der Kurz-
prosa der emphatischen Moderne 1910-1916, Tiibingen 1994.

36 So auch der Titel meines Dissertationsprojektes, das am Graduiertenkolleg >Literarische
Form« der WWU Miinster angesiedelt ist: Aporetische Moderne. Monistische Anthropo-
logie und poetische Skepsis 1890-1910.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOPHIE WITT

Genealogie der Gattung:
»Szenische Methode« in Johann Wolfgang von Goethes Wilhelm
Meisters Lehrjahre und Henry James’' The Golden Bowl/

I. Das Motiv der Gattung

Dass die Moderne ein spezifisches Verhiltnis zur episteme des Lebens unter-
halt, st eine verbreitete These. Sie diagnostiziert eine Bedeutungsverschie-
bung im Begriff des Lebens/des Lebendigen und eine epistemische Wende
im Begriff des Wissens selbst. Mit der Entstehung der modernen Biowis-
senschaften kommt es zum eimnen zu einer Neu-Konstellierung der Wissens-
sphdren — man koénnte sagen: zur theoretischen >Erfindung« der Sphéren
der >Natur< und der >Kultur< — und zu einer Unterscheidung und Dualisie-
rung von deren respektiven Wissensbegriffen. Zum anderen - das fasst das
Schlagwort des >Lebenswissens« — bringt das eine gegenseitige >Verkantung:
von Lebens- und Wissensbegriff mit sich. Die Etablierung der modernen
episteme des Lebens wurde dabei als Ubergang von naturgeschichtlichen zu
entwicklungsgeschichtlichen Modellen beschrieben: als Ablésung von na-
turgeschichtlichen Modellen der Gleichzeitigkeit und horizontalen Klassi-
fikation und als Erfindung der Wissensform Geschichte als Entwicklungs-
und Fortschrittsgeschichte.! Der wissensgeschichtliche Wandel basiert auf
der Veneitlichung, die das quasirdumliche Modell der Taxonomie ablést. Das
Prinzip der klassifikatorischen Ordnung — das bis dato giiltige Modell der
Uberginge zwischen den verschiedenen Wesen® — wird durch die Frage
nach der Zeitlichkeit des Lebens und der Ordnung des Lebendigen ver-
andert: durch einen prekdren genealogischen und taxonomischen Diskurs,
durch zu erfindende Griindungs- oder Begrindungslogiken und neue Logiken
der Identitit und der Differenz sowie Strategien fiir deren Ordnung.

Doch nicht nur in den entstehenden Biowissenschaften, auch im Feld der
Asthetik hat der Lebensbegriff Konjunktur, durchgeistert als »dsthetische
Lebendigkeit« oder vergegenwirtigende »Anschaulichkeit« die Debatten

1" Vgl. Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstverstind-
lichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts, Miinchen 1976.

2 Vgl. Arthur O. Lovejoy: The Great Chain of Being: A Study of the History of an Idea,
Cambridge (Mass.) 1936.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204 Sophie Witt

in der zweiten Hailfte des 18. Jahrhunderts. Lebens- und Darstellungsbe-
griff gehoren also zusammen.®> Wihrend die Entdeckung des modernen
Lebensbegriffs mit einer »Verzeitlichung der Natur«<* einhergeht, betrifft
diese Verzeitlichung auch die Pramissen ésthetischer und spezifisch literari-
scher Lebendigkeit, in der sich der verkantete Aggregatzustand des Lebens-
wissens niederschlagt.

Um diese doppelte Dimension des Lebensbegriffs in den Blick nehmen
zu konnen, liegt es nahe, den Gattungsbegriff zur Kliarung zu bemihen,
und zwar in seiner biologischen und symbolisch-poetologischen Dimension
sowie hinsichtlich seiner diachron-genealogischen und seiner synchron-
taxonomischen Facette. Die folgenden Ausfilhrungen fragen nach dem Zu-
sammenhang zwischen einem verzeitlichten Verstindnis des Lebendigen
und der generischen Entgrenzung der literarischen Gattung im modernen
Roman. Wird im Folgenden nach der literarischen Gattung gefragt, dann
umfasst dies das auf das griechische genos zurtickgehende Begriffsarsenal der
Herkunft< und >Abstammung< und die Semantik der genesis, die das genera-
tive Moment der >Er-Zeugung: und der >Differenzierung« bezeichnet.’
Zeitsprung: Am Ende des langen 19. Jahrhunderts bekennt sich der US-ame-
rikanisch-britische Romancier und Kritiker Henry James mit seinem Impe-
rativ, der Roman habe einer »szenischen Methode« zu folgen, zur Hybri-
disierung der Gattungen.® James’ spite Autobiographie 4 Small Boy and
Others (1913) ist ein leidenschaftliches Bekenntnis zum Theater und eine
faszinierte Begegnung mit diesem begehrten >Anderens, das James’ Romane
und deren generische Entgrenzung durchzieht. Seine szenischen Romane
stellen Kristallisationspunkte einer mit dem spéten 18. Jahrhundert einset-
zenden Faszination fiir oder >Angewiesenheit« des Romans auf die Darstel-
lungsmodi des Theatralen dar.

3 Vgl. Armen Avanessian/Winfried Menninghaus/Jan Volker (Hg.): Vita Aesthetica. Sze-
narien ésthetischer Lebendigkeit, Berlin/Ziirich 2009; vgl. auch Carolin Blumenberg/
Alexandra Heimes/Erica Weitzman/Sophie Witt: Einleitung, in: Dies. (Hg.): Suspensio-
nen. Uber das Untote, Paderborn 2015, S. 13-32, hier S. 21f.

Francois Jacob: Die Logik des Lebenden. Von der Urzeugung zum genetischen Code,
ibers. von Jutta und Klaus Scherrer, Frankfurt a.M. 1972, S. 100.

Die folgenden Lektiiren Goethes und James’ sind zu Teilen Ausziige aus Sophie Witt:
Henry James’ andere Szene. Zum Dramatismus des modernen Romans, Bielefeld 2015.
Wiederverwendung mit Genehmigung durch den transcript Verlag (2016).

» realise — none too soon - that the scenic method is my absolute, my imperative, my only
salvation«, notiert James zu seinem Roman What Maisie Knew (1897): Henry James: The
Complete Notebooks of Henry James, hg. von Leon Edel, New York 1987, S. 167.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 205

Nicht aber einer der zahlreichen Theaterbesuche von James, sondern eine
Familienszene soll den Grundstein fir das poetologische Programm der
»scenic method« gelegt haben: James berichtet, als Kind eine Familienszene
im Hause seines Onkels beobachtet zu haben. Die Szene ist so alltdglich wie
aussagekraftig: Vater/Onkel Augustus schickt die Tochter/Cousine Marie
ins Bett, woraufthin sich diese der viterlichen Autoritit widersetzt und an
die miitterliche Sanftmut appelliert (»a flutter of my young companion
across the gallery as for refuge in the maternal arms«).” Dann spricht die
Mutter den alles entscheidenden Satz, der fortan die auctoritas/ Autorschaft
des James’schen Romans ausmacht: »Come now, my dear; don’t make a
scene — I #nsist on your not making a scenel«® Scene-making als Familienszene
wird zum Ausgangspunkt der Faszination fiir das Szenische bei James: »[...]
the note was [...] epoch-making. [...] it told me so much about life. Life at
these intensities clearly became >scenes« |[...].«’

Was hat es mit dieser Szene auf sich? Man kann mit James sagen: Der Ro-
man theoretisiert >Leben< und er theoretisiert szenisch! Was auf den ersten
Blick nach einem sehr allgemeinen Lebensbegriff klingt, hat bei genauerem
Hinsehen mit der Suche nach einer Darstellungsform fiir jene prekéren For-
men des Genealogischen und Taxonomischen zu tun. Schnell féllt auf, dass
Scene-making eine Verweisstruktur markiert: Die Szene geht nicht auf in den
Akten, die sie beinhaltet, und ist — als gemachte Szene, als »Uberanstren-
gung« von »Wortern und Dingen«! - in einem bestimmten Umfang grund-
los. Nicht die statthabende Szene, sondern das Insistieren (der Mutter/Tante
gegeniiber der nicht zu machenden Szene der Tochter/Cousine) stellt die Fa-
milienszene heraus und der Erzihler unterstreicht entsprechend: »It didn’t
in the least matter accordingly whether or no a scene was then proceeded
to — and I have lost all count of what immediately happened.«!! »What hap-
penede« ist nicht das Maf}, die Szene zu beurteilen. Denn einerseits ist das,
was >passiert, wie James schreibt, »a final anticlimax«;'? und andererseits
ist es die stillgestellte familidzre Anordnung, die die Szene ausmacht, nicht
der klimaktisch linearisierbare Verlauf. Wenn James schreibt: »Life at these

7 Henry James: A Small Boy and Others: A Critical Edition, hg. von Peter Collister, Char-
lottesville 2011, S. 152.
Ebd.

? Fbd.

10 Jacques Derrida: Grammatologie, iibers. von Hans-Jérg Rheinberger und Hanns Zischler,
11. Aufl., Frankfurt a.M. 2011, S. 202.

! James: A Small Boy and Others (wie Anm. 7), S. 152.

"> Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206 Sophie Witt

intensities clearly became >scenes« [...]«, dann bezeichnen »these intensities«
ein Moment der Verdichtung und Verschachtelung, das sich jeder linearen
Genea-logik und jedem Prinzip eindeutiger Zuordnung widersetzt. Aufge-
hoben ist in diesem >szenischen« Lebensbegriff das Motivarsenal der >Her-
kunft« und >Abstammung« und das generative Moment der >Er-Zeugung:
und der >Differenzierung:.

Der Vorschlag der folgenden Ausfiihrungen ist also, die Frage nach der
Gattung (als zugleich genos und genesis) und den Einsatz der szenischen Me-
thode zusammenzudenken. Wenn Michel Foucault den Beginn der episteme
des Lebens um 1800 datiert, dann gibt es zwei weitere Diagnosen zu dieser
Epochenschwelle: Auch »das Erscheinen der Literatur«® ist auf das Ende
des 18. Jahrhunderts datiert und es ist der dann in voller Bliite entstehende
moderne Roman, »was man in aller strenge >Literatur< nennen muss«. '+
Verbunden damit ist eine Veridnderung der Begriffe der Theorie und des
Wissens. Denn Literatur in diesem »strengen Sinn« gebraucht eine Spra-
che, die radikal intransitiv funktioniert und so sich selbst aussagt als einen
»reinen Akt des Schreibens«, d.h. als Form. In Le langage a Uinfini (1963)
beschreibt Foucault die Literatur als den Bezug der Sprache zum Tod, »zu
jener Grenze, an die sie sich richtet und gegen die sie errichtet wird«.'® Sich
gegen den Tod stemmend wird Literatur an der Schwelle zum 19. Jahrhun-
dert zum »Gemurmel ohne Ende«, »nach all den anderen [Buichern], vor
all den anderen«. In den »unendlichen Wellenbewegungen« der Literatur,
in denen Episode auf Episode folgt, stemmt diese sich beharrlich gegen das
Abbrechen des Erzihlens.!® Wihrend damit der Theoriebedarf und -output
des Romans vorschnell als dessen Bezugnahme auf sakularisierte Geschichte
bestimmbar wire — das wire dann eine Art Theorie der Fiktion —, verkom-
pliziert Foucaults These das Verhéltnis und diese Bezugnahme durch das
Motiv der Gattung. Denn mit dem Einschluss des biologischen Moments
des Todes 1st sowohl ein Krisenmoment des (kreatiirlichen) Lebens und der
Geschichte als auch ein Krisenmoment der literarischen Gattung — d.h. der
respektiven Darstellungsweisen — in der Theorie des Romans verankert.
Mit derselben Epochenschwelle und dem Status des Szenisch-Theatralen

13 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften,

tibers. von Ulrich Képpen, 20. Aufl., Frankfurt a.M. 2008, S. 365.

Michel Foucault: Die Sprache, unendlich, in: Ders.: Schriften zur Literatur, hg. von
Daniel Defert und Francois Ewald, tibers. von Michael Bischoff, Hans-Dieter Gondek
und Hermann Kocyba, 2. Aufl., Frankfurt a.M. 2008, S. 86-99, hier S. 97.

15 Ebd., S. 89.

16 Ebd., S. 92 bzw. S. 98f.

14

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 207

beschaftigt sich Survedler et punir (1975). Mit der Frage nach der >Geburt des
Gefingnisses< geht es dort um einen Prozess der »Ver-Innerlichung:, um die
Ubersetzung der dffentlich-theatral-spektakuliren Okonomie der Macht in
die diskursive Disziplinarmacht des Gefangnisses. Das heifit, es verschwinden
die »peinliche[n] Strafe[n]« szenisch-theatraler Schaustellung: Das ko-prasen-
tische Moment der visuell spektakuliren Vorfithrung, der ritualisierten Ein-
priagung und Verstetigung des Normativen wird tbersetzt in die inneren
normativen Instanzen und Okonomien der Identititskonstituierung — von
denen am Ende des 19. Jahrunderts die Psychoanalyse zeugen wird. Das
»Verschwinden des Schauspiels« als einer 6ffentlichen Dar- und Vorstellung
konstituiert eine Szene der Einschreibung einerseits und der Entzifferung
andererseits. Aus der (behaupteten) einen und koprasentischen Szene des
Vorfihrens und Zuschauens wird jene doublierte — andere — Szene, in der
Einschreibung und Entzifferung nicht zu sehen, sondern nurmehr - stets auf
ein Anderes verweisend — zu lesen geben und potenziell inkongruent bleiben
- d.h. schief-gehen. Worum es geht, ist eine konstitutive Ungleichzeitigkeit,
eine kategorische Inkongruenz von Ereignis und Wirkung.

Foucault verbindet die beiden Diagnosen zur Epochenschwelle um 1800
nicht explizit, macht aber Folgendes denkbar: Das »Entstehen der Litera-
tur« als Roman und als ein spezifischer Typus von Theorie und Wissen
einerseits und das »Verschwinden des Schauspiels« und die Herausbildung
der Szene als anderer Szene des Textes andererseits gehéren zusammen!
Literatur in jenem »strengen Sinne« ist dann der Name fiir eine Sprache und
fur ein Wissen, in denen die eigene Theorie mitgefithrt ist und Sprecher-
eignis und Sprachreflexion, Bedeutungsgenese und -verschiebung zugleich
statthaben. Die im modernen Roman begehrte Gattung der theatralen Szene
wird so zur Szene der Gattung, auf der sich der Status und Aggregatzustand
der Romantheorie abspielt — die einen spezifischen Typus des Wissens er-
Offnet, namlich einen, der — wenn man so will — >unsicher« ist, insofern er
kategorisch schiefgeht und sein epistemisches Potenzial gerade aus diesem
Schiefgehen bezieht.

Il.  Wilhelm Meisters Familienszene

Eine >Urszene« der theatralen Gattungskonstitution des modernen Romans
ist Johann Wolfgang von Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre (1795/96) und
damit der européische Bildungsroman, dessen Bildungsprinzip eben gerade

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208 Sophie Witt

nicht in Entwicklung aufgeht: Denn schon bei Goethe vermischen sich im To-
pos der theatralen Szene die Reflexion auf die natiirliche und die symbolische
Dimension der Gattung, auf die biologische und die dsthetisch-literarische
- mediale — Dimension der Lebens- und Lebendigkeitsbegriffe. Natiirlich
erzihlen Goethes Lehrjahre — einerseits — eine Entwicklungsgeschichte, und
zwar eine zweifache: Analog zur Bildung Wilhelm Meisters emanzipiert sich
der Roman von der theatralen Szene hin zur Autoritit der Romanschrift,
die paradigmatisch in der Instanz der Turmgesellschaft verkorpert ist. Wih-
rend Goethes >Ur-Meister« Wilhelm Meisters theatralische Sendung (entstanden
1777-1785; Erstdruck 1911) noch an das Theater als Lebens- und Welt-
modell glaubt, trachten die Lekrjakre das Theatrale aus dem Lebens- und
dem Romanbegriff zu streichen. Wenn sich die Theaterleidenschaft der-
gestalt in Theatrophobie verkehrt,'” wird im Umkehrschluss deutlich, was
in der Emanzipation und in deren Abwehrgeste zur Debatte steht. Denn
dem Foucault’schen »Verschwinden des Schauspiels« zum Trotz artikuliert
sich in Wilhelm Meister im Theatertopos das Begehren nach einer Szene der
Prisenz, der die natiirliche und symbolische Dimension der Gattung, d.h.
der biologische und der asthetische Lebens- und Lebendigkeitsbegriff zuge-
schlagen werden.

»Daf} ich Dir’s mit einem Wort sage«, schreibt Wilhelm an den Kindheits-
freund Werner: »[M]ich selbst, ganz wie ich da bin, auszubilden, das war
dunkel von Jugend auf mein Wunsch und meine Absicht.«'® Die bildende
Hinbewegung auf das Sich-Selbe ist der Kernaspekt der entsprechenden Po-
etologie: »[Mlit sich selbst einig zu werden«,! formulieren die Lehrjahre als
ein dsthetisch-konstruktives Vorgehen, fir das das Modell der Architektur und
die >bildloses, nicht fiir das Auge gemachte >innere« Musik stehen. In Archi-
tektur wie Musik ist jede »Erinnerung an Tod und Grab«** abgestreift: Das
Leben und die fiir dessen Sinnhaftigkeit einstehende Kunst werden ganz in
die Sphére der Présenz verlagert und sollen dabei jeden Anschein nicht nur
des Todes, sondern auch der immer nur medialen Vorginge der Ver-Le-
bendigung und Ver-Gegenwirtigung abstreifen. In diesem Modell streben
alle »architektonischen Glieder«, »dem Ganzen Einheit und Verbindung« zu

7 Vel. Patrick Primavesi: Das andere Fest. Theater und Offentlichkeit um 1800, Frankfurt
a.M. 2008, S. 83f.

18 Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Ders.: Werke (Hambur-
ger Ausgabe), Bd. 7, hg. von Erich Trunz, 13. Aufl., Minchen 1981, S. 290.

19 Ebd., S. 285.

% Ebd., S. 540.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 209

geben.2 ! Die »zusammentreffende Kunst« steht ein fiir das, »was der Mensch
sei und was er sein kénne«.?? Ebenso zielt die »wahre Musik«, die »allein fiirs
Ohr [ist]« und »den reinen Effekt jener Allgemeinheit« erzielt, auf die Ab-
schaffung des »eingeschrinkte[n] Individuum(s], das sich hervorbringt, sich
vors Auge stellt« und den Effekt der Allgemeinheit zerstort.?® Die Logik des
so verstandenen Bildungsromans, auch wenn sie von einem Individuellen
ausgeht, strebt nach dessen Ersetzung durch ein Allgemeines, das iiber den
kontigenten Sinn des Einzelfalls hinausgeht. Die Poetik des Architektoni-
schen und Musikalischen steht ein fir das Prinzip der Einheit und Ganzheit,
das die mit dem Theater verbundene, sinnlich-materiell vor-Augen-stehen-
de Einzelszene, das nur Ausschnitthafte und Singuldre, ausschliefit. So findet
Wilhelm Meister im letzten Viertel des Romans und nach langer Irrfahrt
durch die Welt des Theaters sein Leben aufgeschrieben in einer der Thora
dhnlichen Schriftrolle, die von der Turmgesellschaft aufbewahrt ist:

[Er] fand die umstandliche Geschichte seines Lebens in groflen, scharfen Ziigen
geschildert; weder einzelne Begebenheiten noch beschrinkte Empfindungen ver-
wirrten den Blick [...] man freut sich, daf§ ein denkender Geist uns so hat fassen
[wollen], [...] daf} ein Bild von dem, was wir waren, noch besteht und dafl es ldnger
als wir selbst dauern kann.?*

Die raumliche Komponente der sinnreichen Anordnung und Verbindung
wird also erginzt durch eine zeitliche Komponente. Im Unterschied zur
Kontingenz der slosen< Einzelszene und ihrer prekédren Beziiglichkeit auf
ein Vorher und Nachher beschwort der Bildungsgeist die Koinzidenz von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft: »Wilhelm konnte sich nicht ge-
nug der Gegenstiande freuen, die thn umgaben. >Welch ein Lebens, rief er
aus, >in diesem Saale der Vergangenheit! Man konnte thn ebensogut den
Saal der Gegenwart und der Zukunft nennen.«®® An diese Koinzidenz ist
die Hoffnung gekniipft, fiir das gesamte Sinnkontinuum nicht nur des sin-
guliren Lebens, sondern des gesamten menschlichen Lebens - aller Ge-
nerationen und Jahrhunderte - einzustehen: »So war alles und so wird es
seinl«,20 ist das Konzept einer universalen, sinnreichen und ewigen Gattung.
Der >Geist« des Bildungsromans propagiert diese Pramisse des Sinnkontinu-

2l Fbd.
22 Ebd.
23 Ebd., S. 543.
24 Ehd., S. 505.
25 Ebd., S. 540f.
26 Ebd., S. 541.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 Sophie Witt

ums und schliefit die Moglichkeit einer Vergangenheit und Zukunft aus,
die nicht mit der Gegenwart koinzidieren: Dies gilt fiir die im Begriff des
Lebens artikulierte biologische Gattung und die literarische des Romans
gleichermafien. Gleichzeitig aber weisen Goethes Lekrjahre dieses Leben und
diesen Roman als den Ort einer gespenstischen Ubersetzung aus: Denn es
ist der Mahnspruch des Geists von Hamlets Vater, aus dem die Lehryah-
re das Bildungs-Leben generieren wollen. Wihrend dieser Geist in seinem
Mahnspruch »Ade! Ade! Ade! Gedenke mein!« auf die Unordnung und
Hlegitimitit in der Genealogie und die Uneingeldstheit der Vergangenheit
in der Gegenwart pocht,”” wird daraus in Wilhelm Meister »Gedenke ru leben<.*®
»Gedenken« ist dann nicht mehr die Markierung der Unordnung und des
Uneingel6sten, sondern das Versprechen auf sinnreiche Erfillung, das
Wilhelm Meister in der Turmgesellschaft gegeben sein soll.

Analog zu den Bewegungen, die die Theatralitdt romanesker Lebendigkeit
zugunsten der Prisenz romanesker Schrift auftheben sollen, ersetzen die
Lehrjahre in ihrem Verlauf die Familie vagabundierender Theaterleute durch
die Struktur der 6dipalen Kleinfamilie: Wilhelm wird zum symbolischen
Vater und in dieser Urheberschaft inszeniert sich der Roman als Uberwin-
dung nicht nur von William Shakespeare und dem Theater, sondern vor
allem auch von Hamlets Vater, dem untoten — und untétbaren — Gespenst,
das von den Unruhen der Geschichte zeugt und insistiert, dass es eine Ver-
gangenheit gibt, die nicht in der Gegenwart aufgeht. In Goethes Lehrjahren
wird in der Auffithrung von Hamlet der untote Vater kurzerhand nicht nur
zu Wilhelms Vater, sondern fiir »jedermann« zur Verkérperung seines/ih-
res Vaters: »[Alls eine wohlklingende, nur ein wenig rauhe Stimme sich
in den Worten horen lief >Ich bin der Geist deines Vaters¢, trat Wilhelm
einige Schritte schaudernd zuriick, und das ganze Publikum schauderte. Die
Stimme schien jedermann bekannt, und Wilhelm glaubte eine Ahnlichkeit
mit der Stimme seines Vaters zu bemerken«.?? Die Theaterszene, in der die
»Kernfamiliaritit [...] die Rampe zwischen Bithne und Parterre tibersprin-
gen [kann]«, indem dem »Mitgefiihl alles Menschlichen« das Familiale zu-
grunde liegt,®’ ist zugleich die Familienszene, die die gespenstischen Ahnen

¥ Zu Hamlet infund Wilhelm Meister vgl. Anselm Haverkamp: Hamlet. Hypothek der
Macht, Berlin 2001, S. 67-81.

2 Goethe: Wilhelm Meisters Lehyjahre (wie Anm. 18), S. 540.

> Ebd., S. 322.

30 Friedrich Kittler: Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters, in: Gerhard Kaiser/Friedrich
Kittler: Dichtung als Sozialisationsspiel. Studien zu Goethe und Gottfried Keller, Gottin-
gen 1978, S. 13-124, hier S. 80.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 211

in das »6dipale« Familiennarrativ tibersetzt, an die Kategorie des Urspriing-
lichen bindet. Mit dieser neuen Familienstruktur geht, so Friedrich Kittler,
die »Sexualisierung der Kindheit und der Reden<®! einher. An dieser wird
das Doppelmoment von Familien- und Theaterszene deutlich: Die Sexuali-
sierung der Kindheit als lebensgeschichtlicher Ursprung fithrt die lebendige
»Anschauung« ins Feld — Wilhelms Erblicken der ganzen Geschichte: »Zeit
und Vergessen konnen der Kindheit nichts anhaben; sie ist gespeichert in
Bildern, die wieder vors Auge treten. >Ich sehe es diesen Augenblick noch
vor mir< wird in der Goethezeit zur rituellen Formel dieser Auferstehung,«*?
Folgt man Kittler, artikuliert sich als diskursiver Untergrund der Thea-
terliebe in Wilhelm Meisters Lehrjahren die Ubersetzung der ars amandi in die
neuzeitliche Sexualitit.?® Einer von deren Kernaspekten ist die >Erfindung:
der Kindheit als paradiesischer Ursprung: »K]indliche Unschuld« und der
»Mythos kontinuierlicher Entelechie« treten fiireinander ein.?* Diese Erfin-
dung der Kindheit ist die Abschaffung des Fragmentarischen und Episo-
dischen des Lebens und der Reden - sie dient der Erinnerung und der
Erziahlbarkeit einer »kontinuierliche[n] Lebensgeschichte<<.35

Doch noch die Aufnahmezeremonie Wilhelms in die Turmgesellschaft, die
der Gipfel der Emanzipation vom Theater sein soll, ist selbst Theater: ei-
nes, das (blof}) vergegenwirtigt und wiederholt und im Wiedererscheinen
des Geistes (in der Stimme des Vaters) gipfelt. »Der Vorhang rif3 sich von-
einander, und in voller Riistung stand der alte Kénig von Dénemark in
dem Raume. >Ich bin der Geist deines Vaters« [...].«*® Theaterszene und
Familienszene gehéren zusammen: Dem Bildungsgeist geht es um die Uber-
setzung der geisternden Geister der Ahnen in die rekurrierenden Bilder der
Kindheit, die die Familienszene vergegenwirtigt. Umgekehrt ist die Famili-
enszene das, was in der Entwicklungserzahlung vom Theater zur Roman-
schrift schief-geht.

31 Fbd., S. 25 bzw. . 30.

32 Fbd., S. 31.

33 Vgl. ebd., S. 34fF.; vgl. auch Edward Shorter: The Making of the Modern Family, London
1976.

34 Kittler: Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters (wie Anm. 30), S. 38f.; vgl. zur Kindheit
als Paradies auf Erden und zu dessen endgtltigem Verlust Anselm Haverkamp: Undone
by Death. Umrisse einer Poetik nach Darwin, in: Blumenberg u.a. (Hg.): Suspensionen
(wie Anm. 3), S. 35-50, hier S. 39.

35 Kittler: Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters (wie Anm. 30), S. 64; vgl. zu dieser Teleo-
logisierung des Lebensbegriffs Sophie Witt: LebensSzene: Goethe mit Freud, in: Giinther
Heeg u.a. (Hg.): Reenacting History: Theater & Geschichte, Berlin 2014, S. 213-224.

36 Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre (wie Anm. 18), S. 495f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 Sophie Witt

Dass Goethe die sukzessiven Logiken der Genealogie zum Schief-Gehen
bringt, hat Henry James — wie nebenbei — festgehalten. 1865 schreibt er ei-
nen kurzen Text voll glithender Bewunderung fir Goethes Wilhelm Meister,
in dem er Goethe selbst zum »Meister« macht, zum »great mind«, dem ein
»specimen of the grand manner« gelungen sei.?” »[Incidentally dramatic« sei
der Text.*® Wenige Jahre spiter und inspiriert durch die Goethe-Lektiire®”
taucht der »Meister« wieder auf, in James’ frithester Hamlet-Lekttire in Master
Eustace (1871). Der Hinweis auf die - literarisch relevante — Frage nach der
Vaterschaft und nach der Bezichung, die die familiale Struktur zur Logik
der Szene unterhalt, kénnte deutlicher nicht sein: James >6dipalisiert« das da-
nische Kénigshaus, indem er Hamlet (Eustace) zum Sohn des zweiten Gat-
ten (Mr. Cope oder Claudius) macht. Wider besseres Wissen bringt Ham-
let (Odipus) damit seinen Vater um und setzt die legitime Erbfolge nicht
ins Recht und alle an den rechten Ort, sondern in Unordnung.*’ Statt der
Uberwindung der Theater- und Familienszene bleibt der »Meister« ein ums
andere Mal in die Geschichte verstrickt und markiert diese Verstrickung als
die Resistenz der Theater- und Familienszene im Roman.

Ill. The Golden Bowl: Schépfung und Erfullung, Differenz und Genealogie

In Roland Barthes’ Fragments d’un discours amoureux (1977) gibt es ein Frag-
ment mit dem Titel Roman/Drama. Dieser Grenzbereich verhandelt den ir-
rigen Kurzschluss von Erzahlung und Erfullung: »Als Erzihlung (Roman,
Leidenschaft) ist die Liebe eine Geschichte, die, im geistlichen Sinne, in Er-
filllung geht: sie ist ein Programm, das durchlaufen werden mufi.«*! Das,
was Barthes »Drama« nennt, ist die Unterbrechung der Erzihlung von der
Erfillung, sowohl der Liebe als auch des Romans in der Erzihlung der
Geschichte. Denn im Drama verfehit der Roman seine und verfehlt die Liebe

7 Henry James: Literary Criticism, Bd. 2: French Writers, Other European Writers, The

Prefaces to the New York Edition, hg. von Leon Edel, New York 1984, S. 948f.
38 Fbd., S. 947,
39 Vgl. dazu Adeline R. Tintner: Henry James’s Hamlets: »A Free Rearrangement, in: Col-
by Quarterly 18/3 (1982), S. 168-182, hier S. 168f.
0 Vgl. Henry James: Master Eustace, in: Complete Stories, Bd. 1: 1864-1874, New York
1999, S. 641-668; vgl. zur Lektiire Hamlets als Claudius’ Sohn und zum Verzicht auf
dynastische Sukzession: Haverkamp: Hamlet (wie Anm. 27).
Roland Barthes: Fragmente einer Sprache der Liebe, tibers. von Hans-Horst Henschen,

11. Aufl., Frankfurt a.M. 2004, S. 70.

41

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 213

ihre Erzahlung: »Diese Geschichte [hat] bereits statigefunden; denn was dar-
an Ereignis ist, ist allein die Hingerissenheit, deren Opfer ich gewesen bin
und deren Nachtréglichkeit ich wiederhole (und verfehle).«*? In James’ The
Golden Bowl (1904) fungiert das Szenische als diese Verfehlung. Als Gegen-
modell zu dem am Prinzip der Erfiillung orientierten — fur die englische Li-
teratur des 19. Jahrhunderts klassischen — entwicklungslogisch aufgebauten
marriage plot schreibt James einen plot of separation, befragt die Bewegungen
der Bindung und Trennung. The Golden Bow! macht marriage zu einer Meta-
pher der Kohirenzbildung, die sich aber nicht in das Narrativ des erfolgrei-
chen Werbens tibersetzen lasst, sondern mit dem Familialen die Verfahren
der Differenzierung und Relationierung und die quasitheologischen Erzahl-
logiken der Verheiflung und Erfiillung zur Debatte stellt.

Der plot ist simpel: Es geht um vier Personen, zwei Paare — Adam Verver,
Charlotte Stant, Prince Amerigo und Princess Maggie Verver -, die unter-
emander und tberkreuz verbindet, was James »a mutual passion« nennt:
Adam und Maggie sind Vater und Tochter, die seit dem frithen Tod der
Mutter ein wesentlich aufeinander bezogenes Bindungsverhalten haben: »he
peculiarly paternal, she passionately filial<** Die Amerikanerin Charlotte
Stant und den Italiener Prince Amerigo verbindet eine frithere und heim-
liche Liebesgeschichte, die wegen mangelnder 6konomischer Ressourcen
nicht in die Ehe miindete. Der Amerikaner Adam Verver und seine Tochter
Maggie hingegen sind mit Besitz gesegnet. Die beiden Paare heiraten und
Charlotte und Amerigo begegnen sich wieder, ohne dass die respektiven
sposi um deren frithere Verbindung wiissten. Nach den Hochzeiten entwi-
ckelt sich eine heimliche Zaison zwischen den Ex-Geliebten Charlotte und
Amerigo, von der Maggie ahnt und die sie vor ithrem Vater verheimlicht.
Woihrend der plot die Paare zu konsolidieren weifl - Adam und Charlotte
kehren nach Amerika zuriick, wahrend Prince und Princess in England
verbleiben -, spielt der Text ironisch mit dieser Plot-Okonomie und deren
Erfullungsgestus.

Der Text ist durchzogen von Entdeckungserzihlungen. Der rémische
Prince Amerigo ist entfernter Nachfahre und Namensvetter Amerigo
Vespuccis, »of the pushing man who followed, across the sea, in the wake
of Golumbus and succeeded, where Columbus had failed, in becoming god-
father, or name-father, to the new Continent«** Entdeckung aber ist kein

*2 Ebd., S. 70f.

43 James: Complete Notebooks (wie Anm. 6), S. 75.

“ Henry James: The Golden Bowl, The Novels and Tales of Henry James, The New York
Edition: Bd. 23-24, New York 1922, hier Bd. 23, S. 78.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 Sophie Witt

einmaliges Ereignis und miindet nicht in endgultige Erfullung. An Amerigo
héngt >seither< und >fortan< das Kainsmal des Entdeckers: Wie ein Fluch
lastet auf thm der Ruf nach »pursuing«, »capture« und »success«, »the loot
of far-off victories«, »to recover a little« »the truth of the ancient state« des
rémischen Imperiums.*® Vor diesem Hintergrund bedeutet die Heirat mit
Maggie Verver nicht nur eine immense 6konomische Eroberung; indem
der Prinz vom Urvater Adam die Tochter ibernimmt, partizipiert er an
dessen symbolischem Status. Durch die Ehe des Prinzen mit der Prinzes-
sin wickelt sich die Entdeckungs- auf die Schopfungsgeschichte auf: Uber-
blendet werden in Amerigo und Adam die Entdeckung und das Paradies,
»Amerika« wird zum >Gelobten Lands, zum wiedergefundenen Paradies,
zur Verheiflung auf Wiedergutmachung des Siindenfalls. Die Entdeckung,
so behauptet diese Uberblendung, ist in der Schopfung teleologisch ange-
legt, sie vollendet die Schopfung und weist diese zugleich und immer erst
nachtraglich als solche aus. Dass fiir den Prinzen der neue Hafen der Ehe
die Einfahrt in giinstige Winde bedeutet, hangt von dem Erbe des Vaters
Adam ab, ohne welches sein entdeckerisches Abenteuer nicht mehr als ein
kontingentes Desaster wire. Uberblendet werden die Urvaterrolle Adams
und Amerigos Anspruch auf entdeckendes Schopfertum. Erst durch den
Urvater Adam bekommt die Geschichte von der Entdeckung ihre epische
Tiefe, wird das Neue, das »Amerika« fir Amerigo ist, ermessbar. Gleich-
zeitig aber bekommt erst in und durch Amerigos discovery die Urvaterschaft
des Schopfertums Adams nachtréglich ihre generative Bedeutung. Adams
Urvaterschaft wird zur Verheiflung, die erst in Amerigos discovery ans Licht
kommt: »everything became coherent«.*0

In der nachtriglichen Erleuchtung erst — als, wie es heifit, »strange delay of
his vision<?’ — stellt sich die sukzessive Kohirenz von der Schépfung zur
Entdeckung her, wird die Schépfung als Entdeckung derjenigen Vaterschaft
detektierbar, die zum >Gelobten Land« fithrt. »Marriage« ist der Name, den
James fiir diesen Komplex aus Schépfertum und Verheiflung findet und
den The Golden Bowl zur Debatte stellt. Zur Debatte steht die Erihlung von
diesem Komplex, insofern sie selbst Kohdrenzbildung ist. Und zur Debatte
steht die damit verbundene Verheiflung. Adam und Amerigo figurieren das
quasimythische Grundmaterial der Kohérenzbildung, ebenso wie sie den
Bruch innerhalb der Kohérenz markieren, indem sie die Kohirenzbildung

% fpd., S. 3f.
46 Fbd., S. 207,
47 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 215

als Vorgang der Projektion ausweisen. Wenn scene auch »a screen for the
reception of images projected from a lens« (Oxford English Dictionary) bedeutet,
dann ist die Projektion von Adam und Amerigo der szenische Vorgang par
excellence: Erst und nur im nachtriglichen Bild wird das Ereignis der Urszene
als solches lesbar. Das, was aber wiederkehrt, ist nicht das Selbe, sondern
erweist sich als Anderes. Das Schopfertum Adams und die Verheiflung des
Sohnes, der kommen wird, das Neue in die Welt zu bringen, das das Alte
erneut beglaubigt und in seiner Wirkkraft bewahrheitet, erweist sich im sel-
ben Moment als »entschwindend im Bilds, als Riicknahme der initiierenden
Vaterschaft in der Figur des Sohnes, der den Vater beglaubigen soll.

Einerseits also ist The Golden Bowl die Projektion der Kohirenz qua fort-
wirkender Ursprungsbindung. Andererseits und gleichzeitig ist Adams Ent-
deckung von der Erzihlung als Kohirenzbildung und Vermeidung des
Bruchs zugleich die Unterbrechung der Erzéhlung von den gehissten Segeln
und den sicher erreichten Ufern des >Gelobten Landes«. In den vielfachen
Okonomien der Platzierungen und Rollenwechsel geht der sichere Hafen
verloren. Der Text ist durchzogen von »locational uncertainty«:*® »The
whole situations, schreibt James, »works in a kind of inevitable rotary way —
in what would be called a vicious circle«.** Die Figur der Kreisbewegung ist
nicht nur das Gegenmodell zur zielgerichteten Bewegung der Teleologie der
in der Entdeckung vollendeten Schépfung - James tibernimmt und dekons-
truiert die Metapher der Entdeckungsfahrt selbst. Statt mit gehissten Segeln
dem >Gelobten Land« entgegenzugehen, sitzen in The Golden Bowl zwar alle
in einem Boot, darin aber reichlich fest: Schiffbriichige einer Situation und
einer Konstellation, tiber die die Figuren selbst nur bedingt verfiigen, da
deren Autorschaft ihnen nicht zukommt. Dieses Prinzip entzogener Autor-
schaft ist als eine Telescopage® von Schopfung und Entdeckung figuriert,
die sich ineinanderschieben und verschachteln, wobei in der Schépfung die
Entdeckung viterlich préfiguriert ist, und die Entdeckung die Schépfung
der Vaterschaft zurticknimmt. Anders als in Adams Versuch urviterlicher
Kohirenzbildung, funktioniert fir James’ Text die Formel »everything

48 Edgar Dryden: The Imp of the Perverse: Metaphor in »The Golden Bowls, in: The
Henry James Review 31/2 (2010), S. 111-124, hier S. 117.

49 James: Complete Notebooks (wie Anm. 6), S. 74.

50 »Telescopage« bezeichnet die teleskopartig ineinandergeschobenen Waggons bei Eisen-
bahnungliicken im 19. Jahrhundert. Walter Benjamin nimmt das Konzept als »Telescopage
der Vergangenheit durch die Gegenwart« auf: Walter Benjamin: Das Passagen-Werk. Ge-
sammelte Schriften, Bd. V.1-2, hg. von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhiuser,

Frankfurt a.M. 1991, S. 588.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 Sophie Witt

became coherent« nicht. Stattdessen wird erzahlt von der unheimlichen und
unerldsslichen Wiederkehr des Alten, das nicht als Selbes taugt, sondern ge-
rade als Anderes die Dekonstruktion der Kategorie des Neuen vorantreibt.
Die Telescopage ist so nicht nur der »Storfall in der Genealogie«,”! sondern
das der Genealogie inhdrente Moment der Stérung, das die Frage nach dem
Einsatz des Genealogischen umso vehementer stellt.

Die biblische Genesis spielt in The Golden Bowl noch auf einer anderen Ebe-
ne eine Rolle. Der Roman besteht aus zwei Teilen — Book First: The Prince,
Book Second: T%e Princess. Das erste Buch handelt von der Anbahnung und
dem Vollzug des Ehebruchs, das zweite dreht sich um Maggie Ververs Er-
kenntnisprozess. Dieser wird in den Begriffen von Emanzipation und Auf-
kldrung beschrieben: Cartesianisch erlernt Maggie zu zweifeln und sich im
Zweifel aus dem Zustand der Unwissenheit zu befreien: Ihre Neugier ist
kategorisch, sie beginnt an ihrem paradiesischen, d.h. urteilsfreien Zustand
zu zweifeln. Maggie entdeckt nicht nur die >Gefallenheit« von leidenschaft-
lichem Ehemann und Stiefmutter, erzihlt wird zudem von Maggies >Stn-
denfall.. Das Entscheidende an dem, was Maggie im Folgenden erkennt, ist
entsprechend nicht substanziell benennbar: Der eigentlich emanzipatorische
Schritt, den Maggie als Einzige geht, ist, die Differenz in den ungeschiedenen
Zustand der Bindung einzufithren. Ihr "Wissen« besteht darin, einen Unter-
schied zu machen. Sie wiederholt Adams und Evas eigentliche Erkenntnis,
dass das Erkennen selbst — die ge6ffneten Augen — mit Unterschieden und
Unterscheidungen zu tun hat: »Da wurden ihrer beiden Augen aufgetan,
und sie wurden gewahr, daf} sie nackt waren, und flochten Feigenblitter
zusammen und machten sich Schiirze« (1. Mos., 3,6).

Von dieser Szene des Siindenfalls aus gelesen, entfaltet sich 7%e Golden Bowl
folgerichtig als eine Art double plot, durch den der gesamte Text zur Szene
nicht nur der Verdopplung, sondern des Dissens wird, die die entdeckte
Differenz in seine Strukturmechanismen einschliefit. Dieser Mechanismus
macht den Text zur theatralen Szene.5? Der eine plot nimmt die Behauptung
»da wurden ihrer beiden Augen aufgetan« beim Wort und fithrt von der

51 Sigrid Weigel: Télescopage im Unbewuften. Zum Verhiltnis von Trauma, Geschichts-
begriff und Literatur, in: Elisabeth Bronfen/Birgit R Erdle/Sigrid Weigel (Hg.): Trauma.
Zwischen Psychoanalyse und kulturellem Deutungsmuster, Kéln/Weimar/Wien 1999,
S. 51-76, hier S. 65.

52 Vgl. Katrin Triistedt: Double Plot. Zum latenten Mechanismus eines »coming to know
what we cannot just not knows, in: Stefanie Diekmann/Thomas Khurana (Hg.): Latenz.
40 Anndherungen an einen Begriff, Berlin 2007, S. 56-61, hier S. 57; vgl. zum double plot
William Empson: Some Versions of Pastoral, New York 1974, Kapitel II, S. 271f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 217

Synonymisierung von »Sehen« und >Wissen« zur ermichtigenden Geste der
Autorschaft. Zu Beginn des ersten Buches stellt James Erkennen als einen
Prozess rdumlich-szenischer Anordnung dar, in dem >Sehen< und >Wissenc
nicht nur gleichzeitig (und plétzlich) auftreten, sondern synonym verstan-
den sind.”® In der Terminologie der Aufklirung ist "Wissen< hier insofern
mit »Sehen« gleichbedeutend, als Erkennen Erhellung bedeutet: Hier wird
ins Licht gesetzt, vor Augen gestellt, sichtbar.%* In diesem plot 1st Maggie
nicht nur Adams Tochter und Amerigos Frau: Sie verkérpert deren Projek-
te und deren Erfolg, leistet die Wiedergutmachung des Stindenfalls in der
Entdeckung der Neuen Welt, die nachtriglich den Siindenfall als Urszene
souverdner Autorschaft lesbar macht und Gottes/Adams Schépfertum/Ur-
vaterschaft ausweist. Maggie selbst wird zur Autorfigur, sie verfiigt tiber
Bilder und Welten: Das zwischen Vater und Tochter als Echo wiederholte
swe see [...] we see«, »it’s success [...] it’s success<® fasst diese Emanzipa-
tionsgeschichte zusammen. Im Kern dieses plots steckt — das ist James’ finale
Volte - ein starker, mit der Sichtbarkeit biihnenhafter Prisenz korrelierter
Wahrheitsbegriff, den noch die enigmatischen letzten Worte des Romans

manifestieren:

5 Dort heifit es: »That, none the less, was but a flicker; what made the real difference, as
I have hinted, was his [Adams] mute passage with Maggie. His daughter’s anxiety alone
had depths, and it opened out for him the wider that it was altogether new. When, in
their common past, when till this moment, had she shown a fear, however dumbly, for his
individual life? They had had fears together, just as they had had joys, but all of hers, at
least, had been for what equally concerned them. Here of a sudden was a question that
concerned him alone, and the soundless explosion of it somehow marked a date. He was
on her mind, he was even in a manner on her hands - as a distinct thing, that is, from
being, where he had always been, merely deep in her heart and in her life; too deep down,
as it were, to be disengaged, contrasted or opposed, in short objectively presented. But
time finally had done it; their relation was altered: he saw, again, the difference lighted for
her. This marked it to himself - and it wasn’t a question simply of a Mrs. Rance the more
or the less. For Maggie too, at a stroke, almost beneficently, their visitor had, from being
an inconvenience, become a sign. They had made vacant, by their marriage, his immedi-
ate foreground, his personal precinct — they being the Princess and the Prince. They had
made room in it for others — so others had become aware. He became aware himself, for
that matter, during the minute Maggie stood there before speaking; and with the sense,
moreover, of what he saw her see, he had the sense of what she saw /um. This last, it may
be added, would have been his intensest perception had there not, the next instant, been
more for him in Fanny Assingham. Her face couldn’t keep it from him; she had seen, on
top of everything, in her quick way, what they both were seeing.« James: The Golden
Bowl (wie Anm. 44), Bd. 23, S. 153f.

Gefolgt wird hier auch der Etymologie von >Wissen, das auf das griechische (w)oida, »ich
habe gesehens, zuriickgeht.

% James: The Golden Bowl (wie Anm. 44), Bd. 24, S. 364f.

54

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 Sophie Witt

It kept [Amerigo] before [Maggie] therefore, taking in - or trying to — what she
so wonderfully gave. He tried, too clearly, to please her — to meet her in her own
way; but with the result only that, close to her, her face kept before him, his hands
holding her shoulders, his whole act enclosing her, he presently echoed: »See? 1
see nothing but you.« And the truth of it had, with this force, after a moment, so
strangely lighted his eyes that, as for pity and dread of them, she buried her own
in his breast.’®

An diesem Wabhrheitsbegriff aber hakt der double plot ein. Die Unterteilung
in zwei Biicher legt nahe, dass hier Ereignis- und Kommentarebene vonei-
nander getrennt werden. In dieser Unterteilung entspriche der erste Teil
dem Vergehen als solchem, der zweite Teil dem Prozess seiner Entdeckung
und Ver- oder Beurteilung. Der Roman legt diese Lesart insofern nahe, als
er sich der Motivik des Juridischen bedient: Das Gericht, zu dem der Text
wird, ist als Theater ausgewiesen, in dem es um die Sichtbarkeit der Beweise
geht. Adam, der Urvater, aber — dessen Autoritdt die Tochter verkérpern
soll — ist in diesem Theater gerade nicht der Autor:

There was even something in him that made his position, [...] his relation to any
scene [...] a matter of the back of the stage, of an almost visibly conscious want of
affinity with the footlights. He would have figured less than anything the stage-ma-
nager or the author of the play, who most occupy the foreground [...].%

Auf dieser Biihne hat kein Theater statt, das »evidences« vorfithren konnte,
um zu zeigen und zu entlarven. In diesem Theater gibt es keine Wahrheit
und keinen Autor, der den Schiissel zu dieser haben kénnte. In diesem plot
wird das gesamte epistemologische Design infrage gestellt, so dass der Ro-
man zu einem groflangelegten »evidentiary chaos«<®® und Maggies prekiire
Autorschaft zur Dekonstruktion des Zusammenhangs von Sehen und Wis-
sen und zur Infragestellung der Ordnung und Lesbarkeit von Erscheinun-
gen und >letzten Wahrheiten« wird.

Wenn die goldene Schale - die der Titel des Buches ist — an den Stindenfall
erinnert, dann hinterfragt sie, in Bruch und Differenz, zugleich die gesamte
Erzahlung und Ordnung von Schépfertum/Vaterschaft und Wissen/Urteil.
Die goldene Schale ist aus dem Buch Kohelet des Alten Testaments tiber-
nommen. Kohelet predigt von der und belehrt iiber die Nichtigkeit und
Fluchtigkeit der diesseitigen Welt: »Was hat der Mensch fiir Gewinn von

%% Ebd., S. 369.

57 Ebd., Bd. 23, S. 169f.

% Hilary Margo Schor: Reading Knowledge: Curiosity in »The Golden Bowls, in: The
Henry James Review 26/3 (2005), S. 237-245, hier S. 241.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 219

aller seiner Miihe, die er hat unter der Sonne?« — »Es ist alles ganz eitel,
sprach der Prediger, ganz eitel« (Prediger 1). Kohelet predigt von der Au-
toritdt des Schopfers (»Denk an deinen Schopfer«, »Furchte Gott und halte
seine Gebote; denn das gehort allen Menschen zu«), von den »Worte[n] der
Wahrheit« und von dem sicheren Urteil, das nur Gott zukommt: »Denn
Gott wird alle Werke vor Gericht bringen, alles, was verborgen ist, es sei
gut oder bose« (Prediger 12). Das Zerbrechen der goldenen Schale kiindigt
das Jiingste Gericht an und kiindet von den jenseitigen Welten, die dieses
Gericht — zum Guten oder zum Schlechten - 6flnen wird: »[E]he [...] die
goldene Schale zerbreche« ist das Mahnwort des Predigers. Dass James die
Schale zerbrechen lisst und sein Text zwar das Gericht zitiert, das finale
Urteil aber an den ausgesetzten Okonomien des Verborgenen kollabieren
muss (anders als Gott, der »alle Werke vor Gericht« bringen kann, dass
»alles, was verborgen ist, es sei gut oder bése«, vor Augen gelangt), verweist
auf den ketzerischen Akt, von dem der Prediger auch spricht: »Hiite dich,
mein Sohn, vor andern mehr; denn viel Biichermachens ist kein Ende, und
viel studieren macht den Leib miide« (Prediger 12). In den Biichern und den
Worten geht nicht »der Geist wieder zu Gotte, bleibt die Verfiigungsgewalt
der Autorschaft — davon zeugt die zerbrochene Schale — ohne finales Urteil
und ohne >Entdeckung« vor Augen.

IV. Ausblick: >Lebenswissen« qua »szenische Methode«

Wenn der Lebensbegriff um 1800 eine Markierung der Verzeitlichung ist,
dann ist die szenische Methode des Romans einer von deren Austragungs-
orten. Wahrend in Wilhelm Meisters Lehrjahre der Lebensbegriff als Sinnkonti-
nuum dem Modus des Prisentischen abgerungen ist, zeigt James’ szenischer
Roman die Prekaritit dieses Darstellungsverfahrens, von der bereits Goethes
Text zeugt. >Leben« eignet eine kategorische >Un-Anschaulichkeits, ist, was
sich nicht einfach vor Augen fiihren lisst. Verwiesen ist damit allerdings
nicht auf einen Unsagbarkeitstopos, sondern auf die Unabschlieffbarkeit
der Darstellungsvorgange. Die szenische Methode legt — hinsichtlich des
Lebensbegriffs und dessen Darstellung — ein radikales Desinteresse an den
Momenten der Totalitdt und den Bewegungen der Finalitit frei. >Leben< wi-
dersetzt sich der abschlielenden (plot)Formung, thm eignet ein konstitutives
Schief-Gehen. Entgegen der bildungsromanesken plotLogik sukzessiver Er-
fallung legt die szenische Methode das produktiv-generierende Moment des

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 Sophie Witt

Lebendigen und der romanesken Sprache frei, deren prozessualisierendes
Moment. Die Szene des Romans wird so zur Formulierung eines Ursprungs-
problems: Sie schreibt an gegen ein sich entziechendes Schépfungsmoment und
schafft dabei immer weitere Szenen und quasigenealogische Szenenfolgen,
die Griindung verheiflen und versetzen. Die szenische Methode markiert
dieses suspendierte, immer wieder neu zu wiederholende Griindungs- und
Reflexionsmoment — des >Lebens< und seiner Versprachlichung.

Damit handelt es sich bei der szenischen Methode nicht nur um eine roman-
theoretisch relevante Neuerung — vielmehr generiert die Theatralisierung
einen eigenartigen Typus von Theorie und Wissen. Als eine im Kern er-
kenntniskritische Frage nach den Leistungen und Verfahren der Vergegen-
wirtigung und Prisentierung hat die szenische Methode immer schon und
immer auch mit Theorie zu tun. Nicht nur haben Theater und Theorie
den gleichen etymologischen Ursprung; am Theater und in der #eoria geht
es um die Moglichkeiten der Schau — meint doch #heorein >beobachtens, >be-
trachtens, >[an]schauen<. Wihrend jedoch — wie an Goethes Wilhelm Meister
gezeigt wurde — die Darstellungslogik des Prasentischen den Aspekt der
Theatralitit des Theaters vernachléssigt und nurmehr die >Schau< hervor-
hebt, nicht aber den szenischen >Schauplatz« bzw. die Frage der Metfode mit
den immer nur technischen Verfahren, reproduziert sie immer auch ein the-
atrales Moment: als das Andere der evidenten Sichtbarkeit. >Lebenswissenc
- wie es hier untersucht wurde - bezeichnet dann die bestandige Versetzung
jedweder Perspektive der Ubersicht und der Distanz zum Erkenntnisobjekt.
In der Verkantung von Lebens- und Wissensbegriff geht es hier entgegen
den mit dem Theatralen verbundenen Prasenzphantasmen um die Aufgabe
reflexiver Uberschaubarkeit und souveriner Autorschaft.

Wird die Szene des Romans als die Frage nach der (literarischen) Gattung
gelesen, bestdtigt sich Jacques Derridas Feststellung, dass »[d]ie Frage der
literarischen Gattung [...] keine formale Frage ist)«.>® Die kulturwissen-
schaftlich relevante Dimension der szenischen Methode liegt in der Tat-
sache, dass sie Literatur nicht nur als Figur der Medialisierung — als >(er-)
zeugende« Szene der Sprache und ihrer Theorie — denkbar macht, sondern
sich Literatur zudem als Figur der (Be-)Griindung aussagen lasst und damit
text-logisches und genea-logisches Moment der Gattung umfasst: So wird
der moderne Roman zur »Szeno-Graphie«, zum »Ort, wo der Ursprung und

59 Jacques Derrida: Das Gesetz der Gattung, in: Ders.: Gestade, hg. von Peter Engelmann,
iibers. von Monika Buchgeister und Hans-Walter Schmidt, Wien 1994, S. 245-283, hier
S. 273.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogie der Gattung 221

das Funktionieren des kulturellen Prozesses selbst immer von neuem ver-
handelt wird«.%’ Es ist dabei nicht Literatur im allgemeinen Sinne (etwa qua
Bedeutungsgenese und -verschiebung), sondern im Foucault’schen >strengen
Sinn< der moderne Roman, der im Hinblick auf die Frage der literarischen
Gattung das Wissen der Literatur zugleich als Konstitution und Reflexion
des Kulturellen bestimmt.

Einer der Austragungsorte dieses Prozesses ist die im Lebensbegriff impli-
zierte Zusammengehorigkeit, aber Inkongruenz von Natur- und Kulturbe-
griff. Wie argumentiert wurde, konvergieren Theater- und Sexualdiskurs
seit dem spdten 18. Jahrhundert in einer spezifischen Weise und erweist
sich das Szenische so als eine Art Schnittmenge und Ubersetzungsraum zwi-
schen dem >Biologischen< und dem >Kulturellens, die sich nicht einfach als
Gegensatzpaar ordnen, nicht finalisieren oder kausalisieren lassen. In der
Lektiire von Goethes Wilhelm Meister hat sich gezeigt, dass die entwicklungs-
geschichtliche Pramisse des modernen Romans und seiner Epistemologie
auf der Konstruktion der Kindheit als Hort lebensgeschichtlicher und sexu-
eller Entfaltung fufit. Das Konzept der Kindheit dient als Projektionsflache
eines auflerkulturellen Ursprungs und fungiert somit als Begriindung einer
spezifischen Hermeneutik, in der >Kultur< eine Vergegenwirtigungs- und
hermeneutische Verstehensleistung bezeichnet, deren Pendant eine dem
Kulturellen entzogene und doch potenziell restlos plausibilisierbare >Natur«
ist. Es ist der Status dieser (infantilen) Sexualitit — der der Gegenstand und
methodologische Garant der Hermeneutik sein soll -, die im Theatertopos
ausgehandelt wird: Deshalb spricht James von der szenischen Methode. In
der Aussetzung des Ursprungstopos ist dann ein Naturbegriff angezeigt, der
nicht den Institutionalisierungsleistungen des Kulturellen gegeniibergestellt
oder ihnen restlos untergeordnet ist, sondern vielmehr einer Verkomplizie-
rung der Natur-Kultur-Differenz entspricht. Die bei James verhandelte Frei-
legung der Dialektik von Kontingenz und Urséchlichkeit und die im Kern
radikal a-teleologischen, »antiddipalen< Erzahlokonomien sind die Verhand-
lung der zentralen Pramisse der Freud’schen Psychoanalyse. Denn, wie
Alenka Zupanci¢ herausstellt: Das »Objekt der Psychoanalyse ist die Zone,
in der sich diese beiden Bereiche [Natur und Kultur] iiberschneiden«.%! In

60" Gerhard Neumann: Die Instanz der Szene im Denken der Sprache. Argument und Ka-
tegorie der »Theatralitdt« in der Literaturwissenschaft, in: Erika Fischer-Lichte/Christian
Horn/Sandra Umathum (Hg.): Theatralitit als Modell in den Kulturwissenschaften, Tii-

_ bingen/Basel 2004, S. 139-157, hier S. 151.

61 Alenka Zupan¢i¢: Warum Psychoanalyse? Drei Interventionen, tibers. von Luisa Banki

und Felix Ensslin, Ziirich/Berlin 2009, S. 7.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 Sophie Witt

diesem Sinn handelt es sich nicht einfach um eine »Uberschneidung zweier
wohldefinierter Entititen«, sondern um eine »Schnittmenge, die fiir beide
Seiten generativ wirkt«.®* Die szenische Methode beharrt auf der Primor-
dialitat der Reden und des Kulturellen, deren Konstruktionsmechanismen
radikal kontingent sind und die keinerlei Absicherung in einem wie auch
immer gearteten >Natiirlichen< haben; dies nicht zuletzt, weil jede Rede -
auch diejenige von der Unterscheidung der Sphéren — immer und nur im
Bereich des Symbolischen statthat. Zugleich aber unterstreicht die szenische
Methode, dass der Bereich des Sprachlichen und Kulturellen, insofern er
keine hermeneutische Absicherung kennt, keinerlei Verfigungsgewalt iiber
jene Sphidre der >Natur< hat — es sei denn qua Setzung als das Andere des
Kulturellen, das sich dann als solches immer und zugleich der Ansichtigkeit
oder Prasentierung entzieht und trotzdem qua Differenz generativ funktio-
niert. Die szenische Methode markiert diese Unumginglichkeit differenziel-
ler Setzung und die gleichzeitige Unmoglichkeit fixierbarer Unterscheidung.

62 Ebd.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren

BeENJAMIN BRUCKNER, MLA., Studium der Padagogik und Philosophie in
Miinchen sowie der Germanistik, Philosophie und Cultural Studies in
Wien. Von 2012-2016 SNF-Doktorand im ProDoc-Graduiertenkolleg »Das
unsichere Wissen der Literatur. Natur — Recht — Asthetik« an der Univer-
sité de Neuchétel. Promotionsprojekt zum Thema »Literatur als Genealogie.

Poetiken der Vererbung, 1870-1900«.

DaNEEL EHRMANN, Mag., Studium der Germanistik und Geschichte in Salz-
burg. Lehrbeauftragter am Fachbereich Germanistik der Universitit Salz-
burg, seit 2014 DOC-Stipendiat der Osterreichischen Akademie der Wis-
senschaften. Publikationen (Auswahl): »unser gemeinschaftliches Werk«. Zu
anonymer und kollektiver Autorschaft in den Propylien, in: Goethe-Jahrbuch
131 (2014), S. 30-38; Klassizismus in Aktion. Goethes Propylien und das
Weimarer Kunstprogramm, hg. zus. mit Norbert Christian Wolf, Wien u.a.
2016; Fragmentierung und Nekromantie. Strategien und Mechanismen der
Legitimation biographischer Darstellung um 1800, in: Legitimationsmecha-
nismen des Biographischen. Kontexte — Akteure — Techniken - Grenzen,
hg. von Christian Klein und Falko Schnicke, Bern u.a. 2016, S. 57-90.

SarRAH MARIA TERESA GOETH, M.A., Studium der Neueren deutschen Litera-
turwissenschaft, Philosophie, Kunstgeschichte, Soziologie und Romanistik
in Passau und Miinchen. DAAD-Stipendiatin am Harpur-College, Bing-
hamton University, NY, und Promotionsstipendiatin im Graduiertenkolleg
»Das Bild als Artefakt« des NFS eikones, Basel. Seit 2013 Wissenschaftliche
Mitarbeiterin am Lehrstuhl fiir Neuere deutsche Literaturwissenschaft von
Prof. Dr. Cornelia Zumbusch, Universitdt Hamburg. Publikationen (Aus-
wahl): Die Natur als Zweck ihrer selbst. Kants Einfluss auf Goethes natur-
wissenschaftliche Studien (im Erscheinen); Attraktion und Kreation. Zum
epistemischen Paradigmenwechsel in Goethes Wahlverwandtschafien (im Ex-
scheinen); Pflanzen — Fortpflanzung - Verpflanzung. Vegetabile Metaphern
in den Wissenskulturen des 18. Jahrhunderts (im Erscheinen).

JoHANNES F. LEHMANN, Prof. Dr., Studium der Germanistik und Geschichte
in Disseldorf und Freiburg 1.Br. Wissenschaftliche Stationen in Mainz, Gie-
len, Hagen und Duisburg-Essen. Seit 2014 Professor fiir Neuere deutsche
Literatur- und Kulturwissenschaft an der Universitit Bonn. Publikationen

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 Autorinnen und Autoren

(Auswahl): Der Blick durch die Wand. Zur Geschichte des Theaterzuschau-
ers und des Visuellen bei Diderot und Lessing, Freiburg 1.Br. 2000; Im Ab-
grund der Wut. Zur Kultur- und Literaturgeschichte des Zorns, Freiburg
1.Br. 2012; Einfihrung in das Werk Heinrich von Kleists, Darmstadt 2013;
Rettung und Erlosung. Politisches und religioses Heil in der Moderne, hg.
zus. mit Hubert Thiiring, Paderborn 2015.

WERNER MICHLER, Prof. Dr., Studium der Germanistik und Philosophie in
Wien. Forschungsaufenthalte in Wien und Oxford. Seit 2013 Professor fiir
Neuere deutsche Literaturwissenschaft an der Universitit Salzburg. Publika-
tionen (Auswahl): Darwinismus und Literatur. Naturwissenschaftliche und
literarische Intelligenz in Osterreich, 1859-1914, Wien/Koln/Weimar 1999;
Kulturen der Gattung. Poetik im Kontext, 1750-1950, Goéttingen 2015;
Urszenen des Ubersetzens, hg. zus. mit Arno Dusini und Lydia Miklautsch,
erscheint Wien 2016.

Juprra Presss, MLA., Studium der Germanistik, Anglistik, Philosophie und
Erzichungswissenschaften in Magdeburg, Leipzig und Goéttingen. Volon-
tariat fir Literaturmanagement am Literarischen Zentrum Géttingen, wis-
senschaftliche Hilfskraft der Fontane-Arbeitsstelle am Lehrstuhl von Prof.
Dr. Dr. h.c. Heinrich Detering. Von 2012-2016 SNF-Doktorandin im Pro-
Doc-Graduiertenkolleg »Das unsichere Wissen der Literatur. Natur — Recht
— Asthetik« an der Université de Neuchétel, Bearbeitung des Projekts »Le-
bendige Formen. Gattungspoetik und Lebenswissen um 1800«

JENs OLE SCHNEIDER, ML.A., Studium der Germanistik, Politik und Philoso-
phie in Munster und Leipzig. Lehr- und Forschungsaufenthalte in Kansas
City-Missouri (USA) und Neapel (Italien). Promotion am DFG-Graduier-
tenkolleg »Literarische Form« (WWU Miinster). Seit 2016 Wissenschaft-
licher Mitarbeiter an der Friedrich-Schiller-Universitdt Jena. Publikationen
(Auswahl): >Leben< als sikulare Ersatzreligion? Monistischer Weltdeu-
tungsanspruch und perspektivisches Sprechen in Hugo von Hofmannsthals
Briefen des Zurtickgekehrten, in: Tim Lorke/Robert Walter-Jochum (Hg.):
Religion und Literatur im 20. und 21. Jahrhundert: Motive, Sprechweisen,
Medien, Gottingen 2015, S. 255-276; »Ich will euch Wahrheiten in die Oh-
ren schreien«. Anthropologischer Wissensanspruch und narrative Wissens-
problematisierung in Thomas Manns Der kleine Herr Friedemannund Der Weg
wum Friedhof, n: Scientia Poetica. Jahrbuch fiir Geschichte der Literatur und
der Wissenschaften 18 (2014), S. 103-135.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autorinnen und Autoren 225

PETER SCHNYDER, Prof. Dr., Studium der Germanistik und der Allgemeinen
Geschichte in Zirich, Géttingen, Berlin und Cambridge. Forschungsauf-
enthalte in Gieflen, Berkeley und Wien. Seit 2010 Ordinarius fiir Neuere
deutsche Literaturwissenschaft an der Université de Neuchitel. Publika-
tionen (Auswahl): Die Magie der Rhetorik. Poesie, Philosophie und Politik
in Friedrich Schlegels Frihwerk, Paderborn u.a. 1999; Alea. Zihlen und
Erzahlen im Zeichen des Gliicksspiels 1650-1850, Gottingen 2009; Roman-
tische Klimatologie, hg. zus. mit Eva Horn, Bielefeld 2016 (= Zeitschrift fir
Kulturwissenschaften Heft 1/2016).

HUBERT THURING, Prof. Dr., Studium der Germanistik und Italianistik in Ba-
sel und Rom, Lehre und Forschung in Basel, Luzern, Bern, Triest, Ziirich,
seit 2008 Universitatsdozent fiir Neuere Deutsche Literaturwissenschaft an
der Universitit Basel. Publikationen (Auswahl): Das neue Leben. Studien
zu Literatur und Biopolitik 1750—1938, Miinchen 2012; Der Witz der Phi-
lologie. Rhetorik, Poetik, Edition (Mithg.), Basel/Frankfurt a.M. 2014; Ret-
tung und Erl6sung. Politisches und religiéses Heil in der Moderne (Mithg.),
Paderborn 2015.

GEORG TOEPFER, PD Dr., Studium der Biologie (Diplom) in Wiirzburg und
Buenos Aires sowie der Philosophie in Wiirzburg und Hamburg. Seit 2012
wissenschaftlicher Mitarbeiter am Zentrum fiir Literatur- und Kulturfor-
schung Berlin. Forschungsschwerpunkte: Geschichte und Philosophie der
Lebenswissenschaften. Publikationen (Auswahl): Zweckbegriff und Orga-
nismus. Uber die teleologische Beurteilung biologischer Systeme, Wiirz-
burg 2004; Philosophie der Biologie, hg. zus. mit Ulrich Krohs, Frankfurt
a.M. 2005; Historisches Wérterbuch der Biologie. Geschichte und Theorie
der biologischen Grundbegriffe, 3 Bde., Stuttgart 2011.

ULRIKE VEDDER, Prof. Dr., Professorin am Institut fiur deutsche Literatur
der Humboldt-Universitit zu Berlin, zuvor wissenschaftliche Mitarbeiterin
am Zentrum fiir Literatur- und Kulturforschung Berlin. Buchpublikationen
zuletzt: Das Testament als literarisches Dispositiv. Kulturelle Praktiken des
Erbes in der Literatur des 19. Jahrhunderts, Miinchen 2011; Wirklichkeit
und Wahrnehmung. Neue Perspektiven auf Theodor Storm, hg. zus. mit
Elisabeth Strowick, Bern 2013; Tier im Text. Exemplaritit und Allegorizitat
literarischer Lebewesen, hg. zus. mit Hans Jiirgen Scheuer, Bern 2015; Das

Leben vom Tode her. Zur Kulturgeschichte einer Grenzziechung, hg. zus.
mit Katrin Solhdju, Miinchen 2015; Beitrdge zum Werk Siegfried Kracau-

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 Autorinnen und Autoren

ers, hg. zus. mit Jorn Ahrens, Paul Fleming und Susanne Martin, Wiesbaden
2016; Gegenwart schreiben. Zur deutschsprachigen Literatur 2000-2015,
hg. zus. mit Corina Caduff, Miinchen 2016.

SopHiE WrTT, Dr., Studium der Theaterwissenschaft, Germanistik und
Hispanistik in Leipzig und Barcelona. Forschungsaufenthalte u.a. an der
New York University. Derzeit Oberassistentin (Vertretung) am Deutschen
Seminar der Universitit Ziirich, zuvor DAAD-PostDoc-Stipendiatin am
Collegium Helveticum der ETH und Universitat Ziirich und akademische
Mitarbeiterin an der Europa-Universitdt Viadrina Frankfurt (Oder). Pub-
likationen (Auswahl): Henry James’ andere Szene. Zum Dramatismus des
modernen Romans, Bielefeld 2015; Suspensionen. Uber das Untote, hg.
zus. mit Carolin Blumenberg u.a., Paderborn 2015; Gegen/Stand der Kritik,
hg. zus. mit Andrea Allerkamp und Pablo Valdivia Orozco, Ziirich/Berlin
2015.

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216638 - am 16.01.2028, 22:42:10. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216638
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Einleitung
	I.  Lebendige Formen
	Zur Trennungsgeschichte des Lebenswissens. ›Leben‹ bei Georg Büchner und in der frühen Biologie
	»Ändert sich nicht alles um uns herum? Ändern wir uns nicht selbst?« Zum Verhältnis von Leben, Zeit und Gegenwart um 1770
	Künstliches Leben. Biologisches Wissen und die Politik der Künste
	›Erotomorphism‹ Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschaften
	Kunstform und Lebensform, Hybrid und Parasit. Poetologien des »Lebens« um 1848 bei Hebbel und Wagner

	II.  Genealogie und Evolution
	»Kraft, oder so was«. Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in der Rahmenerzählung von Gottfried Kellers Sinngedicht
	Vererbung und ihre Verweigerung: Eine Form des Romans im 19. Jahrhundert
	Gezoomte Lebensbilder. Zum Konflikt zwischen ›Lebenspathos‹ und ›Ästhetizismus‹ in Hofmannsthals früher Novelle Das Glück am Weg
	Genealogie der Gattung: »Szenische Methode« in Johann Wolfgang von Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre und Henry James’ The Golden Bowl

	Autorinnen und Autoren

