
Queere Orthodoxien – wie queere Perspektiven

alte Theologie neu entdecken lassen

Peter-Ben Smit

1. Einführung

Die Ringvorlesung, die mit der mündlichen Fassung dieses Beitrages eröffnet

wurde, war für dieTheologische Fakultät der Universität Bern so etwas wie ei-

ne Entdeckungsreise:1 Zum einen entdeckten Vortragende und weitere Betei-

ligte, welche Dimensionen queereTheorie undTheologie haben, zum anderen

lud dies dazu ein, theologische Themen, auch althergebrachte, neu zu durch-

denken.Dies führte zudemzurÜberzeugung,dass queere Ansätze und christ-

liche Theologie durchaus Verbündete sein können. «Sein können» ist dabei zu

betonen, denn die Verbindung zwischen beiden ist weder selbstverständlich,

noch wird sie überall und von allen begrüsst. Das hat sicherlich mit der lan-

gen Geschichte der Marginalisierung von queeren Menschen in der Tradition

des Christentums zu tun. Aus diesem Grund ist es auch sinnvoll, wenigstens

in Texten, die von Personen verfasst werden, die sich nicht als queer verste-

1 So wurde es in der Ausschreibung der Vorlesung formuliert: «Was ist ‹Queer Theolo-

gy› und welche Bedeutung hat sie für die Theologie? Ist sie ‹der› Kern theologischen

Treibens oder ein ‹sur plus›, ‹nice to have›? Was passiert mit bekannten Denkweisen,

wenn sie auf Unbekanntes treffen?Wie sieht eine Theologie aus, die cisgender-hetero-

normative Denkformen verlässt und sich vom Queeren anfragen lässt? Diesen Fragen

will die Ringvorlesung nachgehen. Sie möchte dazu beitragen, den Reichtum queeren

Denkens in den Blick zu nehmen und auch die Frage nach der eigenen Schuldgeschich-

te in der Ausgrenzung queer lebender Menschen und ihrer Überzeugungen nicht ver-

schweigen.Womöglich könnte sich ja herausstellen, dass Queering in christlichen und

jüdischen Theologien gar kein Randphänomen ist, sondern queere Gedanken konsti-

tutiv dazugehören».

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Queere Theologie

hen,2 vonVerbündeten («Allies») zu sprechenundqueeresDenkennicht zuver-

einnahmen. «Mainstreaming» von queeremDenken ist wichtig, aber das darf

nicht dazu führen, dass die Ursprünge dieses Denkens in einer marginalisier-

ten Gruppe vergessen werden. Das schliesst natürlich nicht aus, dass christli-

che Theologie konstruktiv zum queeren Diskurs beitragen kann, jedoch geht

dies nur unter bestimmten Voraussetzungen: nachdem die Theologie quee-

re Ansätze zuerst möglichst vorurteilsfrei und aufgeschlossen annimmt, um

sich entsprechend herausfordern und so inspiriert erneuern zu lassen. Dann

kann es auch zu einer Theologie kommen, die keine abwehrende und abwer-

tende Angst vor ihrem eigenen queeren Charakter hat, wie Mattijs Ploeger es

kürzlich auf den Punkt brachte.3 Diese Suche nach Verbindungen zwischen

queeren Ansätzen und derTheologie insgesamt beinhaltet übrigens ebenso ei-

ne wichtige, manchmal jedoch eher implizite Annahme als Bestätigung der

Vermutung, dass queere Ansätze alle angeht und nicht nur diejenigen, die «so

sind», d. h. sich als «queer» verstehen. Veranstaltungen wie die Berner Ring-

vorlesung machten dies sichtbar, weil hier sämtliche Bereiche der Theologie,

vertreten vonMenschenmit recht unterschiedlichen Selbstverständnissen, zu

Wort kamen.

Nach diesen einführenden Bemerkungen soll es in diesem Beitrag darum

gehen, in gebotener Kürze Hintergründe queeren Denkens, Dimensionen

queererTheorie undTheologie sowie einige Fallbeispiele vorzustellen.

2 Was in diesem Fall zutrifft, denn ich kann mich zwar aufgrund meiner christlichen

Identität als queer beschreiben, aber das kann auch wie eine Vereinnahmung des Be-

griffs wirken.

3 Vgl. Ploeger, Sacramental Theology, 67.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 39

2. Hintergründe

Darüber, was queer bedeutet, ist schon vieles gesagt worden; die Begriffsge-

schichte erscheint zudem kompliziert.4 Andreas Krebs beantwortet die Frage

«Was bedeutet queer?» zum Beispiel wie folgt:

«Was bedeutet queer? Das englische Wort hängt sprachgeschichtlich mit

dem deutschen ‹quer› zusammen und heißt zunächst ‹schräg› oder ‹selt-

sam›, etwas, das nicht zur Umgebung passen will. Eine Theologie, die

schlechthin alles – Gott, Welt und Mensch – auf einen galiläischen Wan-

derprediger des ersten Jahrhunderts bezieht, kann in diesem Sinn mit

Fug und Recht als queer bezeichnet werden – heute im säkularen Umfeld

mehr denn je. Queer ist allerdings auch ein Schimpfwort – ‹bizarr›, ‹krank›,

‹abnorm› –, das Menschen brandmarkt und ausgrenzt, die nicht der dicho-

tomen, heterosexuellen Geschlechtskonstruktion von ‹Mann› und ‹Frau›

entsprechen: lesbische Frauen, schwule Männer, Bisexuelle, Transidente

oder Intersexuelle.»5

Diese Zusammenhänge sind sowohl aus historischer Perspektive wichtig als

auch von theoretischem Gewicht. Historisch, wie zum Beispiel Michel Fou-

cault in seiner Geschichte der Sexualität untersucht hat, lässt sich zeigen, wie

bestimmte Formen von Geschlecht sowie Sexualität in ihrer Normalisierung

gleichzeitig eine Normativität erhalten, die zur «Disziplinierung» als Mar-

ginalisierung anderer Lebensweisen von Geschlechtlichkeit und Sexualität

geführt hat.6 Auffassungen bezüglich bzw. Konstruktionen von Geschlecht

4 Vgl. für zwei schon etwas ältere Einführungen in deutscher Sprache zum Beispiel den

von Kraß herausgegebenen Reader Queer denken und Jagose, Queer Theory. Vgl. auch

zum Beispiel den zum Klassiker gewordenen Sammelband, der von Loughlin heraus-

gegeben wurde, Queer Theology und die neuere Einführung von Cheng, Radical Love.

Die Erscheinungsjahre dieser Publikationen weisen zudem darauf hin, dass entspre-

chende Entwicklungen in queerer Theorie und Theologie im englischen Sprachraum

früher stattfanden als im deutschen Sprachraum. Eine gute Zusammenstellung der Li-

teratur findet sich in: Hauenstein, Eschaton, deren Reflexionen sich das eigene Nach-

denken verdankt.

5 Krebs, Gott, verfügbar unter https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/ (Zu-

griff 19.09.2023).

6 Vgl. Foucault, Histoire de la sexualité. Allerdings kannmandaraus nicht die Schlussfol-

gerung ziehen, dass alle marginalisierten Formen von Sexualität zugleich in Ordnung

seien, denn manche sind schädlich für die Beteiligten. Inwiefern solche Formen von

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/


40 Queere Theologie

und Sexualität haben daher immermitMacht zu tun. Entsprechend bedeuten

Geschlecht und Sexualität, queere Formen dergleichen eingeschlossen, stets

einen grösseren Rahmen und Horizont: Weil Geschlecht und Sexualität jede

Identität, jede gesellschaftliche Rolle, sogar jeden Aspekt menschlicher Kultur

mitbestimmen, sind alle diese Identitäten, Rollen sowie Aspekte von Kultur

mit den Strategien von Disziplinierung und Normalisierung, welche mit Ge-

schlecht und Sexualität verbunden sind, verwoben.Das führt wiederumdazu,

dass eine Theorie, welche ihren Ursprung in der Reflexion von Geschlecht

und Sexualität hat wie die queere Theorie, ebenso weitere, letztlich alle Be-

reiche der menschlichen Existenz kritisch hinterfragen kann. Vor diesem

Hintergrund brachte die Ausschreibung der Ringvorlesung die Reichweite

von queeren Ansätzen folgendermassen auf den Punkt:

«Themen, die […] eine Rolle spielen können, sind, natürlich, Geschlecht und

Sexualität, aber, gerade auch in einemKontext, worin Formen von Identitäts-

politik, die oftmals von sehr stabilen und stark essentialisierten Identitäten

ausgehen, auch Nationalität und Ethnizität, aber auch Themen von Körper-

lichkeit (welche Körper sind normal z. B. ikonographisch?) bis hin zur Episte-

mologie (wessen Erkenntnis, wessen Erfahrung zählt) können queer durch-

dacht werden».

3. Queere Ansätze: Die Theorie

Bevor der Schritt zu queerer Theologie gemacht werden kann, ist es zuerst

sinnvoll, sich der queerenTheorie zuzuwenden, da diese die queereTheologie

inspiriert hat.Hierbei kann es nur darumgehen, ansatzweise einigeMerkma-

le, Ausgangspunkte undDynamiken zu skizzieren; für ausführlichereDarstel-

lungen undGenealogien sei auf die verschiedenen umfassenderen Einführun-

gen verwiesen.7 Es zeigt sich, dass die Disziplin nicht mehr so jung ist.8

Sexualität in Foucaults Leben eine Rolle gespielt haben sollen, wird weiterhin disku-

tiert.

7 Vgl. die oben schon erwähnten Beiträge von Kraß (Hg.), Queer denken; Jagose, Queer

Theory; Loughlin (Hg.), Queer Theology; Cheng, Radical Love sowie Krebs, Gott; weiter

z. B. Giffney/O’Rourke (Hgg.), Research Companion; McCann/Monaghan (Hgg.), Queer

Theory; Lorenzo, Queer Theories sowie Laufenberg, Queere Theorien.

8 Die wissenschaftliche Verwendung des Begriffs «queer» wird in der Regel auf de Lau-

retis, Queer Theory zurückgeführt, wobei sie den Begriff selber relativ rasch wieder

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 41

Zwei Aspekte queerer Theorie und queerer Existenz, aus welcher queere

Theorie entstanden ist, sind besonders augenscheinlich. Erstens ist es das

Merkmal, dass queereTheorie das «Queere» (d. h. das «Fremde», «Abweichen-

de») als Ausgangspunkt nimmt, um von dort aus vermeintliche Normalitäten

zu befragen. Dabei spielt die von zum Beispiel Foucault hervorgehobene

Machtfrage eine wichtige Rolle. Zweitens ist es eine performative und ent-

sprechend fluide Auffassung von Identität, die so manche und sicher die

prominentesten Formen von queerer Theorie prägt und häufig mit dem Na-

men Judith Butler verbunden wird. Diese Dimension von queerer Theorie ist

eng mit sozialkonstruktivistischen Ansätzen und dem Dekonstruktivismus

verknüpft.

Zum ersten Gesichtspunkt, nämlich der Entscheidung, das «Queere» und

nicht das «Normale» in den Mittelpunkt zu rücken, lässt sich anmerken, dass

es sich dabei umweit mehr handelt als bloss um ein Interesse am Exotischen.

Jay Stewart, ein Queertheoretiker, fasst dies folgendermassen zusammen:

«Queer theory and politics necessarily celebrate transgression in the form

of visible difference from norms. These ‹Norms› are then exposed to be

norms, not natures or inevitabilities. Gender and sexual identities are seen,

in much of this work, to be demonstrably defiant definitions and configu-

rations.»9

In dieser Aussage ist eine breite Forschungsagendaund eineAgenda für politi-

sches sowie gesellschaftliches Engagement enthalten, denn nicht das Norma-

le ist normativ für das, was «anders» ist, sondern das, was anders ist, ist der

Ausgangspunkt, um das Normale zu befragen und allenfalls zu dekonstruie-

ren. Queere Ansätze haben dabei natürlich Normalitäten und Normativitäten

bezüglich Gender und Sexualität im Blick, aber gehen weit darüber hinaus,

denn andere Aspekte von Identität können zugleich auf diese Art und Weise

reflektiert werden: «queer theorists explore discontinuities, deconstruct mea-

ning and truth claims, and analyze how knowledge and identity have been for-

med.»10DasAnliegen ist dabei,nicht nur dasQueerewertzuschätzen, sondern

Normalitäten und Normativitäten so kritisch zu reflektieren, dass ein Raum

aufgab, weil er zu stark von den Institutionen vereinnahmt wurde, die sie mit diesem

Ansatz kritisieren wollte.

9 Stewart, Academic Theory, 62.

10 Lowe, Gay, 52.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Queere Theologie

entsteht für Neues, welches immer mehr Diversität und Inklusivität beinhal-

tet. Dieser Ansatz, vor allem wenn er als hermeneutische Strategie eingesetzt

wird, wird oftmals als Queering oder Queeren bezeichnet.11 Mit dem bereits

erwähnten Werk von Foucault findet auch die Dimension der Macht Berück-

sichtigung.

Beim zweiten Aspekt des performativen sowie fluiden Verständnisses von

Identität, das ausgehend von genderqueeren Herausforderungen entwickelt

wurde und untrennbar mit dem Namen Judith Butler verbunden ist,12 gilt es

hervorzuheben: Butler, die unter anderem theaterwissenschaftliche Einsich-

ten in der Ausarbeitung ihres Ansatzes verwendete, hat in einflussreicher Art

und Weise beschrieben, wie Gender in einem performativen, mimetischen

Prozess entsteht und daher nicht als etwas «Natürliches» schon vorgegeben

ist.Manwird zumMann, indemmanmännliches Benehmen bzw. als «männ-

lich» verstandenes Benehmen nachahmt und sich zu eigen macht, und so

weiter. Daraus folgt, dass Gender zugleich etwas Instabiles, etwas Fluides ist,

weil es angelernt worden ist. Ein Aspekt dieses Lernprozesses ist auch das

Anlernen von «normalen» Formen von Sexualität. Dieses performative Ver-

ständnis von Identität kann auf viele andereGebiete ausgedehntwerden.13Die

körperliche Performanz hat dabei Vorrang im Vergleich zum intellektuellen

Verstehen. Die Performanz von queeren Identitäten gab dann entsprechend

den Anlass zu queerer Theorie und nicht umgekehrt. Das Anliegen von Butler

und an ihr orientierten Konzepten ist es, auf diesem Wege sowohl zu einem

der Wirklichkeit gemässen Verständnis von Gender und Identität im Allge-

meinen zu kommen und ebenfalls Raum zu schaffen für das, was «anders»

ist als das angeblich Normale, indem vermeintlich natürliche Aspekte als

angelernte Konstrukte entlarvt werden.

11 Siehe Méndez-Montoya, Love, 91: «Used as a verb, ‹to queer› means to resist, tweak,

resignify and subvert expressions and acts of hatred, abuse, exploitation, discrimi-

nation and violence to those ‹others› invented by dominant societies.». Vgl. als Bei-

spiel Althaus-Reid, Queering. Althaus-Reid gehört(e) zu den führenden Stimmen in

der queeren Theologie, vgl. ihr klassisch gewordenesWerk Indecent Theology sowie The

Queer God.

12 Häufig wird ihr Aufsatz «Performative Acts» als Anfangspunkt genannt. Als ihr Haupt-

werk gilt: Gender Trouble. Judith Butler verwendet die Pronomina «they» und «them»,

deren sprachliche Wiedergabe auf Deutsch eine Herausforderung darstellt; da Butler

in dieser Sprache durchgängig als «sie» bezeichnet wird, schliesst sich dieser Beitrag

daran an, ohne ihr damit ihre Non-Binarität absprechen zu wollen.

13 Zum Beispiel liturgische/sakramentale Theologie; vgl. Stuart, Exploding Mystery.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 43

Das Ergebnis queerer Ansätze ist dabei prinzipiell offen und auf die

Weiterführung des «Spieles» von menschlicher Identität in der Realität aus-

gerichtet;14 jede Identität, auch eine queere, ist wieder zu queeren. Das ist

subversiv, aber zugleich konstruktiv und zutiefst politisch,15 denn das Feiern

von dem, was queer ist, und von denen, die queer sind, wie es in queeren

Ansätzen stattfindet, ist selber eine proleptische, präfigurative Perform-

anz einer Gesellschaft, in welcher Alterität und Diversität die Grundlage

für Gemeinschaft sowie Beziehung und nicht für Marginalisierung durch

Pathologisierung sind.16

Die Ausdehnung queerer Ansätze auf Themen über die Bereiche von Gen-

der und Sexualität im engeren Sinne hinaus wird häufig konzeptualisiert

mit dem von Crenshaw eingeführten Begriff der Intersektionalität.17 Dieser

Begriff bringt zum Ausdruck, dass Identitäten zustande kommen, indem ver-

schiedene Dimensionen einer Person zusammenfinden und sich «kreuzen»,

denn eine intersection ist eine Kreuzung. Mit Hilfe der Intersektionalität wird

das Verständnis von Gender und Sexualität komplexer gedacht, besser ver-

standen und erhellend in Verbindung zu anderenThemen gebracht.Wer Frau,

schwarz, hochgebildet, reich und queer ist, ist auf eine andere Art und Weise

Frau als eine Person, die Frau, weiss, ungebildet, heterosexuell und arm ist –

und so weiter.Wichtig ist, dass diese Eigenschaften sich mit entweder eman-

zipierender oder marginalisierender Tendenz verstärken. Weil entsprechend

Gender nie «bloss» Gender oder Sexualität nie «bloss» Sexualität ist, sehen

es queere Ansätze als ihre Aufgabe an, die Elemente, die zur intersektionel-

len Konstruktion von gegenderten Identitäten beitragen, zu erforschen und

zu queeren, wobei Gender und Sexualität immer auch als Ausgangspunkte

dienen.

14 Dabei ist Spiel im Sinne von JohanHuizinga gemeint, lässt aber auch an Friedrich Schil-

lers Diktum denken: DerMensch «ist nur da ganzMensch, wo er spielt». Vgl. Huizinga,

Homo Ludens, 173: «We have to conclude, therefore, that civilization is, in its earli-

est phases, played. It does not come from play like a baby detaching itself from the

womb: it arises in and as play, and never leaves it.» Vgl. auch Klomp, Playing On.

15 Vgl. auch Butler, Gender Trouble, 148: «The deconstruction of identity is not the de-

construction of politics; rather, it establishes as political the very terms through which

identity is articulated.».

16 Diese Formulierungen können einladen zu einer queeren Relektüre von Werken wie

Zizioulas, Communion.

17 Vgl. Crenshaw, Mapping the Margins.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Queere Theologie

Dabei muss betont werden, dass das «queere Spiel» mit Identität mehr als

ein einfaches anything goes ist, denn es hat eine Ausrichtung.Das performative

Verständnis von Identität,welches queere Ansätze charakterisiert und zur Re-

lativierung sowie Dekonstruktion von statischen, fixen Identitäten führt, hat

grundlegend zur Folge, dass jede Form von Identitätspolitik prinzipiell unter-

graben wird, denn diese setzt generell stabile und klar umrissene Identitäten

voraus.18 Queere Ansätze jedoch sind stets auf der Suche nach nicht-exkludie-

renden, auf Beziehung und Gemeinschaft-in-Vielfalt ausgerichteten Formen

von Identität, die, weil sie einen Suchentwurf nach Identität beinhalten, im-

mer in Bewegung sind. Eine ausschliessende Identität aufgrund von queeren

Ansätzen zu entwickeln ist damit unmöglich,denn eine solche Identitätmüss-

te starr sein. Aber obwohl das queere «Spiel» ein unendliches Spiel ist, ist es

kein Spiel ohne Grenzen oder ohne Spielregeln.

Zu diesen letzten Ausführungen gehört noch eine eingrenzende Bemer-

kung. Denn was im letzten Absatz skizziert wurde, geht stark von dem sich

selbst queerenden Charakter von queeren Identitäten aus. Prinzipiell ist das

auch so.Dennoch: Queerness soll immer zugleich ein sicherer Raum sein kön-

nen, gerade für diejenigen, die wegen einer queeren Identität schon häufig

eine konfliktreiche Unsicherheit erfahren haben. Daher ist der Aufruf zu ei-

nerweiteren Transformation imSinne desQueerens der queeren Person nicht

immer angemessen und hilfreich. Denn Transformation umfasst Liminalität,

eine Existenz zwischen der alten sowie der neuen Identität und damit Verletz-

lichkeit, und diese darf einer verletzten Person nicht aufgezwungen werden.

Also: Nicht alles, was in derTheorie möglich wäre, ist aufgrund einer queeren

Sensibilität für Vulnerabilität und Liminalität in der Realität geboten.

18 Vgl. für eine Darstellung ausgehend von Judith Butlers Denken Chinn, Performative

Identities. Vgl. auch Punt, Queer Bible Readings, 77: «Queer theory’s relationship to

identity, then, is not promotional of a specific array of rival identities with which to

construct oppositional politics. Rather, the queer position refuses coherent identities

promoted by neoliberalism or related practices that identity politics construe. Queer

theory disrupts and politicizes normal relations between and among sex, gender, bod-

ies, sexuality, and desire. In fact, the ‹anti-identitarianism› of queer theory creates al-

ternative possibilities for investigation that energize queer scholarship.».

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 45

4. Queer-Theorie und Theologie: aber wie?

Bevor das «Was» von queerer Theologie aus christlicher Perspektive thema-

tisiert wird, ist auf die Grenzen ihrer Möglichkeiten hinzuweisen. Dies ge-

schieht mit Hilfe einer Anekdote, die damit auch die nicht unproblematische

Beziehung von queeren Ansätzen und der christlichenTheologie verdeutlicht.

Damit ist nicht die ernst zu nehmende Mühe, die viele christlicheTheolog:in-

nen mit queeren Ansätzen haben, gemeint, sondern etwas anderes kommt in

den Blick.

Die Anekdote gehört zumeiner eigenen pastoralen Tätigkeit. Eine Person,

die sich überlegte, sich der Kirche wieder anzuschliessen, sagte mir, dass die-

ser Schritt so etwas wie ein zweites Coming-out sein könnte. Ich verstand das

nicht auf Anhieb. Als diese Person mir erklärte, sie müsse jetzt ihrem queeren

Umfeldbekanntgeben,dass sie sichwieder einerKirche,alsoeiner Institution,

die sich derMarginalisierung undVerfolgung von queerenMenschen schuldig

gemacht hat, anschliesse, bedeutete dies fürmich,dass ichmich veranlasst se-

hen sollte, mich mit einer gewissen Vorsicht bzw. Respekt zu queeren Ansät-

zen zu verhalten. Denn: Ich kenne diese Erfahrungen des ‹Coming-outs› und

auch die zugehörige Verletzlichkeit, die Vulnerabilität, nicht aus eigenem Er-

leben. Aus diesem Grunde sollte ich es vermeiden, etwas vereinfacht gesagt,

denUmgangmit der Identität queererMenschen, die für sie von existenzieller

Bedeutung ist, fürmich zu vereinnahmenals einenneuen,zeitgemässen theo-

logischenAnsatz,womit sich «punkten» lässt, zumindest imrichtigenUmfeld.

Daher würde ich mich nur in einem ganz bestimmten Verständnis auch sel-

ber als «queer» bezeichnen wollen − und zwar weil ich denke, dass christliche

Existenz als eine queere Existenz beschriebenwerden kann.Hinsichtlichmei-

ner eigenen Position sei betont: Ob die Bezeichnung queer ally19 im Sinne einer

Person, die sich mit queeren Menschen und Ansätzen verbindet sowie solida-

risiert, aufmich inüberzeugenderArt undWeise zutrifft, kann ichnicht selber

entscheiden. Das Fazit dieses Abschnitts ist also: Die Verknüpfung von quee-

renAnsätzenmit derTheologie darf nie zu einerVereinnahmungdieser Ansät-

ze und zu einer Vernachlässigung des problematischen Erbes der Kirche oder

zu einer Verdrängung von queerenMenschen aus demDiskurs führen.20

19 Alternativ kommt auch der Begriff «straight ally» vor, der häufig das Gleiche bezeich-

net. Für eine Besprechung dieser Positionalität vgl. z. B. Forbes/Koji, Post-gay.

20 Der südafrikanische Bibelwissenschaftler Gerald West macht einen Unterschied zwi-

schen «interesting» und «interested reading», also zwischen interessanten Interpreta-

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Queere Theologie

5. Queer-Theorie und -Theologie

Queere Theologie hat, im Anschluss an die Entwicklung queertheoretischer

Ansätze, bereits eine gewisse Tradition,wie die Veröffentlichung eines Readers

prägender Beiträge durch Loughlin schon im Jahr 2009 zeigt.21 In idealtypi-

scherWeise lassen sich verschiedeneThemen, Strategien und Anliegen unter-

scheiden.

Erstens gibt es dasAnliegen von «queerenMenschen»,d. h. vonMenschen,

die sich, wie auch immer, als queer verstehen, theologisch und kirchlich ernst

genommen zu werden. Diese Variante queerer Theologie ist auf Emanzipati-

on sowie Inklusion und damit häufig direkt auf die pastorale und kirchenpo-

litische Auseinandersetzung ausgerichtet. Auch wenn sie nicht immer unter

dem Vorzeichen queerer Theologie geführt wird, ist die Debatte über Kirche

und Homosexualität, obwohl sie älter ist als die queere Theologie selber, ein

Beispiel dieser Art von stark auf die Praxis ausgerichteter queerer Theologie.

Sie versucht so, einen Beitrag zur Erneuerung der Theologie qua kirchlicher

Praxis zu leisten.22

Eine zweite Variante queerer Theologie ist jene, die sich auf die Suche

macht nach dem Queeren in der christlichen Theologie und Tradition, zum

Beispiel in der Bibel. Welche queeren Gestalten lassen sich finden, die Anlass

geben, heutige Normativitäten und Normalitäten in Theologie und Kirche zu

hinterfragen? Die Antworten auf diese Frage sind sehr reichhaltig und tragen

zur Neuentdeckung der eigenen Tradition bei sowie zur Bestimmung jenes

Platzes, den das Queere in ihr hat.23 Eine andere Frage, die in dieser Variante

gestellt wird, lautet: Welche Themen christlicher Theologie lassen sich queer

deuten oder können als Verbündete von queeren Anliegen verstandenwerden,

dabei im Gespräch mit queeren Ansätzen vertieft und erneuert werden? Hier

sind an Themen relevant das Verhältnis zwischen der Betonung des Queeren

tionen und Interpretationen, die mit einem bestimmten existenziellen Anliegen ver-

bunden sind.QueereAnsätze in der Theologie ähneln diesen «interested readings» der

Bibel und sollten nicht zu bloss «interessanten Ansätzen» werden. Vgl. West, Interest-

ing and Interested Readings.

21 Vgl. Loughlin (Hg.), Queer Theology.

22 Es gibt eineReihe vonVeröffentlichungen, die in dieseRichtung zielen; eine eher zufäl-

lige Auswahl in englischer Sprache sind: Hanway, Theology; Robertson, Gospel; sowie

Martin, Building.

23 Vgl. Loughlin (Hg.), Queer Theology, mit diversen Beispielen. Vgl. auch Projekte wie

Guest (Hg.), Queer Bible; oder auch Hornsby/Stone (Hgg.), Bible Trouble.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 47

auf der einen und der Alterität Gottes auf der anderen Seite, oder diemögliche

Beziehung zwischen performativen und liturgischen und/oder sakramenta-

len Verständnissen von Identität,24 oder auch die prinzipielle Offenheit von

queerer Identität, die immer wieder gequeert wird, und die Thematik der

eschatologischen Verwandlung desMenschen, die in der Taufe schon anfängt,

oder auch die Betonung von nicht-essenziell, sondern relational verstandener

Identität sowie analoge Themen in der theologischen Anthropologie und in

der Ekklesiologie.

Drittens kann christliche Theologie, über die zweite Variante hinausge-

hend, ebenfalls als Quelle queerer Ansätze verstanden werden, und zwar, wie

die Ankündigung dieser Ringvorlesung es formuliert: «weil das Hinterfragen

von ‹menschlich allzu menschlichen› Normalitäten und Normativitäten auch

zum Kerngeschäft derTheologie gehört.» Kann das Studium von Quellen und

Themen aus der christlichen Tradition zugleich zur weiteren Entwicklung von

queeren Ansätzen beitragen? Zu dieser Frage gibt es eine Reihe von Arbeiten,

die häufig so ausgerichtet sind, dass sie zuerst das Queere eines Themas in

der christlichenTheologie entdecken und es dann als Beitrag für den queeren

Diskurs rekonzeptualisieren.25

In allen Varianten führt die Entwicklung einer queeren Theologie zu

Erneuerungen, die zum einen genuin neu sind, wie zum Beispiel die Ein-

führung einer «Ehe für alle», oder die zum anderen die Neuentdeckung von

vergessenen und verdrängten Aspekten der eigenen Tradition oder auch die

Erkundung des Potenzials dieser Tradition für die Weiterentwickelung quee-

ren Denkens beinhalten. Solche Neuerungen sind, insofern sie verstanden

werden können als eine Weiterführung der christlichen Tradition, und das

ist immer zu begründen, und als ein dynamisches Verständnis der Überlie-

ferung, alles andere als problematisch.26 Dies ist defensiv formuliert. Man

kann sehr wohl die christliche Tradition als «als einen vom Geist Gottes ge-

wirkten Prozess dynamischer Aktualisierung des Glaubens für das Leben und

das Zeugnis der Kirche in ihrer jeweiligen Gegenwart» deuten, was sogar in

24 Vgl. z. B. Stuart, Mystery.

25 Vgl. wieder die Beiträge in Loughlin (Hg.), Queer Theology; sowie Stuart, Mystery. Ein

weiteres Beispiel ist Tonstad, Queer Theology; oder auch Greenough, Queer Theolo-

gies.

26 Vgl. für den entsprechenden Entwurf z. B. Ryan, Hermeneutics; oder auch das Traditi-

onsverständnis, welches von Yves Congar entwickelt wurde und breit rezipiert wurde;

dazu Brother Emile of Taizé, Faithful.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Queere Theologie

«Treue zum Schatz der Überlieferung» selbst wäre, um es in der Sprache eines

ökumenisch-theologischen Dokuments orthodox-altkatholischer Provenienz

auszudrücken.27 Wenn queere Ansätze so betrachtet werden, dann tragen

sie direkt zur Erneuerung der Theologie und damit zu deren authentischer

Rezeption bei. Man könnte sich ebenso auf das eher in der protestantischen

Tradition beheimatete Prinzip der ecclesia semper reformanda berufen, um das

Neuartige queerer Ansätze und Entwicklungen nicht gleich ablehnen zumüs-

sen. In ökumenischer Theologie römisch-katholischer Prägung, vor allem im

Paradigma des receptive ecumenism, könnte man auch von dem Effekt queerer

Ansätze in derTheologie als einem Beispiel von rejuvenating reception sprechen:

eine Rezeption der Tradition, in welcher die Überlieferung selbst erneuert

wird.28Wie das geschehen kann, zeigen nun einige Fallbeispiele.

6. Beispiele queerer Ansätze in der Theologie

Einige Fallbeispiele aus der christlichen Tradition sollen in Kürze illustrieren,

wie

a) etwas Queeres aus dieser Tradition einlädt zur Reflexion der eigenen Nor-

malität (Beispiel 1);

b) die Taktik des Queerens zugleich zum Repertoire dieser Tradition gehört

(Beispiel 2);

c) Kompatibilitäten zwischen queeren und herkömmlich-theologischen An-

sätzen Anlass geben zu einemDialog zwischen den Disziplinen.

Die Beispiele entsprechen damitweitgehendden drei Varianten queererTheo-

logie, die ich oben erwähnt habe.

6.1 Gregor der Grosse und queere Erlösung

Wenn jemand behaupten würde, dass ein Papst die Nachfolge Christi einmal

als das Liebkosen der Füsse Jesu verstanden hätte und diese Praxis gerade den

Männern in der römischen Kirche empfohlen hätte, damit sie wieMariaMag-

dalena und in die Rolle der Liebhaberin des Hoheliedes schlüpfend Jesus lie-

27 Vgl. Ryan, Gemeinsame Überlegungen, 82.

28 Nach Ryan, Hermeneutics.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 49

ben sollten, dann würde einem natürlich sofort der Kirchenlehrer Papst Gre-

gor der Grosse (540/590–602) in den Sinn kommen.29 Nun ist hier zu beto-

nen, dass diese geistliche Empfehlung des Bischofs von Rom in seinem histo-

rischen Kontext gar nichts Besonderes darstellte.30 Trotzdem kann seine Pre-

digt 33 über Maria Magdalena bzw. über die Frau, die er in Lukas 7,36–50 an-

trifft undalsMariaMagdalena identifiziert, für queereTheologie fruchtbar ge-

macht werden. Es folgen nun einige wenige Aussagen aus seiner Predigt und

dann Überlegungen zu ihrem queeren Potenzial.

Vom Schluss der Predigt aus dem Jahr 591 können zwei Kerngedanken

hervorgehoben werden. Die erste Botschaft ist ein allgemeiner Aufruf an die

Brüder (fratres), die Gregor anspricht, und zwar, die «paenitentem peccatricem

mulierem in exemplum uobis imitationis», also die «bussfertige Sünderin

als Vorbild» zu betrachten. In einem zweiten Schritt schliesst Gregor sich in

seine Hörerschaft ein und beschreibt ihre Haltung der Busse Jesu gegenüber

folgendermassen: «Amemus iam Redemptoris nostri uestigia» – «Lasset uns

die Füsse unseres Erlösers liebhaben.»Da die Sprache der ganzen Predigt eine

durchaus sinnliche, körperliche und häufig erotische ist, könnte man diese

letzte Aussage in diesem Sinne verstehen.

Was gibt es hier nun Queeres zu entdecken? Erstens ist dies die Feststel-

lung, dass etwas, was aus heutiger Sicht eher als merkwürdig bewertet wird,

auch im Bereich Genderrollen und Sexualität, hier als etwas ganz Normales

erscheint. Wer auf diese Art und Weise erfährt, dass die eigene Tradition un-

bekannte Elemente aufweist, entdeckt zweitens, dass die bestehende Norma-

lität offenbar weniger normal und normativ ist, als dies allgemein vermutet

wird. Aus queertheologischer Sicht ist das ein Gewinn, denn es schafft Raum,

um die eigene Normalität und Normativität kritisch zu reflektieren sowie ge-

wissermassen als Konstrukte zu entlarven.Die Vergangenheit funktioniert als

Heterotopie, d. h., sie ist ein «fremdes Land», welches als Spiegel für die ei-

gene Normalität und Normativität dienen kann. Drittens ist zu überlegen, ob

sich diese rhetorische Strategie Gregors nicht auch als eine Form des Quee-

rings beschreiben liesse: Er ruft zur Bekehrung auf und damit zur Performanz

einer anderen Identität, und dies nicht allein bezüglichGenderrollen, sondern

im weiteren Sinne, was natürlich nur möglich ist, wenn eine Auffassung von

menschlicher Identität richtungsgebend fluide genug ist, um Transformatio-

29 Vgl. für die folgenden Ausführungen Smit, Verlossing.

30 Vgl. Walker Bynum, Footprints.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Queere Theologie

nen zu erlauben. Kann Bekehrung,metanoia, conversio, gelesen werden als eine

Instanz von Queering in der christlichen Tradition?

Bezüglich dieses Beispiels und ebenso hinsichtlich der beiden anderen

Beispiele lässt sich zwar einwenden: Wieso ist das alles queer zu nennen? Sol-

che Unterschiede zwischen damals und heute sichtbar zumachen ist doch das

Handwerk guter kirchenhistorischer Forschung, dafür braucht es gar keine

queeren Ansätze.Dem ersten Teil dieses Satzes darf zugestimmtwerden, dem

zweiten Teil jedoch nicht. Man könnte genauso gut sagen, dass die Aufmerk-

samkeit für die Rolle von Frauen einfach zur regulären kirchenhistorischen

Forschung gehört, und trotzdem braucht es entsprechende feministische

sowie gendersensitive Ansätze, um die Rolle von Frauen in der Kirchen-

geschichte zu verdeutlichen und in die heutige Theologie einzubringen.31

Mutatis mutandis gilt genau das Gleiche für queere Ansätze.

6.2 Das Markusevangelium und gequeerte Zeit

Das zweite Beispiel entstammtdemMarkusevangeliumundhatmit der Funk-

tion, welche die Zeit in diesem Narrativ innehat, zu tun. Hier ist der Anfang

des Evangeliums entscheidend, dessen Prolog sozusagen, Markus 1,1–15.32

Der Text lautet in leicht gekürzter Fassung wie folgt:

«1Anfangdes Evangeliums von Jesus Christus, demSohnGottes: 2 Es begann,

wie es bei dem Propheten Jesaja steht: Ich sende meinen Boten vor dir her;

er soll den Weg für dich bahnen. 3 Eine Stimme ruft in der Wüste: Bereitet

demHerrn denWeg! Ebnet ihm die Straßen! 4 So trat Johannes der Täufer in

der Wüste auf und verkündigte Umkehr und Taufe zur Vergebung der Sün-

den. 5 Ganz Judäa und alle Einwohner Jerusalems zogen zu ihm hinaus; sie

bekannten ihre Sünden und ließen sich im Jordan von ihm taufen […] 9 In je-

nen Tagen kam Jesus aus Nazaret in Galiläa und ließ sich von Johannes im

Jordan taufen […] Danach trieb der Geist Jesus in die Wüste […] 14 Nachdem

man Johannes ins Gefängnis geworfen hatte, ging Jesus wieder nach Galiläa;

er verkündete das Evangelium Gottes 15 und sprach: Die Zeit ist erfüllt, das

Reich Gottes ist nahe. Kehrt um, und glaubt an das Evangelium!»33

31 Vgl. dazudie Ergebnisse historischer Frauenforschungbzw. feministischerHistoriogra-

phie; für den altkatholischen Bereich ist diesbezüglich die Arbeit von Angela Berlis von

grosser Bedeutung, vgl. Berlis, Frauen.

32 Vgl. für die folgenden Ausführungen Smit, Queering; vgl. auch ders.: Prefiguring.

33 Einheitsübersetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 51

Aufbauend auf den Arbeiten zu einem queeren Verständnis von Zeit (so-

genannte «queer temporalities») kann das Queering der Zeit bei Markus

untersucht werden.34 Der Umgang mit der Zeit, die so konstruiert wird,

dass sie nicht mehr den Interessen derjenigen dient, die den Status quo

repräsentieren, sondern einen Raum für das Fremde schafft, spielt in den

oben zitierten Versen eine grosse Rolle. Das Markusevangelium entstand im

Kontext des Imperium Romanum, welches über seine eigene Zeitrechnung

verfügte, es wurde in Rückbindung an den Anfang ab urbe condita, seit der

Gründung der Stadt Rom gerechnet oder auch so, und dies häufiger,wie es im

Lukas 3,1–2 vorkommt: «Es war im fünfzehnten Jahr der Regierung des Kai-

sers Tiberius; Pontius Pilatus war Statthalter von Judäa, Herodes Tetrarch von

Galiläa, sein Bruder Philippus Tetrarch von Ituräa und Trachonitis, Lysanias

Tetrarch von Abilene;2 Hohepriester waren Hannas und Kajaphas.»35

Ein wichtiger Unterschied zwischen dieser Art der Zeitrechnung und je-

nerdesMarkusevangeliums istdie eschatologischeAusrichtungderLetzteren.

Das ‹Jetzt› wird nicht von der Autorität der Vergangenheit in der Gründung,

sondern vonGottesZukunft her alsNeuanfangbestimmt.Markus verdeutlicht

dies, indem er sich der eschatologischen Perspektive des Propheten Jesaja an-

schliesst und Jesu Auftreten in den Kontext des unmittelbar bevorstehenden

Reiches Gottes stellt. Die ersten Sätze seiner Verkündigung lauten: «Die Zeit

ist erfüllt (πεπλήρωται ὁ καιρὸς), dasReichGottes ist nahe.» (1,15)Die Zeitrech-

nung, auf die es ankommt, ist demnach nichtmehr die der powers that are, son-

dern die des power that comes als die Zeit Gottes, die einenRaum für ein anderes

Verhalten und für das Durchbrechen des Gewohnten eröffnet. Die Verkündi-

gung einer neuen Zeit und die damit einhergehende neue Zeitrechnung führt

zum Aufruf «Kehrt um!» (1,15). Die Hörer:innen Jesu müssen wegen des Rei-

ches umkehren, sie vermögen es aber auch zu tun, weil sie durch die Nähe der

Gottesherrschaft von den Zwängen des «normalen» Lebens befreit sind. Die

Schaffung eines anderen Verständnisses von dem, was Zeit und Zeitrechnung

beinhalten, ermöglicht dies. Und imKontext des Narrativs imMarkusevange-

lium wird zugleich deutlich, dass die neu konzeptualisierte Zeit eine alterna-

tive soziale Praxis um Jesus und seine Anhänger:innen erlaubt. Es ist überzeu-

gend und bestärkend, diesen Umgang mit der Zeit und mit der Zeitrechnung

bei Markus als Queeren von Zeit zu verstehen,wobei der Umgangmit der Zeit

34 Vgl. z. B. das Themenheft Moore/Buell (Hg.), Biblical Interpretation 28 (4).

35 Einheitsübersetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Queere Theologie

nicht länger den Status quo des «Normalen» unterstützt, sondern gerade et-

was Fremdes, Queeres, d. h. Jesu Verkündigung sowie Praxis ermöglicht und

feiert.

7. Performative und offene Identität: queere Sakramentalität

Ein Aspekt queerer Ansätze, welcher in dieser Studie Betonung fand, ist das

häufig performative und damit fluide Verständnis von Identität.Dabei geht es

darum, sich von «Essentialismen», also Verständnissen von Identität, die ei-

nenwesentlichen, stabilen und normativen Kern voraussetzen, zu verabschie-

den.DaspositiveZiel solcherAnsätze ist es,gleichzeitig einenRaumfürDiver-

sität undVeränderung zu gewinnen.Dieses Konzept vonmenschlicher Identi-

tät ist sicher nicht unumstritten; trotzdem lohnt es sich, die Frage im Blick zu

haben, ob es kompatibel ist mit einer theologischen Anthropologie aus christ-

licher Perspektive. Dies ist mit einer Begründung zu bejahen.

Denn Gott, der Dreifaltige, der als Gemeinschaft von drei Personen exis-

tiert und damit sowohl Relationalität als auch Diversität als Merkmale des

eigenen Wesens hat, ist in manchen theologischen Entwürfen gerade die

Quelle von relational konstituierten Identitäten.36 Theolog:innen der ortho-

doxen neopatristischen Synthese, die in ökumenischer Theologie intensiv

rezipiert worden ist, betonen zum Beispiel, dass ein Mensch nach christli-

chem Verständnis eigentlich kein Individuum ist, sondern erst in und durch

Beziehungen, das heisst: in Gemeinschaft, zu einer Person wird. DerWeg zur

«Person-Werdung» oder «Mensch-Werdung» ist ein performativer: durch die

Performanz des christlichen Lebens, mit seinen Brennpunkten in der Taufe,

einschliesslich der Firmung, und in der Eucharistie.37 Dieses Leben, welches

ein Leben der Nachfolge und der Imitatio Christi ist, hat seine Ausrichtung

auf das himmlische Hochzeitsmahl des Lammes hin und wird durch einen

Prozess der fortwährenden sowie heiligenden Transformation, die auf eine

Existenz nach dem «Bild und Gleichnis Gottes» zielt, charakterisiert. Der Pro-

zess derHeiligung kann gut als ein Prozess desQueerens beschriebenwerden,

da er jede Normalität prinzipiell unterwandert und das «Fremde», das zur

36 Besonders Johannes Zizioulas ist hier einflussreich, vgl. Communion und auch Being

as Communion.

37 Ein gutes Beispiel ist Ploeger, Celebrating Church. Dieser Ansatz ist charakteristisch für

die altkatholische Theologie, vgl. z. B. Smit, Old Catholic Theology.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 53

gleichen Zeit das eigentlich Normale ist, d. h. das Existieren nach dem «Bild

und Gleichnis Gottes», in den Mittelpunkt stellt. Lässt sich dann aufgrund

dieses relationalen, sakramentalen und eschatologischen Verständnisses

von menschlicher Identität, welches im christlichen Gottesbild begründet

ist, vertreten, dass Mainstream-Auffassungen von christlicher Identität als

wesentlich queer und queerend gedeutet werden können? Ein solches Ver-

ständnis kann zur Revitalisierung und Dynamisierung christlicher Tradition,

des liturgischen und sakramentalen Lebens sowie zur gesellschaftlichen

Ausstrahlung in diesem Sinne beitragen.

8. Immer alt – immer neu

Jene erwähnten Beispiele lassen sich zweifellos auf verschiedene Weisen dis-

kutieren. Nun sollen sie aus dem Blickwinkel der Frage «wie neu ist das wirk-

lich?» betrachtet werden. Denn scheinbar führen queere Ansätze in derTheo-

logie zu genuin neuen Ansichten, zum Teil ist das Neue aber eine Art opti-

scheTäuschung. InbeidenFällen jedoch ist dasgenuinodernur vordergründig

Neue begrüssenswert, denn es fördert ein grösseres Bewusstsein von Diversi-

tät und Alterität in der eigenen Tradition, was das Potenzial für eine inklusi-

ve Haltung vergrössert. Auch wird dazu eingeladen, über den Begriff Inklusi-

on hinauszugehen; es ist ja eigentlich nicht das Ziel, Queeres oder queere Per-

sonen in die christliche Tradition oder Kirche einzuschliessen: Sie sind schon

längst da – sie sind nicht «auch» Kirche, sondern Kirche – und vielleicht ist

christliche Existenz überhaupt queerer, als man auf Anhieb denken würde.

Genuin neu ist zumBeispiel,wenn queere Ansätze inGesellschaft undKir-

che dazu beitragen, dass eine «Ehe für alle» eingeführt wird. Eine genaue his-

torische Parallele dazu ist nicht bekannt, und wenn es sie gibt, war sie wohl

kaumsobreit gesellschaftlich,staatlichundpolitischoderkirchlichakzeptiert,

wie die «Ehe für alle» es jetzt ist oder zu werden scheint.

Ein Beispiel optischer Täuschung liegt bei der Annahme vor, eine dynami-

sche und transformative Auffassung von Identität sei etwasNeues.DasThema

der Heiligung beinhaltet jedoch, zumindest vor demHintergrund einer trini-

tarischen Gotteslehre, wie oben gezeigt wurde, ein analoges Verständnis von

menschlicher Identität.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Queere Theologie

9. Geht denn «alles»?

Ein Einwand gegen queere Ansätze in der Theologie und gegen queere Ansät-

ze insgesamt ist, dass sie einen fast unbegrenzten Raum eröffnen, in welchem

mit Identität ‹gespielt› werden kann, wie oben angedeutet, im Sinne des ho-

mo ludens. Wenn betont wird, dass sich auch queere Ansätze selber queeren

sollten, besteht eine fortwährendeDynamik. Keine Identität als das Bleibende

im Wandel «ist» mehr, sondern Identitäten existieren in Bewegung und ent-

wickeln sich im stetigenWerden.

Dazu lassen sich verschiedene Überlegungen formulieren. Zwei seien ge-

nannt: Erstens geht es aus der Sicht queerer Ansätze um alles andere als ein

anything goes; zweitens liesse sich so ein dynamisches Verständnis von Identi-

tät aus christlich-theologischer Perspektive durchaus begrüssen.

Der erste Aspekt kann kurz thematisch akzentuiert werden, denn oben

wurde schon ausgeführt, dass Queering zwar ein unendliches Spiel ist, aber

kein Spiel ohne Grenzen oder Regeln; die Zielrichtung von Inklusivität bei-

spielsweise, die dem Spiel innewohnt, beinhaltet, dass manche Varianten von

Identität unangemessen sind.

Zum zweiten Gesichtspunkt ist zu betonen: Wie ebenfalls oben angedeu-

tet wurde, kann eine solche dynamische Auffassung von Identität aus ökume-

nischer und christlich-theologischer Perspektive begrüsst werden.DennGott,

der in sichDiversität einschliesst, ist inmanchen Spielarten christlicherTheo-

logie und in verschiedenen theologischen Entwürfen gerade die Quelle von re-

lational konstituierten und sich fortwährend transformierenden Identitäten.

Diese Bezugnahme auf das theologischeThema der Heiligung, mit seiner

eschatologischen Ausrichtung und seinem transformierenden Charakter,

ermöglicht noch eine weitere Aussage: Bei diesem durchaus queeren Prozess

der Dekonstruktion von allem, was jemanden von Gott, den Nächsten und

der nicht-menschlichen Schöpfung trennt − indem man als Individuum lebt

und nicht zu einer Person geworden ist −, geht es nicht darum, die jetzige

Form der Existenz als schlecht oder sündhaft abzuqualifizieren, sondern eher

darum, sie zu verstehen als eine Existenz, die darin begriffen ist, immermehr

in Gottes Liebe hineinzuleben. Dies entspricht dem Anliegen von queeren

Ansätzen ausserhalb der Theologie, Identitäten so zu queeren, dass sie ein

gutes Leben für alle ermöglichen.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 55

10. Schluss

Die obigen Ausführungen sollten einen ersten Einblick in die Hintergründe,

die Anliegen und die Praxis queerer theologischer Ansätze geben. Sie haben

vielleicht häufig nicht mehr als einen Eindruck vermittelt, etwas angedeutet

oder kurz erkundet. Trotzdem konnte etwas von der Kompatibilität queerer

Ansätze mit christlicher Theologie aufgezeigt werden, obwohl auch zur Vor-

sicht vorVereinnahmungengemahntwurde.IndiesemKontext istdieHaltung

eines Verbündeten oder ally geboten. Vielleicht ist dabei etwas aufgeleuchtet

vom Potenzial queerer Ansätze für die immer wieder notwendige Erneuerung

der Theologie. Dies kann geschehen durch die Neuformulierung und erneute

BetrachtungaltbekannterThemenausqueererPerspektive oderdurchdieEnt-

deckung von theologischen Quellen sowie Themen als Gesprächspartner für

queere Ansätze ausserhalb und innerhalb derTheologie. Es ist zu hoffen, dass

die Entdeckungsreise in der queeren Theologie zu zahlreichen Überraschun-

gen und viel Freude an Diversität sowie amQueeren führt. Es ist darüber hin-

aus zuwünschen,dassdiesdemKernanliegenqueererAnsätze entspricht,also

neue Einsichten über inklusivere und diversere Formen von Gemeinschaft in

Gesellschaft und KircheWirklichkeit werden.

Peter-Ben Smit (*1979), Dr. Dr. theol. habil., ist Professor für kontextuelle

Bibelinterpretation an der Vrije Universiteit Amsterdam und alte katholische

Kirchenstrukturen sowie die Geschichte und Lehre der alt-katholischen Kir-

chen an der Universiteit Utrecht. Smit war von 2018 bis 2021 Professor für

Systematische Theologie und Ökumene an der Universität Bern am Institut

für ChristkatholischeTheologie.

Literaturverzeichnis

Althaus-Reid, Marcella: «Queering the Cross: The Politics of Redemption and

the External Debt», in: FeministTheology 15, 2007, 289−301.

Althaus-Reid,Marcella: IndecentTheology, New York 2002.

Althaus-Reid,Marcella: The Queer God, New York 2004.

von Arx,Urs: «Reformder Taufpraxis und gegenseitige Anerkennung der Tau-

fe: Komplementäre Schritte auf dem Weg der Kirche in die Zukunft», in:

Benga, Daniel/Pătuleanu, Constantin (Hgg.):Theologia ortodoxă în dialog

– evocări, analize, perspective (FS Viorel Ioniţă), Bucureşti 2016, 285−305.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Queere Theologie

Berlis, Angela: Frauen im Prozess der Kirchwerdung, Frankfurt 1998.

Brandan, J. Robertson:The Gospel of Inclusion: A Christian Case for LGBT+ In-

clusion in the Church, Eugene, 2019.

Brother, Emile of Taizé: Faithful to the Future: Listening to Yves Congar, Lon-

don 2013.

Butler, Judith: «Performative Acts and Gender Constitution: An Essay in Phe-

nomenology and FeministTheory», in:Theatre Journal 40, 1988, 519–531.

Butler, Judith: Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, New

York 21999 [1990].

Bynum, Caroline Walker: «Footprints: The Xenophilia of a Medievalist», in:

ders.,Dissimilar Similitudes.Devotional Objects in LateMedieval Europe,

New York 2020, 221−258.

Cheng, Patrick S.: Radical Love. An Introduction to QueerTheology, New York

2011.

Chinn, SarahE.: «Performative Identities: From Identity Politics toQueerThe-

ory», in: Mohanty, Chandra Talpade/Wetherell, Margaret (Hgg.): The Sage

Handbook of Identities, New York, 2010, 104−124.

Crenshaw, Kimberle: «Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Poli-

tics, and Violence against Women of Color», in: Stanford Law Review 43,

1991, 1241−1299.

Derks, Marco: «If I Be Shaven Then My Strength Will Go From Me»: A Queer

Reading of the Samson Narrative», in: Biblical Interpretation 23, 2015,

553–573.

Forbes, TehQuin D./Koji, Ueno: «Post-gay, Political, and Pieced Together:

Queer Expectations of Straight Allies», in: Sociological Perspectives 63,

2020, 159–176.

Foucault, Michel: Histoire de la sexualité 1–4, Paris 1976–2018.

Greenough, Chris: QueerTheologies, New York 2020.

Guest, Deryn (Hg.): The Queer Bible Commentary, London 2015.

Hanway, Donald G.: A Theology of Gay and Lesbian Inclusion: Love Letters to

the Church, Philadelphia 2006.

Hauenstein, Luana Sara: Wird das Eschaton sich queer nennen können? Eine

Genealogie vom queer-Begriff bis zur queeren Eschatologie, MA-Arbeit,

Theologische Fakultät der Universität Bern, 2021.

von Arx, Urs/Kallis, Anastasios: «‹Gemeinsame Überlegungen› der Orthodox-

Altkatholischen Konsultation zur Stellung der Frau in der Kirche und zur

Frauenordination als ökumenischemProblem», in: Internationale Kirchli-

che Zeitschrift 88 (1998), 78–82.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peter-Ben Smit: Queere Orthodoxien 57

Huizinga, Johan: Homo Ludens: A Study of the Play-Element in Culture,

Boston 1955.

Jagose, Annamarie: QueerTheory: Eine Einführung, Berlin 2001.

Klomp, Mirella: Playing On: Re-staging The Passion After the Death of God,

Leiden 2020.

Kraß, Andreas (Hg.): Queer denken – gegen die Ordnung der Sexualität,

Frankfurt 2003.

Krebs, Andreas: «Gott queer gedacht», in: feinschwarz. Theologisches Feuil-

leton, verfügbar unter: https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht

/ (Zugriff 19.09.2023).

Krebs, Andreas: Gott queer gedacht,Würzburg 2023.

Laufenberg,Mike: QueereTheorien zur Einführung, Hamburg 2022.

Lorenzo, Bernini: Queer Theories: An Introduction: From Mario Mieli to the

Antisocial Turn, Abingdon 2018.

Loughlin, Gerald (Hg.): QueerTheology: Rethinking the Western Body, Hobo-

ken 2009.

Lowe, Mary Elise: «Gay, Lesbian, and Queer Theologies: Origins, Contribu-

tions, and Challenges», in: Dialog 48 (1), 2009, 49–61.

Martin, James: Building a Bridge, New York 2018.

McCann, Hannah/Monaghan, Whitney (Hgg.): Queer Theory Now: From

Foundations to Futures, London 2020.

Méndez-Montoya, Ángel F.: «Love in the Last Days: The Eschatological Mark-

ing ofBodiesResembling an InfinitelyQueerDesire», in: Knauss,Stefanie/

Mendoza-Álvarez, Carlos (Hgg.): Queer Theologies: Becoming the Queer

Body of Christ, Concilium 2019 (5), 91–99.

Moore, Stephen D./Buell, Kimber Denise (Hgg.): Biblical Interpretation 28 (4),

2020.

Noreen, Giffney/O’Rourke, Michael (Hgg.): The Ashgate Research Companion

to QueerTheory, New York 2018.

Ploeger,Mattijs: «ANew SacramentalTheology for e-Eucharist?», in: Yearbook

for Ritual and Liturgical Studies 36, 2020, 54–70.

Ploeger,Mattijs: CelebratingChurch: Ecumenical Contributions to a Liturgical

Ecclesiology, Groningen/Tilburg 2008.

Punt, Jeremy: «Queer Bible Readings inGlobalHermeneutical Perspective», in:

deLauretis,Teresa: «QueerTheory,LesbianandGayStudies: An Introduction»,

in: Differences: A Journal of Feminist Cultural Studies 3 (2), 1991, iii–xviii.

Hornsby, Teresa/Stone, Ken (Hgg.): Bible Trouble: Queer Reading at the

Boundaries of Biblical Scholarship, Leiden 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/
https://www.feinschwarz.net/gott-queer-gedacht/


58 Queere Theologie

Smit, Peter-Ben: Old CatholicTheology: An Introduction, Leiden 2019.

Smit, Peter-Ben: «Verlossing door verleiding:MariaMagdalena in preek 33 van

Gregorius I», in: NTT. Journal for Theology and the Study of Religion 76,

2022, 303–322.

Smit, Peter-Ben: «PrefiguringGod’sWorld: Prefigurative Politics and the Early

Jesus Movement», in: Münger, Stefan/Rahn, Nancy/Wyssmann, Patrick

(Hgg.): «Trinkt vondemWein,den ichmischte!»/«Drink of theWinewhich

I have Mingled!», Leuven 2023, 451–466.

Smit, Peter-Ben: «Queering and Queerness in the Prologue of Mark’s Gospel:

Time, Space andMatter», in: Wiedlack, K. (Hg.), im Erscheinen 2024.

Stewart, Jay: «Academic Theory», in: Richards, Christina/Bouman, Walter

Pierre/Barker, Meg-John (Hgg.): Genderqueer and Non-Binary Genders,

London 2019, 53−72.

Stuart,Elizabeth: ExplodingMystery: AQueer Science of theSacraments,Lon-

don 2006.

Tonstad, LinnMarie: QueerTheology: Beyond Apologetics, Eugene 2018.

West,Gerald: «Interesting and InterestedReadings:Deconstruction, theBible,

and the South African Context», in: Scriptura 42, 1992, 35−49.

Zizioulas, John: Being as Communion, Crestwood 1997.

Zizioulas, John: Communion & Otherness, London 2006.

Scholz, Susanne (Hg.): The Oxford Handbook of Feminist Approaches to

the Hebrew Bible, Oxford 2020, 65–80.

Ryan, Gregory A.: Hermeneutics of Doctrine in a Learning Church: The Dy-

namics of Receptive Integrity, Leiden 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004 - am 13.02.2026, 18:34:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473382-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

