Il. Genealogie und Evolution

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HUBERT THURING

»Kraft, oder so was«
Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in der Rahmenerzahlung von
Gottfried Kellers Sinngedicht

. Von Gott zur Natur zum Leben

Die Natur und ihre Wissenschaften bilden fiir Gottfried Keller seit seinen
literarischen Anfingen eine zentrale Referenz seiner Poetik, verstanden im
weiten Sinn auch als Philosophie der Dichtung und gedichtete Philosophie.
In der Forschung ist Kellers Bezug zur Natur zundchst vor allem als Ablo-
sung fur die vom Feuerbach’schen Materialismus verdringte Gottesreferenz
betrachtet worden.! Demnach ist Religion selbst Produkt einer anthropo-
logischen Naturkraft, mittels welcher der Mensch sich Umgang mit und
Zugang zu der nicht unmittelbar erfahrbaren Natur verschafft. Dies gilt kon-
sequenterweise auch fiir jene Natur, die seit der zweiten Hélfte des 18. Jahr-
hunderts von Philosophie und Wissenschaft als quasireligiése Referenz zu
enormer Wirkungsmacht gebracht wird.? Die Einsicht, dass die Erfahrung
der Natur vermittelt bleibt, die neuen Erkenntnisse tiber sie blof} relativen
Geltungswert haben und eine Verortung des Menschen als Teil der Natur
problematisch ist, entwickelt Keller erst allméhlich, indem er den beobachte-
ten Wandel in den Naturwissenschaften thematisiert und reflektiert. Dabei
verschiebt sich die Leitreferenz seiner Poetik von der Natur zum Leben,
dessen Begriff gegentiber den wissenschaftlichen Zugriffen eine Resistenz
behauptet.

Die zeitgenossischen Naturwissenschaften, die den Wandel der Welterkla-
rungen mit den entsprechenden Konsequenzen fiir das Erzahlen wahrend
der ganzen Schaffenszeit Kellers mafigeblich bestimmen, werden in seinem
Werk neben dem Griinen Heinrich (1854-1855, 1879-1880/1889) nur noch
im Simngedicht (1879-1881) so direkt, konkret und gewichtig thematisiert,
und erst in letzterem treten sie, wenigstens in der Rahmengeschichte, mit
dem Protagonisten in den Vordergrund. Wihrend die Quellen- und Dis-

1" Vagl. Karl Fehr: Gottfried Keller. Aufschliisse und Deutungen, Miinchen 1972, S. 8-28 u.
86-91.

2 Vgl. Gerhard Kaiser: Gottfried Keller. Das gedichtete Leben, Berlin 1995, vgl. S. 158-162
u. 172-174.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Hubert Thiiring

kursbeziehungen und die poetischen Konsequenzen fir den Griinen Heinrich
schon mehrfach breit und griindlich aufgearbeitet worden sind, hat sich die
Forschung zum Sinngedicht vor allem auf die ausgestellten Beziige zur Licht-
physik in der Rahmenerzihlung und auf die teils offenkundigen, teils un-
tergriindigen motivischen und narrativen Beziehungen zum Darwinismus
konzentriert. Der Lebensbegriff aber, der vor allem im Sinngedicht primére
Relevanz gewinnt, ist im Schatten des dominierenden Naturbegriffs geblie-
ben und in seiner Bedeutung nicht erkannt worden. Die vorliegende Studie
wird daher den Lebensbegriff im Sinngedicht ins Licht riicken.

Zunichst soll diese Verschiebung von der Natur- zur Lebensreferenz im
Spiegel der Forschung zu Der Griine Heinrich und zu Das Sinngedicht betrachtet
werden, wo Natur- und Lebenswissen bzw. -wissenschaft am deutlichsten
und dichtesten thematisiert werden (1). Auf der Basis der dabei gewonne-
nen Thesen werde ich darauthin die Rahmenerzahlung des Sinngedichts, die
im engeren Sinn nur das erste Kapitel umfasst, textnah beobachten, indem
ich die topische >Bestiickungs, narrative Entwicklung und diskursive Ver-
netzung analysiere und kommentiere und dabei den Akzent des Lebens-
wissens herausarbeite (2). Einen ersten Teil der im Verlauf aufgeworfenen
Fragen zum natur- und lebenswissenschaftlichen Wissen soll eine verdich-
tete Vorgeschichte einholen, die den besonderen Status des Lebensbegriffs
aufzeigt und zum zeitgenossischen Materialismus hinfiihrt (3). Dieser wird
dann, wieder in niherem Zusammenhang mit Keller und dem Sinngedicht,
anhand von Ludwig Feuerbach und Jacob Moleschott und mit Blick auf die
Jjeweiligen miteinander zu vergleichenden Differenzierungen des Natur- und
Lebensbegriffs dargestellt (4). In unmittelbarer Textnihe werde ich darauf
Moleschotts Ziircher Antrittsvorlesung Licht und Leben (1856) als direkte
Quelle und narrativ-argumentative Folie des Sinngedichts analysieren und
den erkenntnispoetischen Status des Lebenswissens umreiflen (5). Anhand
der dabei problematisierten Momente von Zeit und Zufall wird ein letzter
Abschnitt den Umgang des Textes mit dem Darwinismus skizzieren (6).

I.1. Forschung zum Grinen Heinrich

Gerhard Kaiser, Dominik Miiller, Wolfgang Rohe und Philip Ajouri ha-
ben vor allem fiir den Grimen Heinrich gezeigt, wie die Natur zundchst, in
der ersten Fassung (1854/55), als objektive Gegenreferenz zur subjektiven
(religisen) Schicksalsgldubigkeit die Ordnung und den Gang der Erzihl-
welt garantiert. Die Kenntnis des Materialismus von Ludwig Feuerbach
und Jacob Moleschott und weiterer naturwissenschaftlicher Forschungen

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 137

hat den religiés oder idealistisch gendhrten Glauben an einen teleologischen
Weltprozess mit integriertem Einzelschicksal gebrochen. Untragbar ist da-
durch auch eine Romanpoetik geworden, die auf eine Parallelisierung von
Real- und Erzihlteleologie und eine Engfithrung von Welt- und Individu-
albestimmung baut, wie sie theoretisch der Versuch iiber den Roman (1774)
von Christian Friedrich von Blanckenburg und praktisch Wilhelm Meisters
Lehrjahre (1795/96) von Goethe modelliert haben. Die Natur und ihre Ge-
setzlichkeit bleiben trotz der kontingenten Brechung der biographischen
Linien, die Heinrichs personlichen Schicksalsglauben als (anthropologisch
notwendige) Projektion markiert, fiir die Narration als Referenz einer (kau-
salen) Ordnung und als Quelle von Bildern erhalten, und Heinrich klam-
mert sich auch bei den kleinsten Wendungen des Lebens wider besseres
Wissen umso fester an den gottlichen »Wunderglauben«?

In der zweiten Fassung (1879-1880/1889), die nun auch unter dem Einfluss
der Evolutionstheorie von Charles Darwin steht, werden die Naturgesetz-
lichkeit, im Sinn einer unverriickbaren Ordnung, sowie die narrative Kausa-
litdt und Finalitidt durch das »offene Ende, die Riicknahme der Lebensreise
als natiirliche Form der Biographie, die Einfigung von Parallelgeschichten
und Allegorien, die Riicknahme der Typologie und den Abbau von Zielvor-
stellungen« weiter aufgelost; die »Anthropomorphismens, die »Konnotatio-
nen der Natur als etwas Gottlichem« verschwinden zugunsten der »Grau-
samkeit und Gleichgiiltigkeit der Natur«.* Eine vertiefte Reflexion iiber
den unberechenbaren »Lauf der Welt« geht einher mit der Markierung der
Zufille als Erzahlereingriffe, die fiir die relative Finalitit der Fiktion notwen-
dig sind.> Der innere Zusammenhang und eine gewisse kompositorische
Geschlossenheit entstehen durch ein verdichtetes inneres Verweisnetz der
narrativen und rhetorischen Elemente und Motive.®

Im Griinen Heinrich stellen, wie Rohe in seiner Analyse der ersten Fassung
zeigt, »[sJowohl die Konversationsrunde bei Frau Margret als auch das
Handwerkerkiinstlertum Vater Lees« zundchst noch »anachronistische
Entwiirfe einer Integration der Naturwissenschaft in die Gesellschaft dar«.’

3 Ebd., S. 172.

Philip Ajouri: Erzéhlen nach Darwin. Die Krise der Teleologie im literarischen Realismus:
Friedrich Theodor Vischer und Gottfried Keller, Berlin/New York 2007, S. 335.

% Vgl. ebd., S. 331.

6 Vgl. ebd., S. 276.

Wolfgang Rohe: Roman aus Diskursen. Gottfried Keller »Der griine Heinrich« (Erste
Fassung; 1854/55), Miinchen 1993, S. 151.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Hubert Thiiring

Doch dann fithrt Heinrichs Besuch der »Vortrage tiber Anthropologie«,8
fizr welche die Anthropologischen Vortrige von Jakob Henle” (gehalten 1849)
sowie Moleschotts Lehre der Nahrungsmittel (1850) und Kreislauf des Lebens
(1852) die primiren Referenzen bilden, zu einer differenzierten Auseinan-
dersetzung mit der zeitgendssischen Wissenschaft. Heinrichs Vorhaben,
seine neue >Kunst der Gestalt« mit physiologischem Wissen zu fundieren,
lasst sich nicht in die Praxis umsetzen. In philosophischer Hinsicht integ-
riert Heinrich einerseits das neue Wissen als Bestatigung der Perfektion von
Gottes Schopfung, andererseits stofit er sich an den Angriffen auf die Leh-
re vom freien Willen'” und miinzt den materialistischen Determinismus in
Vorsitze zur guten Lebensfithrung um. Wihrend der Protagonist auf diese
Weise an der Selbstbestimmung des Subjekts festhilt, werden die neuen
wissenschaftlichen und philosophischen Erkenntnisse neben anderen Dis-
kursen und Praktiken von der Handlung und von der beobachtenden und
kommentierenden Erzdhlstimme in threr Heterogenitit referiert und perfor-
miert. So kénnen Vegetationsvergleiche und Ernahrungsverhalten, welche
die Diskrepanz zwischen bewusster Absicht und triebhaftem Handeln zum
Ausdruck bringen, mehr oder weniger direkt mit den genannten materialis-
tischen Theorien der Ernidhrung und des Stoffwechsels in Zusammenhang
gebracht werden.!! Starke Wertungen durch den Erzihler oder durch Figu-
ren finden sich allenfalls in Karikaturen oder der Ablehnung von Extremen
der Wissenschaftsglaubigkeit, auch Normalisierungen im Sinn einer Reduk-
tion auf rein Technisches oder auf Religion, Theologie oder Philosophie
werden mittels selbstentlarvender Vorfiihrung unterlaufen.

Der Griine Heinrich 1asst also einerseits seinen Protagonisten beim Versuch,
naturwissenschaftliches Wissen kiinstlerisch umzusetzen, scheitern, bringt
dieses aber andererseits thematisch, motivisch und narrativ zur Darstellung,
ohne ein neues »sinnorientierendes Ganzes« im Zeichen der Kunst zu ent-
werfen.'? Adornos These der Asthetischen Theorie aufnehmend, wonach Wis-
senschaft und Kunst fundamental verschieden seien, die moderne Kunst
jedoch, wenn sie gesellschaftliche Wahrheit beanspruche, sich jedem Gehalt
offnen musse, restimiert Rohe, dass die »Gestaltungsleistung des >Griinen

8 Gottfried Keller: Der Griine Heinrich [zweite Fassung] (1879-1880/1889), in: Ders.:
Samtliche Werke, Historisch-Kritische Ausgabe (HKKA), hg. von Walter Morgenthaler,
Basel/Frankfurt a.M./Ziirich 19971f., Bd. 1-3 (2006), hg. von Karl Grob u.a., Bd. 3, S. 9ff.
Vgl. Jakob Henle: Anthropologische Vortriage, Erstes Heft, Braunschweig 1876.

10" v/gl. Keller: Der Griine Heinrich [zweite Fassung], HKKA 3 (wic Anm. 8), S. 19ff.

1 Vgl. Rohe: Roman aus Diskursen (wie Anm. 7), S. 162-167.

12 Ebd., S. 160.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 139

Heinrich« darin bestehe, »sich weder ins >sakrosankte« Refugium des >ds-
thetischen Prinzips« zuriickgezogen, noch sich ins Adaptieren wissenschaft-
licher Standards gerettet zu haben«, sondern die Heterogenitit diskursiv
wie strukturell zu verarbeiten.'® Dass der Roman dabei nicht seine Form
verliert, liegt daran, dass in der ersten Fassung die Handlung noch von
der biographischen Teleologie getragen wird und die Natur trotz der dis-
kurs-perspektivischen Heterogenitit als zentrale Referenz fungiert. Ajouris
vergleichende Analyse hat gezeigt, dass die verstirkte Tendenz zur Auflo-
sung der Erzihlteleologie in der zweiten Fassung mit einer Verdichtung der
Verweisstruktur von Motiven und Binnennarrativen einhergeht. Die Natur
erscheint im Zeichen Darwins nicht mehr als fixe Referenz aller Diskurse,
sondern als eine der Zeit unterworfene, sich verindernde Instanz, die eben-
so Leben vernichtend wie Leben hervorbringend agiert.

Mithin scheint sich in der zweiten Fassung eine neue Referenz herauszubil-
den, die sich von der Naturreferenz unterscheidet und sich ihr bis zu einem
gewissen Grad entgegensetzt. Diese Referenz bzw. dieser Referenzbereich
ist das Leben. Neben dem Naturbegriff ist der Lebensbegriff in Kellers Poe-
tologie seit seiner >Konversion« zum Materialismus und Atheismus 1849 mit
diesem einschldgigen Akzent prasent:

Er [Feuerbach] hat nichts als die Natur und wieder die Natur, er ergreift sie mit allen
seinen Fibern in ihrer ganzen Tiefe und laf3t sich weder durch Gott noch Teufel aus
thr herausreiflen. Fiir mich ist die Hauptfrage die: Wird die Welt, wird das Leben
prosaischer und gemeiner nach Feuerbach? Bis jetzt muf} ich des bestimmtesten
antworten: Nein! im Gegenteil, es wird alles klarer, strenger, aber auch glithender
und sinnlicher.'*

Obwohl philosophisch-dsthetisch kontextualisiert, erscheint das >Lebenc
kaum verbegrifflicht oder wissenschaftlich konturiert, sondern meint all-
gemein und in Uberschneidung mit dem Naturbegriff die Sphire der bio-
logisch-organischen Natur, der Vitalitdt oder dann das zeitlich begrenzte
sinnliche und geistige Dasein des Menschen. Die philosophisch und ésthe-
tisch dominante Referenz scheint die Natur auch noch dort zu bilden, wo
sie eigentlich das Leben im engeren biologischen Sinn und die menschliche
Existenz im Ganzen bezeichnet:

13 Ebd., S. 171.
14 Gottfried Keller: Brief an Wilhelm Baumgartner, Heidelberg, 28. Januar 1849, in: Ders.:
Gesammelte Briefe, vier Biande, hg. von Carl Helbling, Bern 1950, Bd. 1, S. 275.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 Hubert Thiiring

Nur fir die Kunst und Poesie ist von nun an kein Heil mehr ohne vollkommene
geistige Freiheit und ganzes glithendes Erfassen der Natur ohne alle Neben und
Hintergedanken, und ich bin fest tiberzeugt, dafl kein Kiinstler mehr eine Zukunft
hat, der nicht ganz und ausschliellich sterblicher Mensch sein will. Daher ist mir
auch meine neuere Entwicklung und Feuerbach fiir meine dramatischen Pline und
Hoffnungen weit wichtiger geworden, als fir alle tGbrigen Beziehungen, weil ich
deutlich fithle, daf ich die Menschennatur nun tiefer zu durchdringen und zu erfas-
sen befdhigt bin. Jedes dramatische Gedicht wird um so reiner und konsequenter
sein, als nun der letzte Deus ex machina verbannt ist und das abgebrauchte Tragische
wird durch den wirklichen und vollendeten 7od einen neuen Lebenskeim gewin-
nen.'

Trotz der Dominanz des Naturbegriffs lasst sich indes bereits hier eine Dif-
ferenz zwischen >Natur< und >Leben< erkennen, die jedoch vorerst weder
begrifflich noch poetisch produktiv wird. Kellers immanenter Naturbegriff
orientiert sich zum einen an der aristotelischen Poetik der Nachahmung, die
zunichst im Zeichen der Goethe’schen und Kant’schen Organologie diffe-
renziert worden ist und nun auch von der Stoffwechseltheorie eine materi-
alistische Erweiterung und Vertiefung erfahren hat. Diese Entwicklung hat
den vitalistisch-idealistischen Lebensbegriff, der um 1800 noch Hochkon-
Junktur hatte und weit in die erste Hélfte des 19. Jahrhunderts hineinwirkte,
verdringt.'®

Zwischen diesen diskursiven Bedingungen, die fiir die erste Fassung des
Griinen Hemnrich mafigebend sind, und denjenigen zur Zeit der zweiten Fas-
sung liegen wiederum dreiflig Jahre, in welche die Differenzierung des Ma-
terialismus und die Darwin’sche Formulierung der Selektionstheorie als
Erklarung fur die Entwicklung der Arten fallt. Die Materialismusdebatte
erweitert die Stoffwechseltheorie um die Frage nach den Entstehungs- und

15 Keller: Brief an Wilhelm Baumgartner, Berlin, 27. Marz 1851, Bd. 1 (wie Anm. 14),
S. 291.

16 Einen #sthetischen Ansatz zum Lebensbegriff bei Keller verfolgt Rebecca Lotscher in ihrer
Masterarbeit Das Schine leben. Zum Lebensgefiihl als Grundlage der Asthetik — mit Kant, Cassirer
und Kellers »Griinem Heinrich« (Basel 2011): Sie erarbeitet die Kant'sche Asthetik entlang
der Subjekt/Objekt-Beziehung, der Unterscheidung von Angenechmem/Schénem, Zweck/
Zweckmafligkeit, bestimmendem/reflektierendem Urteil, Naturschénem/Kunstschénem
und des >organischen< Zusammenhangs dieser Kategorien in zum Teil dichtem Dialog mit
der Erzdhlung von der existenziellen und kiinstlerischen Entwicklung Heinrich Lees. Da-
bei geht es nicht um eine einseitige Anwendung und Uberprﬁfung, denn sie zeigt auf, wie
der Roman diese Entwicklung auf der Figuren- und der Erzahlerebene reflektiert. Mit der
Entwicklung der Figur gelangt die Arbeit zum freien Spiel der Erkenntniskrifte, das sich
im Verhéltnis von dsthetischer Idee und Vernunftidee fortsetzt, einer Sphire, in welche die
Figur nur bedingt hineinreicht, wihrend der Erzdhler sich hier auf der philosophischen
Hohe der Kant’schen Asthetik bewegt.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 141

Entwicklungsbedingungen von Leben und den Méglichkeitsbedingungen
von dessen Erkenntnis. Mit Darwin verschiebt sich der Fokus zwar auf die
kontingente Interaktion der Lebewesen, denen die >Natur< auch feindlich er-
scheinen kann. Wihrend dies, wie bereits erwahnt, zur weiteren Entteleolo-
gisierung beitragt, bleibt die dsthetische Referenz der Natur als dynamische
Gesetzmafligkeit erhalten. Es sei dahingestellt, wie stark Keller bei der >Re-
vision« des Griinen Heinrich darum bemiiht war, diese Natur zugunsten eines
Referenzfeldes des Lebens auszutreiben; jedenfalls lieflen sich die diskursi-
ven Verdnderungen kaum darstellend oder reflektierend einbauen, zumal
die durchgehende Autodiegese hier einschrankend wirkte.

Diese Diskursgeschichte erzihlend einzuholen und eine neue reflektierte
Asthetik oder Poetik zu realisieren, welche die Natur nun entschieden in
die Perspektive des (menschlichen) Lebens stellt, unternimmt die Rahmen-
geschichte des Sinngedichts. Der letzte Novellenzyklus Kellers ist neben dem
Griinen Hemrich das einzige Werk, in dem die Wissenschaft derart in den
Vordergrund riickt, hier sogar im Protagonisten Reinhart personifiziert.

I.2. Forschung zum Sinngedicht

In der Forschung hat vor allem die prominente Thematisierung des Dar-
winismus die Aufmerksamkeit auf sich gezogen, meistens verbunden mit
der These von einem Antagonismus zwischen den >zwei Kulturen< Wissen-
schaft und Literatur, der vor allem in der Rahmengeschichte thematisch
entfaltet, aber auch in den einzelnen Novellen verschoben oder tibertragen
durchgespielt wird.!” Mit Fokus auf die Rahmengeschichte hat mafigeblich
Gerhard Kaiser dargelegt, wie die beiden Kulturen und ihre typischen Prak-

17 Vgl. Kaiser: Gottfried Keller (wie Anm. 2), S. 503-514 u. 555; Ders.: Experimentie-
ren oder Erzihlen? Zwei Kulturen in Gottfried Kellers Sinngedicht, in: Jahrbuch der
Deutschen Schillergesellschaft 45 (2001), S. 278-301. Zuvor hat Wolfgang Preisendanz
(Gottfried Kellers Sinngedicht, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 82 [1963], S. 129-
151) den Auszug des Naturwissenschaftlers aus dem Labor ins Feld der Liebe als Absa-
ge an zeitgenossische Anspriiche interpretiert, die Literatur habe sich an der Naturwis-
senschaft zu orientieren. Dagegen haben Kaiser (Das gedichtete Leben [wie Anm. 2],
S. 562-576) und Rohe (Roman aus Diskursen [wie Anm. 7], S. 142-145) argumentiert,
dass die Referenzen auf die Naturwissenschaften eine Eigenstindigkeit behaupten und
eine implizite Eigendynamik entfalten. Julius Rothenberg (Geheimnisvoll schone Welt.
Zu Gottfried Kellers »Sinngedicht« als antidarwinistischer Streitschrift, in: Zeitschrift far
deutsche Philologie 95 [1976], S. 255-290) hat die zahlreichen und virtuosen Ausfor-
mungen des Kampf-ums-Dasein-Musters ausfiihrlich untersucht, allerdings unter der ein-
schrankenden Pramisse einer durchweg antidarwinistischen Haltung Kellers.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 Hubert Thiiring

tiken, Experimentieren und Erzihlen, in einem weiten und dichten Bezie-
hungsgeflecht von weiteren Antagonismen — insbesondere demjenigen der
Geschlechter, aber auch fremd und eigen, arm und reich — mitenander ver-
kntipft werden, ohne jedoch miteinander zu verschmelzen. Ausgehend von
einer kursorischen Kommentierung der naturwissenschaftlichen Referen-
zen der Eingangsszenerie in Reinharts Studierzimmer, die Kaiser vornehm-
lich in der >kalten< Newton’schen Physik ansiedelt, analysiert er dann die
Implikationen des »Liebeskriegs«, den der Naturforscher Reinhart und die
Girtnerin und Leserin Lucie erzdhlend ausfechten. Das von Lucie verkor-
perte »lebendige Leben« scheint itber die Wissenschaft zu siegen,'® wihrend
der gesichts- und geschichtslose Reinhart anscheinend nur den neusten bio-
logischen Lehrsatz vom Fressen und Gefressenwerden beizusteuern weif3.
Die im Erzdhlen gewonnene Erkenntnis, die Reinhart seine Existenz in eine
Epoche ante lucem und post lucem (bezogen auf den lateinischen Wortstamm
von Lucies Namen) einteilen lasst, ist eine literarische Erkenntnis, die gera-
de das Vorher und Nachher zu verbinden und auf eine Zukunft auszurich-
ten vermag. Diese Erkenntnis verhalt sich strukturell analog, aber diskursiv
antithetisch zur biologischen Erkenntnis der Selektion, die das Wissen in ein
ungiiltiges Vorher und ein giiltiges Nachher teilt.! Die beiden Erfahrungs-
welten des biologischen Wissens und des existenziellen Lebens werden Kai-
ser zufolge nicht in einer »umfassenden Integrationsinstanz« aufgehoben,
sondern im Modus der »Umschligigkeit« zugleich verbunden und getrennt.
Der Modus entspreche Feuerbachs Erkenntnis, dass das »Wirkliche [...]
im Denken nicht in ganzen Zahlen, sondern nur in Briichen darstellbar«
sei.?’ Im Vergleich mit dem zeitgendssischen Naturalismus wiirden Kellers
Kenntnisse der aktuellen Naturwissenschaft »leicht altmodisch« erscheinen.
Anstatt, wie in Goethes Wahlverwandtschafien (1809), die todliche Konsequenz
der buchstiblichen Ubersetzung von Wissenschaft in die Lebenspraxis vor-
zufiihren oder, wie Zolas Les Rougon-Macquart (1871-1893), die todliche
Konsequenz des Lebens selbst quasiexperimentell aufzuzeigen, werde das
Experimentieren im und als Erzdhlen in einem »Zwischenreich« erprobt,
gerade um die tédliche Konsequenz im Leben auszusetzen oder aufzuschie-
ben.?! Das von Lucie und Reinhart gemeinsam bestandene »Rettungsaben-

18 Kaiser: Experimentieren oder Erzihlen? (wie Anm. 17), S. 291.

19" yl. ebd., S. 297.

20 Ludwig Feuerbach: Grundsiitze der Philosophie der Zukuntt, in: Ders.: Gesammelte Wer-
ke, hg. von Werner Schuffenhauer, Berlin 19671f., Bd. 9, S. 330.; vgl. Kaiser: Experimen-
tieren oder Erzahlen? (wie Anm. 17), S. 297.

*! Ebd., S. 298-301.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 143

teuer« der Schlange vor dem Krebs setzt sowohl den darwinistischen Kampf
ums Dasein als auch das Erzihlen zugunsten des gelebten Lebens (d.h. als
biologisches Phinomen und kulturelle Praxis) voraus.?*

I.3. Zusammenfassung und Thesen

Uberblickt man die Forschung zum Motiv, Begriff und Diskurs der Natur
und Naturwissenschaften in Kellers einschligigen Werken, so scheint sie
eine Verschiebung oder Verlagerung vom Natur zum Lebensbegriff nachzu-
zeichnen, die noch nicht explizit herausgearbeitet worden ist. Die Konturen
des Lebensbegriffs hat bislang Kaiser am deutlichsten hervortreten lassen,
dabei aber die historischen und zeitgendssischen diskursiven Referenzen zu
wenig befragt und zum Teil mit literarischen und philosophischen Topoi
verstellt. Dadurch ist thm, wie auch den anderen Forschungen zum Sinn-
gedicht, entgangen, dass die Rahmenerzahlung eine Diskursgeschichte der
Wissenschaften von der Natur zum Leben darstellt. Dies geschieht zu einem
guten Teil mittels Konstellationen im Raum, d.h. mittels der Ausstattung
und Besttickung des Laboratoriums, aber auch in den Remhart zugedachten
Uberlegungen zum Zusammenhang der Dinge und schlieflich durch Rein-
harts Handeln. Im Modus der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen und der
Zeitraffung wird eine Geschichte der Wissenschaft von der Alchemie tiber
die Newton’sche Physik, Goethes organologische Biologie, den idealisti-
schen Vitalismus, den Materialismus Feuerbachs und Moleschotts bis zum
Darwinismus thematisch oder performativ erzdhlt oder miterzdhlt. Es lasst
sich zeigen, dass Kellers Lebenswissen nicht nur von anderen diskursiven
Bereichen her abgeleitet und erschlossen werden kann, d.h. vom religiésen,
physikalischen oder materialistischen Naturbegriff, vom gelebten Leben
der Figuren oder von der poetisch-narrativen Komposition, sondern auch
unmittelbarere Bezeichnungen und Darstellungen erfihrt. Dabei bleibt der
Materialismus mit seiner philosophischen Maxime der Einheit von Kraft
und Stoff (Ludwig Biichner, 1855) und der Chemie des Stoffwechsels die
mafigebliche Referenz, zu welcher der Darwinismus mit seiner struktural-
temporalen Dynamik gewissermaflen das Pendant liefert. In diesem Feld
des modernen Wissens initiiert die Rahmengeschichte des Sinngedichts das
Experiment, das mit seinen beiden Polen der Physik und der Dichtung den
weiteren historischen und diskursiven Horizont markiert.

2 Gottfried Keller: Das Sinngedicht (1879-1881), HKKA, Bd. 7 (1998), hg. von Walter
Morgenthaler u.a., S. 3-329, S. 324f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 Hubert Thiiring

Il. Topische Bestlickung, narrative Entwicklung und diskursive Vernetzung
der Rahmenerzahlung des Sinngedichts

Bei der Analyse und Interpretation der Rahmenerzdhlung, die sich eigent-
lich tber die ersten funf kurzen Kapitel, die Zwischenstiicke zwischen den
Novellen und das letzte Kapitel erstreckt, werde ich mich auf das erste
Kapitel sowie auf eine Szene des letzten Kapitels beschridnken, wobei hier
zundchst das erste Kapitel und im letzten Abschnitt (6) dann die Szene be-
trachtet wird.

»Vor etwa flinfundzwanzig Jahren«, so beginnt der Erzihler die Rahmener-
zdhlung mit einer umstindlichen zeitlichen Situierung,

als die Naturwissenschaften eben wieder auf einem hochsten Gipfel standen, ob-
gleich das Gesetz der natiirlichen Zuchtwahl noch nicht bekannt war, 6ffnete Herr
Reinhart eines Tages seine Fensterladen und lieff den Morgenglanz, der hinter den
Bergen hervorkam, in sein Arbeitsgemach, und mit dem Frithgolde wehte eine fri-
sche Sommermorgenluft daher und bewegte kriftig die schweren Vorhinge und die
schattigen Haare des Mannes.?

Der Erzahler legt den (vorgreifenden) Anachronismus zwischen erzihlter
Zeit und Zeitpunkt des Erzahlens blofl und verweist damit zugleich auch auf
jene weniger auffilligen Anachronismen, die in einem erweiterten Sinn als
Verbindungen, Uberlagerungen, Vermischungen von Motiven, Narrativen
und Modellen aus verschiedenen Zeiten bestehen. Sie sind als potenzielle
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen auch dann wirksam, wenn sie in der
Unterscheidung von »frither und heute« die Handlung situieren und die er-
zahlte Zeit strukturieren. Das gehort natiirlich zu den verbiirgten Mitteln
der Poetik, erzeugt hier aber durch die Dichte der Elemente einen Effekt der
Kiinstlichkeit, die den Rahmentext selbst als experimentelles Arrangement
markiert, das gegen Ende des ersten Kapitels in das Handlungsexperiment
im Zeichen des Sinnspruchs von Logau tiberfiihrt wird.

In der »Studierstube« verdichtet der Erzihler Epochen der Naturwissen-
schaft, indem er das zeitgendssische Labor des Physikers, Geologen, Che-
mikers und Biologen von der Alchemisten-Gruft des vormodernen »Doctor
Faust[us]« abhebt, diese aber zugleich als Vorgeschichte miteinbezieht:

Statt der malerischen Esse, der ungeheuerlichen Kolben und Kessel, gab es da nur
feine Spirituslampen und leichte Glasréhren, Porzellanschalen und Flaschchen mit
geschliffenem Verschlusse, angefiillt mit Trockenem und Flussigem aller Art, mit

23 Ebd., S. 9.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 145

Sduren, Salzen und Krystallen. Die Tische waren bedeckt mit geognostischen Kar-
ten, Mineralien und hélzernen Feldspathmodellen; Schichten gelehrter Jahrbiicher
in allen Sprachen belasteten Stithle und Divans, und auf den Spiegeltischchen glénz-
ten physikalische Instrumente in blankem Messing. Kein ausgestopftes Monstrum
hing an rducherigem Gewdlbe, sondern bescheiden hockte ein lebendiger Frosch in
einem Glase und harrte seines Stiindleins, und selbst das tibliche Menschengerippe
in der dunkeln Ecke fehlte, wogegen eine Reihe von Menschen- und Tierschddeln
so weifd und appetitlich aussah, dafl sie eher den Nippsachen eines Stutzers glichen,
als dem unheimlichen Hokuspokus eines alten Laboranten. Statt bestaubter Her-
barien sah man einige feine Bogen mit Zeichnungen von Pflanzengeweben, statt
schweinslederner Folianten englische Prachtwerke in geprefiter Leinwand.*

Im Modus der Kontrastierung tritt einerseits die Differenz zwischen vormo-
derner und aufgeklirter Wissenschaft in den Vordergrund. Andererseits
entsteht mit der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen eine Atmosphire, in
der die Gegenwart selbst als historisch bedingt und kontingent erscheint,
was auch die ironischen Einsprengsel des Erzahlers bestitigen. In die
verdichtete Zeit zu integrieren sind mithin auch die eingangs ironisch er-
wihnten »héchsten Gipfel« der Naturwissenschaft sowie, als expliziter Ana-
chronismus, die »nattrliche[ | Zuchtwahl«. Auf welche Wissenschaften und
besonderen Entdeckungen oder Erkenntnisse sich diese »Gipfel« beziehen,
fuhrt die darauf folgende Schilderung der Person und Tatigkeit Reinharts
nicht mit weiteren oder genaueren Namen und Daten aus. Auch hier steht
die narrative Erzeugung einer Atmosphére von naturwissenschaftlicher Ta-
tigkeit mittels Verdichtung von Versatzstiicken und Strémungen verschie-
denen Datums im Vordergrund. Dennoch und gerade deshalb laden die mit
relativierenden Wendungen versehenen Indizien zur Rekonstruktion von
Zusammenhingen und deren Deutung ein.

Dass der Held einer positiven und exakten Naturwissenschaft verpflichtet
ist, unterstreicht der Befund, dass die Biicher und Hefte nur »Zahlensiulen
und Logarithmen« enthalten und »[k]ein einziges Buch« von moralischen,
sentimentalen oder asthetischen Dingen handelt. Reinhart experimentiert
mit einem »sinnreiche[n] Apparat, allwo ein Sonnenstrahl eingefangen und
durch einen Krystallkorper geleitet wurde, um sein Verhalten in demselben
zu zeigen und womdglich das innerste Geheimnis solcher durchsichtigen
Bauwerke zu beleuchten«. Nachdem er auch an diesem Morgen die »sché-
ne Welt mit allem, was drauflen lebte und webte«, wieder ausgeschlossen
und das Zimmer bis auf ein »kleines Lochlein« verdunkelt hat, schickt sich
Reinhart an, den einfallenden »Strahl sorgfaltig auf die Tortur zu spannen«

24 Ebd., S. 9f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 Hubert Thiiring

und mit Blick durch eine »Rohre, den Rechenstift in der Hand«, »Zahlen auf
Zahlen« zu schreiben wie »viele Tage« davor.?’

Die Folie der Newton’schen Lichtphysik und die kritischen bis krass pole-
mischen Auseinandersetzungen Goethes mit dieser »Folter des Lichts« in
seiner Farbenlehre (1810) ist unverkennbar und als solche auch quellenméfiig
identifiziert und ansatzweise kommentiert.”® Goethe zufolge verkennt der
physikalische Zugang zum Licht, der es als zusammengesetztes Phinomen
erweisen mochte, dessen wahres Wesen: Das Licht ist ein unteilbares und,
wie die personifizierenden Tropen nahelegen, lebendiges Wesen mit dem
Vermogen, die Farbenwelt erscheinen zu lassen.”” Reinharts Experiment
stellt offenbar das Newton’sche experimentum crucis nach, doch die Intention
scheint eine spezifischere als das blofie Aufzeigen der Spektralfarben zu sein.
Der Erzéhler nimmt (ironische) Distanz, beschreibt in groben Ziigen den
Apparat und das Verhalten des Experimentators und stellt die Vermutung
an (»womoglich«), dass es um das Geheimnis des Kristallkérpers gehen
konnte. — Bestimmteres gibt der Text direkt nicht her, vielmehr stellt der
Erzihler eine gewisse Nonchalance zur Schau. Vor dem Hintergrund der
zeitgendssischen Optik ldsst sich zumindest spekulieren, dass die notierten
Zahlen mit der Berechnung von Brechungsindizes der Spektralfarben zu
tun haben. So koénnten z.B. die Dispersionseigenschaften von lichtdurch-
lassigen Kérpern im Hinblick auf die Spektralfarben und deren Eigenschaf-
ten und Wirkungen untersucht werden. Einiges davon ldsst sich dann im
Zusammenhang des Textes quellenmiflig erschlieflen, wie weiter unten zu
zeigen sein wird (5). Zundchst scheinen die relative Zwecklosigkeit des Ex-
periments und die Schédlichkeit des Experimentierens fiir die Physis des
Experimentators im Vordergrund zu stehen.

Denn prompt verspiirt Reinhart einen »leise stechenden Schmerz« zuerst im
einen, dann im anderen Auge und erkennt dies als Folge seines »anhalten-
de[n] Treibens« im schroffen Wechsel von Hell und Dunkel. Besorgt darti-
ber, dass diese 6dipale Beeintridchtigung »alle[n] sinnliche[n] Forschungen«
ein Ende bereiten konnte, sieht er sich »auf ein beschauliches Nachdenken«
tiber sein bisheriges Leben zuriickgefithrt. An diesem Punkt ist die topische
Konstellation bereits etabliert: Das physikalische Experiment mit dem Licht,
das mit dem Leben schembar nichts zu schaffen hat, wendet sich gegen das
existenzielle Leben, das sich beim Experimentieren von dem >natiirlichenc

%5 Fbd., S. 10.
26 Vgl. Rohe: Roman aus Diskursen (wie Anm. 7), S. 143f.
% Vgl. Albrecht Schéne: Goethes Farbentheologie, Miinchen 1987.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 147

Licht abschottet. Die darin angelegte Spannung wird auch die Handlung in
Gang setzen: Der Held bricht aus der verdunkelten Studierstube aus, um
Licht und Leben in ihrer Konjunktion wiederzufinden bzw. neu zu entde-
cken und zu ergriinden. Diese Konjunktion wird von Lucie personifiziert
- von ihrem Oheim und am Ende auch von Reinhart »Lux« gerufen -, wih-
rend der Name Reinhart als Zusammensetzung aus den beiden Hauptei-
genschaften des Kristalls gedeutet werden kann. Die Verbindung von Licht
und Leben, alliterativ verstirkt und auch als Quasisynonymia lesbar, ist im
Gemeinverstandnis evident bis zur Banalitat. Doch sie figuriert nie als buch-
stiabliche Formel, sondern erscheint unmittelbar im Spannungsfeld inharen-
ter, angrenzender oder analoger Polarititen wie hell und dunkel, Leben und
Tod, Schein und Sein, biologischer und sozialer Geschlechtlichkeit, Kultur
und Natur oder Zufall und Lenkung, welche die Rahmenerzahlung und die
Novellen entfalten.

Diesseits und jenseits der asymmetrischen Bedingungsverhaltnisse, dass
es Licht ohne Leben, aber kein Leben ohne Licht geben kann, befinden
sich Licht und Leben also schon zu Beginn in einem Spannungsverhaltnis
zwischen der anorganischen Wissenschaft der Physik und der physiolo-
gisch-existenziellen Lebenspraxis. Das Verhaltnis von physischer und mo-
ralischer Welt ist denn auch Gegenstand von Reinharts Nachsinnen:

Nachdem er in munterer Bewegung den grofiten Teil seiner Jugend zugebracht und
dabei mit Aufmerksamkeit unter den Menschen genug geschen hatte, um von der
Gesetzmafligkeit und dem Zusammenhange der moralischen Welt tiberzeugt zu
werden, und wie tberall nicht ein Wort fillt, welches nicht Ursache und Wirkung
zugleich wire, wenn auch so gering wie das Séuseln des Grashalms auf einer Wiese,
war die Erkundung des Stofflichen und Sinnlichen ihm sein All'’ und Eines gewor-
den®

In dieser materialistischen Uberzeugung hat sich Reinhart von der Men-
schenwelt und ihren Affekten und Eigenarten abkehren kénnen. Er lacht
nur noch tber die »Komédien« der »chemischen Stoffe[ ]« und drgert sich

B Vgl. Ursula Amrein: Augenkur und Brautschau. Zur diskursiven Logik der Geschlech-
terdifferenz in Gottfried Kellers »Sinngedicht«, Bern u.a. 1994; Gerhard Neumann: Der
Koérper des Menschen und die belebte Statue. Zu einer Grundformel in Gottfried Kellers
Sinngedicht, in: Mathias Meyer/Gerhard Neumann (Hg.): Pygmalion. Die Belebung des
Mythos in der abendlindischen Literatur, Freiburg 1.Br. 1997, S. 555-591; Hans Dietrich
Irmscher: Physik und Liebe. Ein Versuch tiber Gottfried Kellers »Sinngedicht«, in: Peter
Ensberg/Jurgen Kost (Hg.): Klassik-Rezeption. Auseinandersetzung mit einer Tradition,
Wiirzburg 2003.

29 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 11.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 Hubert Thiiring

tiber Rechenfehler und zerbrochene Glaser. Die Strukturen und Prinzipien
lasst thn der Erzdhler weiterhin theatral imaginieren:

[...]jetzt fuhlte er sich nur klug und froh, wenn er bei seiner Arbeit das grofie Schau-
spiel mit genof, welches den unendlichen Reichtum der Erscheinungen unaufhalt-
sam auf eine einfachste Einheit zurtickzufithren scheint, wo es heifit, im Anfang war
die Kraft, oder so was.?’

In wenigen Ziigen fithrt der Text Reinharts naturwissenschaftliches Welt-
bild auf die Frage nach dem ersten Prinzip zurtick und verkniipft sie mit der
religiésen, philosophischen und literarischen Tradition, die zuletzt noch der
bereits prasente (Goethe’sche) Faust mit dem Anspruch des Universalge-
lehrten zu beantworten suchte. Zugleich wird mit den chemischen Stoffen
angedeutet, dass in Reinharts Laboratorium, wie man bereits aufgrund der
Schilderung der Accessoires im Studierzimmer annechmen konnte, durch-
aus andere naturwissenschaftliche Disziplinen als die Physik praktiziert
werden, auch wenn die Physik die Leitwissenschaft darzustellen und damit
mechanistische Erkldrungsmodelle vorzuherrschen scheinen. Darauf deu-
ten jedenfalls die ldssige Behandlung der Frage nach dem Prinzip und die
weiteren Ausfithrungen zur Art des Zusammenhangs der physischen und
der moralischen Welt hin, welche die theatrale Bildlichkeit im Marionetten-
modus fortsetzt:

Die moralischen Dinge, pflegte er zu sagen, flattern ohnehin gegenwirtig wie ein
entfirbter und heruntergekommener Schmetterling in der Luft; aber der Faden, an
dem sie flattern, ist gut angebunden und sie werden uns nicht entwischen, wenn sie
auch immerfort die grofite Lust bezeigen, sich unsichtbar zu machen.?!

Die Schmetterling-Wendung soll wohl meinen, dass die Erforschung der
seelisch-geistigen Welt zeitgendssisch ohnehin nicht hoch im Kurs steht.
Gleichzeitig aber scheint Reinharts Wissenschaft den Anspruch zu erheben,
diese Phinomene dereinst erklaren zu kénnen, da sie an die physische Welt
gebunden und also selbst physischer Natur sind. Der Aufschub verweist zu-
rick auf den Kraftbegriff, der somit als terminierter Platzhalter die Leerstel-
le des Prinzips besetzt. An diesem Punkt werden die bildhaften Gedanken
tiber den inneren Zusammenhang der Dinge abgeldst bzw. iiberlagert von
gestalthaften Bildern der dufleren Welt:

30 Ebd., S. 11f.
31 Ebd., S. 12.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 149

Jetzt aber war es ihm, wie gesagt, unbehaglich zu Mut geworden; in der Besorgnis
um seine Augen stellte er sich alle die guten Dinge vor, welche man mittelst der-
selben sehen konne, und unvermerkt mischte sich darunter die menschliche Ge-
stalt, und zwar nicht in ithren zerlegbaren Bestandteilen, sondern als Ganzes, wie sie
schon und lieblich anzusehen ist und wohllautende Worte horen 1afit.

Der »menschlichen Sitte« entwohnt, weily er nicht, wie er draufien auf dem
»durchsichtige[n] Meer des Lebens« es anstellen sollte, sich der »lieblichen
Dinge« zu nédhern. Sich impulshaft aus der Bedriickung befreiend, reifit er
die Fensterladen auf, eilt in eine »Bodenkammer « hinauf, wo er »in Schran-
ken eine verwahrloste Menge Biicher« findet, »die von halbvergessenen
menschlichen Dingen« handeln, um Rat zu finden, was er nun beginnen
sollte. Er zieht einen Band heraus und erwischt einen der »Lachmann’schen
Lessingausgabe, und zwar de[n], in welchem die Sinngedichte des Friedrich
von Logau stehen«. Und wie er das Buch aufschlégt, fallt ihm der Spruch
in die Augen: »Wie willst du weifle Lilien zu roten Rosen machen? / Kiif§
eine weifle Galathee: sie wird errétend lachen.« Er bedankt sich beim Autor,
ruft: »Welch’ ein késtliches Experimentl« und bricht zu Pferd auf.®?

Die Art und Weise, wie Reinhart vom physikalischen Experiment tiber
die philosophisch-theoretischen Betrachtungen zu dem literarisch inspi-
rierten Experiment kommt, ndmlich tber eine Serie teils motivierter, teils
kontingenter Impulse, fithrt schon vor, inwiefern die figurenperspektivisch
angefiihrten naturwissenschaftlich-philosophischen Ansitze und Modelle
der Komplexitit des gelebten Lebens nicht gerecht werden. Angemessen
plump lasst der Text Reinhart die Verse von der Verwandlung der wei-
len Galathee in Rosen durch Kiissen auch als plumpe Anwendungsregel
verstehen, um 1thn dann in den narrativen Entfaltungen des Sinnspruchs
eines anderen zu belehren. Die Zufilligkeit, mit der Reinhart auf den Sinn-
spruch stofit, ruft im Motiv der Brautsuche die eingangs aufgerufene »na-
tirliche Zuchtwahl«, den jiingsten »Gipfel« der Naturwissenschaft, wieder
auf: Biologische und sexuelle "Wahl, Intention und Kontingenz, Wissen-
schaft und Lebenspraxis werden in ein Spannungsverhaltnis gebracht, das
die Novellen durchspielen. Die einleitende Rahmenerzahlung kommit, eine
zyklische Figur vollziehend, wieder in der (anachronistischen) Aktualitit der
Darwin’schen Evolutionstheorie an, die, wie die oben referierte Forschung
zum Griinen Heinrich gezeigt hat, fiir die Narration mafigebend werden kann.
Die dazwischen miterzihlte Geschichte der Natur- und Lebenswissenschaf-
ten von Newton tiber die Goethezeit und den Materialismus ist damit nicht

32 Ebd., S. 19f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 Hubert Thiiring

tuberwunden oder neutralisiert, sondern bleibt im Raum des Laboratori-
ums koprésent. Tatséchlich beziehen sich die verschiedenen Theorien und
Modelle ja auch auf verschiedene Sachbereiche, so dass die Darwin’sche
Entwicklungstheorie und die materialistische Stoffwechseltheorie einander
nicht widersprechen oder historisch ablésen, sondern auch ergénzen und
befruchten kénnen. Zudem koénnen den Theorien und Modellen, wie be-
reits angedeutet, kontrdre Annahmen tiber das Wesen der Natur und des
Lebens zugrunde liegen.

Die Programmatik der Rahmenerzahlung in Bezug auf die Natur- und Le-
benswissenschaften besteht mithin nicht darin, die Theorien und Modelle
im Sinn eines historischen Prozesses oder gar Progresses darzustellen und zu
bewerten, sondern sie als stoffliches Referenzwissen von Natur und Leben
in einer Koprésenz zu verdichten, um es dann narrativ im gelebten Leben zu
entfalten. Dabei geht es nicht darum, die lebenspraktische Tauglichkeit der
Theorien und Modelle selbst zu verifizieren oder zu falsifizieren; vielmehr
werden damit lebensfeindliche Verhaltens-, Handlungs-, Denk- und Fiihl-
weisen kenntlich gemacht, deren >Fehler< in einem Missverstindnis oder
Missbrauch des Natur- und Lebenswissens liegt. Dies gilt selbstverstind-
lich nicht nur fiir das natur- und lebenswissenschaftliche Wissen, sondern
ebenso fur die kulturellen Modelle und Theorien, wie Gerhard Neumann
dies fur den von allen Novellen mehr oder weniger stark aktivierten Pyg-
malionismus tiberzeugend dargelegt hat.** Ebenso ist es natiirlich moglich,
bestimmte wissenschaftliche Theoreme oder Modelle als schon breiter und
tiefer in die allgemeine Kultur eingegangene Muster wahrzunehmen, wie
das Jirgen Rothenberg ausgehend vom Kampf-ums-Dasein-Muster unter-
nommen hat.

Wenn die Rahmenerzihlung mit Reinharts Lichtexperiment bereits ein
Exempel von lebensfeindlichem Wissenschaftsverstdndnis statuiert, so be-
deutet dies also nicht, dass die dabei artikulierten spezifischen Theoreme
und Modelle sowie die philosophischen Begriindungsfragen zugunsten ei-
nes allgemeinen Kulturwissens an Relevanz verlieren. Sie kénnen, wie die
traditionellen Narrative, mit denen sie verkniipft werden, aus der histori-

33 Vgl. Neumann: Der Kérper des Menschen und die belebte Statue (wie Anm. 28), insbes.
S. 557-573.

3 Vgl. Rothenberg: Geheimnisvoll schéne Welt (wie Anm. 17), insbes. S. 257-259 u. 274-
276.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 151

schen Tiefendimension aktualisiert werden, wie das die zyklische Struktur
der Rahmenerzihlung und des Novellenkranzes vorfiihrt.?®

Im Folgenden sollen zundchst einige wichtige Ziige der in der Rahmenge-
schichte verdichteten Vorgeschichte der Natur- und Lebenswissenschaften
nachgezeichnet und dann in die fur Keller unmittelbare Aktualitit des Ma-
terialismus eingebettet werden, bevor mit Moleschotts Licht und Leben eine
spezifischere Wissensreferenz analysiert und diskutiert wird. Dabei werden
der Begriff der Kraft und die merkwiirdige Geste, mit der er dargeboten
wird, ndher eingekreist.

Ill. Verdichtete Vorgeschichte der Lebenswissenschaften

Die von Reinhart aufgeworfene Frage nach dem »Anfang« behauptet, entge-
gen der Lissigkeit, mit der er sie behandelt, auch diskurshistorisch eine an-
haltende Aktualitit. Seit den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts, angefangen
mit dem Materialismusstreit, folgte im deutschsprachigen Denk- und For-
schungsraum eine Kontroverse zwischen rationalistisch-materialistischen
und vitalistisch-idealistischen Naturauffassungen auf die néchste. IThre An-
ldsse waren heterogen, von Entdeckungen im Stoffwechsel tiber die Erkla-
rung der Entstehung der Arten bis zur Erforschung der neurologischen Ver-
netzung des Gehirns. Sie gingen mit Verschiebungen und Umbenennungen
ineinander tiber, so dass man auch von einer einzigen lingeren Kontroverse
in mehreren Etappen sprechen kénnte. Einer der Hohepunkte dieser Debat-
ten war die 1872 gehaltene Rede von Emil Du Bois-Reymond Uber die Gren-
zen des Naturerkennens, deren Schlusspunkt er mit der berithmten Behauptung
setzte: »Gegentiber dem Riitsel [...], was Materie und Kraft seien, und wie
sie zu denken vermégen, mufl er [der Naturforscher] ein fir allemal zu dem
viel schwerer abzugebenden Wahrspruch sich entschlieflen: »[gnombimuy.«36
Die Provokation gegeniiber dem allgemeinen und insbesondere dem natur-
wissenschaftlichen Fortschrittsglauben, die den sogenannten Ignorabimus-

35 Schon frith hat Keller dem teleologischen Fortschrittsdenken ein von den narrativen

Stoffen her gedachtes zyklisches Modell entgegengesetzt; vgl. Keller: Brief an Hermann
~ Hettner, Berlin, 26. Juni 1854, Bd. 1 (wie Anm. 14), S. 396-401.

36 Emil du Bois-Reymond: Uber die Grenzen des Naturerkennens. In der zweiten allge-
meinen Sitzung der 45. Versammlung Deutscher Naturforscher und Arzte zu Leipzig am
14. August 1872 gehaltener Vortrag, in: Ders.: Vortrige tiber Philosophie und Gesell-
schaft, eingeleitet und mit erkldrenden Anmerkungen hg. von Siegfried Wollgast, Ham-
burg 1974, S. 54-77, hier S. 77.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 Hubert Thiiring

Streit ausloste, bestand im Futur des Nichtwissens. Statt mit Materie und
Kraft hitte Du Bois-Reymond das Ritsel auch mit anderen Begriffen for-
mulieren kénnen: Korper (oder Leib) und Seele, Materie und Geist, Stoff
und Kraft. Die Kombination quer durch die konventionellen Dualismen in-
diziert die ldngerfristige Dimension des >Wahrspruchs«, vermeidet aber den
Begriff des Lebens, der sich auch damals als Resultante der verwendeten
Groflen aufdringte. Der zeitlich niher liegende Grund fiir diese Vermei-
dung liegt wohl darin, dass die erst ein gutes Jahrzehnt alte Verkiindigung
der Entstehung der Arten just als Losung des Ritsels des Lebens hoch im
Kurs stand, obwohl Darwin >nur« die Entwicklung der Lebensformen und
funktionen durch Selektion erklirte und keineswegs den Ursprung und
das Wesen des Lebens, von der chemisch-physiologischen Erzeugung bis
zum elementaren Selbstgefiihl des Lebewesens, geschweige denn den Zu-
sammenhang dieser Grofien, also das, was Du Bois-Reymond mit Materie,
Kraft und Denken meinte.

Ein tieferer Grund fiir die Vermeidung des Lebensbegriffs konnte die Nach-
wirkung der naturphilosophisch-romantischen Beanspruchung des >Lebensc
sein, das als vitalistisches Prinzip die Systemstelle Gottes besetzte.*’” Anato-
mie und Physiologie bauten nach 1800 auf die Konzeption des Organismus,
die Immanuel Kant 1790 in der Kritik der teleologischen Urteilskraff in Ausein-
andersetzung mit den zeitgendssischen Forschungen formuliert hatte: Hier
rickt und stutzt Kant den Begriff des Zwecks bzw. der Endursachen er-
kenntniskritisch als regulatives Prinzip zurecht: »Ein organisiertes Produkt der
Natur ist das, in welchem alles Sweck und wechselseitig auch Mittel ist. 8 Die Kraft
der Hervorbringung eines Organismus erklart er fiir prinzipiell »unerforsch-
lich[ J«, nennt sie jedoch in Bezug auf ithren Zweck mit Johann Friedrich
Blumenbach »Bildungstrieb«.?** Den Lebensbegriff eskamotiert er explizit,
obwohl er der »unerforschlichen Eigenschaft« der organisierten Materie
nahe komme; denn dadurch wiirde man der Materie entweder ein imma-
terielles Prinzip, also eine Seele oder einen Geist, beigesellen oder dann die
Materie insgesamt als belebt annehmen miissen.*” Zwar kann »schlechter-

37 Vgl. Friedrich Albert Lange: Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung

in der Gegenwart [1866], wohlfeile Ausgabe, besorgt und mit biographischen Vorwort
versehen von Hermann Cohen, Iserlohn/Leipzig 1886, S. 453f., und Ajouri: Erzihlen
nach Darwin (wie Anm. 4), S. 64-143.

38 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft [1790], § 66, in: Ders.: Werkausgabe, zwolf Ban-
de, hg. von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M. 1977, Bd. 10, S. 324.

39 Ebd., § 81, S. 381; vgl. Johann Friedrich Blumenbach: Uber den Bildungstrieb und das
Zeugungsgeschifte, Gottingen 1781.

40 Kant: Kritik der Urteilskraft (wie Anm. 38), § 65, S. 321-323.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 153

dings keine menschliche Vernuntft [...] die Erzeugung auch eines Graschens
aus bloff mechanischen Ursachen zu verstehen hoffen, es sei aber aufgrund
der Beschaffenheit der Erkenntnis angezeigt, »alle Produkte und Ereignisse
der Natur, selbst die zweckmafligsten, so weit mechanisch zu erkliren, als es
immer in unserm Vermégen [...] stehte, !

Der Begriff des Lebens hatte jedoch in der Naturwissenschaft und Philo-
sophie zwischen 1750 und 1800 eine ganze Diskursrevolution mit bewegt.
Fiir La Mettrie und Diderot, aber dann vor allem fiir den empirisch orien-
tierten Pflanzenkundler und Physiologen Caspar Friedrich Wolff stand der
Lebensbegriff im Zentrum ihrer Kritik an der dualistisch-mechanistisch
begriindeten Konzeption der von Albrecht von Haller vertretenen Prafor-
mation. Wolff, der mit allem Recht als erster Biologe im modernen Sinn
gelten kann, vermochte Schritt fir Schritt am Material aufzuzeigen, dass
organische Korper, ob Pflanze oder Tier (oder Mensch), thre Gestalt und
Grofle nicht aufgrund der immer schon fix vorgeformten Materie erhalten,
die sie zum Wachsen lediglich auszuwickeln brauchen, sondern durch For-
mung und Vermehrung kleinerer und weniger gestalteter Grundelemente
selbst herausbilden. Als »Prinzip« der »Generation«, wie er den Prozess im
Sinn von Erzeugung und Entstehung nannte, nahm Wolff eine »wesentliche
Kraft« an, ohne dass er deren Verbindung mit der Materie niher bestimm-
te.*? Die Art der Erzeugung und des Wachstums sowie diese wesentliche
Kraft seien die Eigenttimlichkeiten, »weswegen wir thnens, diesen Kérpern,
»ein Leben zuschreiben«, und dies habe nichts mit den Gebilden der Prifor-
mation zu tun.*

Die in der Theoria generationis 1759, genau hundert Jahre vor Darwins Entste-
hung der Arten, aufgestellten Hypothesen einer Lebenskraft (unter dem Begriff
der wvis essentialis) und der epigenetischen Entwicklung haben es tiberhaupt
erst erlaubt, das Leben als eine eigene dritte Grofle, die Korper und Seele
integriert, und eine von der Physik abgegrenzte Wissenschaft des Lebens
und des Lebendigen zu etablieren. Zahlreiche Autoren (Medicus, Blumen-
bach, Brandis, Humboldt, Reil, Roose, Treviranus) mit mehr oder weniger
aktueller und historischer Wirkung entwarfen von 1770 bis 1800 im deut-

4 Ebd., § 78, S. 370f.

42 Caspar Friedrich Wolff: Theoria generationis [1759] / Uber die Entwicklung der Pflanzen
und Thiere, I, IL. und III. Theil, tibers. und hg. von Paul Samassa, Leipzig 1896, Nach-
druck mit einer Einleitung von Olaf Breidbach, Thun 21999, S. 4-10.

43 Gaspar Friedrich Wolff: Theorie von der Generation in zwo Abhandlungen erklért und
bewiesen von Caspar Friedrich Wolff, der Arzneygelahrtheit Doktor, Berlin 1764, Nach-
druck: Hildesheim 1966, S. 160.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 Hubert Thiiring

schen Sprachraum biologische Konzeptionen des Lebens zwischen einer
Organismustheorie, deren Strukturen kausal-mechanisch gedacht waren,
und einer Lebenskrafttheorie, die letztlich metaphysisch begriindet war.
Wihrend Theodor Georg August Roose 1797 in Grundziige der Lehre von der
Lebenskraft diese >Wissenschaft vom Lebenc erstmals unter dem Begriff »ei-
ner Bz'ologz'e«44 formulierte, welche die Lebenskraft ins Zentrum stellte, 10ste
Gottfried Reinhold Treviranus fiinf Jahre spater seine Biologie oder Philosophie
der lebenden Natur bereits in verschiedene Teilsysteme auf, ein materialisti-
sches, ein vitalistisches und ein organistisches System, eine Unterteilung,
die auf die nachfolgende Ausdifferenzierung der naturwissenschaftlichen
Disziplinen verweist.*’

Wenn das Leben sich seitdem als vielgestaltiger und zugleich totaler Begriff
erhalten hat, dann zum einen deswegen, weil er parallel und in mehr oder
weniger dichter Vernetzung mit Wissenschaft und Philosophie zunehmend
zur Zentralreferenz des politischen, 6konomischen und sozialen Denkens
und Handelns und dabei Gegenstand dessen geworden ist, was Michel
Foucault und Giorgio Agamben unter dem Titel der Biopolitik dargelegt ha-
ben. Zum anderen hat sich das Verhaltnis von Literatur und Leben gewan-
delt: Literatur — und Kunst allgemein - beansprucht nicht blof}, das Leben
darzustellen, sondern das Leben zu sein, in einem substanziellen und energe-
tischen Sinn. Goethes Werther ist die Manifestation dieser Engfithrung und
die Performanz der Aporie, die den Protagonisten, aber auch den Sturm-
und-Drang-Autor Jakob Michael Reinhold Lenz verschlungen hat. Doch
seither ist das Bestreben, die reine energetische Intensitit darzustellen bzw.
vorzufiihren, der Literatur als defigurierende Kraft eingeschrieben, so sehr
die Literatur auch immer Nachahmung von Gestalt geblieben ist. Goethe,
der mit Lenz selbst zu den Entfesslern der literarischen Lebenskraft gehort,
hat die Aporie der Un/Darstellbarkeit in der Dialektik von Kraft und Ge-
stalt aufgelost: Das Leben kann sich nicht von der Natur lossagen, sondern
nur seine Kraft, die eine Naturkraft ist, moglichst lang zu Bildung, Wachs-
tum und Erhaltung seiner ideal bestimmten Gestalt und inneren Strukturen
einsetzen. Im Goethe’schen Verstindnis bildet das Leben fiir den mit Selbst-
bewusstsein und Willen ausgestatteten Menschen eine notwendige, wenn
auch 1llusorische (weil provisorische) Ausnahme von den unerbittlichen Ge-
setzen der verschlingenden Natur. Diese >lebensnotwendige Illusion« einer

4 Theodor Georg August Roose: Grundziige der Lehre von der Lebenskraft [1797], 2.,
verbesserte Aufl., Gottingen/Braunschweig 1800, S. IIL

% Gottfried Reinhold Treviranus: Biologie oder Philosophie der lebenden Natur fiir Natur-
forscher und Arzte, sechs Binde, Bd. 1, Gottingen 1802, S. 83-103.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 155

(relativen) Autonomie steht in einem doppelten Bedingungsverhéltnis: zum
einen mit der objektivierbaren Ablésung der tierischen Triebe vom Natur-
gebrauch und ihrer Sublimierung in >héhere« Vermégen und >freie« Kiinste,
zum anderen mit der subjektiven Perspektive der menschlichen Wahrneh-
mung, Empfindung und Erfahrung, die sich in der emphatischen Setzung
der (eigenen) Gestalt manifestiert.

Im dsthetischen Denken und Schaffen 6ffnet sich ein mehrfach ausgerich-
teter Antagonismus, der sich bis zur Kluft vertiefen kann: zwischen der im-
manenten Begriindung der Kunst im und als Natur-Leben einerseits und
den kinstlich-medialen Ausdrucksméglichkeiten andererseits; zwischen
der energetischen Emanation einerseits und der mechanischen Artikula-
tion andererseits, die immer in die Regelrhetorik zuriickzufallen droht; zwi-
schen der gesetzmifligen Entwicklung des Organismus von innen heraus
einerseits und der subjektiven Gestaltung von auflen andererseits. Kant
vermochte mit seiner Kritik der Urteilskraft den Antagonismus nicht aufzuld-
sen, sondern konsolidierte thn in der Trennung zwischen der &dsthetischen
und der teleologischen Urteilskraft: Wihrend der Lebensbegriff wegen sei-
ner transzendenztrachtigen Ambivalenz aus der objektiven Erkenntnis der
teleologischen Urteilskraft ausgeschlossen wird, schliefit ihn die dsthetische
Urteilskraft in die subjektive Erkenntnis ein, und zwar als sogenanntes Le-
bensgefiihl: Es ist die Bilanz von Lust und Unlust des freien Spiels der Er-
kenntniskrifte, die sich im Gemiit als Lebensgefithl manifestiert.!®

Johann Gottfried Herder hat diesen Ausschluss/Einschluss-Mechanismus in
Bezug auf das Leben in Kants Philosophie und als grundlegendes Problem
nicht nur der Asthetik schon frith erkannt.” Weniger explizit und ausfiihr-
lich, aber dafiir pointiert hat dann im 19. Jahrhundert Georg Buichner die
Kluft zwischen der objektiven Naturerkenntnis, die mit der Organismus-
theorie das strukturelle Modell der Asthetik lieferte, und der subjektiven
vitalen Empfindung als dsthetischem Kernelement ausgelotet. Der Riss, der
sich in einem weiten Hyperbaton zu Beginn von Biichners Erzahltext Lenz
(1835) in der Brust des Protagonisten 6ffnet, ist die poetische Artikulation
desselben Problems, das er in der Probevorlesung iber Schidelnerven (1837) auf

46 Vgl Kant: Kritik der Urteilskraft (wie Anm. 38), § 1, S. 115f.

47 Vgl. Hubert Thiiring: Das neue Leben. Studien zu Literatur und Biopolitik 1750-1938,
Miinchen 2012, S. 111-122; Ders.: Leben, in: Bichner-Handbuch, hg. von Roland
Borgards und Harald Neumeyer, Stuttgart/Weimar 2009, S. 209-217, und Ders.: Sprache
als Rhetorik des Lebens. Zu den Anfingen einer fundamentalen Differenz von Herder
und Kant, in: Ralf Simon (Hg.): Herders Rhetoriken im Kontext des 18. Jahrhunderts,
Heidelberg 2014, S. 157-173.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 Hubert Thiiring

erkenntnisphilosophischem Terrain zu formulieren sucht. Dass der Weg
zwischen Erkennen und Empfinden, Struktur und Energie, Gestalt und
Kraft usw. als Phinomene des Lebens nur poetisch begangen werden kann,
wird von Biichner nirgendwo programmatisch verkiindet, sondern von und
in den literarischen Texten performiert und reflektiert.

Die Literatur wird um 1800 zum privilegierten Ort der Erkenntnis des Le-
benswissens im Spannungsfeld der alten und neuen fundamentalen Dicho-
tomien und der wissenschaftlich-disziplindren Ausdifferenzierung. Denn
die naturwissenschaftlichen Disziplinen erhoben Kants erkenntnismethodi-
sches Regulativ einer méglichst weitgehenden mechanischen Erklarung der
Phinomene zum Grundsatz von Wissenschaftlichkeit, ohne ihre transzen-
dentale Bedingtheit zu reflektieren, wihrend der von Schelling inspirierte
Idealismus an einem fundamentalen Lebensprinzip festhielt, ohne wissen-
schaftliche Operabilitit zu bedenken. Neben einem Mangel an Reflexion
der gemeimnsamen Grundbedingungen fehlten zudem weitgehend die Be-
ziige zur Lebenspraxis und zur Asthetik, die in der Literatur im Vorder-
grund stehen. Doch vermégen literarische Texte die philosophischen und
wissenschaftlichen Bedingungen und Verfahren in Bezug auf ihre eigenen
mit zu inszenieren und zu reflektieren. In Analogie zu den Tendenzen der
Wissenschaften kénnen auch in der Literatur Tendenzen zwischen einer
vitalistischen Defiguration, welche die Texte an die Grenzen der Darstellbarkeit
treibt, und einer organologischen (Re)Figuration, die sie an die (aristotelische)
Darstellungspoetik zuriickbindet, beobachtet werden.

IV. Kellers Poetik des Lebens in Auseinandersetzung mit dem Materialismus
Feuerbachs und Moleschotts

Kellers Texte wiirde man wohl ohne Zégern der (re)figurierenden Tendenz
zuordnen, doch lassen sich defigurierende Momente ausmachen, die auch
untergriindig fortwirken. Dass und wie Kellers Texte unter dem Einfluss
des Materialismus und der Evolutionstheorie die narrative Teleologie aufl6-
sen und stattdessen die innere Vernetzung verdichten und sich gleichzeitig
durch die explizit inszenierte Zufélligkeit 6ffnen, ist bereits dargelegt wor-
den. Dies lasst sich noch weitgehend auf die Referenz einer Natur bezie-
hen, die zugleich gesetzmaflig und, durch ihre Komplexitit, geheimnisvoll
wirkt, wie Keller nach der frithen Erfahrung des Materialismus schreibt. In
der zweiten Fassung des Griinen Heinrich erscheint die generalisierte Natur
dann auch als Feindin des Lebens. Doch erst im Swnmngedicht wird deutlich,

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 157

mwiefern jede Vorstellung von strikter Naturgesetzlichkeit unvermeidlich
reduktiv ist und sich in der bewussten oder unbewussten Anwendung auf
das humanisierte und kulturalisierte Leben schidlich oder t6dlich auswirkt.
Die Eréffnung der Rahmenerzahlung fithrt dies, indem sie selbst reduktiv
agiert, durch die Kurzschlieflung von physikalischer Naturauffassung mit
der Gefihrdung der Gesundheit im Experiment exemplarisch vor. Auch
die Reduktion wird (im Sinn von >Rickfithrung<) buchstiblich vorgefiihrt,
indem Reinhart theoretisch den »unendlichen Reichtum der Erscheinungen
unaufhaltsam auf eine einfachste Einheit« zurtickgehen sicht, »wo es heifit,
im Anfang war die Kraft, oder so was«.*® Dieses Moment der Unbestimmt-
heit erscheint ironisiert, aber die Ironie ist nicht einfach aufzulésen: Driickt
Reinhart - und mit ihm solidarisch der Erzihler — damit seine Uberlegen-
heit gegentiber Ursprungs- und Begriindungsfragen aus, wie sie (faustische)
Theologen und Philosophen von gestern und heute stellen, wéihrend sie
fur seine positive Wissenschaft und sein Weltverstindnis belanglos sind?
Oder lasst der Erzihler ihn entweder als ignorant und tiberheblich gegen-
tiber einer fir unumggnglich erachteten Frage erscheinen oder als naiv, weil
die Annahme einer urspriinglichen Kraft einen Transzendenzglauben impli-
ziert? Explizit 16st der Text die Unbestimmtheit nicht auf, so dass man die-
se Unbestimmtheit selbst als Aussagegehalt annehmen muss. Implizit, und
das heiflt hier narrativ, erscheint dieses Moment der Unbestimmtheit als
Wendepunkt, nach dem sich Reinhart wieder den »moralischen Dinge[n]«
und dem sinnlichen Leben, zunachst in literarischer, dann in realer Form,
zuwendet. Es ist, wie wenn der Kraftbegriff nicht nicht getrennt werden kann,
damit Reinhart und der Erzihler das (erzdhlte) Leben und das (gelebte)
Erzihlen beginnen kénnen. Es ist der Punkt, an dem die Erzidhlung ein Mo-
ment vitalistischer Defiguration frei — und sich dem Inkalkulablen aussetzt.
Die Frage nach dem Verhiltnis von Kraft (oder Geist) und Materie, Stoff
oder Form, die nach 1800 mit Kants pragmatisch-operativer Hypothese
und der idealistisch-romantischen Verabsolutierung zwei vorderhand wenig
miteinander kommunizierende Antworten gefunden hatte, gewann im Zug
neuer Erkenntnisse und Entdeckungen um 1830 neu an Virulenz, die sich
mm Materialismusstreit, in den Debatten um die Selektionstheorie und mm
Ignorabimus-Streit artikulierte. Zur mutmafllichen Zeit des Geschehens der
Rahmenhandlung (nach 1850), in die auch die Entstehung von Teilen des
Sinngedichts zuriickreicht, und auch zur Zeit der hauptsichlichen Arbeit und
Veroffentlichung hatte die Frage eine sowohl allgemeine als auch spezifische

8 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 12.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 Hubert Thiiring

Aktualitit. In Das Wesen der Religion stellt Feuerbach die mit Das Wesen des
Christentums (1841) lancierte Religionskritik auf eine naturwissenschaftliche
Basis und versucht dabei die besondere Stellung des Menschen in der Natur
zu bestimmen: Einerseits ist der Mensch ein Naturwesen, lebt »in der Natur,
mit der Natur, von der Natur« — eine Wendung, an welche die oben zitierte
Stelle aus Kellers Briefen anklingt" -, andererseits erscheint er als »ein von
der Natur unterschiedenes [...] und auf sich selbst sich konzentrierendes
Wesen«.®® Der durch das Bewusstsein bedingte Abstand des Menschen
zur Natur bedingt seinerseits sein Nichtwissen tiber das Wesen des Lebens.
Die »Unerklarlichkeit des organischen, insbesondere menschlichen Lebens
aus der Natur« des Lebens haben die Menschen mit immateriell-géttlichen
Ursachen ausgefiillt.”! Die Unerklirlichkeit hilt Feuerbach - anders als
Kant oder Du Bois-Reymond - fiir eine »relativ-subjektive« und auch provi-
sorische,?? denn ansonsten bliebe der Begriff des Lebens ein Einfallstor der
Transzendenz. Im Sinn eines relativen Fortschritts begrifit er neue wissen-
schaftliche Forschungen, welche die Liicke des Lebenswissens zwischen den
abstrakten Grofien >Natur< und >Mensch« weiter physiologisch zu vermitteln
vermogen, insbesondere die Forschungen zum Stoffwechsel.

In seinem Aufsatz Die Naturwissenschaft und die Revolution von 1850, der haupt-
sachlich Jakob Moleschotts frisch erschienene Lehre der Nahrungsmittel. Fiir
das Volk (1850) rezensiert,”® fithrt Feuerbach zunichst die Erkenntnisse der
Naturwissenschaft von der Einheit und relativen Gleichheit der Naturwesen
gegen die »Anmafiungen und Fiktionen<®® der politischen und religiésen
Unterdriickung ins Feld und zeigt das revolutionire Potenzial der Naturwis-
senschaft am Beispiel von Kopernikus auf, der als einer der Ersten mit sei-
ner Schrift das »ganze Glaubenssystem der alten Welt erschiittert« hat. Das
aktuelle Beispiel liefert sodann Moleschotts frisch erschienene »revolutioni-
re Schrift«.”® Darin findet er die »schwierigsten Probleme der Philosophie
gelost«, ndmlich die »Frage vom Bande zwischen dem Leib und der Seele«:

49 Ludwig Feuerbach: Das Wesen der Religion [1841], § 16, in: Ders.: Gesammelte Werke
(wie Anm. 20), Bd. 10, S. 3-121, S. 19.

50 Ebd. §37,S. 43.

51 Ebd. § 15, S. 18, vgl. § 23, S. 26f. und S. 81 (Erginzungen und Erlduterungen zum »We-
sen der Religion«: »Die Existenz, das Leben ist das hochste Gut, das hochste Wesen — der
urspriingliche Gott des Menschen.«

52 Fbd., § 15, S. 18.

%3 Jakob Moleschott: Lehre der Nahrungsmittel. Fiir das Volk, Erlangen 1850.

54 Ludwig Feuerbach: Die Naturwissenschaft und die Revolution [1850], in: Ders.: Gesam-
melte Werke (wie Anm. 20), Bd. 10, S. 347-368, hier S. 351.

% Ebd., S. 356.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 159

»Jetzt wissen wir aus wissenschaftlichen Griinden, was lingst das Volk aus
der Erfahrung wusste, dass Essen und Trinken Leib und Seele zusammen-
hilt, dass das gesuchte Band also die Nahrung ist«.>

Mit Moleschotts Forschungen betrachtet er nicht nur die »Identitit von
Geist und Natur« als erwiesen, sondern auch die Qualitit des Daseins und
des Denkens: »An das phosphorhaltige Fett ist die Entstehung, folglich auch
die Titigkeit des Hirns gekniipft ... Ohne Phosphor kein Gedanke«,’’ so zitiert er
aus der Lehre der Nahrungsmittel einen im Materialismusstreit zum Schlagwort
geronnenen Befund und nennt mit Fleisch und Hiilsenfriichten auch die
entsprechenden Lieferanten.”® Feuerbach erhebt die Nahrung zum »Spino-
zistische[n] Ev kai ITav« (das »Allumfassende«),”” setzt sich aber auch detail-
lierter mit Moleschotts Ausfithrungen zu den »chemischen Grundstoffe[n]
oder Elemente[n] der Nahrungsstoffe«, den physiologischen Erndhrungs-
und Stoffwechselprozessen sowie den Folgen des Fastens und Hungerns
auseinander. Die Einsicht, dass man dem Volk, wenn man es bessern will,
»statt Deklamationen gegen die Stinde bessere Speisen« geben soll, prégt er
zur berithmt gewordenen Formel: »Der Mensch ist, was er ifit«.®
Feuerbach schligt mithin weite Briicken zwischen einzelnen chemischen
und physiologischen Modellen, anthropologischen Bestimmungen sowie
den religiésen und politischen Ideologien und Verhiltnissen. Die offensicht-
liche Begeisterung fiir Moleschotts Stoffwechselerkenntnisse diirfte sich, wie
bereits erwahnt, an den Aufschliissen Uiber das »Band zwischen Leib und
Seele«, d.h. tiber das >unerklarliche« Leben, entziindet haben. Tatsachlich
zitiert er die entsprechende Emphase Moleschotts auch in emphatischer
Weise: »Das Leben ist Stoffwechsel.<®! Diese Perspektive verspricht, die
Verbindung zwischen den chemisch-physiologischen Prozessen von Auf-
nahme, Verarbeitung und Aussonderung von Stoffen des einzelnen Orga-

%6 Ebd., S. 357.

57 Ebd., S. 359f.

58 Vgl. ebd., S. 363-367. Die wissenschaftliche Erforschung der Nahrungsmittel zu ver-
schiedenen, teils unmittelbar biopolitischen Zwecken hat in Bezug auf den in Hiilsen-
fricchten vorhandenen »Erbsenstoff« mit Georg Buichners Woyzeck (1837/38) literarische
bzw. literatur- und kulturwissenschaftliche Prominenz erlangt; vgl. stellvertretend Harald
Neumeyer: »Hat er schon seine Erbsen gegessen?« Georg Biichners >Woyzeck« und die
Erndhrungsexperimente im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts«, in: Deutsche Viertel-
jahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geisteswissenschaft 83 (2009), 218-245.

%9 Feuerbach: Die Naturwissenschaft und die Revolution (wie Anm. 54), S. 358.

60 Ebd., S. 367.

61 Moleschott: Lehre der Nahrungsmittel (wie Anm. 53), S. 60, zit. in: Feuerbach: Die Na-
turwissenschaft und die Revolution (wie Anm. 54), S. 360.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 Hubert Thiiring

nismus einerseits und den Prozessen von Leben und Tod im Kreislauf der
organischen und anorganischen Natur andererseits zu erhellen.
Tatsachlich wird Moleschott den Lebensbegriff fortan programmatisch be-
arbeiten, wie neben Licht und Leben (1856) sein Hauptwerk Der Kreislauf des
Lebens (1852), der Vortrag Uber Die Einheit des Lebens (1864) und weitere
Schriften zeigen. Ziel ist es, den Menschen als Lebewesen neben anderen
einzurethen und die Phianomene des Lebens méglichst in der »Naturnoth-
wendigkeit« aufgehen zu lassen.® Das Leben wird dabei zum Inbegriff der
»Natureinheit« von »Kraft und Stoff, Geist und Mensch, Naturgesetz und
Weltall« und der analogen Dichotomien, deren Glieder nicht voneinander
ableitbar seien.® So sehr Feuerbach die wissenschaftlichen Befunde und Ar-
gumente Moleschotts begriifit und beansprucht, méchte er doch den Um-
standen, dass die begriffliche Unterscheidung von Materie und Geist im
Leben des Menschen eine phianomenale Grundlage aufweist und dass das
Denken dem Menschen einen analytischen und reflektierenden Abstand zur
dufleren Natur ebenso wie zu seiner eigenen Natur ermdglicht, Rechnung
tragen. Seine Philosophie bleibt denn auch nach der episodischen Feier
des (populdr)wissenschaftlichen Materialismus anthropologisch ausgerich-
tet: Das »bewufitlose Wesen der Natur« ist ihm das »erste Wesen [...] der
Zeit, nicht dem Rang nach, das physisch, aber nicht moralisch erste Wesen;
das bewuflte menschliche Wesen ist [thm] das [...] dem Range nach erste
Wesen«.% Fiir Feuerbach erscheint das Leben auch (oder erst) in der Pers-
pektive des Stoffwechsels als das unbestimmte Dazwischen von Natur und
Geist, als Medium, aus dem der Mensch lebend nicht heraustreten kann,
wihrend Moleschott das Leben auf das ganze Naturgeschehen ausweitet
und den Menschen darin aufgehen lisst:

Die ersten Ringe in der Kette des Thierlebens verschlingen sich mit den Trieben
jener organisirenden Schopferkraft, welche die Pflanzen als das blithende Reich der
unbewufiten Dichtung erscheinen lafit. Durch die Thitigkeit des Sauerstoffs wird
das Blut theilweise gebildet von dem Triger der Feuerglut, der es lautert zu dem
Gewebe, dessen Stoffwechsel die Gedanken bedingt, der aber auch Hirn und Blut
wieder verbrennt zu den einfachen Verbindungen, aus denen sich die knospende
Pflanze verjingt. Es ist Tod in dem Leben und Leben im Tode. Dieser Tod ist kein
schwarzer, schreckender. Denn in der Luft und im Moder schweben und ruhen

62 Jacob Moleschott: Licht und Leben. Rede beim Antritt des 6ffentlichen Lehramtes zur Er-
forschung der Natur des Menschen an der Ziircher Hochschule. Gesprochen am 21. Juni
1856, Frankfurt a.M. 21856, S. 27.

3 Fhd., S. 32-34.

64 Ludwig Feuerbach: Vorlesungen tiber das Wesen der Religion [1851], in: Gesammelte
Werke (wie Anm. 20), Bd. 6, S. 29.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 161

die ewig schwellenden Keime der Bliithe. Wer den Tod in diesem Zusammenhang
kennt, der hat des Lebens unerschopfliche Triebkraft erfafit und mit ihr die ganze
Fiille der menschlichen Dichtung, die unwandelbar ruht auf den Marmorséulen der
Wahrheit.%

Die chemischen und physiologischen Prozesse werden direkt mit den Uni-
versalbegriffen von Leben und Tod gekoppelt, und die Unanschaulichkeit
beider Komplexe wird mittels Tropen als poetische Schopfung des Lebens
selbst iiberhoht. Die menschliche Perspektive des Handelns, Denkens und
Fiihlens als erlebte Sphére des Lebens, die Feuerbachs religiése und politi-
sche Kritik einbezieht, wird nicht problematisiert, sondern ihrerseits allego-
risch vom Wahrheitspathos untermauert.

Kellers personliche Kenntnis von Moleschotts und Feuerbachs Schriften,
insbesondere jener zur Ernihrung und zum Stoffwechsel, ist bekannt,%
und die Bedeutung dieser Erkenntnisse fiir Kellers Erzdhlen ist zum Teil
eingehender erforscht worden. Neben der ausfithrlichen Hungerepisode
des Protagonisten und anderen kulinarischen Szenen im Griinen Heinrich fin-
det sich das Erndhrungsmotiv auch in den Seldwyla-Novellen Pankraz, der
Schmoller und Spregel, das Kiitxchen (1856) sowie in den SinngedichtNovellen Dre
arme Baromin oder auch Regine im Sinn einer — mehr oder weniger humoris-
tisch gebrochenen - materialistischen Welt- und Lebensauffassung und mit
teils deutlichen Quellenbeziigen narrativ ausgestaltet.” Dies- und jenseits
der grundsitzlichen Zustimmungen lassen sich schon in den expliziteren
Briefstellen sowie den Erzihler- oder Figurenreden, die oben im Forschungs-
bericht angefithrt worden sind, jene Differenzierungen des Lebensbegriffs
gegeniiber dem Naturbegriff herausarbeiten, die sich in Feuerbachs eigenen
Argumentationen und in Differenz zu Moleschott haben akzentuieren las-

85 Jacob Moleschott: Der Kreislauf des Lebens. Physiologische Antworten auf Liebig’s che-
mische Briefe [1852], Mainz 21855, S. 455.

86 Vgl. Keller: Brief an Johanna Kapp, Heidelberg, 7. und 11. Dezember 1849, Gesammelte
Briefe (wie Anm. 14), Bd. 2, S. 28: »Herr Moleschott las einen Abschnitt aus einem dii-
tetischen Werke vor, das er schreibt, das Kapitel iiber Hunger und Durst. Es kam darauf
hinaus, dafy man sterben miisse, wenn man Nichts mehr esse und trinke, was mich sehr
frappirte. Allerlei haflliche physiologische Ausdriicke trug er, um die Pille zu vergolden,
mit einer Sorte von siiflem Pathos vor, welche mir, trotz meines Elendes, einen abscheu-
lichen Lachkrampf verursachte, was mir fast tibel bekam.« Vgl. auch Keller: Brief an
Hermann Hettner, 17. Februar 1851, Bd. 1 (wie Anm. 14), S. 389, wo Keller von seinem
»Vergniigen« bei der Lektiire von »Feuerbachs Aufsatz tiber sein [Moleschotts] Buch«
berichtet.

87 Vgl. Rohe: Roman aus Diskursen (wie Anm. 7), S. 162-171, zum Griinen Heinrich und zu
Spuegel, das Kitzchen; zu den anderen Texten liegen meines Wissens noch keine eingehen-
den quellen- und diskursbezogenen Forschungen vor.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 Hubert Thiiring

sen. Aber erst die Rahmenerzihlung des Sinngedichts bringt diese zu jener
nuancierten Darstellung, die bereits ausgelegt worden ist. Es ldsst sich nun
zeigen, dass dies bei aller Vielfalt und Dichte in einer teils fast unmittelbaren
Auseinandersetzung mit Moleschotts Licht und Leben geschieht.

V. Licht und Leben

An der neuralgischen Stelle, wo Reinhart seine Natur- und Weltauffas-
sung rekapituliert und mit der ldssig erscheinenden Wortgeste auf den bi-
blisch-faustischen Topos zuriickfiihrt — »im Anfang war die Kraft, oder so
was« —, verweist der Kommentar der historisch-kritischen Keller-Ausgabe
auf Moleschotts Licht und Leben und zitiert daraus den folgenden Passus:

Kraft und Stoff, sind nichts Anderes als verschiedene Anschauungsweisen fir Ein
und dasselbe Ding, man mufs bei dem Ausdruck Kraft zugleich immer an den Stoff,
aber ebenso auch bei dem Worte Stoff jederzeit an die Kraft denken. Die Materialisten
sagen mit Faust: »im Anfang war die That.«®

Vom Wortbegriff her scheint sich Reinhart damit markant gegen das mate-
rialistische Axiom der Einheit zu positionieren. Wie ldsst sich diese Abwei-
chung in Bezug auf die oben formulierten Fragen ausdeuten? Moleschott
erklért es fiir ein »grobes Missverstandnis, das aller Orten begangen wird,
wenn man der stofflichen Anschauung von Kraft die Absicht unterlegt,
durch den Hinweis auf jene wesenhafte Verschmelzung des Stoffes und
der Kraft den Geist oder das Leben zu erkldren.« Die »Verkntpfung« von
Leib und Geist sei keine »Erklarunge«, sondern eine »Thatsache« ebenso
wie die physikalische »Schwerkraft«, die »aus der Masse erkldren zu wol-
len« sich auch »kein Denker« einrede.® Durch den Vergleich mit der an-
organischen Physik kassiert Moleschott die Differenz zum Leben, das er
durch die Bedeutung des Lichts eigentlich als ein besonderes Phanomen
zu erhellen verspricht. Das entspricht konsequent dem schon im Kreislawf
des Lebens exponierten Bestreben, das Ritsel des Lebens als solches aus der

88 Moleschott: Licht und Leben (wie Anm. 62), S. 32f., hier zit. nach der ersten Auflage
und dem Keller gewidmeten Exemplar der Zentralbibliothek Ziirich; vgl. Kommentar
zum Sinngedicht, HKKA 23.1, S. 283. Im Weiteren wird wieder wie oben aus der zweiten
Auflage zitiert, die einige Textinderungen aufweist; diese sind fir die Argumentation hier
nicht wesentlich.

89 Moleschott: Licht und Leben (wie Anm. 62), S. 33f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 163

Welt zu schaffen, indem die Differenz zwischen dem Anorganischen und
Organischen durch die Ausweitung des Lebensbegriffs tiberspielt wird. Die
Abweichung im Wortbegriff ist mithin sachlich motiviert, was auf eine fun-
damentale Differenz und programmatische Absetzung, wie oben bereits als
These skizziert, schlieffen ldsst. Dennoch bleibt die rhetorische Geste der
Beliebigkeit noch deutungsbediirftig. Bevor hier noch einmal anzusetzen ist,
sollen noch ein paar Referenzlinien und -punkte aus Licht und Leben ange-
fuhrt und kommentiert werden.

Moleschotts Ziircher Antrittsvorlesung entwickelt den Zusammenhang von
Licht und Leben von den elementarsten Lebensformen bis zum Menschen
und von den chemischen Prozessen bis zum grofien organisch-anorganischen
Kreislauf anhand des elementaren Stoffwechsels von Sauerstoff, Kohlen-
dioxid und Wasser. Ausgangspunkt ist die einfache experimentelle Beobach-
tung, dass sich in einer mit »Brunnenwasser« gefiillten »Flasche von weiflem
Glase« am »Licht« alsbald griinlicher sogenannter »Priestley’sche[r] Schleim«
bildet, bestehend aus organisch noch kaum voneinander unterscheidbaren
»Pflinzchen und Thierchen«.”” Wie dieser »Inbegriff des Wechselverkehrs«
in groflerem Mafistab funktioniert, demonstriert er am Beispiel des Waldes:
Die »Organisations, d.h.: organische Bildung von »Zellstoff« geschieht »aus
Kohlensaure und Wasser«, wobei diese um »Sauerstoff« »verarmt« werden,
den der Wald »in die Luft zuriick[gibt]«.”! In einem Riickblick zeichnet er
sodann die Geschichte der Stoffwechselforschung nach: Die Entdeckungen
von Joseph Priestley (1771), dass die »von den Pflanzen ausgehauchte Luft
die Verbrennung unterhilt«, und von Jean Senebier (1783), »daf} Sonnen-
licht den Blattern die Fahigkeit verleiht, die feste Luft, die Kohlensdure, zu
binden und daraus Lebensluft, den Sauerstoff, frei zu machen«, gehoren
demnach zu den wichtigsten Ergebnissen der wissenschaftlichen »Arbeitc,
»die stetig dem Ziele zuschritt«.”?

Dass das Sinngedicht mit dem Offnen des Fensters und dem Hereinlassen
von »Morgenglanz« und »Sommermorgenluft« anhebt, hat gewiss auch
topische Griinde. Auch dass Reinharts Haare mit dem immerhin merk-
wirdigen Epitheton >schattige belegt werden, mag mit der von Moleschott
vorgebrachten Beobachtung, dass »dunkle[ | Wohnungen« »bleichstichtig«
machen, zusammen gelesen werden, kann aber auch noch als Allgemeiner-
fahrung verbucht werden.”® Doch der Erzihltext hilt auch dort mit, wo

7 Ebd., S. of.
L Ebd., S. 13.
2 Ebd., S. 14-16.
7 Ebd., S. 22.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 Hubert Thiiring

fur Moleschott »die Zahl allein die Probe fiir den richtig erkannten Zusam-
menhang«, nimlich das Verhiltnis von Sonnenlicht und Produktion bzw.
Assimilation von Sauerstoff und Kohlensdure liefert. Was die Lichtqualitét
angeht, so heifit es:

Die Strahlen, in welche das Sonnenlicht durch ein Prisma zerlegt wird, haben un-
gleiche Brechbarkeit und ungleiche Wirkung auf andere Naturkérper. [...] An den
Grenzen des sichtbaren Farbenfeldes [...] stehen die rothen Strahlen als diejenigen,
welche die geringste, und die violetten, welche die grofite Brechbarkeit besitzen. An
das violette Licht reihen sich noch stirker von ihrer Richtung abweichende Strah-
len, fir welche dem Auge die Empfinglichkeit abgeht. Sie verrathen ihre Gegenwart
nur durch die chemischen Wirkungen, welche sie einzuleiten vermégen. [...] Draper
[...] hat durch sorgfiltige Versuche erwiesen, daf} die Zersetzung der Kohlenséure
durch die Pflanzen nur unter dem Einflul der leuchtenden Strahlen vollzogen wird.
Weder die chemischen, noch die erwdrmenden Strahlen des Farbenfeldes fand er im
Stande, die Ernihrung der Pflanzen im Mindesten zu fordern.”

Im Sinngedicht heifit es modalisierend, dass Reinhart »woméglich das inner-
ste Geheimnis« solcher Kristallkérper zu beleuchten versuche, was offen-
lasst, ob Reinharts »sinnreicher Apparat« und die Zahlenkolonnen nicht just
der Bestimmung der Grenzen der verschiedenen Lichtfarben zur weiteren
Erprobung ihrer biochemischen Wirkungen dienen.”®

Solche Befunde aus seiner eigenen Produktion prasentiert jedenfalls Mole-
schott, auch wenn nicht die Qualitit des Lichts, sondern nur die graduelle
Quantitit das Hauptkriterium bildet. Ihr Zweck ist die Erforschung des Ein-
flusses des Sonnenlichts auf den »thierischen Stoffwechsel«:”®

Lafit man Wasserfrosche bei gleichen Warmegraden und auch unter denselben Be-
dingungen abwechselnd im Licht und in der Finsternif} athmen, dann findet man,
daf} sie in gleicher Zeit fir gleiches Korpergewicht in diesem Falle viel weniger
Kohlensdure liefern als in jenem. [...] So deutlich dieser Unterschied auch sprach,
den ich als Ergebnif langer Versuchsreihen, theils an denselben, theils an verschie-
denen, aber in allen Beziehungen moglichst dhnlichen Einzelwesen gefunden habe,
ich durfte doch die Untersuchung nicht versdumen, ob die Erscheinung, welche
sich als die Wirkung einer einzigen willkiirlich veranderten Bedingung herausstell-
te, auch mit dem Wachsthum regelméflig Schritt halten wiirde. Deshalb stellte ich
mehr als neunzig Versuche an, bei welchen die Lichtstiarke dadurch gemessen ward,
da die Schwirzung mit ammoniakalischem Chlorsilber getrankter Papierstreifen,
wie sie wihrend der einzelnen Versuche in einer gegebenen Zeit das Licht erzeugte,
mit einer von Kiinstlerhand sorgfiltig angefertigten Farbenleiter verglichen wurde.

7 Fbd., S. 17f.
7 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 10.
76 Moleschott: Licht und Leben (wie Anm. 62), S. 24.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 165

Als ich dann alle Beobachtungen in zwei Haélften theilte, von welchen die eine auf
die niederen, die andere auf die héheren Lichtgrade sich bezog, ergab sich, daf} bei
heller Beleuchtung beinahe ein Funftel mehr Kohlensiure geliefert wurde, als im
schwachen Licht.”’

Nun weill man Genaueres um das Schicksal des ratselhaften Frosches,
der in Reinharts Laboratorium »in einem Glase [hockte] und [...] seines
Stiindleins [harrte]«.”® Neben der Bekriftigung des Zusammenhangs von
Stoffwechsel und Lichtexperiment durch die niheren Anwendungs- und
Anschlussmoglichkeiten sowie dem Streben nach zahlengestiitzter Empirie
lielen sich auch noch etliche weitere Details zuweisen.

Eine erkenntnispoetische Pointe der narrativen >Nachstellung« von Mole-
schotts Experimentalanlage von Licht und Leben besteht in der Verortung
des Experimentators im Sinngedicht. Moleschott sieht Alltagserfahrungen wie
jene, dass »Mastvieh« oder »Génse«, die im Dunkeln gehalten werden, mehr
Fett ansetzen, bestitigt, weil sie eben »weniger Kohlensdure ausathmenc.
Dies gereiche »[h]oheren Lebensverrichtungen« jedoch »nicht zum Vor-
theil«, denn der »verzogerte Stoffwechsel wird gar bald von einer Abstum-
pfung der Nerven begleitet«. Auch das hat Moleschott durch die Messung
der »Reizbarkeit« bzw. des »galvanischen Nervenstroms und des elektri-
schen Gegentheils« gepriift und in »fiinfhundert Vergleichsversuch[n] an
Froschen« »einen Vortheil auf Seiten des Lichts« gefunden, »der fiir die Ner-
ven auf ein Sechstel, fiir die Muskeln auf ein Zehntel des durchschnittlichen
Ausschlags der Magnetnadel geschitzt werden darfe.”

Die Augenschmerzen werden durch Reinharts Platzierung in einem Labo-
ratorium ohne Licht und Frischluft analog zum Frosch im Glas und durch
die Attribuierung mit >schattigen Haaren« in einen kausalen Zusammenhang
mit dem fehlenden Licht gebracht, auch wenn der Erzahler dann die Griinde
»namentlich« im stindigen Wechsel zwischen Licht und Dunkel sieht. Der
Text unterwirft Reinhart damit scheinbar konsequent Moleschotts materi-
alistischer Bestimmung des Menschen als »Naturerzeugnifi, das in der Erde
wurzelt, wie die Pflanze, und wie die Pflanze von der Sonne durch Licht und
Wirme Nahrung erhilt und Wachsthum, Entwicklung und Riickbildung

77 Ebd., S. 23f.

8 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 10. Kaiser (Experimentieren oder Erzahlen?
[wie Anm. 17], S. 284) merkt dazu an, dass es sich um »eine verharmlosende Umschrei-
bung seiner Bestimmung, fir die damals tiblichen galvanischen Experimente sein Leben
zu lassen«, handle, was tatsdchlich auch Teil dieses Experiments sein kann, wie man gleich
sehen wird, aber nicht einfach blofi topischen Charakter hat.

7 Moleschott: Licht und Leben (wie Anm. 62), S. 25f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 Hubert Thiiring

ohne Wanken«. Dazu gehort auch die »Erfahrung, dafl Keiner ungestraft
die Grenze seiner Kraft tiberschreitet«. Entsprechend schrinkt Moleschott
die Freiheit des Willens ein auf die »Einsicht« in die »unwandelbare Noth-
wendigkeit«, die sich, »langsam zwar, aber Stiick fiir Stiick berechnen« las-
sen wird. Denn das »Streben, die Erkenntnis, welche unser Gefiihl mit dem
Naturgesetz in Einklang bringt, zu stirken, gehért unzertrennlich mit zur
Willenskraft«.

Im argumentativen Zirkel fallen Wille und Naturgesetz nur deshalb nicht
in eins, weil das Ziel noch nicht erreicht ist, durch den Fortschritt aber
unfehlbar erreicht werden wird. Dann wiirde es tatsdchlich nur mehr die
Tat geben, die Moleschott mit Faust an den Anfang setzt. Es ist dieser to-
tale Determinismus, der auch die Zeit und den Zufall ausschaltet, gegen
den Reinhart die »Kraft« setzt, die mit der Wortgeste »oder so was« dem
Nichtwissen, der Unbestimmtheit Raum gibt. Auch wenn es sich bei der
»Kraft«-Geste um eine >Fehlleistung« Reinharts, des Erzihlers oder gar des
aus der Erinnerung referierenden Autors handeln sollte, so kann die oben
aufgeschobene Deutung nun lauten, falsifiziert sie den im Experiment im-
plizierten Determinismus. Erst recht lisst die folgende, von Willensakten,
Unwillkiirlichkeiten und Zufillen getaktete Handlung bis zum Aufbruch
- die »unvermerkt« aufkommenden Vorstellungen von (weiblicher) Gestalt
und Sprache, der Gang auf den Dachboden, der Griff nach Lessing mit
seinem »unbedingte[n] gute[n] Wille[n] ohne Falsch«, der Fund des Sinn-
spruchs und seine Interpretation als Kussexperiment®! - jegliche Frage nach
der Freiheit oder Bedingtheit des Willens als sinnlos erscheinen. Die »Kraft«
ist die begriffliche Grenzmarke, welche die Naturgesetzlichkeit unterbricht
und als Metonymie des Unbestimmten einen Zeit-Raum des Lebens und
Erzahlens erofinet.

VI. Zeit und Zufall

Es ist oben anhand der verschiedenen Anachronismen bereits dargelegt
worden, wie die Rahmenerzihlung die lineare und kontinuierliche Zeit von
Beginn an moduliert: Die Projektion der Darwin’schen Evolutionstheorie
und die Verdichtung der Wissenschaftsgeschichte schaffen einen Raum

80 Fbd., S. 29f.
81 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 12f.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Poetik und Wissen(schaft) des Lebens in Kellers Sinngedicht 167

der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen, den das physische Symptom des
Schmerzes in eine Figenzeit des Lebens und Erzihlens tiberfithrt.?? Durch
die Zufilligkeit, die der Text hier spielen lasst, erscheint die Rahmenerzih-
lung aus narratologischer Perspektive willkiirlich. Dass das so prominent
herbeizitierte »Gesetz der natiirlichen Zuchtwahl<®® schon hier tiber die of-
fensichtliche Partnerwahl hinaus in Bezug auf tragende Theoriemomente
mit inszeniert und reflektiert wird, ist bislang nicht beachtet worden.

Die »narratogene« Modellhaftigkeit der Evolutionstheorie liegt u.a. in der
Verkopplung von Organologie und Zeitlichkeit durch den Zufall: Sie ist
eine Organologie, in der die Entelechie des Organismus durch die Kontin-
genz und durch iiberindividuelle biologische und physikalische Eigenzeiten
dynamisiert wird. Die gesamte psychophysische Intentionalitit und Kontin-
genz des Individuums, also der innere Wille und die dufieren Zufille, treten
mit einer sich stdndig neu ausrichtenden Intentionalitit und Kontingenz der
biosozialen Gemeinschaft und der biologischen Art in Interaktion und diese
wiederum mit den anderen biologischen Arten und physikalischen Vorgén-
gen, so dass nur tber einen bestimmten Zeitraum das Verhéltnis von Be-
standigkeit und Wechsel als so etwas wie Intentionalitit oder Determination
betrachtet werden kann. Modus der Interaktion ist die Konkurrenz um die
biologischen und vitalen Ressourcen, d.h. um deren Beschaffung, Verwer-
tung, Vermehrung, Bewahrung und Weitergabe.

Darwin grenzt die natiirliche Zuchtwahl von der kiinstlichen Zuchtwahl des
Menschen ab, sei es in Bezug auf die Ziichtung von Pflanzen und Tieren,
sei es in Bezug auf das bewusste oder unbewusste Verhalten von Indivi-
duen und Kollektiven, wobei das Hauptkriterium die Dimension der Zeit
bildet: Auch wenn der Mensch bei »Zuchttieren und Zuchtpflanzen durch
Haufung individueller Unterschiede in bestimmter Richtung grofe Resulta-
te hervorbringen« kénne, so vermége dies die »natiirliche Zuchtwahl umso
cher, als ihr unvergleichlich mehr Zeit zur Verfiigung« stehe.®* Die modi-
fizierende Ubertragung einzelner oder mehrerer Elemente der Theorie auf
die kurzfristigen sozialen, 6konomischen und politischen Verhiltnisse der
Gegenwart und die Ableitung von Handlungskonzepten mit einer betracht-

82 Vgl. Michael Gamper/Helmut Hithn: Einleitung, in: Dies (Hg.): Zeit der Darstellung.
Asthetische Eigenzeiten in Kunst, Literatur und Wissenschaft, Hannover 2014, S. 7-23,
hier S. 7-18.

83 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 9.

8% Charles Darwin: Die Entstehung der Arten durch die natirliche Zuchtwahl [1859], aus
dem Englischen von Carl W. Neumann, Nachwort von Gerhard Heberer, Stuttgart 1998,
S. 124, vgl. S. 100.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 Hubert Thiiring

lichen biopolitischen Reichweite sind durch diese Differenz keineswegs ver-
hindert worden. Und gerade die referierten materialistischen Thesen zur
Einheit von Kraft und Stoff beférderten solche Kurzschliisse.

In der dlteren Forschung ist man sich einig gewesen, dass Keller antidarwi-
nistisch eingestellt war, wofiir insbesondere Rothenberg die vielen direk-
ten und indirekten Persiflagen der Zuchtwahl in den Sinngedicht-Novellen
anfiihrt.%’ Die neueren Forschungen haben, wie mit Ajouri referiert wor-
den ist, anhand des Grinen Hemnrich gezeigt, wie Keller die Darwin’schen
Erkenntnisse zu Zeit und Zufall in der Entteleologisierung des Erzihlens
umsetzt. Zuvor hat bereits Neumann in der Analyse des Pygmalionismus
auf die positive Implementierung von Darwin’schen Theoremen im Sinnge-
dicht aufmerksam gemacht: Die Kontingenz durchbricht gerade den Deter-
minismus der Fortschrittsideologie, den die einschlidgige Rezeption verabso-
lutiert, und dynamisiert die Zeit. Die eigentlich unzulissige Ubertragung auf
die menschlichen Verhiltnisse, welche die Rahmenerzihlung vornimmit,
rechtfertigt sich durch den Gewinn an narrativer Komplexitit und vitaler
Dynamik. Was die ersten Seiten des Rahmenkapitels i nuce performieren,
erhebt der Schluss zur expliziten Geste: In einer von Symbolik triefenden
Szene beobachtet das Liebespaar auf seinem Gang durch die Natur, wie
ein »starker Krebs« eine »grofie schone Schlange« angreift, »vermutlich um
sie anzufressen«. Mit emner partnerschaftlichen Aktion, in der Reinhart sein
Naturwissen anwendet und Lucie ihre Kreaturphobie tiberwindet, befreien
sie die Schlange vom Krebs, und Reinhart kommentiert: »Ja [...], es erfreut
uns, in dem allgemeinen Vertilgungskriege das einzelne fiir den Augenblick
zu schiitzen, soweit unsere Macht und Laune reicht, wihrend wir gierig mit-
essen.«® Indem sie den Lauf der Natur mit ihrem »kleine[n] Rettungsaben-
teuer« willkiirlich unterbrechen, schaffen sie jene Raum-Zeit, in der Leben
und Erzihlen einander hervorbringen, bevor die Natur sie einholt.

8 Vgl. Rothenberg: Geheimnisvoll schine Welt (wie Anm. 17).
86 Keller: Das Sinngedicht (wie Anm. 22), S. 325; vgl. Kaiser: Experimentieren oder Erzih-
len? (wie Anm. 17), S. 293.

https://dol.org/10.5771/9783968216638-133 - am 16.01.2026, 22:48:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - e Exmm


https://doi.org/10.5771/9783968216638-133
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

