
Oliver Müller

Social Media und das Leiden an der Herrschaft der Timeline

Abstract
Dieser Text untersucht linearisierte und chronometrisierte Zeitregime von sogenannten ›sozialen Medien‹.
Dabei werden in einem ersten Schritt drei aktuelle Studien zitiert, um diesen zeittheoretischen Zugang zu
›sozialen Medien‹ zu motivieren. In einem zweiten Schritt wird im Rückgriff auf die phänomenologische
und hermeneutische Tradition die Erfahrung dieser Zeitregime näher beschreiben und konzeptualisiert:
zum einen im Blick auf Heideggers ›Phänomenologie des Uhrgebrauchs‹, zum anderen in Bezug auf die
phänomenologisch-psychopathologische Tradition, in der die Erfahrung von Zeitordnungen in Bezug auf
bestimmte Krankheitsbilder untersucht wurde (insbesondere mit Blick auf die Arbeiten von Michael
Theunissen und Thomas Fuchs). Abschließend wird diskutieret, ob und inwiefern die phänomenologi‐
schen Studien zur Beschreibung und zeittheoretischen Deutung ›sozialer Medien‹ beitragen können.

This text examines ‘linearized’ time regimes of so-called ›social media‹. In a first step, three recent stu‐
dies are cited to motivate this time-oriented approach to ›social media‹. In a second step, the experience
of these time regimes will be described and conceptualized with reference to the phenomenological and
hermeneutical tradition of Heidegger's ›phenomenology of clock use‹ and the phenomenological-psycho‐
pathological tradition, in which the experience of time in relation to certain pathologies was examined
(especially with regard to the work of Michael Theunissen and Thomas Fuchs). In conclusion, I shall dis‐
cuss whether and to what extent phenomenological studies can contribute to the description and interpre‐
tation of ›social media‹.

›Veloziferisch‹ hat Johann Wolfgang von Goethe seine Zeit genannt, velox, schnell,
und Luzifer zusammenziehend. Teuflischschnell sei die Welt der Moderne gewor‐
den. Goethe kreiert den Begriff im Briefwechsel mit seinem Freund, dem Kompo‐
nisten Karl Friedrich Zelter aus Berlin. Im Juni 1825 schreibt Goethe an Zelter, dass
alles »ultra«1 geworden sei, vermutlich in Anspielung an das ›plus ultra‹ Francis Ba‐
cons. Es werde »unaufhaltsam transzendiert«,2 beobachtet er, die Epoche befinde
sich in einer unheimlichen Unruhe, niemand würde sich noch selbst kennen. Dass
diese Entwicklung mit der Technik zu tun hat, steht für Goethe außer Frage; er nennt
explizit »Eisenbahnen, Schnellposten, Dampfschiffe« und insbesondere »alle mögli‐
chen Fazilitäten der Kommunikation«.3 In Bezug auf die sich verändernden Kom‐
munikationsmedien (die vermutlich durch die Innovationen in der Verkehrstechnik
möglich wurden) registriert er sorgenvoll: »Junge Leute werden viel zu früh aufge‐

1 Der Briefwechsel zwischen Goethe und Zelter, hrsg. v. Max Hecker, Leipzig 1915, S. 339.
2 Ebd.
3 Ebd.

101

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regt und dann im Zeitstrudel fortgerissen«.4 In einem späteren Brieffragment notiert
er dann knapp: »alles veloziferisch«;5 in einem Brief vom Oktober 1826 spricht er
vom »velociferischen Leben«.6

Goethes Wortbildung kann als frühe Registrierung technologiebedingter Be‐
schleunigungserfahrungen gelten. Auch die Rede vom ›Zeitstrudel‹ macht deutlich,
dass Goethe den Zusammenhang von Technik, gesellschaftlichen Praktiken und
Zeitstrukturen erkannt hatte. Wenige Jahre später wird Karl Marx im sogenannten
Maschinenfragment in den Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie aus den
1850er-Jahren ebenfalls festhalten, dass die Zeit eine zentrale Rolle in Technisie‐
rungsprozessen spielt, nämlich bei der kapitalistischen Industrialisierung. Marx
spricht hier im Rückgriff auf die Forschungsliteratur seiner Zeit von »disposable
time«: Die Technisierung »[is] creating the means of social disposable time«.7 Doch
statt diese sozial verfügbar gewordene Zeit mußevoll zu genießen, liege es in der
Logik der Technisierung im Zeitalter des Kapitalismus »to convert it [the disposable
time, O.M.] into surplus labor«.8 Marx erkennt also ebenfalls, dass Technik und Zeit
zusammenhängen, was nicht zuletzt seine ausführlichen Analysen des Arbeitstages
belegen, die untergründig von zeittheoretischen Vorstellungen eines guten Lebens
geprägt sind. Seine zentrale Erkenntnis ist, dass wir es hier mit einem Paradox zu
tun haben: Die Technik könnte Menschen zwar mehr Zeit verschaffen, doch in
Wahrheit habe die Technisierung einen gegenteiligen Effekt – die zur Verfügung ste‐
hende Zeit werde ökonomistisch verknappt.9 Und dies führt dann zu jenen Akzelera‐
tionserfahrungen, die den Geheimrat so beunruhigten.

Diese Beispiele zeigen, dass spätestens im 19. Jahrhundert Technisierungsvorgän‐
ge mit der Veränderung von Zeitstrukturen in Verbindung gebracht wurden, und ins‐
besondere mit der Erfahrung von Beschleunigungen wurden sie nun wie bei Goethe
als bedrohlich empfunden – oder euphorisch begrüßt wie später bei dem Futuristen
Filippo Tommaso Marinetti. Ob man insgesamt so weit gehen kann wie Hans Blu‐
menberg, der in seiner Neigung zur aphoristischen Verkürzung sagt, dass »direkt
oder indirekt« die »Steigerung von Geschwindigkeiten die einheitliche Wurzel aller
technischen Antriebe des Menschen« sei,10 darf man vermutlich bezweifeln. Man
müsste gleichzeitig zumindest auch berücksichtigen, dass viele Technologien höhere

4 Ebd.
5 Johann Wolfgang Goethe: Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche, Vierzig Bän‐

de, Frankfurt am Main, Abt.: Sämtliche Werke, Bd. 10: Wilhelm Meisters Wanderjahre, hrsg.
Gerhard Neumann, Hans-Georg Drewitz, S. 563.

6 Der Briefwechsel zwischen Goethe und Zelter, S. 468.
7 Karl Marx: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, in: Marx-Engels-Werke (MEW),

Bd. 42, Berlin 1983, S. 604.
8 Ebd.
9 Vgl. Karl Marx: Das Kapital (MEW 23), Berlin 1974, S. 430.
10 Hans Blumenberg: »Methodologische Probleme einer Geistesgeschichte der Technik«, in:

Schriften zur Technik, hrsg. v. Alexander Schmitz und Bernd Stiegler, Berlin 2015, S. 230–253,
hier S. 251.

102

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschwindigkeiten im individuellen und sozialen Leben ermöglichen, und dass sich
dann Lebensweisen und Praktiken von Menschen daran anpassen. Aber es dürfte
letztlich die müßige Frage nach Henne und Ei sein, wenn wir fragen, ob das Bedürf‐
nis nach Geschwindigkeit zuerst da war oder die entsprechenden Technologien. Das
Technische, Anthropologische und Soziale lassen sich nicht trennen und auch nicht
auf das jeweils andere reduzieren.

Blumenberg hat im Kontext der zitierten Stelle vorgeschlagen, dass man die
»Zeitrelation als hermeneutisches Instrument«11 einführen könne, wenn man verste‐
hen wolle, was Technik sei. Auch wenn man sicher nicht die eine Antwort auf die
Frage, was ›die Technik‹ (im Singular) ist, erhalten kann, scheint es mir philoso‐
phisch sehr gewinnbringend zu sein, Technisierungsprozesse in Bezug auf sich ver‐
ändernde Zeitrelationen hin zu untersuchen und zu deuten. Die Frage nach ›der
Technik‹ im Singular mag sicher zumindest einen heuristischen Wert haben, doch
kann man sich auch einzelne Technologien in konkreten kulturellen und sozialen
Kontexten näher anschauen und die mit ihnen verbundenen Zeitstrukturen genau be‐
schreiben. Im Folgenden soll dies im Blick auf digitale Informations- und Kommu‐
nikationsmedien versucht werden, also im Blick auf jene ›Fazilitäten der Kommuni‐
kation‹, die nach Goethe vor allem ›junge Leute‹ in den ›Zeitstrudel‹ reißen würden.

Vor dem Hintergrund, dass Zeiterfahrungen äußerst komplex und vielschichtig
sind und sich insbesondere Beschleunigungen mit Entschleunigungserfahrungen mi‐
schen können (ganz alltäglich-profan im Falle von Prokrastinationen oder in der
theoretischen Reflexion, etwa beim pointiert paradoxal formulierten ›rasenden Still‐
stand‹ im Sinne Virilios), soll der Ansatzpunkt der Überlegungen nicht die Be‐
schleunigung, sondern die ihr zugrunde liegende Struktur der Linearisierung der Zeit
sein. Das lineare, chronometrisch getaktete Zeitverständnis, das von portionierbaren
Einheiten, von Zeitpunkten und Zeitsegmenten ausgeht, die sich in einer Reihenfol‐
ge organisieren und damit ökonomisch und technisch nutzbar machen lassen, kann
als eine der Voraussetzungen für oben genannte Beschleunigungsvorgänge gelten –
aber auch überhaupt für einen technisch mediierten Umgang mit der Zeit, der durch‐
aus auch zu technisch induzierten Verzögerungen führen kann. Im Folgenden will
ich mich daher ausdrücklich nicht mit dem Thema der Be- und Entschleunigung
durch Technisierungsprozesse befassen, sondern einen Fokus auf linearisierte und
chronometrisierte Zeitregime legen. In einem ersten Schritt (I) will ich erste Hinwei‐
se dazu geben, dass man sogenannte soziale Medien in Bezug auf Zeitstrukturen im
Allgemeinen und in Bezug auf chronometrisierte und linearisierte Zeitregime im Be‐
sonderen untersuchen kann. In einem zweiten Schritt (II) will ich etwas weiter aus‐

11 Ebd., S. 250. Blumenberg spricht hier genau genommen etwas ironisch – der Kultur- und Tech‐
nikkritik seiner Zeit offenbar etwas überdrüssig – davon, dass man »die in allen Diskussionen
beliebte Frage, was denn Technik sei, beiseite lassen« könne, »wenn man die Zeitrelation als
hermeneutisches Instrument« einführe.

103

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


holen und im Rückgriff auf die phänomenologische und hermeneutische Tradition
die Erfahrung dieser Zeitregime näher beschreiben und konzeptualisieren; zum einen
im Blick auf Heideggers ›Phänomenologie des Uhrgebrauchs‹, zum anderen in Be‐
zug auf die phänomenologisch-psychopathologische Tradition, in der die Erfahrung
von Zeitordnungen in Bezug auf bestimmte Krankheitsbilder untersucht wurde (ins‐
besondere mit Blick auf die Arbeiten von Michael Theunissen und Thomas Fuchs).
Und in einem dritten Schritt (III) will ich schließlich auf die ›sozialen Medien‹ zu‐
rückkommen und diskutieren, ob und inwiefern die phänomenologischen Studien
zur Beschreibung und Deutung ›sozialer Medien‹ beitragen können.

I

Die Technologien, die im Folgenden in den Blick genommen werden sollen, sind die
über Smartphones verfügbaren digitalen Kommunikations- und Informationsmittel,
die ›soziale Medien‹ (Social Media) genannt werden. Dabei interessieren mich die
verschiedenen Software-Angebote und ›Dienste‹ (wie z.B. Facebook, Twitter, Insta‐
gram, WhatsApp) nicht im Detail, sondern ich will mich auf das Nutzer*innen-Ver‐
halten konzentrieren, das abgesehen von den Inhalten, der Sprachverwendung und
sonstigen Dimensionen und Dispositionen immer auch zeitlich organisiert ist, weil
man in bestimmten Zeitabständen auf Nachrichten reagieren muss oder prüft, ob
eine Nachricht eingegangen ist. Damit scheint das alltägliche Verhalten zumindest
zum Teil durch Stimulierungen und Reaktionen auf die sozialen Medien strukturiert
zu sein, was sich auf individuelle und gesellschaftliche Zeiterfahrungen und Zeitor‐
ganisation auswirkt. Um zu verdeutlichen, dass die Nutzung sozialer Medien im
Blick auf Zeitrelationen untersucht werden kann, will ich exemplarisch auf drei
(sehr heterogene) Studien hinweisen.

(1)

Eine Mainzer Gruppe von Medienwissenschaftler*innen hat z.B. die von ihnen so
genannte ›Facebocrastinierung‹ untersucht, also das spezifische Phänomen von ›Pro‐
krastinierung‹ in den Blick genommen, das an die Nutzung von sozialen Medien wie
(in diesem Fall) Facebook geknüpft ist. Die Verwendung von Facebook kann dieser
Studie zufolge dazu führen, sich ablenken zu lassen und andere Aufgaben auf einen
späteren Zeitpunkt zu verschieben, mit Auswirkungen auf die Zufriedenheit von (in

104

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesem Fall studentischen) Nutzer*innen.12 Die prokrastinierende Nutzung von
Facebook zeigt, dass dieses Medium den ›Zeithaushalt‹ der Nutzer*innen ändert.
Die ›Fazilitäten‹ der Kommunikation reißen die Nutzer*innen in diesem Fall nicht
in einen akzelerierenden Zeitstrudel hinein, sondern scheinen eher Verzögerungen
zur Folge zu haben. Die veränderte Aufmerksamkeitsökonomie mag verschiedene
Gründe haben, doch scheint es mir, dass wir hier den defizienten Modus einer ›ge‐
stundeten Zeit‹ (im Sinne Ingeborg Bachmanns) vorliegen haben: Die von der ei‐
gentlichen Arbeit ablenkenden Zeitportionen sind nicht Ausdruck einer (wie auch
immer gearteten) erfüllten Zeiterfahrung, sondern vielmehr als Eintaktungen in eine
linearisierte und chronometrisierte Zeitordnung zu verstehen.

(2)

Aus einer gesellschafts- und kulturkritischen Perspektive hat der Publizist Marcus
Gilroy-Ware die sozialen Medien analysiert.13 Er lässt sich dabei insgesamt von der
These leiten, dass man die Nutzung sozialer Medien als eine Form von »hedonic
media consumption« verstehen sollte, »to which reward-seeking models of human
behaviour can be applied, as with drugs or junk food«.14 Vor diesem Hintergrund
will er dafür argumentieren, dass unsere sozialen Medien als eine Folge von kurz‐
fristigen Stimulierungen des Belohnungszentrums betrachtet werden könnten, als
»an attempt to compensate for poor emotional wellbeing«.15 Für diesen Befund ver‐
wendet er folgendes (ursprünglich von Facebook selbst geprägtes) Motto: »Face‐
book is like a fridge. You know there is nothing new inside but you check it out
every ten minutes«.16 Gilroy-Ware versammelt in seinem Buch eine Reihe von Stu‐
dien und Beobachtungen zur Nutzung von sozialen Medien, mit denen er seine The‐
se stützen will. Dabei lässt er sich von dem von Mark Fisher geprägten Begriff der
»depressive hedonia« leiten,17 d.h. von einer spezifischen ›Depression‹, die von
einer permanenten lustorientierten Stimulation durch das kapitalistische Warenange‐
bot geprägt ist, in Wahrheit aber keine wirkliche Erfüllung bietet. Diese Verhaltens‐
struktur überträgt Gilroy-Ware auf die Nutzung der sozialen Medien, die seiner Ein‐
schätzung nach einem geradezu verzweifelten Bedürfnis nach Stimulation ent‐
springt, aber letztlich keine gelingende, sinnhafte Erfüllung bietet, vergleichbar mit

12 Vgl. Adrian Meier, Leonard Reinecke und Christine E. Meltzer: »›Facebocrastination‹? Predic‐
tors of Using Facebook for Procrastination and its Effects on Studentsʼ Well-being«, in: Com‐
puters in Human Behavior 64 (2016), S. 65–76.

13 Marcus Gilroy-Ware: Filling the Void. Emotion, Capitalism & Social Media, London 2017.
14 Ebd., S. xiii.
15 Ebd.
16 Ebd., S. 36.
17 Ebd., S. 104ff. Siehe Mark Fisher: Capitalist Realism. Is there no Alternative?, Hampshire

2009, S. 21f.

105

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Formen von Abhängigkeiten. Diese Deutung kann man in verschiedener
Hinsicht kritisieren, auch methodologisch, gerade in Bezug auf die Pathologisierun‐
gen – insbesondere, was die Messbarkeit der affektiven und emotionalen ›Verar‐
mung‹ der Nutzer*innen angeht.

Einzelne Fälle der Nutzung sozialer Medien mögen auf die Art und Weise be‐
schrieben werden können, wie es Gilroy-Ware mit Verve tut, doch ist der Umgang
mit diesen Medien und Diensten insgesamt sicher komplexer. Seine Erörterungen
zeigen aber interessanterweise implizit an, dass die Aufmerksamkeitsökonomie an
Zeitstrukturen geknüpft ist. Die von Gilroy-Ware beschriebene Suche bzw. Sucht
nach Befriedigung lässt sich (nicht nur, aber auch) als eine Folge von ›Jetztpunkten‹
auf einem Zeitstrahl verstehen, als linearisiertes Zeitregime. Dies wird in seiner Be‐
schreibung der ›timelines‹, durch die viele soziale Medien organisiert sind, beson‐
ders deutlich: Die Stimulationen, die in der Nutzung der sozialen Medien gesucht
und ausgelöst werden, kann man als Zeitportionen beschreiben, die nach einem
›Jetztmoment‹ den nächsten ›Jetztmoment‹ suchen – und auf diese Weise die Erfah‐
rung von erfüllter Zeit verunmöglichen, weil die Stimulierung durch einen ›Jetztmo‐
ment‹ bereits die Stimulation durch den nächsten ›Jetztmoment‹ bedingt.18 Durch
diese (unbewusste) Privilegierung der linearisierten Zeit können andere Formen von
Zeiterfahrungen marginalisiert werden (z.B. die gelingende Integration von Gegen‐
wart, Vergangenheit und Zukunft, auf die später noch eingegangen werden wird).
Die Zeiterfahrung wird auf die linearisierte, technisch getaktete Zeit reduziert. Auch
wenn man vielen Thesen dieses Buches skeptisch gegenüberstehen kann (und soll‐
te), lässt sich aus den Beschreibungen ableiten, dass die Nutzung sozialer Medien
eine Zeitstruktur privilegiert, die das kommunikative Verhalten, das Bedürfnis nach
Anerkennung (durch die Erwartung unmittelbarer Reaktionen), die Aufmerksamkeit
und auch die ›emotionalen Energien‹ von Nutzer*innen in einer Abfolge von ›Jetzt‐
momenten‹ organisiert. Dies mag nicht die einzige Zeitordnung sein, die man in Be‐
zug auf die sozialen Medien beobachten und beschreiben kann, doch mir scheint es
plausibel zu sein, die spezifischen Temporalstrukturen des Nutzungsverhaltens als
›Timelinisierung‹ (sit venia verbo) zu bezeichnen.

(3)

Die Soziologin Judy Wajcman zeigt in ihrer Untersuchung zu den Zeiterfahrungen
im Umgang mit digitalen Medien in Arbeits- und Haushaltszusammenhängen, dass
wir sehr vorsichtig mit einseitigen, monokausalen Diagnosen sein müssen, sei es aus

18 Vgl. Gilroy-Ware: Filling the Void, S. 61ff.

106

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


technikeuphorischer oder technikpessimistischer Perspektive.19 Sie plädiert für eine
differenzierte Analyse der verschiedenen Technologien und der entsprechenden
›time regimes‹: »It is simply impossible to disentangle our notion of time from our
embodied habitual involvement with the sociomaterial world. We make the world
together with technology and so it is with time.«20 Vor dem Hintergrund dieser
Überlegung verfolgt sie insgesamt folgende These:

»My thesis is that time practices are always sociomaterial, that the contours and rhythms
of our lives are calibrated by and with machines. In other words, we cannot comprehend
the social organization of time separately from technology. Neither can we treat technolo‐
gy as a set of neutral tools with clearly defined, functional properties that determine un‐
equivocally our time regimes. Instead, it is our human engagement with objects that ge‐
nerate those temporal qualities we tend to grasp as inherent in machines.«21

Der Ansatz der Science and Technology Studies (STS), den Wajcman in ihrem Buch
verfolgt, ist in diesem Kontext relevant, weil er Zeiterfahrungen hinsichtlich der
Verschränkung von Technologien und sozialen Praktiken in den Blick nehmen kann.
Doch über die sozialwissenschaftlich orientierten Arbeiten der STS hinaus kann
auch die Philosophie im Rückgriff auf Theorien menschlicher Zeiterfahrungen Deu‐
tungsperspektiven auf aktuelle Technologien anbieten und damit das begriffliche Be‐
schreibungsrepertoire erweitern. Wajcmans Fokus liegt auf den Beschleunigungser‐
fahrungen der modernen digitalen (kapitalistischen) Welt. Doch will ich hier dafür
argumentieren, dass die Erfahrung linearisierter und chronometrisierter Zeit in die
Beschreibung digitaler Technologien miteinzubeziehen ist. Wajcman erwähnt die li‐
nearisierte Zeit als eine der Voraussetzungen für Beschleunigungserfahrungen, aller‐
dings in kritischer Absicht, denn sie beobachtet hier eine einseitige Pauschalisie‐
rung:

»For example, the tyranny of the clock, with its linear measurement of the hours of the
day, is basic to narratives of the accelerating world. It is as if technical devices incorpora‐
te functional time demands that determine unequivocally our uses of time.«22

In ihrem Differenzierungsgebot ist ihr zweifelsohne recht zu geben. Doch kann man,
über Wajcman hinausgehend, die linearisierte Zeit selbst zum Gegenstand der Unter‐
suchung machen – und nicht bloß die mit dieser zusammenhängende Beschleuni‐
gungserfahrung. Denn damit kann man weitere Perspektiven auf Zeitstrukturen ge‐
nerieren, die die Zeitregime digitaler Technologien und insbesondere sozialer Medi‐
en möglicherweise noch präziser erfassen können als Beschleunigungstheorien, so

19 Vgl. Judy Wajcman: Pressed for Time. The Acceleration of Life in Digital Capitalism, Chicago
2015, S. 3.

20 Ebd., S. 3f.
21 Ebd., S. 33.
22 Ebd., S. 2.

107

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfolgreich diese in den letzten Jahren auch gewesen sein mögen.23 Insofern will ich
Wajcmans Analysen um einen spezifischeren Fokus auf die linearisierten Zeitregime
ergänzen.

Mit diesen exemplarischen Verweisen auf eine empirische Studie, einen populär‐
medienkritischen Text und eine STS-Studie sollte zum einen gezeigt werden, dass
man mit gutem Recht die Zeitregime von digitalen sozialen Medien systematisch
zum Thema machen kann, um eben diese Medien und ihren entsprechenden Ge‐
brauch besser zu verstehen. Dabei wurden diese Studien nicht systematisch ausge‐
wertet, sondern sollten stichpunkthaft als Anhaltspunkte dafür genommen werden,
dass in soziale Medien technisch mediierte Zeiterfahrungen und Zeitregime einge‐
schrieben sind. Zum anderen sollte auf diese Weise plausibel gemacht werden, dass
es sich lohnen kann, insbesondere die linearisierte Zeitordnung näher in den Blick
zu nehmen. Damit wurde in keiner Weise ein ›empirischer Beweis‹ erbracht – ich
wollte vielmehr die philosophische Perspektive und Fragerichtung im Rückgriff auf
diese (sehr unterschiedlich gearteten) Untersuchungen motivieren.

II

Dass die Uhr unser alltägliches Zeitverhalten und unsere berufliche Zeitökonomie
grundlegend geändert hat, wurde verschiedentlich untersucht.24 Als geradezu iko‐
nisch kann die Beschreibung von Lewis Mumford gelten:

»The clock, not the steam-engine, is the key-machine of the modern industrial age [...].
There had been power machines, such as the water-mill, before the clock [...]. But here
was a new kind of power-machine, in which the source of power and the transmission
were of such a nature as to ensure the even flow of energy throughout the works and to
make possible regular production and a standardized product. In its relationship to deter‐
minable quantities of energy, to standardization, to automatic action, and finally to its
own special product, accurate timing, the clock has been the foremost machine in modern
technics: and at each period it has remained in the lead: it marks a perfection toward
which other machines aspire.«25

Mumford begreift die in den Klöstern des späten Mittelalters entwickelten Uhren als
die zentrale Neuerung in der menschlichen Lebens- und Arbeitswelt, da nun der Tag
immer genauer eingeteilt werden konnte, was schließlich zur ökonomisierten Nut‐
zung der Zeit führen konnte. Denn aus der Logik der getakteten Zeitmessung folgt
etwa das Gebot des non perdere tempo des Leon Battista Alberti – oder der Tayloris‐

23 Siehe insbesondere Hartmut Rosa: Beschleunigung. Die Veränderung der Zeitstrukturen in der
Moderne, Frankfurt am Main 2005.

24 Siehe etwa Barbara Adam: Timewatch. The Social Analysis of Time, Cambridge 1995.
25 Lewis Mumford: Technics and Civilization, Chicago 2010, S. 15.

108

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus der modernen Industrie. Die Uhr ist damit auch das Instrument der Linearisie‐
rung der Zeit, des Verständnisses der Zeit als einer Reihe von ›Jetztpunkten‹, die
man besser oder schlechter organisieren und als selbstbestimmt-ordnend oder als
fremdbestimmt-oktroyierend empfinden kann. Auch wenn die konkrete Zeitmessung
in den Hintergrund tritt, können linearisierte Zeitregime die Nutzung von Technolo‐
gien prägen – wie es mir für die sozialen Medien zuzutreffen scheint. Um ein herme‐
neutisches Instrumentarium zur Deutung dieser Zeitregime im Blick auf die Nutzung
sozialer Medien zu entwickeln, will ich erstens (1) Heideggers Überlegungen zum
›Uhrgebrauch‹ auf ihr Deutungspotential hin untersuchen, und zweitens (2) fragen,
inwiefern man die phänomenologisch-psychopathologisch orientierten Zeittheorien
für die Fragestellung fruchtbar machen kann.

(1)

In Die Grundprobleme der Phänomenologie hat sich Heidegger explizit mit der
»Seinsart des Uhrgebrauchs«26 auseinandergesetzt. Ausgehend von Aristoteles
spricht Heidegger von einem »vulgären Zeitverständnis«, das durch das »zählend[e]
Verfolgen« einer Bewegung der Zeit und damit durch die sich im »Zählen offenba‐
rende« Abfolge von Zeitpunkten charakterisiert ist: »Aus diesem Zeitverständnis er‐
wächst der Begriff der Zeit als eine Jetztfolge, die man genauer bestimmt hat als
eine einsinnig gerichtete, nicht umkehrbare Folge des Nacheinander.«27 Dabei han‐
delt es sich um die oben angesprochene Linearisierung der Zeit, die durch die Chro‐
nometrisierung perfektioniert werden konnte, da die Zeiteinheiten immer exakter ab‐
gemessen und in eine zeitordnende Reihe gebracht werden konnten. Die Implikatio‐
nen dieses nach Heidegger schon in der Antike praktizierten, vorwissenschaftlichen
Zeitverständnisses lassen sich seiner Meinung nach in Bezug auf den alltäglichen
›Uhrgebrauch‹ besonders prägnant beschreiben. Zunächst hält er fest, dass es bei der
»Zeitablesung im Uhrgebrauch« weder um die Uhr als konkretes Artefakt oder um
die Zeit selbst geht, sondern um ein Zeitfenster (wie man heute sagen würde) kalku‐
lierendes »Rechnen mit der Zeit«.28 Dieses ›Mit-der-Zeit-Rechnen‹ heißt für
Heidegger »›sich nach ihr richten‹« oder »›ihr Rechnung tragen‹«.29 Das Errechnen
der den Tag strukturierenden Zeiteinheiten sorgt für eine Bindung des oder der
Zeitablesenden an diese Zeitstruktur. Der Blick auf die Uhr ist damit gleichzeitig
Orientierung und (Selbst-)Verpflichtung. Das »Zeit messende Rechnen« gab es nach
Heidegger, bevor Uhren erfunden wurden, die dann allerdings erlauben, dass Zeit‐

26 Martin Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie, in: Gesamtausgabe, Bd. 24, hrsg.
v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt am Main 1975, S. 363ff.

27 Ebd., S. 363.
28 Ebd., S. 364.
29 Ebd., S. 365.

109

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rechnen ökonomischer zu gestalten: »Wir rechnen schon immer mit der Zeit, bevor
wir Zeit messend auf die Uhr sehen.«30 Dieses ›Mit-der-Zeit-Rechnen‹ ist an eine li‐
nearisierte Vorstellung von Zeit geknüpft, denn die chronometrische Zeitkalkulation
optimiert die Kalkulation mit ›Jetztpunkten‹, deren ›Abstand‹ man über den Uhrge‐
brauch berechnet. Diese Identifizierung von ›Jetztpunkten‹ ist für Heidegger ein
›Aussprechen‹ im Sinne des Benennens und Festlegens. Daher verwendet er die et‐
was merkwürdige Wendung der ›ausgesprochenen Zeit‹; damit meint er eine Zeit‐
vorstellung, die impliziert, dass wir die Zeit in ›Jetztpunkten‹ fixieren, zählen und
ordnen können.31 Heidegger beschreibt vier Strukturmomente dieses Zeitverständ‐
nisses, welches uns so selbstverständlich geworden ist, dass wir es üblicherweise gar
nicht mehr bemerken. In unserem alltäglichen Leben orientieren wir uns an diesem
Zeitverständnis, machen es uns zu eigen und richten unser Leben an diesem Zeitre‐
gime aus: Die Zeit ist datierbar, d.h., ein Ereignis ist auf einen bestimmten ›Jetzt‐
punkt‹ relationierbar; sie ist bedeutsam, in dem Sinne, dass wir die für eine Tätigkeit
geeignete oder ungeeignete Zeit bestimmen; sie ist gespannt, d.h., wir betrachten sie
in Bezug auf Verfügbarkeitsportionen, etwa im Kontext von Terminfindungsprozes‐
sen; und sie ist öffentlich, in dem Sinne, dass wir unsere Welt in geteilten Zeitvor‐
stellungen organisieren.32

In einem nächsten Schritt arbeitet Heidegger heraus, dass dieses ›vulgäre‹ Zeit‐
verständnis seinen Ursprung in einer Zeitlichkeit hat, die er »ekstatisch-horizon‐
tal«33 nennt. Die Probleme um dieses Fundierungsverhältnis müssen uns an dieser
Stelle nicht interessieren. Mir kommt es in erster Linie darauf an, herauszuarbeiten,
dass es neben dem linearisierten Zeitverständnis auch andere Zeitverständnisse ge‐
ben kann, die für die menschliche Existenz charakteristisch sind und einen sinnstif‐
tenden Bedeutsamkeitshorizont haben können. Eines dieser Zeitverständnisse ist
eben dasjenige, das Heidegger ›ekstatisch-horizontal‹ nennt. Während sich das ›vul‐
gäre‹ Zeitverständnis in der Struktur des Jetzt, Dann, Damals bzw. in dem ›Nicht-
mehr-Jetzt‹, Jetzt und ›Noch-nicht-Jetzt‹ organisiert, sei das ekstatisch-horizontale
Zeitverständnis als »Einheit von Zukunft, Gewesenheit und Gegenwart« zu verste‐
hen, die durch ein »ursprüngliches Außer-sich« charakterisiert ist, weil die Zukunft
ein »Auf-sich-zukommen«, das Gewesensein ein »Zurück-zu«, die Gegenwart ein
»Sichaufhalten bei« ist.34 Durch die Verschränkung der drei Zeitdimensionen in der
menschlichen Existenzerfahrung ist aber auch die Gegenwart durch ein »Außer-sich-
sein«35 gekennzeichnet. Wegen dieses konstitutiven ›Außer-sich-Seins‹ (das er auch

30 Ebd.
31 Vgl. ebd., S. 369.
32 Vgl. ebd., S. 369ff.
33 Ebd., S. 378.
34 Ebd., S. 377.
35 Ebd., S. 378.

110

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Entrückung‹ nennt) spricht Heidegger von der »Ekstase«36 der Zeit. Heidegger
wählt diesen Terminus, der in seiner altgriechischen Wurzel wörtlich das ›Herausste‐
hen‹ bedeutet, um eine Zeiterfahrung zu adressieren, die sich von der linearisierten
Zeit insofern unterscheidet, als dass sich der jeweils gegenwärtige Zeitpunkt nicht
einfach in eine Zeitsequenz einfügt, sondern Zukunft und Vergangenheit in einer
Weise integriert, dass die Gegenwartserfahrung als eine ›sich selbst überschreitende‹
begriffen wird.

Daher spielt für Heidegger auch der (eigentlich räumliche) Begriff des ›Hori‐
zonts‹ eine zentrale Rolle in seiner Zeittheorie. Denn der Begriff des Horizonts er‐
gänzt dann denjenigen der Ekstase:

»Zur Ekstase gehört eine eigentümliche Offenheit, die mit dem Außer-sich gegeben ist.
Das, wohinein jede Ekstase in einer bestimmten Weise zu sich selbst offen ist, bezeich‐
nen wir als den Horizont der Ekstase. Der Horizont ist die offene Weite, wohinein die
Entrückung als solche außer sich ist. Die Entrückung öffnet und hält diesen Horizont of‐
fen.«37

Mit dieser (wieder etwas eigenwilligen) Terminologie will Heidegger den Zeitbezug
der menschlichen Existenzform charakterisieren (»die Seinsverfassung des Da‐
seins«38 werde ontologisch erst möglich durch ekstatisch-horizontale Zeitlichkeit).
Diese Zeiterfahrung des offenen Außer-sich-Seins als Deutungshorizont der mensch‐
lichen Existenz hält Heidegger für ursprünglicher als die Ordnungsstruktur der linear
organisierten ›Jetzt-Zeit‹. Auch wenn die ›Jetzt-Zeit‹ in Heideggers Konzeption auf
dieser ursprünglichen Zeit basiert,39 wird sie als ›gelingende‹ Zeitdimension der li‐
nearisierten Zeit gegenübergestellt.

Weder die Probleme von Heideggers Zeittheorie noch deren Genese innerhalb
seines Werks, insbesondere in Bezug auf Sein und Zeit, sollen an dieser Stelle disku‐
tiert werden; worauf es mir ankommt, ist der nächste Schritt: Heidegger beschreibt
die ›Verdeckung‹ der ursprünglichen Zeit als ein ›Verfallen‹ an die lineare Zeit. ›Ver‐
fallen‹ ist Heideggers Ausdruck für eine Entfremdungserfahrung (›Uneigentlich‐
keit‹), den er auch schon in Sein und Zeit verwendet.40 Das ›Verfallen‹ sei keine ne‐
gative Bewertung, sondern soll das Phänomen bezeichnen, dass wir unsere Lebens‐
weise einseitig an bestimmte soziale Normvorstellungen oder bestimmte Verhaltens‐
kulturen anpassen: »Die Verfallenheit an die ›Welt‹ meint das Aufgehen im Mitein‐
andersein, sofern dieses durch Gerede, Neugier und Zweideutigkeit geführt wird.«41

Mit Gerede, Neugier und Zweideutigkeit bezeichnet Heidegger defiziente Formen
des menschlichen Zusammenlebens und der Kommunikation, die wir oft unhinter‐

36 Ebd., S. 377.
37 Ebd., S. 378.
38 Ebd.
39 Vgl. ebd., S. 379ff.
40 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit, Tübingen 1993.
41 Ebd., S. 175.

111

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fragt übernehmen, weil ›man es so tut‹. Wir sind, so Heidegger, durch das, was ›man
so tut‹ (was durch die substantivierte Form ›das Man‹ ausgedrückt wird), »völlig be‐
nommen«,42 können uns diesem Sog nicht entziehen: »Das In-der-Welt-sein ist an
ihm selbst versucherisch.«43

Diese sozial- und kulturkritische Konzeption der ›Verfallenheit‹ überträgt
Heidegger nun auch auf die Zeiterfahrung. Wir passen uns in unserem Lebensvoll‐
zug an eine Zeitordnung an (sind ihr verfallen), die sich an dem ›Vorhandenen‹ ori‐
entiert. Mit dem Fokus auf den (in diesem Kontext vielleicht überraschenden) Be‐
griff des ›Vorhandenen‹ erneuert Heidegger seine Kritik an der antiken und neuzeit‐
lichen Metaphysik als einer berechenbaren Ontologie des ›Vorhandenen‹, wie er sie
auch in Sein und Zeit formuliert44 und überträgt sie auf das Problem des ›vulgären‹
Zeitverständnisses:

»Die Zeit, die man als das Jetzt und als eine Mannigfaltigkeit und Abfolge von Jetzt
kennt, ist eine vorhandene Folge. Die Jetzt geben sich als innerzeitig. Sie kommen an
und verschwinden wie Seiendes, sie vergehen wie Vorhandenes zum Nicht-mehr-vorhan‐
denen. Das vulgäre Erfahren von Seiendem verfügt über keinen anderen Horizont des
Seinsverständnisses als den der Vorhandenheit [...]. Sofern die Zeitbetrachtung im vulgä‐
ren Sinne lediglich auf das Vorhandene und Nichtvorhandene im Sinne des Noch-nicht-
und Nicht-mehr-vorhandenen gerichtet ist, bleiben die Jetzt in ihrer Abfolge das einzige,
das für sie relevant ist.«45

Mit dem Rückgriff auf das Vorhandene versucht Heidegger die ontologischen Vor‐
aussetzungen für die Vorstellung einer linearisierten Zeitordnung herauszuarbeiten.
Wir können die Zeit auf eine Folge von ›Jetztpunkten‹ reduzieren, da wir sie insge‐
samt im Rahmen einer quantifizierenden Ontologie unterordnen und damit erst als
einen räumlich gedachten Zeitstrahl von ›Jetztpunkten‹ konzeptionieren können.

 
Der Vorgang des ›Verdeckens‹ und ›Verfallens‹ ist nicht unproblematisch: Die

Heidegger’sche Konzeption ist von einem tiefen Misstrauen in die Moderne durch‐
zogen, die sich in den kulturpessimistisch klingenden, aber terminologisch gemein‐
ten Begriffen wie eben dem ›Verfallen‹ niederschlägt. Mir scheint es aber durchaus
plausibel zu sein, von einer etablierten chronometrisierten Zeitordnung zu sprechen,
an der wir uns üblicherweise orientieren und die unser Leben strukturiert und unser

42 Ebd., S. 176. Siehe ausführlicher zu diesem Phänomen: »Das Dasein ist zunächst und zumeist
von seiner Welt benommen [...]. Es könnte sein, dass das Wer des alltäglichen Daseins gerade
nicht je ich selbst bin [...]. Das Wer ist nicht dieser und nicht jener, nicht man selbst und nicht
einige und nicht die Summe aller. Das ›Wer‹ ist das Neutrum, das Man [...]. Das Selbst des
alltäglichen Daseins ist das Man-selbst, das wir von dem eigentlichen, das heißt eigens ergrif‐
fenen Selbst unterscheiden [...]. Zunächst ›bin‹ nicht ›ich‹ im Sinne des eigenen Selbst, son‐
dern die Anderen in der Weise des Man.« (Ebd., S. 113, S. 115, S. 127, S. 129.).

43 Ebd., S. 177.
44 Vgl. ebd., etwa S. 2–4.
45 Heidegger: Die Grundprobleme der Phänomenologie (GA 24), S. 385.

112

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alltägliches Verhalten regelt. Wie auch immer wir zu den Möglichkeiten stehen, zu
einer ›ursprünglichen‹ Zeit vorzudringen, kann man m.E. in der Tat Zeiterfahrungen
beschreiben, die in der (wie auch immer) ›gelingenden‹ Integration von Vergangen‐
heit, Gegenwart und Zukunft bestehen und die durch eine Offenheit unserer Exis‐
tenzform charakterisiert sind und einen anderen Deutungshorizont unseres Daseins
ermöglichen als die linearisierte Zeit. Auch wenn man insgesamt gegenüber
Heideggers Ansatz und Methode skeptisch bleiben mag, die Unterscheidung von
Zeiterfahrungsdimensionen, wie er sie vornimmt, scheint mir grundsätzlich hilfreich
zu sein, da wir auf diese Weise das Phänomen der Erfahrung linearisierter Zeitre‐
gime überhaupt in den Blick bekommen können. Und dies ist wiederum die Voraus‐
setzung für die Entwicklung einer Deutungsperspektive auf die Nutzung sozialer
Medien (auf die in Kapitel III zurückzukommen sein wird) und die in sie einge‐
schriebenen Zeitregime. So wie Heidegger den ›Uhrgebrauch‹ im Blick auf die ihm
inhärente Linearisierung der Zeit untersucht, können wir auch den ›Social-Media-
Gebrauch‹ zum Gegenstand unserer Beschreibungen machen.

(2)

Die linearisierte Zeit und ihre Auswirkungen auf das menschliche Leben wurden
auch in der Psychopathologie ausführlich untersucht. Insbesondere in der Tradition
der daseinsanalytischen und phänomenologisch orientierten Psychopathologie wur‐
den bestimmte psychiatrische Krankheitsbilder zeittheoretisch gedeutet, etwa von
Viktor von Gebsattel, Ludwig Binswanger, Eugène Minkowski, Wolfgang Blanken‐
burg u.a.;46 derzeit ist Thomas Fuchs sicher der prominenteste Vertreter dieser Tradi‐
tion.47 Auch der Philosoph Michael Theunissen bezieht sich in seinem Buch Negati‐
ve Theologie der Zeit auf einige dieser Studien und macht sich den chronopathologi‐
schen Deutungshorizont trotz einiger methodologischer Korrekturen zu eigen.48 In
der Psychopathologie der Zeit geht es nicht nur darum, zu erfassen, dass und wie die
Vergangenheit auf den Patient*innen lastet und Gegenwartserfahrungen dominiert
oder dass und wie die Zukunft als ›versperrt‹ erfahren wird, es geht auch um patho‐
logische Symptome in Bezug auf den Zeitfluss. Eine Folie, auf die hier zurückge‐
griffen wurde, sind z.B. Husserls Analysen zur Phänomenologie des ›inneren Zeitbe‐
wusstseins‹. Husserl hatte bekanntlich gezeigt, dass wir ›Jetztpunkte‹ nur wahrneh‐
men können, weil wir sie in einem kontinuierlichen Fließen der Zeit verknüpfen, in
›Protentionen‹ schon das künftige Jetzt erahnen und uns in ›Retentionen‹ an das ver‐

46 Siehe zum Überblick Christian Kupke: Der Begriff Zeit in der Psychopathologie, Berlin 2009.
47 Siehe etwa Thomas Fuchs: »Chronopathologie der Überforderung. Zeitstrukturen und psychi‐

sche Krankheit«, in: Thomas Fuchs, Lukas Iwer und Stefano Micali (Hg.): Das überforderte
Subjekt. Zeitdiagnosen einer beschleunigten Gesellschaft, Berlin 2018, S. 52–79.

48 Vgl. Michael Theunissen: Negative Theologie der Zeit, Frankfurt am Main 1991.

113

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


flossene Jetzt erinnern.49 Binswanger schließt in Melancholie und Manie explizit an
Husserl an und beschreibt ausführlich, wie Melancholie (bzw. Depression) und Ma‐
nie durch veränderte Zeitverhältnisse charakterisiert sind, wie z.B. die Unfähigkeit,
die Erfahrung des ›Jetztseins‹ protentional und retentional verschränken zu können,
wobei sich Selbstbilder fragmentieren und Störungen der Intentionalität, des ›Ge‐
richtetseins‹ auf die Welt, auftreten können.50 Im Folgenden soll der Fokus aller‐
dings auf die pathologische Erfahrung der linearisierten Zeit gelegt werden.

Einer der berühmtesten Studien, die das Leiden an der linearisierten Zeit unter‐
sucht, ist der Aufsatz »Zeitbezogenes Zwangsdenken in der Melancholie« von Vik‐
tor von Gebsattel.51 Dort lässt dieser die Patientin Ilse K. berichten:

»Ich muß unaufhörlich denken, daß die Zeit vergeht. Während ich jetzt mit Ihnen spre‐
che, denke ich bei jedem Wort: ›vorbei‹, ›vorbei‹, ›vorbei‹ [...]. Wassertropfen sind uner‐
träglich und machen mich rasend, weil ich immer denken muß: Jetzt ist wieder eine Se‐
kunde vergangen, jetzt wieder eine Sekunde. Ebenso wenn ich die Uhr ticken höre. Ich
habe meine Uhren stehenlassen und versteckt. Aber auch die Uhren an fremden Armbän‐
dern stören mich, ja, sie machen mich rasend.«52

Diese Erfahrung von Ilse K. macht nun Theunissen zum Ausgangspunkt seiner zeit‐
theoretischen Überlegungen. Zunächst bringt er dies auf den Begriff der »Fraktionie‐
rung der vergehenden Zeit«.53 Die Zeit zerfällt in an den Kalendern und Uhren ab‐
lesbare Einheiten von Tagen, Stunden, Minuten und Sekunden. Theunissen nennt
dies die »lineare Zeit«, die er einer »dimensionalen Zeitordnung« gegenüberstellt,54

was, mutatis mutandis, analog zu Heideggers Konzeption verstanden werden kann.
Ein weiterer Begriff, der für Theunissen zentral ist, ist der der ›Herrschaft‹. Der ge‐
samte Text, in dem er sich mit von Gebsattel und Ilse K. befasst, ist dem »melancho‐
lischen Leiden unter der Herrschaft der Zeit«55 gewidmet (in Fortsetzung der Thesen
seines Vortrags »Können wir in der Zeit glücklich sein?«, der in dem Band zur Ne‐
gativen Theologie der Zeit mit aufgenommen worden ist).56 Er bringt das Problem
folgendermaßen auf den Punkt:

»Das Ausgeliefertsein an die lineare Zeitordnung, das Gebsattel an Ilse K. beobachtet, re‐
sultiert in der Melancholie aus dem Zerfall der dimensionalen. Erlahmt die Zeitigung der
Zeit als dimensionale, so drängt ihre andere Erscheinungsweise sich auf, ihr lineares

49 Vgl. Edmund Husserl: Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893–1917), in:
Husserliana (Hua), Bd. 10, hrsg. v. Rudolf Boehm, Den Haag 1969.

50 Vgl. Ludwig Binswanger: Melancholie und Manie. Phänomenologische Studien, in: Ausge‐
wählte Werke, Bd. 4, Heidelberg 1994, S. 351–428.

51 Vgl. Viktor Emil von Gebsattel: »Zeitbezogenes Zwangsdenken in der Melancholie«, in: Pro‐
legomena zu einer medizinischen Anthropologie, Berlin 1954, S. 1–18.

52 Ebd., S. 2.
53 Theunissen: Negative Theologie der Zeit, S. 219.
54 Ebd., S. 224.
55 Ebd. S. 118.
56 Vgl. ebd.

114

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fortschreiten. Dieser Vorgang bekundet nach beiden Seiten, im Negativen des Zerfalls
der dimensionalen und im Positiven des Aufdringlichwerdens der linearen Ordnung, die
Herrschaft der Zeit, nach der einen durch die Entmächtigung des Subjekts, nach der an‐
deren durch die Ermächtigung ihrer subjektfremden Objektivität.«57

Theunissen erfasst hier in recht markanten Worten die Dominanz der linearen Zeiter‐
fahrung; wobei mir der Begriff des ›Aufdringlichwerdens‹ gut gewählt zu sein
scheint, weil er einen schleichenden Prozess bezeichnet. Auch wenn Theunissen das
Leiden an der Zeit bisweilen mit der Erfahrung der »ständigen Wiederkehr des Glei‐
chen«58 verbindet, arbeitet er doch in erster Linie das ›Aufdringlichwerden‹ der li‐
nearisierten Zeit heraus.

Allerdings stellt sich methodologisch die Frage, inwiefern wir uns aus der Be‐
schreibung von pathologischen Erfahrungen Rückschlüsse auf die unsere Welterfah‐
rung insgesamt prägenden Zeitregime erlauben können. Der Psychiater und Philo‐
soph Thomas Fuchs sieht es schon allein daher als gerechtfertigt an, Erkrankungen
wie die Depression mit einer Zeitdiagnose zu verbinden, weil sich für ihn Psychopa‐
thologie und gesellschaftliche Normen nicht trennen lassen.59 Und in anthropologi‐
scher Hinsicht betont er: »Gerade von diesen Randzonen und Ausnahmeerfahrungen
her lässt sich der Kern des Menschlichen besser verstehen.«60 Aus dem Extrem der
psychopathologischen Zeiterfahrung können wir also erschließen, dass die Erfah‐
rung von linearisierter Zeit und ihr ›Aufdringlichwerden‹ typisch für die menschli‐
che Lebensform als solche ist und insofern nicht nur von psychopathologischer, son‐
dern auch von anthropologischer Relevanz ist.

Vor diesem Hintergrund will Fuchs die Depression ebenfalls als eine Reaktion auf
eine »entfremdete Herrschaft der linearen Zeit begreifen«.61 Fuchs stellt ähnlich wie
Heidegger und Theunissen der linearen Zeit eine andere Zeitordnung gegenüber, die
er zyklische Zeit nennt. Für Fuchs ist die zyklische Zeit an leiblich-organismische
Prozesse rückgebunden, die die Lebenswelt von Menschen auf unterschiedlichen
Ebenen prägen.62 Und solche »Prozesse resultieren [...] insgesamt in einer rekurren‐
ten oder zyklischen Zeit, die besonders die Prozesse des Lebens und des Leibes cha‐
rakterisiert, die aber auch die Organisation der Gesellschaft in vormoderner Zeit
prägte«.63 Im Kontrast dazu beschreibt Fuchs die »lineare oder beschleunigte Zeitdy‐
namik«, die »sich in der westlichen Gesellschaft seit der Neuzeit entwickelt hat und

57 Ebd.
58 Ebd., S. 51.
59 Vgl. Fuchs: »Chronopathologie der Überforderung«, in: Fuchs (Hg.): Das überforderte Sub‐

jekt, S. 55.
60 Thomas Fuchs: Randzonen der Erfahrung. Beiträge zur phänomenologischen Psychopatholo‐

gie, Freiburg 2020, S. 13.
61 Fuchs: »Chronopathologie der Überforderung«, in: Fuchs (Hg.): Das überforderte Subjekt,

S. 52.
62 Vgl. ebd., S. 56–59.
63 Ebd., S. 54.

115

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die mit der zyklischen Zeit notwendig in Konflikt geraten muss«.64 Im Anschluss an
die phänomenologische Psychopathologie beschreibt Fuchs, wie sich bei Personen,
die unter einer Depression leiden, die negative Erfahrung einer linearisierten Zeit be‐
sonders prägnant zeigt. Die Frage, inwiefern es methodologisch statthaft ist, auf
Krankheiten wie die Depression zurückzugreifen, um Beschleunigungserfahrungen
in der Gesellschaft zu diskutieren, spricht Fuchs selbst an und findet folgende For‐
mulierung:

»In zentralen Symptomen der Depression spiegeln sich damit auch die impliziten Anfor‐
derungen, denen sich die Individuen in der kapitalistischen Gesellschaft ausgesetzt sehen.
Der dunkle Spiegel der Depression macht dann sichtbar, was sonst unter dem Erfolgs-
und Fortschrittsdenken verborgen bleibt, nämlich den beständigen Druck, mit der allge‐
meinen Beschleunigung Schritt zu halten.«65

Damit steht Fuchs auch in einer Linie mit der bekannten Studie von Alain Ehren‐
berg, Das erschöpfte Selbst, die den Zusammenhang der Depression mit einer Ge‐
sellschaft untersucht, die von Normen geprägt ist, die zu individueller Initiative auf‐
fordern. Die Depression sei eine »Krankheit der Verantwortlichkeit, in der ein Ge‐
fühl der Minderwertigkeit vorherrscht. Der Depressive ist nicht voll auf der Höhe, er
ist erschöpft von der Anstrengung, er selbst werden zu müssen [...]. Die Depression
ist ein Laboratorium für die Ambivalenzen einer Gesellschaft, in der der Massen‐
mensch sein eigener Souverän sein soll.«66

Dass psychiatrische Krankheitsbilder nicht losgelöst von den Normvorstellungen
einer Gesellschaft betrachtet werden können, scheint mir unstrittig. Insofern kann
man bei aller Vorsicht gegenüber monokausalen Erklärungsmodellen sicher auch
einen Zusammenhang zwischen den Temporalstrukturen einer Gesellschaft und
chronopathologischen Erkrankungen behaupten. Mir kommt es darauf an, aus dem
Extrem der psychiatrischen Krankheit heraus eine bestimmte Zeitordnung beschrei‐
ben zu können, die typisch für die menschliche Erfahrungswelt überhaupt ist – und
die in bestimmten Kontexten zu einem uns dominierenden Zeitregime werden kann,
wie eben etwa im Kontext der digitalen Medien. Fuchs selbst hat seine Überlegun‐
gen direkt mit den Entwicklungen in der Digitalisierung verbunden.67 Im abschlie‐

64 Ebd.
65 Ebd.
66 Alain Ehrenberg: Das erschöpfte Selbst. Depression und Gesellschaft in der Gegenwart,

Frankfurt am Main 2004, S. 4, S. 9.
67 Wenn auch mit einem deutlich kulturkritischen Unterton: »Die Zeitabläufe, die früher noch

dem menschlichen Leib und den Lebensprozessen angemessen waren, haben sich verselbstän‐
digt; mit der Beschleunigung von Kommunikation und Fortbewegung erreichen sie eine neue
Stufe. Digitale Medien etablieren eine Ubiquität und Gleichzeitigkeit selbst der entferntesten
Ereignisse, sozusagen einen virtuellen Weltaugenblick. Die Langsamkeit des Lebendigen wird
abgelöst von der Lichtgeschwindigkeit des Unbelebten, nämlich der Daten, Bilder und Finanz‐
ströme, für die es keine Entfernungen, keine Verzögerungen gibt.« (Fuchs: »Chronopathologie
der Überforderung«, in: Fuchs (Hg.): Das überforderte Subjekt, S. 63.).

116

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ßenden Kapitel will ich ausloten, inwiefern die phänomenologisch-hermeneutischen
Beschreibungen linearisierter Zeiterfahrung als Deutungshorizont in Bezug auf so‐
ziale Medien fungieren können.

III

Mit Technisierungs- und Digitalisierungsprozessen mögen sich verschiedene Zeitre‐
gime verbinden, von Beschleunigungen und Entschleunigungen bis zu Synchronisie‐
rungsphänomenen (um nur einige zu nennen). Im ersten Kapitel wurden verschiede‐
ne Anhaltspunkte gegeben, dass sich auch die Erfahrung einer linearisierten Zeitord‐
nung in besonderer Weise mit sozialen Medien verbindet, weil wir die Folge von In‐
formationen und Reaktionen (nicht nur, aber auch) in einer Abfolge von ›Jetztpunk‐
ten‹ beschreiben können. Die technikphilosophische Pointe wäre nun, dass wir im
Rückgriff auf die mit Heidegger, Theunissen und Fuchs entwickelten Überlegungen
digitale soziale Medien vor dem Hintergrund von linearisierten Zeitvorstellungen
beschreiben können, in dem Sinne, dass die Interaktion mit diesen Technologien
eine Anpassung an eine linear organisierte Zeit verlangt. Oder umgekehrt (wieder
die Henne und das Ei), dass das lineare Zeitverständnis die entsprechende Program‐
mierung sozialer Medien zur Folge hat. Wenn wir diese Deutungsperspektive auf die
sozialen Medien anwenden, können wir sagen: Soziale Medien binden die Aufmerk‐
samkeit ihrer Nutzer in einer Reihe von kleinen Portionen und generieren ein Nut‐
zungsverhalten, das eine regelmäßige, häufig minütliche oder sogar sekündliche Ak‐
tivität an Klicken, Antworten, ›Liken‹ und Kommentieren erfordert. Die Folge von
›Jetztpunkten‹, mit der entsprechenden Fraktionierung und Fragmentierung von
Zeiteinheiten und Erwartungsdispositionen, ist eine mit diesen Medien verbundene
Zeitordnung, die die Erfahrungen von Nutzer*innen prägen kann. Es scheint insbe‐
sondere die Erwartungshaltung auf die unmittelbar bevorstehende ›Zukunft‹ der
nächsten Stimulationsmomente zu sein, die durch das linearisierte Zeitregime vorge‐
geben ist. Natürlich gibt es in der Nutzung digitaler Kommunikationsmedien auch
andere Zeitbezüge, wie sie etwa Judy Wajcman herausgearbeitet hat. Doch scheint
es mir, dass das Verhalten der Nutzer*innen von einem Rhythmus geprägt sein kann,
der sich an der Folge von ›Jetztpunkten‹ orientiert und der die Spannungsbögen der
Aufmerksamkeit an diese Ereignisreihe knüpft. Vor diesem Hintergrund kann man
nun zunächst sagen, dass wir hier die linearisierte Zeitordnung wiedererkennen kön‐
nen, die in den phänomenologisch-psychopathologischen Studien beschrieben wur‐
de. Ich denke, dass diese Studien dafür sensibilisieren können, was es heißt, sich im
Rahmen eines linearisierten Zeitregimes zu bewegen bzw. sich an die linearisierten
Zeitstrukturen sozialer Medien anzupassen. Darüber hinaus will ich auch die These
vertreten, dass die Selbstanpassung an linearisierte Zeitregime den Verlust anderer

117

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeitdimensionen bedeuten kann. Insofern könnte man von einer besonderen Form
der Herrschaft der Zeit sprechen, nämlich von der ›Herrschaft der Timeline‹.

Dabei kann es nicht um eine Pathologisierung neuer Medien gehen, sondern um
das Herausarbeiten einer möglicherweise dominierenden Zeitordnung. Wenn man
dieser Idee folgen möchte, kann man fragen, ob man mit Heidegger davon sprechen
kann, dass hier ein ›Verfallen‹ an ein bestimmtes Zeitregime vorliegt. Auch wenn
man einzelne Entfremdungserfahrungen nicht pauschal verabsolutieren sollte,
scheint es mir zumindest gerechtfertigt zu sein, davon zu sprechen, dass sich Nut‐
zer*innen durch Social-Media-Technologien an die lineare Zeitordnung dieser Me‐
dien in einer Weise anpassen, die man als problematisch ansehen kann. Das ›Proble‐
matischsein‹ würde sich darin zeigen, dass andere Zeiterfahrungen zugunsten der li‐
nearisierten Zeit marginalisiert würden. Eine ›gelingende‹ Zeiterfahrung wurde in
diesem Text nicht explizit ausgewiesen, angesichts ihrer Komplexität soll hier auch
nur ex negativo auf sie verwiesen werden. Im Rückgriff auf alternative Zeitordnun‐
gen wie die ekstatisch-horizontale (Heidegger), dimensionale (Theunissen) oder zy‐
klische (Fuchs) kann man – so unterschiedlich diese konzipiert sind – zumindest da‐
ran erinnern, dass es Erfahrungen einer gelingenden Integration von Gegenwart,
Vergangenheit und Zukunft gibt, die der menschlichen Existenz Sinnhorizonte er‐
schließen, die in einer vorwiegenden Orientierung an einem linearen Zeitregime, im
›Aufdringlichwerden‹ dieses Regimes, verloren gehen könnten. Wie auch immer
man eine gelingende Zeiterfahrung beschreiben und mit den Charakteristika der
menschlichen Lebensform zu verbinden mag, scheint es mir rein formal stimmig zu
sein, zwischen einer eher entfremdenden Zeitordnung, die aus den mit den Techno‐
logien verbundenen Praktiken und Verhaltensweisen entsteht, und einer gelingenden
Zeiterfahrung zu unterscheiden. Eine gelingende Zeitordnung schließt Mediennut‐
zung natürlich nicht aus, weiß sich aber der Sogwirkung, die dazu verleitet, Nut‐
zungspraktiken an die Zeitregime der digitalen Medien anzupassen, zu entziehen.
Auch Wajcman lässt ihr Buch auf das Kapitel »Finding Time in the Digital Age« zu‐
laufen68 und insgesamt kann man sagen, dass wir gerade im digitalen Zeitalter zeit‐
theoretische Konzeptionen des guten Lebens brauchen. Bereits Hartmut Rosa hatte
seine Analysen zur Beschleunigung in der Moderne mit der Frage nach dem guten
Leben verbunden.69 Mit den vorliegenden Überlegungen will ich zur Beantwortung
dieser Frage beitragen, indem ich die in die sozialen Medien eingeschriebene Zeit‐
lichkeit im Rückgriff auf die phänomenologisch-psychopathologischen Untersu‐
chungen in einer Weise beschrieben und gedeutet habe, die zumindest, wie schon
gesagt, ex negativo auf andere Zeitdimensionen verweist.

Was hat dies nun mit Goethe und dem ›Veloziferischen‹ zu tun? Das Zentrale am
Begriff des Teuflischen ist die Verführbarkeit: die Verlockung, etwas zu tun, was

68 Vgl. Wajcman: Pressed for Time, S. 163ff.
69 Vgl. Rosa: Beschleunigung, S. 15.

118

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man eigentlich gar nicht will. Den personalisierten Teufel haben wir aus unserer
Kultur längst verabschiedet. Doch was bleibt, ist die (vermeintliche) Verführungs‐
struktur im Blick auf Erleichterungen: Statt des Pakts mit dem Teufel machen wir
einen Pakt mit der Technik. Das Unheimliche im Fall der Technik ist dabei, dass wir
nicht ›von außen‹ gezwungen werden, digitale Kommunikationsmedien zu benutzen.
Es ist das Verführerische der Technik, ein Versprechen auf schnelle Vernetzung und
permanent verfügbare Kontakte, das sie uns so bereitwillig nutzen lässt. Das ›Velo‐
ziferische‹ könnte man als eine Antwort auf die Frage nach dem Problem des tech‐
nologischen Determinismus verstehen. Einen technologischen Determinismus gibt
es nicht, doch es gibt die Verführung zur Technisierung und dies auch in Bezug auf
die Zeit: die Verführung, sich bestimmten Zeitregimen anzupassen. Und bei aller
Vorsicht gegenüber kulturkritischen Verlustdiagnosen scheint mir die technisch ge‐
stützte und von Unternehmensseite forcierte Linearisierung der Zeit in den digitalen
Kommunikationsmedien ein Ansatzpunkt für die kritische Reflexion dieser Techno‐
logien zu sein.

119

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748910961-101 - am 17.01.2026, 21:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748910961-101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

