Kapitel 2: Das System des Wissens
und die Seinsweise der Sprache

4. Das Aufzeigen der Dinge (Signatur)
und die Spiegelung der Welt (Mikrokosmos)

Deshalb muss das Spiel weitergehen, und zwar um genau zwei Schritte. Denn
erstens stellt sich die Frage nach der Sichtbarkeit der Welt der Ahnlichkeiten.
Man weiB} zwar, dass die Dinge der Welt durch das Band der Ahnlichkeiten mit
einander verkniipft sind. Doch sagen uns die vier Ahnlichkeiten nicht, wo die
Ahnlichkeit ist, ,,oder wie man sie sieht, noch an welcher Markierung man sie
erkennt. Vielleicht widerfiihre es uns, dieses ganze wunderbare Gewimmel der
Ahnlichkeiten zu durchqueren, ohne dass wir auch nur ahnten, dass es seit lan-
gem durch die Ordnung der Welt und zu unserem groéften Vorteil vorbereitet
ist.«!

Zu einem Wissensystem gehoren also nicht nur die wesentlichen Formen der
Gebung der Welt, sondern auch die Formen, in denen sie (wahr-)genommen
wird. Nicht nur miissen die Dinge in einem ersten und naiven Wissen in Erschei-
nung treten, sondern: Die Kriterien ihres Erscheinens miissen miterscheinen. Ne-
ben dem faktischen Erscheinen der Welt muss also dem Wissen dieses selbe
Wissen in seiner Moglichkeit erscheinen koénnen. Nach der Darstellung der
Archédologie geht es diesem kriteriologischen Anliegen der Renaissance-
Episteme nicht um das Problem des Irrtums, es geht vielmehr um die hochst pro-
blematische Mdoglichkeit, dass wir an den Dingen vorbeigehen kénnten, ohne
auch nur zu ahnen, dass sie tatséchlich einander dhneln. Man fragt also nach der
Moglichkeit der Unterscheidung nicht zwischen richtigem und falschem Wissen,
sondern zwischen Wissen und Nichtwissen iiberhaupt.” Die Ahnlichkeit wire

1 OD: 56/MC: 41 (m).
Das spezifisch cartesianische Problem des Zweifels und der GewiBheit liegt noch
nicht vor. Es handelt sich eher um eine seltsame Umkehrung des cartesianischen
Zweifels. Es ist keineswegs so, dass ein anfangliches Wissen um Verwandtschaften
als Oberflache und mogliche Téuschung behandelt wird, unter der der freizulegende
und unbezweifelbare Unterschied in sich identischer Dinge bestiinde. Sondern um-
gekehrt: Unter der Oberflache einer zweifelhaften Nichtverwandtschaft, d.h. eines
vielleicht nur scheinbaren Unterschiedes, liegt die verborgene Ahnlichkeit, die

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 2: DAS SYSTEM DES WISSENS UND DIE SEINSWEISE DER SPRACHE | 47

,ohne Kriterium, wenn in ihr oder dariiber oder daneben kein entscheidendes
Element wiire, das ihr zweifelhaftes Glitzern in klare GewiBheit verwandelte.*

Woran also soll man die Ahnlichkeit erkennen? Natiirlich stellte sich diese
Frage gar nicht, wenn die Ahnlichkeit immer nur unmittelbar und an der Oberfla-
che der Dinge sichtbar wire. Es gibt aber verborgene Ahnlichkeiten. Auf sie wird
man durch Zeichen oder Signaturen aufmerksam. Damit werden die unsichtbaren
Ahnlichkeiten der sichtbaren Dinge ihrerseits in die Sichtbarkeit gezerrt. Die Si-
gnaturen sind die Sichtbarkeit des verborgenen Grundes der Sichtbarkeit der
Dinge. In einem Wort: ,,Es ist erforderlich, dass die eingegrabenen Ahnlichkeiten
an der Oberfliche der Dinge signalisiert werden. Die unsichtbaren Analogien
bediirfen einer sichtbaren Markierung.*

Daher hat Gott in Seiner Liebe zu den Menschen die Markierungen in die
Welt eingestreut. ,,Deshalb ist das Gesicht der Welt mit Wappen, Charakteren,
Chiffren, dunklen Worten tiberdeckt — mit ,Hieroglyphen® [...] Und der Raum
der unmittelbaren Ahnlichkeiten wird wie ein groBes, offenes Buch; er ist borstig
(hérissé) vor lauter Schriftzeichen [...]*°. Wie Pfeile zeigen die Borsten auf die
verborgenen Ahnlichkeiten.

Worin aber bestehen diese oberflichlichen Markierungen, genauer: Worin
besteht ihre Sichtbarkeit? Auf diese Frage gibt das Wissen des sechzehnten Jahr-
hunderts eine erstaunliche Antwort. Die Sichtbarkeit der oberfldchlichen Markie-
rungen besteht in einer Ahnlichkeit. Die unsichtbaren Ahnlichkeiten werden also
durch Zeichen sichtbar, die ihrerseits durch die Ahnlichkeiten manifest werden.
Das bedeutet: Auf die Sympathie wird man zum Beispiel durch eine Analogie
aufmerksam, auf die Analogie selbst aber durch eine aemulatio, die ihrerseits

durch die Anstrengungen der Interpretation und des Kommentars ans Licht gehoben
werden kann. Das hat weitreichende Konsequenzen fiir die Seinsweise der Sprache.
,,Effektiv hatte man sich [im sechzehnten Jahrhundert] gefragt: Wie erkennen, dass
ein Zeichen [signe] genau das zeigte [désignait], was es bezeichnete (signifiait)?
Vom siebzehnten Jahrhundert an wird man sich fragen, wie ein Zeichen mit dem
verkniipft sein kann, was es bezeichnet. Eine Frage, auf die das klassische Zeitalter
durch die Analyse der Reprisentation antworten wird; und auf die das moderne
Denken durch die Analyse des Sinnes (sens) und der Bezeichnung (signification)
antworten wird. Aber von derselben Tatsache her wird die Sprache nichts mehr sein
als ein besonderer Fall der Représentation [fiir das klassische Zeitalter] oder der Be-
zeichnung [fur uns]. Die tiefe Zusammengehorigkeit der Sprache und der Welt fin-
det sich losgelost/besiegt (défaite). Der Primat der Schrift ist suspendiert. OD:
75/MC: 58 (m). In der deutschen Fassung ist ,sens‘ als ,Sinn‘ und ,signification® als
,Bedeutung‘ wiedergegeben worden. Wir haben es vorgezogen, uns an den Text
von ,,Die Ordnung der Dinge* zu halten. Gegen Ende des achten Kapitels wird es
heilen: ,,Interpretieren und Formalisieren sind die beiden groen Formen der Ana-
lyse unseres Zeitalters geworden.” OD: 364. Wihrend die Interpretation sich am
Sinn orientiert, hélt sich die Formalisierung an die Zeichen und ihre Bezeichnungs-
funktion.

OD: 56/ MC:41 (m).

1bid. (m).

5 OD: 57/MC: 42 (m).

AW

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | TEIL |: DIE SPRACHE ALS SCHRIFT DER WELT UND KOMMENTAR IHRER SELBST

vielleicht eine convenientia als Zeichen benétigt und die Letztere wiederum eine
Sympathie. Die Zeichen sind nichts anderes als das, worin fortwéhrend eine Ahn-
lichkeit auf eine andere verweist: ,,[...] es ist eine andere Ahnlichkeit, eine be-
nachbarte Ahnlichkeit und von anderem Typ, die zum Erkennen der ersten dient,
die aber ihrerseits durch eine dritte enthiillt wird [...]<.

Die vier Ahnlichkeiten schlieBen sich zu einem Kreis, oder beinahe zu einem
Kreis, um den Weltzusammenhang zu ergeben: Im Spiel der Sympathie und der
Antipathie kehren die drei anderen Ahnlichkeiten wieder. Dieser Kreis aber be-
darf, um fiir die Menschen sichtbar zu werden, der Markierungen, die nichts an-
deres sind als dieselben vier Ahnlichkeiten, von denen jede auf eine andere ver-
weist und die sich so zum zweiten Kreis eines Verweisungszusammenhangs
schlieBen. Der zweite Kreis verdoppelt den ersten, beide Kreise liegen gleichsam
aufeinander — und doch gibt es eine kleine Verschiebung, einen Bruch zwischen
ihnen. Denn die Punkte des einen — die einzelnen Ahnlichkeiten — entsprechen
nicht denselben Punkten des anderen Kreises, sondern jeweils anderen. Der
Kreis der Signaturen liegt mit einer geringfiigigen Drehung tiber dem Kreis der
bezeichneten Welt. ,,.Die Signatur und das, was sie bezeichnet, sind genau der
gleichen Natur; sie gehorchen nur einem unterschiedlichen Distributionsgesetz;
die Abhebung [der Punkte — d.h. der Ahnlichkeiten — des jeweiligen Kreises von
einander] ist die gleiche.*’

Damit ist das Spiel mit dem Bruch und der Doppelung um einen Schritt wei-
tergegangen. Bezeichnende Form und bezeichneter Inhalt sind fiir das sechzehnte
Jahrhundert dasselbe oder beinahe dasselbe. Sie sind beide von gleicher Natur:
der Natur der Ahnlichkeit. Nur handelt es sich immer um eine jeweils andere
Ahnlichkeit. Deshalb iiberlagern sich hier in der Form der Ahnlichkeit jene zwei
Umgangsweisen mit Zeichen, die in unserem heutigen (oder bereits gestrigen?)
Wissen eher als Alternative auftreten: die Hermeneutik, verstanden als Blick fiir
die Zusammenhénge des bezeichneten Sinns, und die Semiologie, verstanden als
Blick fiir die Zusammenhénge der bezeichnenden Elemente. Die fiinfte Form der
Ahnlichkeit ist diese Ahnlichkeit zwischen der bezeichnenden Form (Signatur)
und dem bezeichneten Inhalt (verborgene Ahnlichkeit).

Sogleich meldet sich das zweite Problem. Wenn die Frage nach der Sichtbar-
keit der Welt die Signaturen als Verweisungszusammenhang der Ahnlichkeiten
einfiihrt, so stehen wir vor dem Problem einer unbeendbaren zeichenhaften Ver-
kettung der Ahnlichkeiten, die das unscheinbarste Detailwissen immer wieder
dazu verurteilt, die gesamte Welt entlang den unendlichen Féden der aufeinander
verweisenden Ahnlichkeiten durchlaufen zu miissen. Damit lduft jedes Wissen
Gefahr, sich im Unendlichen zu verfliichtigen. Wie kann man der Bewegung des
Wissens einen Anfang und ein absehbares Ende versichern?

6 OD: 59/MC: 44 (m).
7 OD: 60/MC: 44 (m).

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 2: DAS SYSTEM DES WISSENS UND DIE SEINSWEISE DER SPRACHE | 49

Damit die Tatigkeit des Wissens in einem begrenzten Bereich ablaufen kann,
wird erneut eine Doppelung erforderlich, was auch sofort den Bruch zwischen
den Doppeln impliziert. Das Weltganze, der Kosmos aus Dingen und Zeichen,
verdoppelt sich. Damit erstreckt sich das gesamte Feld des Wissens zwischen der
einen Grenze der groen Welt aus Land, Meer, Erde, Himmel — dem Makrokos-
mos — und der anderen Grenze jenes winzigen Weisheitsspiegels, der wissenden
Natur des Menschen: dem Mikrokosmos. Die Welt verdoppelt sich an ihrer eige-
nen Grenze, dem Mikrokosmos. Und dieser Mikrokosmos kann innerhalb seiner
endlichen Dimensionen alles enthalten, was im Makrokosmos vorkommt. Darin
hat das Wissen die Garantie dafiir, dass alles, was in der unermesslich groflen
Welt existiert und dem Wissen gegeben ist, letztlich doch noch abzdhlbar und
endlich ist. Somit stellt das Paar Makrokosmos/Mikrokosmos nicht nur eine all-
gemeine Konfiguration der Natur dar, sondern auch eine Denkkategorie: eine
Regel, die der Forschung garantiert, ,,dass jedes Ding in einer groeren Stufenlei-
ter seinen Spiegel und seine makrokosmische Versicherung findet“®, Die sechste
Form der Ahnlichkeit, diese ,konstitutive Analogie“9 zwischen dem Makrokos-
mos und dem Mikrokosmos, versieht die unabldssige Bewegung des Wissens mit
ihren epistemisch notwendigen Grenzen .

Convenientia, aemulatio; Analogie; Sympathie-Antipathie; die Signaturen /
Ahnlichkeiten; Makrokosmos / Mikrokosmos: Das sind die sechs Etappen eines
Spiels des Bruchs und der Doppelung, das die Formation des Renaissance-
Wissens schrittweise festlegt. Mit dem letzten Schritt dieses Spiels hat sich das
Wissen in sich selbst geschlossen.

5. Sprache und Kommentar

Aus diesem sechsgliedrigen System des Wissens erfolgt ohne Umschweife die
Seinsweise der Sprache, verstanden als Verhéltnis nicht nur a) zwischen Sprache
und Welt, sondern tiberdies und untrennbar davon b) der Sprache zu sich selbst.
Im Rahmen des Verhiltnisses im ersten Sinne ist die Sprache, wie gesagt, ein
Ding der Welt, d.h. Signatur unter Signaturen. Im Rahmen aber des zweiten ist
die Sprache Kommentar.

5.1 Sprache und Welt

Nicht alle Zeichen (Signaturen) sind Worter wie diejenigen, die von den Men-
schen ausgesprochen und niedergeschrieben werden konnen. Aber alle Worter
sind Zeichen. Sie sind Zeichen der mikrokosmischen Bilder (aemulatio) makro-

8 OD: 62/MC: 46 (m). Im Unterschied zu unserem modernen Wissen: Eine Grundbe-
schaffenheit der Natur erscheint zugleich als eine Grundregel des Wissens.
9 Ibid.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | TEIL I: DIE SPRACHE ALS SCHRIFT DER WELT UND KOMMENTAR IHRER SELBST

kosmischer Gestalten, die ihrerseits ,,auf dunkle Weise das Feingold der Dinge
selbst anzeigen*'’. Die Woérter sind nicht minder Signatur als die Dinge an der
Oberfliche der Welt, ,,deshalb konnen die Natur und das Wort sich bis ins Un-
endliche kreuzen, gleichsam einen groBen und einzigen Text fiir denjenigen bil-
dend, der zu lesen weif.!!

Dass das Bezeichnende dem Bezeichneten dhnelt, dass also die Semiologie
und die Hermeneutik iibereinandergelagert sind'?, ergibt drei Aspekte des Re-
naissance-Wissens, die nicht auf zufillige oder unbegreifliche Weise nebenei-
nander stehen, sondern mit ,archéologischer Notwendigkeit*'? zusammengeho-
ren: Wissenschaft, Magie und Gelehrsamkeit'*. Erstens besteht wissenschaftliche
Erkenntnis in einem Gleiten von dem Bezeichnenden zum Bezeichneten entlang
dem Faden einer Ahnlichkeit. Die Erkenntnis ist wesentlich Interpretation bzw.
divinatio. Zweitens aber zeitigt jedes Einwirken auf das Bezeichnende, aufgrund
eben jenes Fadens der Ahnlichkeit, eine Verinderung des Bezeichneten: Jede
Wissenschaft ist mit einer magischen Erwartung aufgeladen. Drittens verspricht
das Studium (eruditio) der alten Texte ein Hintibergleiten (divinatio) zum leben-
digen Diskurs der Weisen, der seinerseits nichts anderes ist als eine wahre Inter-
pretation (divinatio) der Welt, d.h.: Signatur mikrokosmischer Spiegelungen der
von Gott in die Welt gestreuten Signaturen. Die Gelehrsamkeit ist ebenso sehr
divinatio wie die Naturerkenntnis. Die eruditio ist eine potenzierte divinatio —
divinatio der divinatio — und die Transparenz der Ahnlichkeiten fiihrt sie durch
die Interpretationen der Weisen hindurch zum Herzen der Dinge. Genau deshalb
genieBt sie auch den gleichen epistemischen Rang wie die wissenschaftliche Er-
kenntnis der Natur. ,,Zwischen den Markierungen und den Wortern gibt es nicht

10 OD: 65/MC: 49 (m).

11 OD: 66/MC: 49 (m).

12 ,[...] das sechzehnte Jahrhundert hat Semiologie und Hermeneutik in der Form der
Ahnlichkeit iibereinandergelagert.“ OD: 60.

13 Siehe Anmerkung 51, Kapitel 3 dieser Arbeit.

14 Insofern Faust ein Renaissance-Mensch ist, gibt es auf seine dringende Frage, ,was
die Welt im Innersten zusammenhilt‘, eine schlichte Antwort: die Ahnlichkeit. Doch,
um bei dieser Ahnlichkeit wirklich anzulangen, miisste man nebeneinander Gelehr-
samkeit und Magie betreiben. Tatsdchlich gibt sich Faust beiden hin — allerdings
nacheinander. Denn: Insofern er ,moderner Mensch‘ und Zeitgenosse Kants ist, kann
er erst dann zur Magie greifen, wenn er an der Grenze der theoretischen Erkenntnis —
die nicht die Gelehrsamkeit der Renaissance ist — und iiberhaupt der Wissensform der
Reprisentation angekommen ist und daran verzweifelt. ,,Dass ich erkenne, was die
Welt/ Im Innersten zusammenhélt,/ Schau alle Wirkenskraft und Samen/ Und tu nicht
mehr in Worten kramen.* Eine archdologische Lektiire zeigt, was Worte fiir Faust
sind. Sie besitzen weder die unmittelbar Welthaftigkeit der Renaissance-Sprache,
noch die Transparenz der klassischen Sprache. Sie sind ein Hindernis fiir den Blick
auf die Welt, da die Sprache gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts zu einem Ob-
Jjekt geworden ist: zum opaken und wissenschaftlich beschreibbaren Objekt der ver-
gleichenden Philologie. Man kann Goethe, bei seiner Inszenierung des ,magischen
Pragmatismus‘ von Faust, durchaus eine solche archiologische Sensibilitét fiir die on-
tologische Entwurzelung von Sprache bescheinigen.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 2: DAS SYSTEM DES WISSENS UND DIE SEINSWEISE DER SPRACHE | 51

den Unterschied der Beobachtung und der akzeptierten Autoritit oder des Verifi-
zierbaren und der Tradition.*"

Gerade in der Tétigkeit der Gelehrsamkeit wird die Rolle der Sprache iiber-
deutlich. Wenn z.B. Aldrovandi iiber ,,die Schlange im Allgemeinen schreibt,
setzt er nebeneinander anatomische Beschreibungen, Uberlegungen zum Wort
,Schlange‘, Erorterungen zur Rolle der Schlange auf Wappen, zu ihrer Physio-
gnomie, ihren Fangweisen, ihrer Niitzlichkeit und Schédlichkeit fiir die Men-
schen; er nimmt Mythen, Lehrfabeln, Mysterien auf, erzédhlt, welchen Géttern die
Schlange heilig ist und bespricht Traume, Heiligtiimer und Statuen'®. Kurz: Er
peilt die Schlange nicht nur von ihrer ,physischen‘ Beobachtbarkeit her an, son-
dern nimmt zudem noch alles auf, was sich im Hinblick auf die Schlange in der
Sphédre der Menschen, d.h. im Diskurs, niedergelegt hat. Denn das Sprachliche
und das Bildliche umfassen erst einen Teilbereich aller moglichen Signaturen
beziiglich der Schlange. Das Wort ,Schlange’, die wirkliche Schlange und ein
Wappenbild der Schlange gehoéren auf die gleiche Ebene der wissenschaftlichen
Beschreibbarkeit. Und der Gelehrte hat moglichst alle gegebenen Signaturen sei-
nes Gegenstandes zu sammeln: zu lesen und aufzulesen, sei es aus Biichern, sei
es aus dem Reich der Griser und Steine.

Aldrovandi kann und darf nicht zwischen Lesen und Sehen unterscheiden'”:
Beide sind Tatigkeiten des Sammelns. Die lesbaren Woérter sind in die Welt ge-
streute sichtbare Dinge. Die Dinge aber — alle sichtbaren Dinge — sind lesbare
Signaturen. Und die ganze Welt des Sichtbaren ist ein lesbares Buch. ,,In ihrem
rohen und historischen Sein des sechzehnten Jahrhunderts ist die Sprache kein
willkiirliches System; sie ist in der Welt niedergelegt und macht zugleich einen
Teil von ihr aus, weil die Dinge selbst ihr Rétsel wie eine Sprache verbergen und
manifestieren und weil die Worter sich den Menschen als zu entziffernde Dinge
vorsetzen. Die grole Metapher des Buches, das man 6ffnet, das man buchstabiert
und das man liest, um die Natur zu erkennen, ist nichts als die sichtbare Umkeh-
rung einer anderen Ubertragung, die viel tiefer ist und die Sprache darauf be-
schrinkt, auf Seiten der Welt unter den Pflanzen, den Grisern, den Steinen und
den Tieren zu wohnen.“'® Die Welt ist ein Buch, das heiBt: Das erste aller Biicher

15 OD: 66/MC: 49 (m).

16 ,,Eines Tages wird Buffon dariiber staunen [...]* [OD: 71/MC: 54 (m)]. Buffons
Erstaunen ist ein klassisches Geldchter beigemischt. Das Bestaunte erscheint in
einem komischen Licht: Es hat einen Aspekt des Lécherlichen angenommen. Das
erinnert uns an den ,Geburtsort® von ,,Die Ordnung der Dinge*: jenes Lachen ange-
sichts der chinesischen Enzyklopéddie von Borges. [OD: 17/MC: 7 (m)]. Wir begnii-
gen uns an dieser Stelle mit dem Hinweis, dass dem Ausdruck ,Lachen‘ bei Fou-
cault ein nahezu terminologisches Gewicht zukommt. Mehr dariiber im néchsten
Kapitel.

17 Dieser Aspekt der Gelehrsamkeit des sechzehnten Jahrhunderts ist der noch &lteren
Geschichte des Kaligramms zuzurechnen, sofern wir von der Kennzeichnung des
Kaligramms aus dem zweiten Kapitel in ,,Dies ist keine Pfeife [Foucault (1974a)]
ausgehen.

18 OD: 66/MC: 49/50 (m).

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | TEIL I: DIE SPRACHE ALS SCHRIFT DER WELT UND KOMMENTAR IHRER SELBST

ist nichts anderes als die Welt selbst. Das liegt daran, dass die Sprache, genauso
wie die Dinge, ein Sein in der Welt hat.

Daher behandelt die Grammatik die Worter und ihre Bestandteile als Dinge,
die gemiB den Formen der Ahnlichkeiten zusammengehoren. Die Sprache wird
nicht als Sinnhaltiges behandelt, die Woérter ,,gruppieren Silben und die Silben
Buchstaben, weil es in ihnen niedergelegte Krifte (vertus) der Sympathie und der
Antipathie gibt, die sie einander anndhern oder sie auseinandertrennen, genau so,
wie in der Welt sich die Markierungen gegenseitig widersetzen oder anziehen.“"”

Doch existiert die Sprache in der Welt auf eine eher fragmentarische Weise.
Darin liegt ein wesentlicher Unterschied zwischen den sagbaren Woértern und den
sichtbaren Dingen der Natur. Wiahrend es die eine Natur gibt, gibt es eine Viel-
zahl der Sprachen. Der einen urspriinglichen Sprache, in der die Welt als Buch
geschrieben steht, stehen die vielen Menschensprachen gegeniiber. Deshalb man-
gelt den menschlichen Sprachen die vollkommene Transparenz der Dinge: Nicht
jedem ist jede Sprache durchsichtig. Umgekehrt wiederum sind diese Sprachen
nicht wie der hermetische Diskurs der Esoteriker: vollig undurchsichtig, auBer
fiir eine kleine Zahl der Auserwédhlten. Die Sprache ist teils offenbar, teils ver-
borgen und steht auf halbem Weg zwischen den Signaturen der Natur und den
Geheimnissen der Esoterik.

Die Vielzahl der Sprachen und ihre partielle Durchsichtigkeit erkldren sich
anhand des Ereignisses von Babel. Urspriinglich waren die Namen unmittelbar
den Dingen eingeschrieben und Adam hat sie lediglich den Dingen abgelesen.
Als aber die Sprachen auseinanderfielen, loste sich das Band der Ahnlichkeit
zwischen den Dingen und den Namen auf. Die Vielzahl der Sprachen stellte sich
zwischen die Menschen und das wahre Wort. Dennoch sind die Sprachen nicht
vollig undurchsichtig wie die Geheimsprachen. Und man sieht, anhand der Ver-
breitung des Lateins auf der Erdkugel und der Begegnung der verschiedenen
Sprachen der Welt untereinander, dass der Gesamtzusammenhang aller Sprachen
dem Gesamtzusammenhang der Welt entspricht. Denn die verschiedenen Spra-
chen schreiben sich von rechts nach links (Hebrdisch, Arabisch usw.), von links
nach rechts (Griechisch, Lateinisch usw.), von oben nach unten (Chinesisch, Ja-
panisch usw.) und umgekehrt (Mexikanisch), sowie in Spirallinien (Mexika-
nisch). Diese fiinf Bewegungsrichtungen entsprechen dem Lauf und der Bewe-
gung des ersten Himmels, des zweiten Himmels, der Achse zwischen Himmel
und Erde sowie dem jdhrlichen Spirallauf der Sonne auf dem Zodiak. Auch wenn
die einzelnen Worter — abgesehen von der Onomatopdie — nicht mehr unmittelbar
an die Dinge erinnern, liegt zwischen der totalen Beziehung aller Sprachen und
der Totalitdt der Welt eine Analogie vor. Nicht der totale Sinn der Sprachen &h-
nelt der Welt, sondern die sichtbare Totalitidt ihrer Schreibweisen: Auch hier
tiberlagern sich die Zeichenform und die bezeichnete Welt.

19 OD: 67/MC: 50 (m).

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 2: DAS SYSTEM DES WISSENS UND DIE SEINSWEISE DER SPRACHE | 53

Von dieser nachbabelschen Zerstreuung der Sprachen muss die Gelehrsam-
keit ausgehen und versuchen, den heilsgeschichtlichen Weg in Richtung auf jene
urspriingliche, einheitliche und durchsichtige Sprache einzuschlagen. In diesem
Sinne versuchen die enzyklopddischen Projekte, die Ahnlichkeit zwischen der
Sprache und der Welt in der rdumlichen Anordnung der Worter zu verwirklichen.
Sie ordnen das Wissen nach der vollkommenen kosmischen Form des Kreises
oder der weniger vollkommenen sublunaren, terrestrischen Form des Baumes.
Die uns vertraute alphabetische Anordnung gilt allein dem Wissensbereich der
verschiedenen menschlichen Sprachen, denn das Alphabet gehort ja selbst, als
Material der Sprache, diesem Bereich an.

Aus alledem geht hervor, dass die Sprache, als Ding der Welt, etwas Mate-
rielles ist. Sie ist, wie die Dinge selbst, so etwas wie eine Einritzung, Einzeich-
nung auf den Koérper der Welt. Sie ist wesentlich Schrift. Die urspriingliche, vor-
babelsche und vorsintflutliche Sprache war Schrift. Gottes Gesetze sind den Ta-
feln eingeschrieben. Und jede gesprochene Sprache ist nur noch ein schwaches
Derivat der Schrift. ,,Die Tone der Stimme bilden nichts als die voriibergehende
und schwankende Ubersetzung davon. Was Gott in der Welt niedergelegt hat,
sind geschriebene Worte. Adam, als er den Tieren ihre ersten Namen auferlegte,
hat nichts getan als diese sichtbaren und stillen Markierungen abzulesen“.”’ Auch
Adam unterscheidet nicht zwischen Seken und Lesen.

5.2 Sprache als Kommentar

Die bizarre Gliederung der Schlangen-Abhandlung von Aldrovandi, die darin
sich bezeugende Nichtunterscheidung von Lesen und Sehen, erklért sich aus der
Schriftnatur der Sprache. Aus eben diesem Primat der Schrift geht ein zweiter
Effekt hervor, der von jener Nichtunterscheidung untrennbar ist. Es handelt sich
um das Verhiltnis der Sprache zu sich selbst.

Um das Buch der Welt zu lesen und die Natur gleichsam sprechen zu lassen,
muss der Gelehrte alle relevanten Signaturen — Dingworter sowie Wortdinge —
sammeln und ihren Ahnlichkeitszusammenhang aussagen. Mit seinen eigenen
Aussagen aber setzt er erneut Signaturen in die Welt. Der gelehrte Umgang mit
der Sprache der Welt sowie der Sprache der Weisen erzeugt ihrerseits Sprache:
die Sprache des Kommentars.

Daraus ergibt sich, dass es immer drei tibereinander gelagerte Sprachen gibt.
Zunichst ist jede menschliche Sprache Interpretation und daher Kommentar jener
ersten Sprache: der Sprache des lesbaren Welt-Buches. Unterhalb jeder Sprache
vernimmt man daher das ,,Murmeln“ jenes urspriinglichen Sprechens, das den
Rechtsgrund aller anderen Sprachen abgibt. Andererseits aber bietet jede Sprache
Anlall zu einem neuen (kommentierenden) Sprechen iiber sie. Oberhalb jeder
Sprache erstreckt sich die Sprache des Kommentars. Die Moglichkeit des Kom-

20 OD: 70/MC: 53 (m). Siche Anm. 13 dieses Kapitels.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | TEIL I: DIE SPRACHE ALS SCHRIFT DER WELT UND KOMMENTAR IHRER SELBST

mentars ist das innere Prinzip der Fruchtbarkeit jeder Sprache. Ihr Boden ist jener
irreduzible UberschuB, der im bloBen Sein der Sprache beruht. In der unbeendba-
ren Aufgabe des Kommentars gerit die Sprache in ein ,,unendliches Schaumen®:
Jeder Kommentar evoziert seinerseits einen Kommentar des Kommentars. Und
doch ist diese unabldssige diskursive Vermehrung begrenzt: durch einen konstan-
ten Bezug auf jene erste Sprache. ,,Man spricht auf dem Untergrund einer Schrift,
die mit der Welt einen Korper bildet; man spricht bis ins Unendliche iiber sie,
und jedes ihrer Zeichen wird seinerseits zur Schrift fiir neue Diskurse; jeder Dis-
kurs aber richtet sich auf jene erste Schrift, deren [heilsgeschichtliche] Wieder-
kehr er gleichzeitig verspricht und aufschiebt.”!

Genauso wie die drei Glieder der Bezeichnung — das Bezeichnende, das Be-
zeichnete und die Verbindung zwischen beiden — in der einen Ahnlichkeit zu-
sammenfallen, fichert sich die eine Schrift in drei Sprachen auseinander: eine
erste Sprache, die die Sprache der Welt selbst ist; dann die zu sammelnden Si-
gnaturen als natiirliche Anzeige oder als menschlicher Kommentar dieser ersten
Sprache; und schlielich die Ansammlung der Signaturen in einer Kommentar-
sprache. Die Nichtunterscheidung zwischen Lesen und Sehen entspricht der drei-
fachen Stufung des Diskurses und der unendlichen Aufgabe des Kommentars.
Beide kommen in der Tétigkeit des Gelehrten iiberein, beide gehen aus der
Schriftnatur der Sprache hervor.

21 OD: 74/MC: 56 (m).

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ScHLUSS: DIE SEINSWEISE DER SPRACHE IN DER RENAISSANCE | 55

6. Schluss: Die Seinsweise der Sprache
in der Renaissance

Im Wissenssystem der Renaissance sind die Worter und die Dinge unlosbar mit-
einander verwoben und ergeben zusammen den groflen Text der Natur. In diesem
urspriinglichen Buch fallen Welt und Diskurs zusammen, aber in der Weise eher
der Ununterscheidbarkeit als der Verschmelzung. Daraus geht hervor, dass die
Bedingungen der Sichtbarkeit der Dinge und die Bedingungen der Sagbarkeit
bzw. der Lesbarkeit der Worter ununterscheidbar sind. Der Rechtsgrund der
Sichtbarkeit sowie der Sagbarkeit ist die Ahnlichkeit. Diese Ahnlichkeit ist je-
doch nicht ein eindeutiger Begriff, eine identische Substanz oder eine starre
Struktur. Sie erweist sich als eine in sich differenzierte Form. Diese innere Diffe-
renz der Ahnlichkeit zeigt sich wiederum nicht als ein stabiler Unterschied ele-
mentarer und konstitutiver Formen, sondern als eine Form der Instabilitidt der
Ahnlichkeit selbst: Sie manifestiert sich als ein komplexes Spiel des Bruchs und
der Doppelung. Jeder der vier Schritte dieses Spiels gibt sich als eine wesentliche
Form der Ahnlichkeit aus. Zum Rechtsgrund der Sichtbarkeit sowie der Sagbar-
keit gehort also wesentlich die Differenz der vier wesentlichen Formen der Ahn-
lichkeit. Wenn die Ahnlichkeit nicht in sich differenziert wire, wenn sie immer
nur die eine und dieselbe Form wire, dann gibe es die Moglichkeit der Bezeich-
nung nicht. Denn: Jede Bezeichnung setzt voraus, dass man das Bezeichnende
von dem Bezeichneten unterscheiden kann. Im Wissenssystem der Renaissance
beruht die Moglichkeit dieser Unterscheidung in der Unterschiedenheit der vier
Formen der Ahnlichkeit. Ohne die innere Instabilitit der Ahnlichkeit und die Dif-
ferenz der vier Ahnlichkeiten gibe es also die Moglichkeit der Bezeichnung
nicht. Ohne diese Mdoglichkeit aber gidbe es keine Signaturen. Die Welt wiére da-
mit zugleich unsichtbar und unlesbar. Und der Diskurs fiele, mangels des konsti-
tutiven Unterschiedes zwischen Text und Kommentar, in sich zusammen.

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 12:19:34,


https://doi.org/10.14361/9783839408476-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

