8 Ein punktueller Bergsonismus,
ein nietzscheanischer Vitalismus
(Georges Bataille)

»Die Evolution des Lebens setzt ... einen urspriinglichen Impuls fort;
dieser Impuls, der die Entwicklung der Chlorophyll-Funktion bei den
Pflanzen und des sensomotorischen Systems bei den Tieren hervorgerufen
hat, fithrt das Leben durch die Herstellung und den Gebrauch von immer
kraftvollerem Sprengstoff zu immer wirkungsvolleren Akten. Was aber
stellt nun dieser Sprengstoff dar, wenn nicht eine Aufspeicherung von
Sonnenenergie, Energie, deren Entwertung somit an einigen der Punkte,
auf die sie sich ergofs, vortibergehend ausgesetzt wird.« (Bergson)!

»Ich gehe von einer elementaren Tatsache aus: Der lebende Organismus
erhilt, dank des Kriftespiels der Energie auf der Erdoberfliche,
grundsatzlich mehr Energie, als zur Erhaltung des Lebens notwendig
ist. Die tiberschiissige Energie (der Reichtum) kann zum Wachstum
eines Systems ... verwendet werden. Wenn das System jedoch nicht
mehr wachsen und der Energietiberschuf§ nicht ganzlich vom Wachstum
absorbiert werden kann, muf$ er notwendig ... verschwendet werden, ...
in glorioser oder in katastrophischer Form.« (Bataille)?

Georges Bataille (1897-1962) ist Schriftsteller und Mitbegriinder des
College de Sociologie.? In der soziologischen Theorie steht er fiir die The-
se der unproduktiven Verausgabung. Diese hat eine ganze Bewegung der
anti-utilitaristischen Soziologie befeuert, sich wie Bataille auf Mauss be-
rufend (M.A.U.S.S.), um die Linie Durkheim-Lévi-Strauss zu kritisieren.
Bataille ist Bibliothekar, lange arbeitet er an der Bibliotheque nationa-
le de France. Er griindet mehrere Zeitschriften (mit Georges-Henri Rivi-
ére unter Mitarbeit von Michel Leiris 1929—3 1: Documents: Doctrines,
Archéologie, Beaux-Arts, Ethnographie; und 1946 die bis heute erschei-
nende Revue Critique). Bataille bewegt sich im Umbkreis der surrealisti-
schen Bewegung, er ist Kommunist, Antistalinist und Antifaschist — eine
schillernde Figur.

Und er macht seinen ganz eigenen Gebrauch von Bergson. Es ist ein
punktueller Bergsonismus — oder anders gesagt: ein von Bergson zu
Nietzsche wechselnder Vitalismus. Wir behandeln ihn hier zum Schluss,
weil er im Umbkehrschluss deutlich zu machen erlaubt, wie tief bei den

1 Bergson, Schopferische Evolution, 279.

2 Bataille, Der verfemte Teil (1949), in: Ders., Die Aufhebung der Okonomie,
Miinchen 1985, 33-236, 45.

3 Vgl. zur Bedeutung des Collége und dessen Weiterfiihrung der Durkheim-
Schule: Moebius, Zauberlebrlinge.

425

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

bisher behandelten Autoren der Bergson-Effekt ist (womoglich auch bei
Lévi-Strauss!). Hier handelt es sich um eher thematische als konzeptio-
nelle Ubernahmen. Gleichwohl ist auch dieser Bergson-Effekt nicht ge-
ring zu schitzen: Bergson bietet Bataille immerhin einen ersten Impuls zu
dessen grundlegender Denkweise, einer soziologischen Theorie nicht-ra-
tionaler, nicht-niitzlicher Phinomene. Der sozialen Bedeutung des Nicht-
Niitzlichen spiirt vor allem seine Kunstsoziologie nach. In ihr geht es um
nicht weniger als um die Frage: Wie macht sich der Mensch zum Mensch,
wie wird die Natur zur Kultur? In jedem Fall teilt Bataille mit Bergson
den Blick auf das Vitale im Sozialen. Und doch: Es klingt alles anders,
die Tonlage ist Bergson letztlich entgegengesetzt. Bataille ist eher Nietz-
scheaner. Diese Soziologie interessiert sich fiir die aggressive Form des
Gabentauschs und generell fiir den in modernen Gesellschaften verfem-
ten Teil ihrer selbst: Luxus, Menschenopfer, Kriege, Zerstorungen, alle
Formen der Verausgabung. So scheint es hier erneut eine negative Bewe-
gung zu geben, eine AbstofSung von Bergson, diesmal zu einer nietzsche-
anischen Lebenssoziologie.

Bataille fallt namentlich in der Lektiire von Le Rire auf, wie entgegen-
gesetzt beide, Bergson und er, Bergson und Nietzsche, denken. Bergson
habe zwar das Lachen ernst genommen, aber das ganze Spektrum des
»bosen« Lachens ignoriert. Bataille berichtet also, die Lektiire dieses Bu-
ches (die er anlisslich einer bevorstehenden Begegnung mit dem Philo-
sophen auf sich nahm*) habe ihn nicht zufriedengestellt, aber immerhin
»stark interessiert«. »Ich las also das kleine Buch, das mich aus anderen
Griinden als denen des Inhalts begeisterte«.* Von Bergson hatte er bis
dahin noch nichts gelesen, und so nahm er sich zunichst das schmalste
Buch vor. Was ihn begeisterte, war wohl allein die Moglichkeit, das La-
chen philosophisch zu thematisieren. Die Art und Weise Bergsons scheint
ihm ganz ungeniigend, das Lachen sei »sehr arm beschrieben«, das doch
»auf der Ebene der gelebten Erfahrung« nicht weniger als Gott entspre-
che, wie Bataille sich ausdriickt:® Das kleine, aber hartnickige Phinomen
des Lachens eroffne die »absolut negative« Erfahrung. Gott sei ein »Ef-
fekt des Nichtwissens«.” In der Tat hatte Bergson nur das Lachen tuber
Komisches beschrieben. Bataille aber sucht nach dem Ganzen: Wieso la-
chen wir, Menschen? Weil es Unbekanntes gibt, aufgrund unseres Nicht-

4 Bataille hatte wohl 1920 in Oxford Bergsons Vortrag Le possible et le reel
gehort, so P. Macherey, A quoi pense la littérature, Paris 1990, 100.

5 G.Bataille, Non-savoir, rire et larmes I (1953), in: Ders., (Euvres completes VIII,
Paris 2002, 214-233, 221. Vgl. auch ebd., Notes (Plan fir die A-Theologie,
1950), 562f. Bataille erwdhnt das Treffen mit Bergson auch in: PExperience
interieure (1943), in: Ders., (Euvres completes V: La Somme athéologique,
Paris 1973, 7-189, 8o.

6 G. Bataille, Notes, in: Ders., (Euvres completes VI, Paris 1976, 562.

7 G. Bataille, Non-savoir, rire et larmes, 229.

426

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN PUNKTUELLER BERGSONISMUS, EIN NIETZSCHEANISCHER VITALISMUS

Wissens, zu dessen Effekten Bataille auch Angst und Ektase zahlt. Es geht
ihm um die intensiven Affekte,® und zwar um gesellschaftliche Affekte:
Diese integriere sich im grofSen >schopferischen Lachens, in Momenten
des Festes ebenso wie in denen sakraler Gewalt.

Dieses >Lachenc« blitzt tiberall im Werk auf: in der Theorie der Reli-
gion 1948, in der Geschichte des Erotismus (I’Histoire de I’érotisme.
La Part maudite. Essai d’économie générale, 1951 als Fortsetzung von
La Part maudite I: La Consumtion) und in Lascaux ou la naissance de
Part 1955. Ist dies alles in allem eine nietzscheanische Soziologie, die
von Bergson angestofSen ist, so zeigt auch das >wirtschaftssoziologische«
Werk Batailles diesen Vektor: Von Bergson aus kommt es zu einer nietz-
scheanischen Tonlage. Batailles bekanntestes Werk tiber den Verfemten
Teil ist eine Kritik jeder Soziologie des Okonomischen, wenn diese allein
die Produktionsseite betrachtet und den Konsum ignoriert. Die Basis die-
ser Theorie ist dabei nun exakt, wenn auch implizit jener Gedanke der
Evolution créatrice, dass die Lebensformen differente Weisen darstellen,
sich der solaren Energie zu bedienen. Sofern auch der Mensch ein vitales
Wesen ist, gehort auch er in den Rahmen dieser Allgemeinen Okonomie.
Hatte Bergson die biologische Tatsache der Verausgabung konstatiert
(die Lebensformen als verschiedene Intensitiaten und Geschwindigkeiten
der Energieumwandlung), handelt es sich fiir Bataille um einen gesell-
schaftlichen Impetus: Alle Gesellschaften miiissen verausgaben, verbrau-
chen, zerstoren, und jede soziologische Denken habe diesen lebensnot-
wendigen Akt bislang verleugnet, die Verausgabung verfemt.

Das Verbot und die Ubertretung

»Der Mensch ist das Tier, das die Natur verleugnet: Er
verleugnete sie durch die Arbeit, die sie zerstort und
in eine artifizielle Welt verwandelt, er verleugnete sie
in der Art der schopferischen Aktivitit des Lebens, er
verleugnete sie in der Art des Todes. Das Verbot des
Inzests ist eines der Effekte.«’

Zuniachst wird Bataille die Soziologie von Durkheim-Mauss-Lévi-Strauss
svitalisieren<, indem er deren religionssoziologischen und normativitits-
theoretischen Studien aufnimmt. Es geht um die Zentralitit der Begrif-
fe >Regel< und >Verbot«. Worauf Lévi-Strauss dabei bereits das Augen-
merk gelenkt hatte, und worin ihm nun Bataille folgt, ist das Thema des

8 G. Bataille, Non-savoir, rire et larmes, 221.

9 G. Bataille, UHistoire de I’érotisme (La Part maudite. Essai d’économie
générale) (1951), in: Ders., (Euvres completes VIII, Paris 1976, 8-165, 51.
(Part 2 : D’interdit de Pinceste, 23—40).

427

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Bezuges Natur-Kultur. Bataille wiirdigt zunachst Lévi-Strauss’ Elemen-
tare Strukturen, in der Definition der Kultur als Regel oder einer Nor-
mativitat gegeniiber der Kausalitit und dem Natiirlichen. Worauf Ba-
taille aber den Akzent legt, ist, dass der Mensch sich hier selbst verneint.
Wie und warum hat sich ein vitales Wesen selbst verneint, wie kommt
es zum Verbot, wie hat der Mensch den Ubergang zu sich selbst vollzo-
gen? Es scheint Bataille problematisch, diesen Ubergang als einen von
Natur zu Kultur zu betrachten. Lévi-Strauss spreche im Grunde nicht
von der Animalitat, sondern abstrakt von der Natur, er spreche auch
nicht vom Menschen, sondern abstrakt von der Kultur. Diese »abstrak-
te« Sicht, die insbesondere den historischen Moment ausschliefSe, in dem
»Mensch und Animalitit sich entgegensetzen«, ist ungentigend. Nur in
der Geschichte sei erkennbar, worum es sich beim Menschen handelt."°
Zweitens diirfe man nicht allein das Verbot betrachten (die Regel), son-
dern miisse ebenso die Uberschreitungen (Transgressionen) analysieren.
Sie sind das, worin sich der Mensch »>im Vollsinn< zum Mensch macht.
So ist die Verfemung der vitalen Natur im Menschen (im Verbot des In-
zests, der Regelungen in Bezug auf die Exkremente, die Korperlichkeit,
das Menstrualblut) notwendig fiir das kollektive Leben, das Soziale. Und
doch ist es ebenso notwendig, die Verbote zu uibertreten, die Kunst, das
Spiel, das Fest sind genauso zentral. Dies ist die Leitidee seiner Analyse
der prihistorischen Kunst, des Erotismus, der Okonomie: in Radikali-
sierung von Durkheims These der kollektiven Erregung.

Lascaux — die Erfindung der Kunst
und die Selbsterfindung des Menschen

Die spektakuldre, 1940 entdeckte Hohle in den franzosischen Pyrenden
enthilt Malereien und Zeichnungen vornehmlich grofSer Tiere, die lan-
ge als erste bildliche Darstellungen gelten. Sie sind 20.000 Jahre alt und
stammen damit aus der Zeit des Aurignacien, der Rentierzeit oder auch
des Cro-Magnon-Menschen (homo sapiens). Seit 1930 hat Bataille die
folgende These entwickelt'': Von diesem Menschen konne man im Ge-
genteil zum Neandertaler erstmals sagen, er sei »unseresgleichen«, und
zwar, weil er Giber die freie Tatigkeit verfligt. Er besitzt bereits eine schop-
ferische Kraft. Er schuf »aus dem Nichts die Welt der Kunst«, womit
der » Geist beginnt, sich mitzuteilen.«'* Diese Kunst war ungeplant, der
Mensch habe sich hier selbst iiberrascht; diese Kunst zeigt die Grenzen

10 Bataille, UHistoire de I’érotisme, 42f.

11 G. Bataille, Dart primitif (1930), in: Ders., (Euvres completes 1. Premiers
écrits: 1922—1940, Paris 1970, 247-254.

12 G. Bataille, Lascaux oder die Geburt der Kunst, Genf 1955, 11.

428

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN PUNKTUELLER BERGSONISMUS, EIN NIETZSCHEANISCHER VITALISMUS

Georges Bataille, Lascaux: » Verwundeter Bison,
ausgestreckter Mensch und Stange mit Vogel« (ca. 13.500 v.u.Z.)
(Foto von Hans Hinz/Claudio Emmer)

jeder Theorie rationalen Handelns.'® Sodann ist es die Heiterkeit, das La-
chen, das sich angesichts der Bilder aufdriangt, das zu erkliren ist — die
Leichtigkeit, mit der hier offenbar die grofsten lebenspraktischen Prob-
leme »glicklich« tiberwunden sind. Diese Menschen haben gelacht, sie
haben die unntitze Tétigkeit erfunden. Sicher, auch diese Welt war vom
Gefiihl des Verbotenen, der Negation beherrscht — aber dies setze die Ab-
weichung, die Uberschreitung bereits voraus. Es wird das verboten, was
das Andere der durch Arbeit gestifteten sozialen Beziehungen darstellt.'
Diese Kunst will Bataille auch nicht als magisch deuten. Sie stelle weder
das Verbot wieder her, noch solle sie das Animalische bannen; sie ent-
springe keiner Furcht.” Im Gegenteil haben die Menschen hier der ei-
genen » Angst zum Trotze« gemalt. Beim Malen dieser Bilder und deren
Betrachtung zeige sich das Vitale, das Leben im Menschen, das sich als
solches »immer tibersteigern mufS«.'®

Nun zeigen die Bilder fast nur Tiere. Der Mensch selbst taucht kaum
auf, und wenn doch, dann als licherliche Gestalt, »wie in einer Kinder-
zeichnung«. Auf anderen Bildern scheint es, als wolle der Mensch sein
»Gesicht nicht dargestellt sehen«, denn »wo immer seine menschliche
Form zum Vorschein kommt, da verbirgt er sie im gleichen Augenblick
unter einem Tierkopfe«. Er schame sich, so Bataille, seines Daseins als

13 Bataille, Lascaux, 15.
14 Bataille, Lascaux, 33.
15 Bataille, Lascaux, 35.
16 Bataille, Lascaux, 37.

429

19.01.2026, 07:48:20. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

homo faber."” Alles sieht so aus, als vereine er im Bild, was er war, und
bestitige, was er nicht war. Es konnte dieser »hybride Mensch« die »Ge-
fithlswelt als Ganzes bezeichnen, in welcher das Menschliche sich aus-
bildete«: Die Verneinung des arbeitenden Menschen »zugunsten einer
gottlichen und unpersonlichen, dem Tiere verbundenen Kraft. Es mufSte
doch der damalige Mensch glauben oder fithlen, er zerstore eine natiir-
liche Ordnung durch die Einfihrung einer berechnenden Tatigkeit der
Arbeit«.!® Die Menschen von Lascaux haben sich also der Darstellung
des Tierhaften in sich gewidmet, und zwar eines Tierhaften, dass sie ge-
rade nicht mebr waren. Und sie haben so gemalt, als ob sie sich noch in
Gestalt des Tieres sehen. Im Tier sehen die gewordenen Menschen den
»starksten Ausdruck ihres Menschentumes« — gerade in dem, was sie
nicht mehr sind." Sie haben sich in den Tieren erkannt, insofern das Le-
ben, das diese verkorpern, gegentiber der niitzlichen Tatigkeit gesteigert
scheint, insofern es »schon« ist.?? Deshalb auch habe man zur Strich-
zeichnung greifen mussen. Alles alles andere hatte nur von »arbeitsamer
Geschicklichkeit« gezeugt.?! Diese Bilder zeugen von der Erfindung ei-
ner neuen Welt.

Der verfemte Teil: Eine vitalistische Gesellschaftstheorie

Die Textgeschichte des bekanntesten soziologischen Werkes von Batail-
le ist komplex. Der Text besteht aus mehreren, 1933 bis 1953 entstan-
denen Manuskripten. Der verfemte Teil (La Part maudite. I: La Consu-
mation, 1949) enthilt eine » Theoretische Einfithrung«, die >Allgemeine
Okonomie« mit ihrer These der sozialen Notwendigkeit der Verausga-
bung. In der franzosischen Werkausgabe sind zudem die Préliminaires a
la rédaction d’un essai d’économie générale’ a paraitre sous le titre: La
Part maudite« von 1946 dem Text vorangestellt (in der deutschen Fas-
sung erscheint dies als >Anhang«). Vor allem dieser Text liefert Bataille
die Grundlage seiner Gesellschaftstheorie, den konzeptionellen Grund
des Beharrens auf der notwendig unproduktiven Verausgabung, der ge-
genuber Produktion und Reproduktion nur sekundar sind. In Fragmen-
ten tber die Grenzen des Nitzlichen (La limite de I'utile, 1939-1945)

17 Bataille, Lascaux, 27.

18 Bataille, Lascaux, 121.

19 A. Gehlen, Urmensch und Spétkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussa-
gen (1956), Frankfurt/M. 2004, 276ff.

20 Bataille, Lascaux, 24.

21 Bataille, Lascaux, 123.

430

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN PUNKTUELLER BERGSONISMUS, EIN NIETZSCHEANISCHER VITALISMUS

sowie in La souverainité. La Part maudite I11 (1953) wird dieser >eigent-
liche« Teil naher entfaltet.?

Man kennt das Argument: Die Praxis par excellence, in der die prima-
re soziale Aktivitdt der Verschwendung instituiert ist, ist der agonale, ri-
valisierende potlatsch. Hier zeigt sich, dass fiir die Okonomie selbst das
Prinzip der Zerstorung konstitutiv ist. In der wirtschaftssoziologischen
Perspektive etwa Max Webers folgt das Okonomische hingegen allein
der Produktivitit, der niitzlichen Investition; und selbst dann, wenn der
Konsum als notwendige Gegenseite der Produktion anerkannt wird, er-
scheint er nur als sekundiares Komplement des sozialen Lebens. Demge-
geniiber zeigt sich fiir Bataille im potlatsch ein urspriingliches und po-
sitives Vermogen zum Verlust. Es hat zum einen eine soziale Funktion
der Schaffung von Unterschieden. Durch den Verlust konstituieren sich
»Adel, Ehre und Rang in der Hierarchie«, indem der Rivale gedemii-
tigt, herausgefordert, verpflichtet wird.?® Das rituelle Geschenk darf also
nicht nur als kiinftiges Versprechen auf eine Gegengabe betrachtet wer-
den, als Sicherung der Zirkulation des Sozialen. Schon, weil der potlatsch
mit einem Fest einhergeht, wilden Tanzen, in denen sich die Rivalen in
Tiermasken gegenubertreten, handelt es sich um ein echtes Geschenk.
Primar ist gerade nicht die Verpflichtung zur Reziprozitit. Der eigentli-
che potlatsch ist derjenige, der nicht erwidert werden kann. Selbst wenn
er eine Gegengabe vorsieht, ist diese nur fur einen neuen potlatsch da. Im
Mehr-Geben zeigt sich demnach die wahre soziale Logik — die Macht-
steigerung, je nachdem, wie viel man zu verlieren fihig ist.?*

Neben dieser sozialen Funktion muss aber vor allem die vitale Funk-
tion ernst genommen werden. Sie begriindet die erste, denn die stratifi-
katorische Funktion ist eher ein Nebenaspekt, sie gehort der >partiellen
Okonomie« an. Nicht nur sind Produktion und Erwerb sekundir ge-
geniiber der Verausgabung, es besteht vielmehr ein regelrechtes Bediirf-
nis nach Zerstorung und Verlust.”> Woher stammt dieses, was ist dessen
Leistung? Es ist das Streben nach >Energievergeudung«. Aus vitalistischer
Sicht ist » Reichtum« namlich »wesentlich Energie: die Energie ist Grund
und Zweck der Produktion«, versteht man den Menschen als Lebewe-
sen und ordnet ihn in das Gesamte des Lebens ein. Feldpflanzen und

22 G. Bataille, La limite de I’utile. Fragments d’une version abandonnée de
La Part maudite (1939—45), in: Ders., (Euvres completes VII, Paris 1976,
181280 (Kap. 1: La galaxie, le soleil et ’Thomme); Ders., La souveraineté.
La Part maudite IIT (1953), in: Ders., (Euvres complétes VIII, Paris 1976,
242-456.

23 G. Bataille, Der Begriff der Verausgabung (1933), in: Ders., Die Aufhebung
der Okonomie, Miinchen 1985, 9—32, 17.

24 Bataille, Der Begriff der Verausgabung, 19f.

25 Bataille, Der Begriff der Verausgabung, 16f.

431

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Nutztiere sind »Energiesummen, die die Landarbeit verfigbar gemacht
hat«, die wir nutzen oder verzehren; auch alle Artefakte entsprechen den
»Notwendigkeiten eines dynamischen Systems« und sind in den Ener-
giehaushalt einzurechnen.?® Vor allem das Soziale, die menschliche Welt
speist sich letztlich aus Solarenergie:

»Die Sonnenenergie, die wir sind, ist eine Energie, die sich verliert.
Verzogern konnen wir das wohl, aber die Bewegung, die will, daf§
sie sich verliert, konnen wir nicht aufheben. Das System, zu dem
wir gehoren, kann die Strahlung aufhalten, indem es sie im Wachsen
akkumuliert, aber es kann nicht endlos wachsen. Zu einem gegebenen
Zeitpunkt, wenn das Wachstum des Systems seine Grenze erreichen
wird, wird die aufgefangene Energie nicht anders konnen, als ihren Lauf
wiederaufnehmen und sich verlieren. Der Sonnenstrahl, der wir sind,
findet am Ende die Natur und den Sinn der Sonne wieder: er mufS sich
verschenken «.?”

Wie alle parasitiren, an anderen Organismen partizipierenden Lebens-
formen ist der Mensch Ergebnis des solaren Energietiberschusses. In die-
ser vitalen oder >allgemeinen< Perspektive sichert die Freisetzung von
Energie Dauer und Ausdehnung jeglichen Lebens. Nur vom >partikula-
rens, vom gewohnlichen Gesichtspunkt aus handelt es sich bei der Ver-
schwendung, der Energievergeudung allein und primar um einen Verlust.
Insbesondere der »extreme Reichtum« unserer »hoheren Aktivitaten
darf als glanzvolle Freigabe des Uberschusses definiert werden«2 — Lu-
xusausgaben, Prachtbauten, Kriege sind vielleicht gigantische, aber in je-
dem Fall notwendige Verausgabungen. Nur >uns« erscheinen sie unniitz
oder grausam — weil >wir< (anders als etwa die Azteken) eben keine ri-
tuelle Kultur der Verausgabung mehr kennen; weil >wir< uns diesen Teil
der Okonomie verfemt haben. Fiir die unsere wie fiir alle Gesellschaften
aber ist »das entscheidende Lebensproblem«, das wir zu l6sen haben,?
nicht die Einsparung von Energie und Ressourcen, sondern vielmehr de-
ren Verausgabung. Die stindig einstromende Sonnenenergie muss ein-
gesetzt werden — die Alternative ist nur, ob man dies aktiv oder passiv
tut, zum eigenen Vorteil oder Schaden.?® Aus dieser Sicht verkennt die
moderne Gesellschaft (ob in Form des Kapitalismus oder des Kommu-
nismus) Grundlegendes, wenn sie sich als Produktivitats- oder Arbeits-
gesellschaft versteht und allein daraus ihre Werte und Normen bezieht.

26 Bataille, Die Okonomie im Rahmen des Universums, 2.89.
27 Bataille, Die Okonomie im Rahmen des Universums, 290f.
28 Bataille, Die Okonomie im Rahmen des Universums, 296.
29 Bataille, Die Okonomie im Rahmen des Universums, 296f.
30 Bataille, Die Okonomie im Rahmen des Universums, 295.

432

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN PUNKTUELLER BERGSONISMUS, EIN NIETZSCHEANISCHER VITALISMUS

Ebenso verkennt sie Wesentliches, wenn sie in jeder Gesellschaft die so-
ziale Ungleichheit als primares Problem ansieht. Das zentrale Problem ist
aus Sicht der »allgemeinen Okonomie« der Abbau von »Uberschiissen«.3!
Sozialer Frieden, die >wahre Freiheit< erlangt man dieser Uberlegung
nach erst, wenn man den schlechthin verfemten Teil, die a-funktiona-
le Verschwendung anerkennt. Andernfalls werde es immer neue Kriege
geben, umso mehr, als der Mensch viel erfunden hat, um seinen Ener-
giereichtum auszuweiten. Er vermehrt die lebende Materie stindig »um
an sie angeschlossene Apparaturen, bestehend aus einer riesigen Menge
inerter Materie, die die vorhandenen Energiequellen erheblich vergro-
Bern«. Dabei hat der Mensch »von allen Lebewesen die grofte Fahig-
keit, intensiv und luxurios den Energietiberschufs zu verzehren, den der
Druck des Lebens, seinem solaren Ursprung entsprechend, den Flam-
men tberliefert.«3? Dies ist seine >Schuld« gegentiber den anderen Lebe-
wesen. (Erinnern wir uns: Bergson hatte das Leben als Tendenz verstan-
den, Energie anzuhadufen und sie zunehmend explosiv freizusetzen.) Aus
diesem vitalistischen Blick stellen sich die sozialen Gegebenheiten noch
einmal anders dar, es ergibt sich eine andere Gesellschaftstypisierung.
Bataille wird erneut grundlegend eine Zweiteilung vornehmen: zwi-
schen sich verzebrenden und unternehmenden Gesellschaften, solchen,
die eher auf Verlust oder aber auf Erwerb angelegt sind. Teilt man diesen
Blick, so erhalten einige uns fremde Institutionen einen positiven Sinn.
So werden uns die Azteken moralisch stets als Antipoden dargestellt, als
das, was wir nicht sein wollen. Dabei hat das Menschenopfer im Sonnen-
kult tatsachlich die (mythische) Funktion, die solare Energieeinstromung
zu sichern. Man versteht nun auch die Funktion der rituellen Kriege —
aus dieser Sicht sind die >Soldaten« ihrerseits dazu da, der »Sonne und der
Erde mit ihrem Fleisch und Blut als Nahrung zu dienen«.>* Man versteht
die Kulte, in denen Erzeugnisse der Arbeit geopfert werden: Denn das
»Opfer zerstort, was es weiht«, und sei es, indem es das Band, »das die
Opfergabe an die Welt der profitablen Aktivitdt bindet«, kappt.3* Oder
man versteht womoglich besser, was der >grofSe Heilige Krieg gegen die
Unglaubigen« bedeutet — was ist der Sinn dieser Institution? Bataille ent-
deckt hier die Uberbleibsel einer verzehrenden Gesellschaft (an der Blut-
rache, am rituellen potlatsch, an Stammesrivalitiaten, Anfillen von Ver-
schwendungssucht, an den Wettkampfen in Beredsamkeit und Poesie).

31 Bataille, Der verfemte Teil (1949), in: Ders., Die Aufhebung der Okonomie,
Miinchen 1985, 33-236, 66f. (»Der Gegensatz zwischen dem allgemeinen und
dem partikularen Gesichtspunkt«)

32 Bataille, Der verfemte Teil, 64.

33 Bataille, Der verfemte Teil, 84.

34 Bataille, Der verfemte Teil, 88.

433

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Der Islam lasse sich als (absichtlich) »ruinose Lebensweise « verstehen,
in einer Gesellschaft, die mit ihrer religiosen Institution in eins fallt (das
religiose Oberhaupt ist Gesetzgeber, Richter, Befehlshaber). »Man kann
sich keine strenger geeinte Gemeinschaft denken«, deren »unerschiitter-
liche moralische Einheit« den Islam fiir eine »unbegrenzte Ausdehnung«
pradestinierte. Kurz, diese religiose Idee begriindet eine »ausgezeichne-
te Maschinerie«*, deren Affektivitit, deren Resonanz sich gerade aus
der Divergenz zu unseren unternehmenden Gesellschaften speist. Bataille
nennt auch einen dritten Gesellschaftstyp, der Konsumtion und Produk-
tion im Gleichgewicht hilt — etwa waffenlose Gesellschaften wie die des
Lamaismus. Zu verstehen ist hier insbesondere deren »lasche Reaktion«
auf politische Invasionen.’” Diese Gesellschaft erfindet eine Institution,
die den ganzen Uberschuss verbraucht, den die Gesellschaft produziert,
eine Gesellschaft, in der 150.000 bis 500.000 Monche von drei bis vier
Millionen Einwohnern ernahrt werden.?® Diese bemerkenswerte Institu-
tion erklire sich nur aus der Sicht der allgemeinen Okonomie. Der Uber-
schuss ist weiterhin Ursache fur jede soziale »Bewegung, Strukturverin-
derungen und Geschichte schlechthin.«* Der Lamaismus garantiere den
sofortigen, permanenten Verzehr des Uberschusses; der Islam gewinne
seine Kraft aus der rhythmischen Verzehrung und aggressiven Ausdeh-
nung. Die kapitalistische wie kommunistische Moderne mit ihrem nor-
mativen Kern einer durchgesetzten, sikularisierten calvinistischen Ar-
beitsethik — stellt sich aus Batailles Sicht demgegentiber als grundlegend
problematisch dar. Uns fehle die Fahigkeit, >souverdn zu sein, statt Ding
zu seing, zu lachen statt zu arbeiten.*?

Ersichtlich handelt es sich hier um eine eigenwillige Gesellschaftsthe-
orie; ersichtlich ist sie in allem etwas tiberzogen; ersichtlich teilt Batail-
le keinen Bergsonismus im Sinne derjenigen Denkhaltung, die wir nun
abschliefSend skizzenartig systematisieren wollen: Es fehlt die Kritik ne-
gativer Begriffe; es fehlt die Philosophie der Differenz; es fehlt das Im-
manenz-Konzept. Gleichwohl: der Punkt, an dem Bataille Bergson trifft
—namlich die lebenssoziologische Konzeption, dass auf dem Grunde des
Sozialen das Vitale liege (einschliefSlich seiner grundlegend energetischen
Definition) — ist grundlegend fir seine These eines verfemten, aber kon-
stitutiven Teils jeder Gesellschaft.

35 Bataille, Der verfemte Teil, 116ff.
36 Bataille, Der verfemte Teil, 120f.
37 Bataille, Der verfemte Teil, 124.
38 Bataille, Der verfemte Teil, 139.
39 Bataille, Der verfemte Teil, 140.
40 Bataille, Der verfemte Teil, 166f.

434

19.01.2026, 07:48:20. =



https://doi.org/10.5771/9783845277523-425
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Das Verbot und die Übertretung
	Lascaux – die Erfindung der Kunst und die Selbsterfindung des Menschen
	Der verfemte Teil: Eine vitalistische Gesellschaftstheorie

