Communicatio Socialis 4 (1971) 1: 1-10
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Communicatio Socialis

ZEITSCHRIFT FUR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT

In Verbindung mit
Michael Schmolke (Miinster), Karl R. Héller (Aachen)
und Kees Verhaak (Nimwegen)
herausgegeben von
Franz-Josef Eilers svd (Rom/Genf)
in Zusammenarbeit mit der Gesellschaft Katholischer Publizisten
Deutschlands e. V.

4. Jahrgang 1971 Januar-Marz Nr. 1

Verkiindigungsstrategien im historischen Riickblick

von Giselbert Deussen

Wenn die Kirche ihren Doppelauftrag zur Verkiindigung und Institutionsbildung
begriinden will, beruft sie sich auf die Sendungsworte Jesu in Mt 28, 18—20: ,Mir
ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Darum gehet hin und machet
alle Volker zu Jiingern und taufet sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes und lehret sie alles halten, was ich euch befohlen habe! Und
siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der Welt.“1

Dieser Auftrag ist riumlich und zeitlich universal. Seine konkrete Verwirklichung hat
sich in der Geschichte griindlich geindert, obwohl das, was geworden ist, immer mit
dem gleichen Begriff der Verkiindigung und der Jiingergemeinde gefaflt wird und
gefalt werden kann. Diese festzustellen, ist deshalb gar nicht so unwichtig, weil oft
einer Forderung nach Umstrukturierung der kirchlichen Verkiindigungs- und Organi-
sationsgestalt mit dem Argument begegnet wird, die Kirche kénne sich nicht einfach
iber den Willen ihres Stifters, wie er an dieser Matthius-Stelle zum Ausdruck
komme und in einer geheiligten und altehrwiirdigen Tradition sich entfaltet habe,
hinwegsetzen. Geht man jedoch einmal dieser altehrwiirdigen Tradition nach, so
entdeckt man sehr oft ihre kirchenfernen Urspriinge. So wurden z.B. in den ersten
Christengenerationen ,zahlreiche in der jiidisch-hellenistischen Offentlichkeit vorhan-

P. Giselbert Deussen CSSp erginzt z. Z. seine theologische Ausbildung durch Studien in den
Christlichen Sozialwissenschaften, Publizistik und Soziologie an der Universitit Miinster.

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [


https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dene Begriffe entlichen, um das Phinomen Jesus von Nazareth im Rahmen damaliger
Denk- und Glaubenskategorien zu interpretieren. Spiter griff die christliche Theo-
logenschaft auf das politische und juristische Vokabular der romischen Tradition
zurlick, um nach dem Modell und mittels der Terminologie rdmischer Staatsorgani-
sationen die hierarchische Institutionalisierung des Christentums auszubauen. Dabei
gingen Begriffsbildungen und organisatorische Strukturierung, dogmatisch-kultische
und amtskirchliche Institutionalisierung Hand in Hand.“2

Auf all diese substantiellen Anderungen in der kirchlichen Verfassung konnte eine
von der kirchlichen Autoritit attestierte, aber auch stets iiberwachte Theologie in
stindiger Neuinterpretation das Matthius-Wort anwenden, das die bestehende Ver-
kiindigungs- und Organisationsgestalt abdeckte, mit Ausschlieflichkeit ausstattete und
geradezu tabuisierte. Diese immer mogliche theologische Rechtfertigung besagt also
der Sache nach wenig. Die Erfiillung dieses Auftrages an die Kirche, das Wort Gottes
zu verkiindigen, sei es in der schon zum Glauben gekommenen Gemeinde oder in
einer noch ungliubigen Umwelt, sieht durch die Zeiten und in den verschiedenen
Kulturrdumen ganz verschieden aus. In den vergangenen Geschichtsepochen hat die
Kirche weithin ohne Z8gern, aber auch weithin ohne gréflere Reflexion und Theorie
den vorhandenen Kommunikationsraum zu nutzen verstanden und sich zugleich auch
der mit ihm gegebenen Mittel der Kommunikation bedient.

Bringen schon die Auftragsworte des Auferstandenen an die Jiinger (Mt 28, 19f;
Lk 24,44—49; Jo 20,21—23) die Verbindung von Verkiindigung und Kirchenstif-
tung, vom Wort an die Gemeinde und dem Befehl der Konstituierung und damit
der Organisation der Gemeinde zum Ausdruck, so darf auch in der folgenden Ge-
schichte der Kirche die Verkiindigung des Evangeliums nicht getrennt werden von
seiner Institutionalisierung. Diese Interdependenz wurde bisher in den Ansdtzen einer
sogenannten , Theologie der Massenmedien“3 nicht geniigend berticksichtigt. Die Kor-
relation von Verkiindigungsgestalt in der Predigt und der Verkiindigungsgestalt in
der Institution mufl deshalb in einer ,Theoriebildung kirchlicher Verkiindigung in
der heutigen Massengesellschaft“4 mehr als bisher kritisch betrachtet werden. Beide
Verkiindigungsgestalten diirfen nicht isoliert werden. Ein kurzer geschichtlicher Uber-
blick iiber die Kommunikationsstrategien kirchlicher Verkiindigung zeigt diese Einheit
von Predigt und Organisation auf.

Strategien der Urkirche

Paulus kniipft in seiner Verkiindigungsstrategie immer wieder sehr erfolgreich an das
zeitgendssische starke Interesse an religidsen Themen an, wie wir es etwa von den
Mysterienkulten her kennen; zugleich greift er in einer beweglichen Anpassungs-
strategie damalige philosophische Vorstellungen auf. Seine Rede auf dem Areopag
verrit ein genaues Eingehen auf die Kommunikationsbedingungen seiner Zeit. Ent-
sprechend flexibel war seine Organisationsstrategie, die in enger Interdependenz zum
Inhalt seiner Botschaft stand. Gemifl der rabbinischen Melister-Jiinger-Gemeinde
{ibernahm die Urkirche das Amt der 6rtlichen Gemeindevorsteher, der ,,presbyteroi®s,
bzw. der mit diesen identischen ,episkopoi“t. Nach Paulus bewirkt nun (1 Kor 12,
4—11) das Pneuma? die unterschiedlichen Amter und Charismen in dieser Meister-
Jiinger-Gemeinde. Da Paulus zunichst mit der baldigen Parusie rechnete, zeigt er in
seinen Haupt- und Gefangenschaftsbriefen wenig Interesse an einer straff organi-
sierten Gemeinde. In dem Mafle, wie die Parusie ausblieb und eine Straffung und
Abgrenzung der Gemeinde gegen die Irrlehren notwendig wurde, dndert Paulus

2

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. J—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedoch sein pneumatisches Kirchenkonzept der Haupt- und Gefangenschaftsbriefe,
so dafl seine spiteren Pastoralbriefe eine zunehmend feste Ordnung, eine Institutio-
nalisierung der Einzelgemeinden aufweisen.

Aus diesen urchristlichen, immer fester umrissenen Jiingergemeinden heraus ent-
wickelten dann Paulus und seine Gehilfen im Rahmen des damals bekannten rémischen
Weltreiches, das es zu missionieren galt, rasch und in einer genialen Anpassungs-
strategie an den fiir die Gemeinde neu er6ffneten Kommunikationsraum die Wander-
predigerschaft und das Sendschreiben als Verkiindigungsmedien. Die dhristliche Ver-
kiindigung in den ersten Jahrhunderten nach Christus verdankt ihren Erfolg dieser
Kommunikationsstrategie, gemifl der die Glaubensboten die Wege raumgreifender
personeller Kommunikation entlang den Bahnen der politischen, militirischen und
wirtschaftlichen Verkehrswege nutzten. Der Erfolg der christlichen Expansion bis
hin zu ihrem ersten Hohepunkt unter Konstantin ist nicht zuletzt eine Folge ihrer
Kommunikationsstrategie. Auch nach der ,konstantinischen Wende“ wurde zunichst
im wesentlichen diese Strategie raumgreifender personeller Kommunikation beibe-

halten.8

Die konstantinische Wende

Wihrend bis Konstantin die Kirche in einer angespannten Konkurrenzsituation mit
anderen Heilsangeboten, in einem Kommunikationsfeld pluraler und alternativer
Verkiindigungsinhalte stand, die Anpassung an die jeweiligen neu erschlossenen Kom-
munikationsriume mit den je eigenen sozio-kulturellen Umfeldern, ihren eigenen
Kulten und Gesellschaftsordnungen notwendig machten, bekam sie nun mit ihrer
Erhebung zur Staatsreligion mehr und mehr das absolute Verkiindigungsmonopol,
das mit staatlicher Autoritit und Sanktionsvollmacht ausgestattet wurde.

Nach der Erhebung der ehemaligen christlichen Minderheit zur Staatskirche und
nachdem durch kaiserliche Gesetze die Identitit von Staatsvolk und Kirchenvolk
hergestellt war, so dafl jeder Staatsbiirger Christ war, ,folgte die Anpassung der
Herrschaftsstruktur der katholischen Kirche an die des rémischen Imperiums“®. Bis
zur Reformation galt in der mittelalterlichen Welt des Abendlandes dieses Inein-
ander von staatlicher Autoritidt und religidser Institution trotz der Modifikationen
des Investiturstreites ungebrochen.’® Die Wettbewerbssituation, die der Mission des
Urdhristentums ihre Wendigkeit und ihre Durchschlagskraft gegeben hatte, entfiel;
die Notwendigkeit der Anpassung an neu erschlossene oder besser: unterworfene
sozio-kulturelle Riume wurde weniger zwingend. Eine gegenldufige Entwicklung
trat ein: die christliche Botschaft wurde zum Herrschaftsinstrument, die kirchliche
Institution zum Mittel staatlicher Kommunikation (und umgekehrt) und garantierte
so die politische und ideologische Einheit des Reiches.

Gehorte es noch zur Strategie und zum Erfolgsrezept des Paulus, die jiidisch-
hebriische Interpretation des Christus-Ereignisses zu hellenisieren, und zur kommuni-
kationstechnischen Selbstverstindlichkeit seiner Nachfolger, mit dem Vordringen in
das romische Imperium die Kirchendisziplin und -sprache zu latinisieren und dem
romischen Ordogedanken zu unterwerfen, so wurde nach der konstantinischen Wende
Paulus bezeichnenderweise kanonisiert und der rémische Ordo- und Reichsgedanke
zur ,lex christiana®. Gerade die Kanonisierung des Paulus ist — von den dogma-
tischen Implikationen abgesehen — kommunikationsstrategisch gesehen unpaulinisch.
Fiir ihn bestand die Expansion des Reiches Christi im Hineingehen — nicht im kritik-
losen Aufgehen!® — der Kirche in immer neue Riume und Kulturen, in die hinein

3

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich die christliche Botschaft zu inkarnieren hatte. Nunmehr: Expansion durch Hin-
einholen der Riume und Kulturen in eine uniforme Kirche, bzw. in die verschiedenen
sikularisierten Nationalstaaten.!2

Das ,christliche Abendland®

Nachdem der Erdkreis christlich geworden war und alle damals bekannten Kulturen
in die Einheit von Imperium und Ecclesia eingebracht waren, zeigte sich, dafl diese
»Einheit* nur formal-institutioneller Natur war. Die Verschiedenheit der getauften
Volker losten einen Girungs- und Verschmelzungsprozef aus, der auch auf die
Organisationsstrukturen von Reich und Kirche modifizierende Wirkung hatte. In
der nachkonstantinischen Epoche geschehen jedoch — und dies ist das entscheidend
Neue — ,Anpassungen® immer als innerkirchliche Prozesse; diese kennzeichnet nun
nicht mehr die Notwendigkeit einer bewufiten, in Konkurrenz mit anderen Heils-
lehren sich der Offentlichkeit darbietenden ,,Inkarnation® der christlichen Botschaft,
sondern nur noch die Forderung nach Einhaltung formaler politischer Spielregeln;
man konnte im librigen innerhalb der religiés-politischen, hierokratischen Einheit
von Imperium und Ecclesia ruhig Heide bleiben. Diese volkskirchliche Situation
erlaubte Einfirbungen und Modifizierungen christlicher Kultformen und Dogmen!3,
nicht aber das Ausbrechen aus der politisch-institutionellen Einheit. So verschmolz
innerhalb dieser Organisationseinheit mit dem Erbe der Antike die germanische Welt
der Wunder, das keltische Asketentum und die glaubenskimpferische Mentalitdt
Spaniens zu dem, was wir heute ,,christliches Abendland® nennen.4

Auf dem Héhepunkt der Identifikation von Imperium und Ecclesia begann mit dem
Investiturstreit und seiner Unterscheidung von geistlich und weltlich!s eine Wandlung
der Organisationsgestalt der Kirche, die erst mit der Bereitstellung entsprechender
Kommunikationsmedien ihren Abschluf fand. Es war die Wissenschaft, die begrifflich
die Einheit von Imperium und Ecclesia mit der Unterscheidung von geistlich und
weltlich zum erstenmal erschiitterte. Aber zerstdren konnte sie sie noch nicht, da ihr
die Medien zur eigenstindigen Multiplikation ihrer Idee fehlte. Das Kommunika-
tionsmonopol der face-to-face-Verkiindigung besafl vielmehr die Kirche, bzw. der
christliche Staat mit seinen Eigenkirchen in ihren Predigerscharen. Aber es war mit
dieser Unterscheidung innerhalb des total christlichen Systems selbst schon eine Ent-
wicklung aufgebrochen, die in der Sikularisierung unserer Tage ihren sichtbaren
Abschluf fand. Da sie aber vor der Erfindung der modernen multiplikativen tech-
nischen Medien ausschliefllich im Schatten der politischen Krifte und ihrer Interessen
stand, die mit der politischen Macht zugleich auch iiber das Kommunikationsmonopol
verfiigten, diente sie jeweils dem politisch Stirkeren in der wechselvollen Ausein-
andersetzung zwischen Imperium und Ecclesia, die die Geschichte des Mittelalters
kennzeichnete, als Herrschaftsinstrument. Die von der Wissenschaft geprigte Unter-
scheidung von Geistlich und Weltlich kam also zundchst nur systemimmanent, im
»Corpus Christianum“, zum Tragen, und als Gregor VII. dem Kaiser die Ver-
fiigungs- und Mitsprachegewalt in ,geistlichen Dingen bestritt, ,war die konstan-
tinische Einheit von Imperium und Ecclesia grundsitzlich aufgesprengt . . . Die Wis-
senschaft, die im Investiturstreit zum erstenmal offen ihr Mitspracherecht in den
groflen Fragen des christlichen Abendlandes angemeldet und sogar die Formel der
Losung durchgesetzt hatte, mufite sich unter diesen Umstinden mit einem Achtungs-
erfolg begniigen und sich im Schatten der jeweils siegreichen Macht entfalten.“® Im
iibrigen fristete sie an den Universititen ein zwar den Geist des Abendlandes pri-

4

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gendes, aber die volkskirchliche ,6ffentliche Meinung® kaum berithrendes Dasein,
denn die groflen Wanderprediger standen im Dienste von Ecclesia und Imperium.

Dies dnderte sich in dem Augenblick, als dem einzelnen ein multiplikatives, herr-
schaftsunabhingiges Vermittlungsinstrument, das Medium des Buchdrucks, zur Ver-
fiigung stand. Von dieser qualitativen Verschiebung in der Struktur des Kommuni-
kationsprozesses blieb dann auch die organisatorische Struktur der Kirche, zunichst
in ihrer Beziehung zum Imperium, nicht verschont.

Die Gutenberg-Milchstrafie!?

Mit dem durch den Buchdruck vervielfiltigten Wort war nun das Kommunikations-
medium geschaffen, das die Multiplikation eines einzelnen Meinungstrigers an beliebig
viele Adressaten erméglichte. Der Buchdruck stellte ein weltgeschichtliches Novum dar,
das dem alten Kommunikationsmedium, dem hierarchischen Ordo des Mittelalters,
durch das allein man bis dahin gesellschaftlich relevant ,kommunizieren® konnte,
weit iiberlegen war. Die Multiplikation des Einzelnen durch die Technik brachte das
Meinungsmonopol der Kirche zu Fall und wurde so zum Mitverursacher der groflen
Wende des Mittelalters zur Neuzeit mit ithren Héhepunkten Kopernikus, Galilei,
Reformation, Aufklirung und schlieflich der ,industriellen Revolution®. Die Men-
schen werden nicht mehr hineingeboren oder aufgesogen in einen hierarchischen Ordo,
sondern treten als Einzelne vor eine durch die Technik ganz neu vermittelte Offent-
lichkeit; sie werden zu ,personae publicae®, denen das Medium eine unbeschrinkt
grofle Zahl von Adressaten vermittelt, die sie informieren und in ihrem Sinne beein-
flussen kénnen.'® Darin beruht von nun an die ,politische® Macht des Einzelnen,
sofern er nur das Medium in der Hand hat. Damit begann in der westlichen Welt
die Ablosung des alten hierarchischen, vertikal-monologischen Kommunikations-
systems durch einen horizontal-dialogischen Informationsaustausch, der die Entwick-
lung zur demokratisch strukturierten Offentlichkeit der Gegenwart einleitete und
ermdglichte.!? Ohne den Buchdruck wire Luther nicht zum Reformator geworden.20
Das Flugblatt zum Beispiel vermittelte ihm, dem Einzelnen, ein Publikum von
bisher unbekannter Grofle und Streuung und damit zugleich ein ganz neues Kommu-
nikationsfeld mit seinen eigenen Gesetzmifligkeiten und Mdglichkeiten, die er genial
zu nutzen verstand.

Die modernen Medien Horfunk, Film und Sehfunk stellen die Weiterentwicklung
dieses Prozesses der Schaffung neuer, sich dem alten Ordo emanzipierender Kommu-
nikationsriume dar. Es fillt auf, dafl die Bereitstellung neuer Medien und damit
das Entstehen neuer Kommunikationsriume Hand in Hand gehen mit dem Verlust
der Monopolstellung der Kirche, ihrem Verlust an Einfluf} auf Politik und Gesellschaft
und zugleich mit dem Auszug der Wissenschaft aus ithrem Hegemonie- und Kontroll-
bereich. Die Medien ermdglichen einen neuen Pluralismus, der die Kirche in eine
fast urkirchliche Situation riickverweist. Nur scheint es, dafl sie sich heute mit ihrem
Auftrag zur Verkiindigung in das jeweils vorliegende Kommunikationsfeld der Ge-
sellschaft hinein nicht mehr so selbstverstindlich zurechtfindet wie friiher.

Das Verbaltnis der Kirche zu den modernen Kommunikationsmedien

Das Verhiltnis der Kirche zu den heutigen Kommunikationsmedien aufgrund ihrer
geschichtlichen ,Belastung® ist charakterisiert durch eine dreifache Dichotomie: eine
politische, technische und geistig-kulturgeschichtliche.

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Politische Dichotomie

Die Anfinge der Massenpresse brachten der Kirche nur Herrschaftsverluste. Sie
standen im Zeichen eines kirchenfeindlichen Liberalismus. Aber schon in den frithesten
Epochen der Kirchengeschichte hatte sich die Publizistik als ein sehr wirksames anti-
kirchliches Kampfmittel erwiesen. Man kénnte eine Geschichte der abendlindischen
Publizistik schreiben, die zugleich eine Geschichte der Hiresien sein kdnnte, und
zwar schon von der frithen Patristik an. Man kdnnte nachweisen, dafl gerade die-
jenigen, die gegen die orthodoxe Lehre der Kirche eingestellt waren, meistens grofie
publizistische Gaben hatten, die sie wirksam zu gebrauchen wufiten (vgl. Marcion,
Arius u. a.). So waren gerade die Gnostiker?!, mit denen sich schon Paulus und spiter
Johannes auseinandersetzen muflten, ganz hervorragende Publizisten. Erst durch
diese gnostischen Publizisten herausgefordert, entwickelte sich auch eine orthodoxe
kirchliche Publizistik.22

Diese Entwicklung liefle sich weiterverfolgen bis hin zu den Erschiitterungen der
Kirche im Mittelalter durch die Propaganda der manichiischen Sekten, der Katharer
und vieler anderer, die es mit Hilfe aller damals zur Verfiigung stehenden publi-
zistischen Mittel — vor allem der Laienpredigt — zu einer groflen Anhingerschaft
brachten. Damals entstanden als positive kirchlich-publizistische Gegenreaktion der
grofle Predigerorden des Dominikus und die Laienpredigerfraternititen des Franzis-
kus. Aber das Mifltrauen der Kirche gegen eine unkontrollierte, ihr feindliche Publi-
zistik fithrte schon frith zu restriktiven Gegenmafnahmen: mehr und mehr wurde —
besonders im Spitmittelalter — die Predigt den Klerikern vorbehalten.28 Zwar zieht
die Kirche stets die Kommunikationsmedien an sich mit dem Ziel der Monopoli-
sierung und Vereinnahmung, aber dennoch bleibt in ihr die Angst und die Scheu,
Publizitit und Publizistik kdnnten den wahren Glauben antasten, wie ein Trauma
zuriick.

In der Reformationszeit gipfelte diese Einstellung in einer Art von ,Institutionali-
sierung des Mifitrauens“ gegen die Publizistik im ,Imprimatur®, jener oberhirtlichen
Lizenz-Regelung fiir alle Druckerzeugnisse vom Buch bis zum Andachtsbildchen, fiir
Bibeliibersetzungen, fiir alle Biicher schlieflich, die irgendwie ihren Herrschafts-
bereich beriihrten. Ihr negatives Komplement formierte sich nach der Mitte des 16.
Jahrhunderts im ,Index der verbotenen Biicher“.2* Auch diese Maflnahme wollte —
wie das Verbot der Laienpredigt — alle gesellschaftliche Kommunikation der Kon-
trolle einer fiir Heil und Unheil aller Menschen und ihrer gesellschaftlichen Be-
ziechungen sich verantwortlich fiihlenden Institution unterwerfen, was freilich nicht
zuletzt durch die den publizistischen Mitteln inneliegenden Gesetzmifligkeiten, die
die Kirche verkannte, scheitern mufite.

2. Technisch-institutionelle Dichotomie

Das kirchliche Verkiindigungsmonopol wurde durch die neue prinzipiell fiir jeder-
mann offenstehende Zuginglichkeit zu den technischen Mitteln der Kommunikation
gewissermaflen enteignet und vergesellschaftet. Mit Hilfe der neuen Medien konnen
nun auch solche Gruppen, Ideen, Theorien, Heilsbotschaften, Interessen und Ideo-
logien zur Sprache kommen, ,die bis dahin schon darum kein grofles Gewicht inner-
halb der menschlichen Gesellschaft haben konnten, weil die entsprechende Quantitdt
von Predigern, Rednern -— wie sie aufseiten der Kirche immer gegeben war —
weithin gefehlt hatte“.2s

6

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Gruppen, die durch die neuen Techniken der Kommunikation nur gewinnen
konnten, wihrend die Kirche sich plétzlich in eine ihr ungewohnte Konkurrenz-
situation versetzt sah, konnten ein ungebrochenes Verhiltnis zu den neuen Medien
gewinnen. Wihrend sie sich in ihren Organisationsgestalten immer wieder den neuen
Medien anpafiten, beharrte die Kirche auf den alten institutionellen Strukturen, und
ihr tiefes Ressentiment der emanzipierten und durch die Medien vermittelten demo-
kratischen Uffentlichkeit gegeniiber bewahrte sie davor, ihre eigene Organisations-
gestalt entsprechend zu modifizieren und so zu adiquaten Strategien gesellschaft-
licher Prisenz und Wirksamkeit zu kommen.2¢ :

3. Geistesgeschichtliche Dichotomie

Das ererbte Kommunikationsmonopol liefl die Kirche zudem versiumen, ihre Ver-
kiindigungsinhalte dem geschichtlichen Prozefl sich indernder Daseins- und Existenz-
erfahrung anzupassen, wie es fiir Paulus selbstverstindlich war.2” In der antiken
und mittelalterlichen Christenheit wurden die christliche Philosophie, der christliche
Glaube und das christliche Gottesverstindnis in ihrer Form durch die griechische
Metaphysik bestimmt. Heute jedoch haben sich die profane Welt und die allgemeine
Erfahrung der Menschheit iiber die griechische Form hinausentwidkelt. Nur der christ-
liche Glaube spricht sich noch in griechischen Denkformen aus.28

»Iheologie der Massenmedien?®

Diese dreifache Dichotomie erfihrt die Kirche heute konkret in der Konfrontation
threr Verkiindigungsbotschaft mit den Medien der Vermittlung dieser Botschaft.
Solange eine Kongruenz von Verkiindigungskategorien und Art und Weise ihrer
Vermittlung in den jeweiligen Kommunikationsraum besteht, verliuft der Kommu-
nikationsprozef} geradlinig und ungestdrt. Dies war in den Epochen der von Paulus
her geprigten Kommunikationsstrategie der Anpassung noch der Fall. Der personalen
Kommunikation, der ,Mundpropaganda® der Glaubensboten, entsprach die Definition
der Verkiindigung der Kirche (d.h. die Bezeugung der Heilstaten Gottes an den
Menschen) als ,personale Begegnung® oder als ,,Akt der personalen Kommunikation®.
Von daher bietet sich die christliche Wahrheit weitgehend, ja ausschlieflich in den
sprachlichen Kategorien einer personalisierenden Intimtheologie dar. Diesem per-
sonalen Verkiindigungsprinzip entspricht die kirchliche Organisationsstruktur. Das
hierarchische Prinzip, dessen Rechtfertigung wiederum aus einer ganz auf den Person-
begriff aufbauenden Theologie bezogen wird, scheint nur eine rein personal bestimmte
Organisationsstruktur zuzulassen, in der die Entscheidungsstellen — das Parochial-
prinzip auf der untersten und die Episkopalverfassung auf der oberen Ebene —
primir personal-reprisentativ und nicht kategorial orientiert sind. Das Amt geht vor
der Funktion, die personbezogene Ebene iiberlagert die sachbezogene.

In der Neuzeit aber, die durch das Heraufkommen der Massengesellschaften gekenn-
zeichnet ist, trat neben die direkte, personale Kommunikation die indirekte, technisch
vermittelte Medienkommunikation. In den Medien und durch sie entwidckelte sich
entscheidend das neue menschliche Daseinsverstindnis. Es bleibt nun zu fragen, ob
- die kirchliche Verkiindigung und die ihr zugrundeliegende Theologie diese Entwick-
lung mitvollzogen oder auch nur durchreflektiert haben; ob sie die Kategorien bereit-
stellen, um die Phinomene der Massenkommunikation in ihr Selbstverstindnis zu inte-
grieren. Genau hier stellt sich fiir die Kirche das Problem einer theologischen Theorie-

7

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bildung der kirchlichen Verkiindigung im Kommunikationsfeld der modernen Mas-
sengesellschaft, wie es in der letzten Zeit in der Forderung nach einer ,Theologie
der Massenmedien® immer eindringlicher formuliert wird.2®

Scheint uns der Ruf nach einer ,Theologie der Massenmedien® auch in die Mode-
strtomung einer Inflation von neuen Theologien zu passen, so halten wir doch eine
theologische Besinnung in Richtung auf eine Theoriebildung fiir unerlifilich. Von
der kirchlichen Tradition her ist es die Theologie, die fiir das Selbstverstindnis der
Kirche die Funktion eines Aktionsprogramms in die Gesellschaft hinein wahrnimmt.
Im heutigen Kommunikationsprozeff geht es nun gerade um die Erarbeitung eines
adiquaten, klaren Aktionsprogramms, mit dem die Kirche als gesellschaftliche Gruppe
in das vielschichtige Feld 6ffentlicher Kommunikation tritt. Wenn und wie sich dann
die Kirche als Heilsanstalt versteht, wird konkrete Auswirkungen auf ihr Auftreten,
ihre Strategie und Organisation als gesellschaftliche Gruppe haben. Sollte zwischen
Kirche qua Heilsanstalt und Kirche qua gesellschaftlicher Gruppe eine Dichotomie
und damit ein Identititsbruch bestehen, so kann dies auf den Kommunikationsvor-
gang, auf ihr Wirken via Massenmedien in die Gesellschaft hinein nicht ohne weit-
reichende Folgen bleiben. Wie fiir das Uberleben des abendlindischen Christentums
das Biindnis mit der Politik entscheidend gewesen ist, so wird es heute — wenn wir
recht sechen — fiir die Kirche eine Existenzfrage sein, ob es ihr gelingt, ein unge-
brochenes Verhiltnis zu den Medien gesellschaftlicher Kommunikation in diesem
Zeitalter der pluralistischen Massengesellschaften zu finden.? Sie wird diese Medien
nicht im Sinne einer dirigistischen, monologisch-hierarchischen Einflufinahme okku-
pieren konnen, sondern den Gesetzmifigkeiten der Medienkommunikation gemif} das
offentliche Gesprich der Gesellschaft als Forum, als Umschlagplatz und Treffpunkt
von Problemldsungs- und Heilsangeboten, als eine neue Agora inmitten der Kom-
munikationswege der modernen Weltgesellschaft akzeptieren miissen.

Anmerkungen:

1. Zitiert nach Ziircher Bibel. Das Neue Testament (Siebenstern-Taschenbuch 15/16), Miin-
chen und Hamburg 1964.

2. H. Halbfas, Kircﬁe und Gesellschaft, in: ,Katechetische Blitter* 93. Jg. H. 10 (Okto-
ber 1968), S. 579.

3. Vgl. H.-R. Miiller-Schwefe, Gibt es eine Theologie der Massenmedien?, in: Breit/HShne
(Hrsg.), Die provozierte Kirche, Miinchen 11968, S. 143—156.

4. Der schlagwortartige Titel , Theologie der Massenmedien® scheint uns zu hochgegriffen;

wir ziehen den Begriff , Theoriebildung“ vor.

. Apg 11, 30; 14, 23; 21, 18; Jak 5, 14; 1 Petr 5,1 {.

. Pll:il 1,1; 1 Tim 3, 2.

. Nach Eph 4,7—12 der erhdhte Herr. Vgl. Art. ,Kirche“, in: Handbuch theologischer

Grundbegriffe, Miinchen 1962, S. 795.

8. Vgl. Chr. Dawson, Die Religion im Aufbau der abendlindischen Kultur, Diisseldorf 1953.

9. Th. Eschenburg, Uber Autoritit, Frankfurt 1965, S. 58.

10. Vgl. L. Neundérfer, Amt und Dienst, in: Soziologie und moderne Gesellschaft. Verhand-
lungen des 14. deutschen Soziologentages, Stuttgart 1959, S. 160 f.

11. Vgl R6 12,2; 1 Kor 5 f.

12. Die Missionsbewegung des 18. bis 20. Jahrhunderts ist dieser alten Strategie treu ge-
blicben (vgl. den unseligen Ritenstreit, der gegen die Anpassungsstrategie der Jesuiten
unter P. Ricci entschieden wurde), so dafl sich die Mission heute noch des Vorwurfes des
Kolonialismus kaum erwehren kann.

NN

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13.

14.
15.
16.
17.
18.

19.
20.

21,
22

23,
24,

25,
26.
27.

28.
29.
30.

Die ganze Eucharistiefrommigkeit des frithen Mittelalters konnte als Derivat des ger-
manisch-barbarischen Wunderglaubens beschrieben werden; vgl. P. Browe, Die eucha-
ristischen Wunder des Mittelalters, in: ,,Studien zur historischen Theologie* NF 4, Breslau
1938; ders., Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, Miinchen 1933; H. de Lubac,
Corpus mysticum. L’Eucharistie et I'Eglise au moyen-ige, Paris 21949.

Vgl. die erhellenden Studien von A. Mirgeler, Kritischer Riickblick auf das abendlindische
Christentum (Herder Biicherei Bd. 329), Freiburg 1969.

Vgl. H. Hoffmann, Ivo von Chartres und die L&sung des Investiturstreits, in: ,Deutsches
Archiv* 15:1959, S. 417.

A. Mirgeler, 2.2.0. S. 117, 119.

Vgl. M. McLuhan, The Gutenberg Galaxy, London 21967.

Vgl. H.-E. Bahr, Verkiindigung als Information. Zur &ffentlichen Kommunikation in
der demokratischen Gesellschaft, Hamburg 1968.

Vgl. J. Habermas, Strukturwandel der Uffentlichkeit, Neuwied und Berlin 41969.
Vgl. O. Clemen, Die lutherische Reformation und der Buchdruck (Schriften des Vereins
fiir Reformationsgeschichte 167), 1939.

Vgl. P. Gordan, Kirche und Publizistik, in: ,Erbe und Auftrag®, Benediktinische Monats-
schrift 43:1967, S. 459 {.

Die antignostische Propaganda der urkirchlichen Gemeinden ist der Grund der Ent-
stehung vieler Paulusbriefe. Vgl. Ré 16,17 f; 1 Kor 1,10 ff; Phil 3,2 ff; Kol 2,8 f;
2 Thess 2,1 ff; 1 Tim 1,3 ff; 4,1 ff; 2 Tim 2, 14 ff; 3,1 ff; Tit 1,10 ff; 3, 8 ff; ferner
die Entstehung der Apokalypse: Sendschreiben an die sieben Gemeinden 2,1 ff.

Vgl. R. Zerfaf}, Predigtmonopol — Predigtmonolog, in: ,Diakonia“ 3:1968, S. 257 ff.
Der Index wurde am 7. 12. 1965 durch das Motu proprio ,Integrae servandae“ aufge-
hoben. Aber eine ,Bekanntmachung“ des Heiligen Offiziums wies bereits am 14. 6. 1966
darauf hin, ,dafl der Index seinen moralischen Stellenwert behilt, insofern er das Ge-
wissen der Christgliubigen belehrt, sie sollten — was selbst das natiirliche Recht fordert —
sich vor denjenigen Schriften hiiten, die den Glauben und die guten Sitten in Gefahr
bringen kénnen. Der Index wird jedoch nicht weiter den Status eines kirchlichen Gesetzes
mit den dazugeh6rigen Untersuchungs- und Strafméglichkeiten besitzen.“ (Acta Aposto-
licae Sedis LVIII:1966, S. 445: ,Notificatio de libris prohibitis.“ Vgl. ,Decretum de
libris prohibitis® vom 15. 11. 1966, ebda. S. 1186).

K. Schuster/K. Hoffmann, Massenmedien und Verkiindigung, in: ,Concilium® 4:1968,
S. 220.

Vgl. J. Ruedin, Fithrungsstile in Wirtschaft und Kirche, in: ,Orientierung® 33:1969,
Nr. 16, S. 173 f.

Vgl. 1 Kor 9,20 ff: ,Ich bin den Juden wie ein Jude geworden, damit ich Juden ge-
winne . . . denen, die ohne Gesetz sind, als ob ich ohne Gesetz wire . . ., damit ich die,
welche ohne Gesetz sind, gewinne; . . . allen bin ich alles geworden, damit ich auf alle
Weise einige rette” (vgl. Ro 1, 14.16).

Vgl. die Thesen von L. Dewart, in: Die Zukunft des Glaubens, Einsiedeln 1968; vgl.
T. Sartory, Eine Neuinterpretation des Glaubens, Einsiedeln 1966.

Vgl. G. Deussen, Die Diskussion um eine ,Theologie der Massenmedien®, in dieser Zeit-
schrift, 3:1970, S. 209—225.

Abilard schon erlaubte sich die Feststellung, daff die Erfolge der christlichen Mission vor
ithrer massiven Unterstiitzung durch die Kaiser doch recht mager gewesen seien: ,Nec
ipsos majores nostros ad fidei vestrae confessionem tam ratione ductos quam vi victos
crederemus, sicut et vestrae consentiunt historiae. Ante imperatorum quippe vel prin-
cipum ad fidem vestram per miracula, ut dicitur conversionem, paucos sapientum vel
nullos vestra purificatio acquisivit, quamvis tum facile a patentissimis idolatriae
erroribus gentes possent evelli et in quemcumque unius Dei cultum transferri (aus:
Dialogus inter philosophum et christianum, PL 178, 1658 B C).

SUMMARY

Beginning with the message of Jesus in the gospel (Mat. 28, 18—20) the church was always
looking for certain ways of communications. These various methods of communications
are related to the specific social condition of the church. Her identification with the State
(Reich, Imperium) since Constantine the Great secured for the church for many centuries

9

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

a monopoly of communication in Europe. However, this also lead to stagnation. With the
invention of printing in the 15th century modern means of mass media appeared on the
scene, various communicators — scientists, publicists, theological reformers — all of a sudden
were no longer dependent on the monopolistic communications net of the church. The church
was for a long time helpless towards this beginning process of secularisation. The unfortunate
relation towards mass media could be clarified by a theology of mass communication from
the side of the church. The author regards a direct relation to social communication as
an obligatory one for the modern church.

RESUMEN

Siguiendo las palabras del mandato de Cristo de predicar el Evangelio (Mt. 28,18—20), la
Iglesia buscé desde su comienzo modos y caminos determinados de predicacién. Los varios
métodos de predicatién estin de acuerdo con las diferentes concepciones sociales de la
Iglesia. Su identificacién con el estado (imperio) desde Constantino el Grande proporciond
a la Iglesia durante muchos siglos, el monopolio de la comunicacién en Europa. Esto
ocasiond, sin embargo, una falta de flexibilidad. Cuando, mediante la publicacién del libro
impreso en el siglo XV, aparecié el primer medio de comunicacidén social moderno y
técnico, los comunicadores — cientificos, publicistas, teologos reformadores — se indepen-
dizaron de la red monopolista de comunicacién de la Iglesia. Frente a este nuevo proceso
de secularizacién, la Iglesia permanecié por mucho tiempo impotente. Esta desgraciada
relacidén frente a los medios de comunicacién pudo ser resuelta por parte de la Iglesia a
través de una teologia de los medios de comunicacién. Una sincera y genuina relacién
frente a la comunicacidén social pidblica es considerada por el autor de este articulo una
necesidad vital para la Iglesia moderna.

10

1-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:50. [


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

