
 

Communicatio Socialis 
ZEITSCHRIFT FÜR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT 

In Verbindung mit 

Michael Sehmolke (Münster), Karl R. Höller (Aachen) 

und Kees Verhaak (Nimwegen) 

herausgegeben von 

Franz-Josef Eilers svd (Rom/Genf) 

in Zusammenarbeit mit der Gesellschaft Katholischer Publizisten 

Deutschlands e. V. 

4. Jahrgang 1971 Januar-März 

V erkündigungsstrategien im historischen Rückblick 
von Giselbert Deussen 

Nr. 1 

Wenn die Kirche ihren Doppelauftrag zur Verkündigung und lnstitutionsbildung 
begründen will, beruft sie sich auf die Sendungsworte Jesu in Mt 28, 18-20: "Mir 
ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Darum gehet hin und machet 
alle Völker zu Jüngern und taufet sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes 
und des Heiligen Geistes und lehret sie alles halten, was ich euch befohlen habe! Und 
siehe, ich bin bei euch alle Tage bis an das Ende der Welt."1 

Dieser Auftrag ist räumlich und zeitlich universal. Seine konkrete Verwirklichung hat 
sich in der Geschichte gründlich geändert, obwohl das, was geworden ist, immer mit 
dem gleichen Begriff der Verkündigung und der Jüngergemeinde gefaßt wird und 
gefaßt werden kann. Diese festzustellen, ist deshalb gar nicht so unwichtig, weil oft 
einer Forderung nach Umstrukturierung der kirchlichen Verkündigungs- und Organi­
sationsgestalt mit dem Argument begegnet wird, die Kirche könne sich nicht einfach 
über den Willen ihres Stifters, wie er an dieser Matthäus-Stelle zum Ausdruck 
komme und in einer geheiligten und altehrwürdigen Tradition sich entfaltet habe, 
hinwegsetzen. Geht man jedoch einmal dieser altehrwürdigen Tradition nach, so 
entdeckt man sehr oft ihre kirchenfernen Ursprünge. So wurden z.B. in den ersten 
Christengenerationen "zahlreiche in der jüdisch-hellenistischen Öffentlichkeit vorhan-

P. Giselbert Deussen CSSp ergänzt z. Z. seine theologische Ausbildung durch Studien in den 
Christlichen Sozialwissenschaften, Publizistik und Soziologie an der Universität Münster. 

1 

Communicatio Socialis 4 (1971) 1: 1-10 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dene Begriffe entliehen, um das Phänomen Jesus von Nazareth im Rahmen damaliger 
Denk- und Glaubenskategorien zu interpretieren. Später griff die christliche Theo­
logenschaft auf das politische und juristische Vokabular der römischen Tradition 
zurück, um nach dem Modell und mittels der Terminologie römischer Staatsorgani­
sationen die hierarchische Institutionalisierung des Christentums auszubauen. Dabei 
gingen Begriffsbildungen und organisatorische Strukturierung, dogmatisch-kultische 
und amtskirchliche Institutionalisierung Hand in Hand. "2 

Auf all diese substantiellen Anderungen in der kirchlichen Verfassung konnte eine 
von der kirchlichen Autorität attestierte, aber auch stets überwachte Theologie in 
ständiger Neuinterpretation das Matthäus-Wort anwenden, das die bestehende Ver­
kündigungs- und Organisationsgestalt abdeckte, mit Ausschließlichkeit ausstattete und 
geradezu tabuisierte. Diese immer mögliche theologische Rechtfertigung besagt also 
der Sache nach wenig. Die Erfüllung dieses Auftrages an die Kirche, das Wort Gottes 
zu verkündigen, sei es in der schon zum Glauben gekommenen Gemeinde oder in 
einer noch ungläubigen Umwelt, sieht durch die Zeiten und in den verschiedenen 
Kulturräumen ganz verschieden aus. In den vergangenen Geschichtsepochen hat die 
Kirche weithin ohne Zögern, aber auch weithin ohne größere Reflexion und Theorie 
den vorhandenen Kommunikationsraum zu nutzen verstanden und sich zugleich auch 
der mit ihm gegebenen Mittel der Kommunikation bedient. 
Bringen schon die Auftragsworte des Auferstandenen an die Jünger (Mt 28, 19f; 
Lk 24, 44-49; Jo 20, 21-23) die Verbindung von Verkündigung und Kirchenstif­
tung, vom Wort an die Gemeinde und dem Befehl der Konstituierung und damit 
der Organisation der Gemeinde zum Ausdruck, so darf auch in der folgenden Ge­
schichte der Kirche die Verkündigung des Evangeliums nicht getrennt werden von 
seiner Institutionalisierung. Diese Interdependenz wurde bisher in den Ansätzen einer 
sogenannten „ Theologie der Massenmedien "3 nicht genügend berücksichtigt. Die Kor­
relation von Verkündigungsgestalt in der Predigt und der Verkündigungsgestalt in 
der Institution muß deshalb in einer „Theoriebildung kirchlicher Verkündigung in 
der heutigen Massengesellschaft"4 mehr als bisher kritisch betrachtet werden. Beide 
V erkündigungsgestalten dürfen nicht isoliert werden. Ein kurzer geschichtlicher über­
blick über die Kommunikationsstrategien kirchlicher Verkündigung zeigt diese Einheit 
von Predigt und Organisation auf. 

Strategien der Urkirche 

Paulus knüpft in seiner Verkündigungsstrategie immer wieder sehr erfolgreich an das 
zeitgenössische starke Interesse an religiösen Themen an, wie wir es etwa von den 
Mysterienkulten her kennen; zugleich greift er in einer beweglichen Anpassungs­
strategie damalige philosophische Vorstellungen auf. Seine Rede auf dem Areopag 
verrät ein genaues Eingehen auf die Kommunikationsbedingungen seiner Zeit. Ent­
sprechend flexibel war seine Organisationsstrategie, die in enger Interdependenz zum 
Inhalt seiner Botschaft stand. Gemäß der rabbinischen Meister-Jünger-Gemeinde 
übernahm die Urkirche das Amt der örtlichen Gemeindevorsteher, der „presbfteroi" 5, 

bzw. der mit diesen identischen „eplskopoi" 6• Nach Paulus bewirkt nun (1 Kor 12, 
4-11) das Pneuma7 die unterschiedlichen Amter und Charismen in dieser Meister­
jünger-Gemeinde. Da Paulus zunächst mit der baldigen Parusie rechnete, zeigt er in 
seinen Haupt- und Gefangenschaftsbriefen wenig Interesse an einer straff organi­
sierten Gemeinde. In dem Maße, wie die Parusie ausblieb und eine Straffung und 
Abgrenzung der Gemeinde gegen die Irrlehren notwendig wurde, ändert Paulus 

2 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch sein pneumatisches Kirchenkonzept der Haupt- und Gefangenschaftsbriefe, 
so daß seine späteren Pastoralbriefe eine zunehmend feste Ordnung, eine Institutio­
nalisierung der Einzelgemeinden aufweisen. 

Aus diesen urchristlichen, immer fester umrissenen Jüngergemeinden heraus ent­
wickelten dann Paulus und seine Gehilfen im Rahmen des damals bekannten römischen 
Weltreiches, das es zu missionieren galt, rasch und in einer genialen Anpassungs­
strategie an den für die Gemeinde neu eröffneten Kommunikationsraum die Wander­
predigerschaft und das Sendschreiben als Verkündigungsmedien. Die christliche Ver­
kündigung in den ersten Jahrhunderten nach Christus verdankt ihren Erfolg dieser 
Kommunikationsstrategie, gemäß der die Glaubensboten die Wege raumgreifender 
personeller Kommunikation entlang den Bahnen der politischen, militärischen und 
wirtschaftlichen Verkehrswege nutzten. Der Erfolg der christlichen Expansion bis 
hin zu ihrem ersten Höhepunkt unter Konstantin ist nicht zuletzt eine Folge ihrer 
Kommunikationsstrategie. Auch nach der "konstantinischen Wende" wurde zunächst 
im wesentlichen diese Strategie raumgreifender personeller Kommunikation beibe­
halten.8 

Die konstantinische Wende 

Während bis Konstantin die Kirche in einer angespannten Konkurrenzsituation mit 
anderen Heilsangeboten, in einem Kommunikationsfeld pluraler und alternativer 
Verkündigungsinhalte stand, die Anpassung an die jeweiligen neu erschlossenen Kom­
munikationsräume mit den je eigenen sozio-kulturellen Umfeldern, ihren eigenen 
Kulten und Gesellschaftsordnungen notwendig machten, bekam sie nun mit ihrer 
Erhebung zur Staatsreligion mehr und mehr das absolute Verkündigungsmonopol, 
das mit staatlicher Autorität und Sanktionsvollmacht ausgestattet wurde. 
Nach der Erhebung der ehemaligen christlichen Minderheit zur Staatskirche und 
nachdem durch kaiserliche Gesetze die Identität von Staatsvolk und Kirchenvolk 
hergestellt war, so daß jeder Staatsbürger Christ war, "folgte die Anpassung der 
Herrschaftsstruktur der katholischen Kirche an die des römischen lmperiums" 9• Bis 
zur Reformation galt in der mittelalterlichen Welt des Abendlandes dieses Inein­
ander von staatlicher Autorität und religiöser Institution trotz der Modifikationen 
des lnvestiturstreites ungebrochen.10 Die Wettbewerbssituation, die der Mission des 
Urchristentums ihre Wendigkeit und ihre Durchschlagskraft gegeben hatte, entfiel; 
die Notwendigkeit der Anpassung an neu erschlossene oder besser: unterworfene 
sozio-kulturelle Räume wurde weniger zwingend. Eine gegenläufige Entwicklung 
trat ein: die christliche Botschaft wurde zum Herrschaftsinstrument, die kirchliche 
Institution zum Mittel staatlicher Kommunikation (und umgekehrt) und garantierte 
so die politische und ideologische Einheit des Reiches. 
Gehörte es noch zur Strategie und zum Erfolgsrezept des Paulus, die jüdisch­
hebräische Interpretation des Christus-Ereignisses zu hellenisieren, und zur kommuni­
kationstechnischen Selbstverständlichkeit seiner Nachfolger, mit dem Vordringen in 
das römische Imperium die Kirchendisziplin und -sprache zu latinisieren und dem 
römischen Ordogedanken zu unterwerfen, so wurde nach der konstantinischen Wende 
Paulus bezeichnenderweise kanonisiert und der römische Ordo- und Reichsgedanke 
zur "lex christiana". Gerade die Kanonisierung des Paulus ist - von den dogma­
tischen Implikationen abgesehen - kommunikationsstrategisch gesehen unpaulinisch. 
Für ihn bestand die Expansion des Reiches Christi im Hineingehen - nicht im kritik­
losen Aufgehenu - der Kirche in immer neue Räume und Kulturen, in die hinein 

3 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich die christliche Botschaft zu inkarnieren hatte. Nunmehr: Expansion durch Hin­
einholen der Räume und Kulturen in eine uniforme Kirche, bzw. in die verschiedenen 
säkularisierten Nationalstaaten.12 

Das „christliche Abendland" 

Nachdem der Erdkreis christlich geworden war und alle damals bekannten Kulturen 
in die Einheit von Imperium und Ecclesia eingebracht waren, zeigte sich, daß diese 
„Einheit" nur formal-institutioneller Natur war. Die Verschiedenheit der getauften 
Völker lösten einen Gärungs- und V erschmelzungsprozeß aus, der auch auf die 
Organisationsstrukturen von Reich und Kirche modifizierende Wirkung hatte. In 
der nachkonstantinischen Epoche geschehen jedoch - und dies ist das entscheidend 
Neue - „Anpassungen" immer als innerkirchliche Prozesse; diese kennzeichnet nun 
nicht mehr die Notwendigkeit einer bewußten, in Konkurrenz mit anderen Heils­
lehren sich der Offentlichkeit darbietenden „Inkarnation" der christlichen Botschaft, 
sondern nur noch die Forderung nach Einhaltung formaler politischer Spielregeln; 
man konnte im übrigen innerhalb der religiös-politischen, hierokratischen Einheit 
von Imperium und Ecclesia ruhig Heide bleiben. Diese volkskirchliche Situation 
erlaubte Einfärbungen und Modifizierungen christlicher Kultformen und Dogmen13, 

nicht aber das Ausbrechen aus der politisch-institutionellen Einheit. So verschmolz 
innerhalb dieser Organisationseinheit mit dem Erbe der Antike die germanische Welt 
der Wunder, das keltische Asketentum und die glaubenskämpferische Mentalität 
Spaniens zu dem, was wir heute „christliches Abendland" nennen.14 

Auf dem Höhepunkt der Identifikation von Imperium und Ecclesia begann mit dem 
Investiturstreit und seiner Unterscheidung von geistlich und weltlich15 eine Wandlung 
der Organisationsgestalt der Kirche, die erst mit der Bereitstellung entsprechender 
Kommunikationsmedien ihren Abschluß fand. Es war die Wissenschaft, die begrifflich 
die Einheit von Imperium und Ecclesia mit der Unterscheidung von geistlich und 
weltlich zum erstenmal erschütterte. Aber zerstören konnte sie sie noch nicht, da ihr 
die Medien zur eigenständigen Multiplikation ihrer Idee fehlte. Das Kommunika­
tionsmonopol der face-to-face-Verkündigung besaß vielmehr die Kirche, bzw. der 
christliche Staat mit seinen Eigenkirchen in ihren Predigerscharen. Aber es war mit 
dieser Unterscheidung innerhalb des total christlichen Systems selbst schon eine Ent­
wicklung aufgebrochen, die in der Säkularisierung unserer Tage ihren sichtbaren 
Abschluß fand. Da sie aber vor der Erfindung der modernen multiplikativen tech­
nischen Medien ausschließlich im Schatten der politischen Kräfte und ihrer Interessen 
stand, die mit der politischen Macht zugleich auch über das Kommunikationsmonopol 
verfügten, diente sie jeweils dem politisch Stärkeren in der wechselvollen Ausein­
andersetzung zwischen Imperium und Ecclesia, die die Geschichte des Mittelalters 
kennzeichnete, als Herrschaftsinstrument. Die von der Wissenschaft geprägte Unter­
scheidung von Geistlich und Weltlich kam also zunächst nur systemimmanent, im 
„Corpus Christianum", zum Tragen, und als Gregor VII. dem Kaiser die Ver­
fügungs- und Mitsprachegewalt in „geistlichen Dingen" bestritt, „war die konstan­
tinische Einheit von Imperium und Ecclesia grundsätzlich aufgesprengt ... Die Wis­
senschaft, die im Investiturstreit zum erstenmal offen ihr Mitspracherecht in den 
großen Fragen des christlichen Abendlandes angemeldet und sogar ·die Formel der 
Lösung durchgesetzt hatte, mußte sich unter diesen Umständen mit einem Achtungs­
erfolg begnügen und sich im Schatten der jeweils siegreichen Macht entfalten. "16 Im 
übrigen fristete sie an den Universitäten ein zwar den Geist des Abendlandes prä-

4 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gendes, aber die volkskirchliche „öffentliche Meinung" kaum berührendes Dasein, 
denn die großen Wanderprediger standen im Dienste von Ecclesia und Imperium. 

Dies änderte sich in dem Augenblick, als dem einzelnen ein multiplikatives, herr­
sdiaftsunabhängiges Vermittlungsinstrument, das Medium des Buchdrucks, zur Ver­
fügung stand. Von dieser qualitativen Verschiebung in der Struktur des Kommuni­
kationsprozesses blieb dann auch die organisatorische Struktur der Kirche, zunächst 
in ihrer Beziehung zum Imperium, nicht verschont. 

Die Gutenberg-Milchstraßet1 

Mit dem durch den Buchdruck vervielfältigten Wort war nun das Kommunikations­
medium geschaffen, das die Multiplikation eines einzelnen Meinungsträgers an beliebig 
viele Adressaten ermöglichte. Der Buchdruck stellte ein weltgeschichtliches Novum dar, 
das dem alten Kommunikationsmedium, dem hierarchischen Ordo des Mittelalters, 
durch das allein man bis dahin gesellschaftlich relevant „kommunizieren" konnte, 
weit überlegen war. Die "Multiplikation des Einzelnen durch die Technik brachte das 
Meinungsmonopol der Kirche zu Fall und wurde so zum Mitverursacher der großen 
Wende des Mittelalters zur Neuzeit mit ihren Höhepunkten Kopernikus, Galilei, 
Reformation, Aufklärung und schließlich der „industriellen Revolution". Die Men­
schen werden nicht mehr hineingeboren oder aufgesogen in einen hierarchischen Ordo, 
sondern treten als Einzelne vor eine durch die Technik ganz neu vermittelte Öffent­
lichkeit; sie werden zu „personae publicae", denen das Medium eine unbeschränkt 
große Zahl von Adressaten vermittelt, die sie informieren und in ihrem Sinne be,ein­
flussen können.18 Darin beruht von nun an die „politische" Macht des Einzelnen, 
sofern er nur das Medium in der Hand hat. Damit begann in der westlichen Welt 
die Ablösung des alten hierarchischen, vertikal-monologischen Kommunikations­
systems durch einen horizontal-dialogischen Informationsaustausch, der die Entwick­
lung zur demokratisch strukturierten Öffentlichkeit der Gegenwart einleitete und 
ermöglichte.19 Ohne den Buchdruck wäre Luther nicht zum Reformator geworden.20 

Das Flugblatt zum Beispiel vermittelte ihm, dem Einzelnen, ein Publikum von 
bisher unbekannter Größe und Streuung und damit zugleich ein ganz neues Kommu­
nikationsfeld mit seinen eigenen Gesetzmäßigkeiten und Möglichkeiten, die er genial 
zu nutzen verstand. 

Die modernen Medien Hörfunk, Film und Sehfunk stellen die Weiterentwicklung 
dieses Prozesses der Schaffung neuer, sich dem alten Ordo emanzipierender Kommu­
nikationsräume dar. Es fällt auf, daß die Bereitstellung neuer Medien und damit 
das Entstehen neuer Kommunikationsräume Hand in Hand gehen mit dem Verlust 
der Monopolstellung der Kirche, ihrem Verlust an Einfluß auf Politik und Gesellschaft 
und zugleich mit dem Auszug der Wissenschaft aus ihrem Hegemonie- und Kontroll­
bereich. Die Medien ermöglichen einen neuen Pluralismus, der die Kirche in eine 
fast urkirchliche Situation rückverweist. Nur scheint es, daß sie sich heute mit ihrem 
Auftrag zur Verkündigung in das jeweils vorliegende Kommunikationsfeld der Ge­
sellschaft hinein nicht mehr so selbstverständlich zurechtfindet wie früher. 

Das Verhältnis der Kirche zu den modernen Kommunikationsmedien 

Das Verhältnis der Kirche zu den heutigen Kommunikationsmedien aufgrund ihrer 
geschichtlichen „Belastung" ist charakterisiert durch eine dreifache Dichotomie: eine 
politische, technische und geistig-kulturgeschichtliche. 

5 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Politische Dichotomie 

Die Anfänge der Massenpresse brachten der Kirche nur Herrschaftsverluste. Sie 
standen im Zeichen eines kirchenfeindlichen Liberalismus. Aber schon in den frühesten 
Epochen der Kirchengeschichte hatte sich die Publizistik als ein sehr wirksames anti­
kirchliches Kampfmittel erwiesen. Man könnte eine Geschichte der abendländischen 
Publizistik schreiben, die zugleich eine Geschichte der Häresien sein könnte, und 
zwar schon von der frühen Patristik an. Man könnte nachweisen, daß gerade die­
jenigen, die gegen die orthodoxe Lehre der Kirche eingestellt waren, meistens große 
publizistische Gaben hatten, die sie wirksam zu gebrauchen wußten (vgl. Marcion, 
Arius u. a.). So waren gerade die Gnostiker21, mit denen sich schon Paulus und später 
Johannes auseinandersetzen mußten, ganz hervorragende Publizisten. Erst durch 
diese gnostischen Publizisten herausgefordert, entwickelte sich auch eine orthodoxe 
kirchliche Publizistik.22 

Diese Entwicklung ließe sich weiterverfolgen bis hin zu den Erschütterungen der 
Kirche im Mittelalter durch die Propaganda der manichäischen Sekten, der Katharer 
und vieler anderer, die es mit Hilfe aller damals zur Verfügung stehenden publi­
zistischen Mittel - vor allem der Laienpredigt - zu einer großen Anhängerschaft 
brachten. Damals entstanden als positive kirchlich-publizistische Gegenreaktion der 
große Predigerorden des Dominikus und die Laienpredigerfraternitäten des Franzis­
kus. Aber das Mißtrauen der Kirche gegen eine unkontrollierte, ihr feindliche Publi­
zistik führte schon früh zu restriktiven Gegenmaßnahmen: mehr und mehr wurde -
besonders im Spätmittelalter - die Predigt den Klerikern vorbehalten.23 Zwar zieht 
die Kirche stets die Kommunikationsmedien an sich mit dem Ziel der Monopoli­
sierung und Vereinnahmung, aber dennoch bleibt in ihr die Angst und die Scheu, 
Publizität und Publizistik könnten den wahren Glauben antasten, wie ein Trauma 
zurück. 

In der Reformationszeit gipfelte diese Einstellung in einer Art von „Institutionali­
sierung des Mißtrauens" gegen die Publizistik im „Imprimatur", jener oberhirtlichen 
Lizenz-Regelung für alle Druckerzeugnisse vom Buch bis zum Andachtsbildchen, für 
Bibelübersetzungen, für alle Bücher schließlich, die irgendwie ihren Herrschafts­
bereich berührten. Ihr negatives Komplement formierte sich nach der Mitte des 16. 
Jahrhunderts im „Index der verbotenen Bücher".24 Auch diese Maßnahme wollte -
wie das Verbot der Laienpredigt - alle gesellschaftliche Kommunikation der Kon­
trolle einer für Heil und Unheil aller Menschen und ihrer gesellschaftlichen Be­
ziehungen sich verantwortlich fühlenden Institution unterwerfen, was freilich nicht 
zuletzt durch die den publizistischen Mitteln inneliegenden Gesetzmäßigkeiten, die 
die Kirche verkannte, scheitern mußte. 

2. Technisch-institutionelle Dichotomie 

Das kirchliche Verkündigungsmonopol wurde durch die neue prinzipiell für jeder­
mann offenstehende Zugänglichkeit zu den technischen Mitteln der Kommunikation 
gewissermaßen enteignet und vergesellschaftet. Mit Hilfe der neuen Medien können 
nun auch solche Gruppen, Ideen, Theorien, Heilsbotschaften, Interessen und Ideo­
logien zur Sprache kommen, „die bis dahin schon darum kein großes Gewicht inner­
halb der menschlichen Gesellschaft haben konnten, weil die entsprechende Quantität 
von Predigern, Rednern - wie sie aufseiten der Kirche immer gegeben war -
weithin gefehlt hatte" .25 

6 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Gruppen, die durch die neuen Techniken der Kommunikation nur gewinnen 
konnten, während die Kirche sich plötzlich in eine ihr ungewohnte Konkurrenz­
situation versetzt sah, konnten ein ungebrochenes Verhältnis zu den neuen Medien 
gewinnen. Während sie sich in ihren Organisationsgestalten immer wieder den neuen 
Medien anpaßten, beharrte die Kirche auf den alten institutionellen Strukturen, und 
ihr tiefes Ressentiment der emanzipierten und durch die Medien vermittelten demo­
kratischen Öffentlichkeit gegenüber bewahrte sie davor, ihre eigene Organisations­
gestalt entsprechend zu modifizieren und so zu adäquaten Strategien gesellschaft­
licher Präsenz und Wirksamkeit zu kommen.26 

3. Geistesgeschichtliche Dichotomie 

Das ererbte Kommunikationsmonopol ließ die Kirche zudem versäumen, ihre Ver­
kündigungsinhalte dem geschichtlichen Prozeß sich ändernder Daseins- und Existenz­
erfahrung anzupassen, wie es für Paulus selbstverständlich war.27 In der antiken 
und mittelalterlichen Christenheit wurden die christliche Philosophie, der christliche 
Glaube und das christliche Gottesverständnis in ihrer Form durch die griechische 
Metaphysik bestimmt. Heute jedoch haben sich die profane Welt und die allgemeine 
Erfahrung der Menschheit über die griechische Form hinausentwickelt. Nur der christ­
liche Glaube spricht sich noch in griechischen Denkformen aus.28 

„Theologie der Massenmedien?" 

Diese dreifache Dichotomie erfährt die Kirche heute konkret in der Konfrontation 
ihrer Verkündigungsbotschaft mit den Medien der Vermittlung dieser Botschaft. 
Solange eine Kongruenz von Verkündigungskategorien und Art und Weise ihrer 
Vermittlung in den jeweiligen Kommunikationsraum besteht, verläuft der Kommu­
nikationsprozeß geradlinig und ungestört. Dies war in den Epochen der von Paulus 
her geprägten Kommunikationsstrategie der Anpassung noch der Fall. Der personalen 
Kommunikation, der „Mundpropaganda" der Glaubensboten, entsprach die Definition 
der Verkündigung der Kirche ( d. h. die Bezeugung der Heilstaten Gottes an den 
Menschen) als „personale Begegnung" oder als „Akt der personalen Kommunikation". 
Von daher bietet sich die christliche Wahrheit weitgehend, ja ausschließlich in den 
sprachlichen Kategorien einer personalisierenden Intimtheologie dar. Diesem per­
sonalen Verkündigungsprinzip entspricht die kirchliche Organisationsstruktur. Das 
hierarchische Prinzip, dessen Rechtfertigung wiederum aus einer ganz auf den Person­
begriff aufbauenden Theologie bezogen wird, scheint nur eine rein personal bestimmte 
Organisationsstruktur zuzulassen, in der die Entscheidungsstellen - das Parochial­
prinzip auf der untersten und die Episkopalverfassung auf der oberen Ebene -
primär personal-repräsentativ und nicht kategorial orientiert sind. Das Amt geht vor 
der Funktion, die personbezogene Ebene überlagert die sachbezogene. 

In der Neuzeit aber, die durch das Heraufkommen der Massengesellschaften gekenn­
zeichnet ist, trat neben die direkte, personale Kommunikation die indirekte, technisch 
vermittelte Medienkommunikation. In den Medien und durch sie entwickelte sich 
entscheidend das neue menschliche Daseinsverständnis. Es bleibt nun zu fragen, ob 
die kirchliche Verkündigung und die ihr zugrundeliegende Theologie diese Entwick­
lung mitvollzogen oder auch nur durchreflektiert haben; ob sie die Kategorien bereit­
stellen, um die Phänomene der Massenkommunikation in ihr Selbstverständnis zu inte­
grieren. Genau hier stellt sich für die Kirche das Problem einer theologischen Theorie-

7 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bildung der kirchlichen Verkündigung im Kommunikationsfeld der modernen Mas­
sengesellschaft, wie es in der letzten Zeit in der Forderung nach einer „Theologie 
der Massenmedien" immer eindringlicher formuliert wird.29 

Scheint uns der Ruf nach einer „Theologie der Massenmedien" auch in die Mode­
strömung einer Inflation von neuen Theologien zu passen, so halten wir doch eine 
theologische Besinnung in Richtung auf eine Theoriebildung für unerläßlich .. Von 
der kirchlichen Tradition her ist es die Theologie, die für das Selbstverständnis der 
Kirche die Funktion eines Aktionsprogramms in die Gesellschaft hinein wahrnimmt. 
Im heutigen Kommunikationsprozeß geht es nun gerade um die Erarbeitung eines 
adäquaten, klaren Aktionsprogramms, mit dem die Kirche als gesellschaftliche Gruppe 
in das vielschichtige Feld öffentlicher Kommunikation tritt. Wenn und wie sich dann 
die Kirche als Heilsanstalt versteht, wird konkrete Auswirkungen auf ihr Auftreten, 
ihre Strategie und Organisation als gesellschaftliche Gruppe haben. Sollte zwischen 
Kirche qua Heilsanstalt und Kirche qua gesellschaftlicher Gruppe eine Dichotomie 
und damit ein Identitätsbruch bestehen, so kann dies auf den Kommunikationsvor­
gang, auf ihr Wirken via Massenmedien in die Gesellschaft hinein nicht ohne weit­
reichende Folgen bleiben. Wie für das überleben des abendländischen Christentums 
das Bündnis mit der Politik entscheidend gewesen ist, so wird es heute - wenn wir 
recht sehen - für die Kirche eine Existenzfrage sein, ob es ihr gelingt, ein unge­
brochenes Verhältnis zu den Medien gesellschaftlicher Kommunikation in diesem 
Zeitalter der pluralistischen Massengesellschaften zu finden.30 Sie wird diese Medien 
nicht im Sinne einer dirigistischen, monologisch-hierarchischen Einflußnahme okku­
pieren können, sondern den Gesetzmäßigkeiten der Medienkommunikation gemäß das 
öffentliche Gespräch der Gesellschaft als Forum, als Umschlagplatz und Treffpunkt 
von Problemlösungs- und Heilsangeboten, als eine neue Agora inmitten der Kom­
munikationswege der modernen Weltgesellschaft akzeptieren müssen. 

Anmerkungen: 

1. Zitiert nach Zürcher Bibel. Das Neue Testament (Siebenstern-Taschenbuch 15/16), Mün­
chen und Hamburg 1964. 

2. H. Halbfas, Kirche und Gesellschaft, in: „Katechetische Blätter" 93. Jg. H. 10 (Okto­
ber 1968), S. 579. 

3. Vgl. H.-R. Müller-Schwefe, Gibt es eine Theologie der Massenmedien?, in: Breit/Höhne 
(Hrsg.), Die provozierte Kirche, München 11968, S. 143-156. 

4. Der schlagwortartige Titel „ Theologie der Massenmedien" scheint uns zu hochgegriffen; 
wir ziehen den Begriff „Theoriebildung" vor. 

5. Apg 11, 30; 14, 23; 21, 18; Jak 5, 14; 1 Petr 5, 1 f. 
6. Phil 1, 1; 1 Tim 3, 2. 
7. Nach Eph 4, 7-12 der erhöhte Herr. Vgl. Art. „Kirche", in: Handbuch theologischer 

Grundbegriffe, München 1962, S. 795. 
8. Vgl. Chr. Dawson, Die Religion im Aufbau der abendländischen Kultur, Düsseldorf 1953. 
9. Th. Eschenburg, Über Autorität, Frankfurt 1965, S. 58. 

10. Vgl. L. Neundörfer, Amt und Dienst, in: Soziologie und moderne Gesellschaft. Verhand­
lungen des 14. deutschen Soziologentages, Stuttgart 1959, S. 160 f. 

11. Vgl. Rö 12, 2; 1 Kor 5 f. 
12. Die Missionsbewegung des 18. bis 20. Jahrhunderts ist dieser alten Strategie treu ge­

blieben (vgl. den unseligen Ritenstreit, der gegen die Anpassungsstrategie der Jesuiten 
unter P. Ricci entschieden wurde), so daß sich die Mission heute noch des Vorwurfes des 
Kolonialismus kaum erwehren kann. 

8 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13. Die ganze Eucharistiefrömmigkeit des frühen Mittelalters könnte als Derivat des ger­
manisch-barbarischen Wunderglaubens beschrieben werden; vgl. P. Browe, Die eucha­
ristischen Wunder des Mittelalters, in: „Studien zur historischen Theologie" NF 4, Breslau 
1938; ders., Die Verehrung der Eucharistie im Mittelalter, München 1933; H. de Lubac, 
Corpus mysticum. L'Eucharistie et l'Eglise au moyen-age, Paris 21949. 

14. Vgl. die erhellenden Studien von A. Mirgeler, Kritischer Rückblick auf das abendländische 
Christentum (Herder Bücherei Bd. 329), Freiburg 1969. 

15. Vgl. H. Hoffmann, Ivo von Chartres und die Lösung des Investiturstreits, in: „Deutsches 
Archiv" 15:1959, S. 417. 

16. A. Mirgeler, a.a.O. S. 117, 119. 
17. Vgl. M. McLuhan, The Gutenberg Galaxy, London 21967. 
18. Vgl. H.-E. Bahr, Verkündigung als Information. Zur öffentlichen Kommunikation m 

der demokratischen Gesellschaft, Hamburg 1968. 
19. Vgl. J. Habermas, Strukturwandel der tHfentlichkeit, Neuwied und Berlin 41969. 
20. Vgl. 0. Clemen, Die lutherische Reformation und der Buchdruck (Schriften des Vereins 

für Reformationsgeschichte 167), 1939. 
21. Vgl. P. Gordan, Kirche und Publizistik, in: „Erbe und Auftrag", Benediktinische Monats­

schrift 43:1967, S. 459 f. 
22. Die antignostische Propaganda der urkirchlichen Gemeinden ist der Grund der Ent­

stehung vieler Paulusbriefe. Vgl. Rö 16, 17 f; 1 Kor 1, 10 ff; Phil 3, 2 ff; Kol 2, 8 f; 
2 Thess 2, 1 ff; 1 Tim 1, 3 ff; 4, 1 ff; 2 Tim 2, 14 ff; 3, 1 ff; Tit 1, 10 ff; 3, 8 ff; ferner 
die Entstehung der Apokalypse: Sendschreiben an die sieben Gemeinden 2, 1 ff. 

23. Vgl. R. Zerfaß, Predigtmonopol - Predigtmonolog, in: „Diakonia" 3:1968, S. 257 ff. 
24. Der Index wurde am 7. 12. 1965 durch das Motu proprio „Integrae servandae" aufge­

hoben. Aber eine „Bekanntmachung" des Heiligen Offiziums wies bereits am 14. 6. 1966 
darauf hin, „daß der Index seinen moralischen Stellenwert behält, insofern er das Ge­
wissen der Christgläubigen belehrt, sie sollten - was selbst das natürliche Recht fordert -
sich vor denjenigen Schriften hüten, die den Glauben und die guten Sitten in Gefahr 
bringen können. Der Index wird jedoch nicht weiter den Status eines kirchlichen Gesetzes 
mit den dazugehörigen Untersuchungs- und Strafmöglichkeiten besitzen." (Acta Aposto­
licae Sedis LVIII :1966, S. 445: „Notificatio de libris prohibitis." Vgl. „Decretum de 
libris prohibitis" vom 15. 11. 1966, ebda. S. 1186). 

25. K. Schuster/K. Hoffmann, Massenmedien und Verkündigung, in: „Concilium" 4:1968, 
s. 220. 

26. Vgl. J. Ruedin, Führungsstile in Wirtschaft und Kirche, in: „Orientierung" 33:1969, 
Nr. 16, S. 173 f. 

27. Vgl. 1 Kor 9, 20 ff: „Ich bin den Juden wie ein Jude geworden, damit ich Juden ge­
winne ... denen, die ohne Gesetz sind, als ob ich ohne Gesetz wäre ... , damit ich die, 
welche ohne Gesetz sind, gewinne; ... allen bin ich alles geworden, damit ich auf alle 
Weise einige rette" (vgl. Rö 1, 14.16). 

28. Vgl. die Thesen von L. Dewart, in: Die Zukunft des Glaubens, Einsiedeln 1968; vgl. 
T. Sartory, Eine Neuinterpretation des Glaubens, Einsiedeln 1966. 

29. Vgl. G. Deussen, Die Diskussion um eine „ Theologie der Massenmedien", in dieser Zeit­
schrift, 3 :1970, S. 209-225. 

30. Abälard schon erlaubte sich die Feststellung, daß die Erfolge der christlichen Mission vor 
ihrer massiven Unterstützung durch die Kaiser doch recht mager gewesen seien: „Nec 
ipsos majores nostros ad fidei vestrae confessionem tarn ratione ductos quam vi victos 
crederemus, sicut et vestrae consentiunt historiae. Ante imperatorum quippe vel prin­
cipum ad fidem vestram per miracula, ut dicitur conversionem, paucos sapientum vcl 
nullos vestra purificatio acquisivit, quamvis turn facile a patentissimis idolatriae 
erroribus gentes possent evelli et in quemcumque unius Dei cultum transferri" (aus: 
Dialogus inter philosophum et christianum, PL 178, 1658 B C). 

SUMMARY 

Beginning with the message of Jesus in the gospel (Mat. 28, 18-20) the church was always 
looking for certain ways of communications. These various methods of communications 
are related to the specific social condition of the church. Her identification with the State 
(Reich, Imperium) since Constantine the Great secured for the church for many centuries 

9 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a monopoly of communication in Europe. However, this also lead to stagnation. With the 
invention of printing in the 15th century modern means of mass media appeared on the 
scene, various communicators - scientists, publicists, theological reformers - all of a sudden 
were no longer dependent on the monopolistic communications net of the church. The church 
was for a long time helpless towards this beginning process of secularisation. The unfortunate 
relation towards mass media could be clarified by a theology of mass communication from 
the side of the church. The author regards a direct relation to social communication as 
an obligatory one for the modern church. 

RESUMEN 

Siguiendo las palabras del mandato de Cristo de predicar el Evangelio (Mt. 28, 18-20), la 
Iglesia busc6 desde su comienzo modos y caminos determinados de predicaci6n. Los varios 
metodos de predicati6n esd.n de acuerdo con las diferentes concepciones sociales de la 
Iglesia. Su identificaci6n con el estado (imperio) desde Constantino el Grande proporcion6 
a la Iglesia durante muchos siglos, el monopolio de la comunicaci6n en Europa. Esto 
ocasion6, sin embargo, una falta de flexibilidad. Cuando, mediante la publicaci6n del libro 
impreso en el siglo XV, apareci6 el primer medio de comunicaci6n social moderno y 
tecnico, los comunicadores - cientfficos, publicistas, teologos reformadores - se indepen­
dizaron de la red monopolista de comunicaci6n de la Iglesia. Frente a este nuevo proceso 
de secularizaci6n, la Iglesia permaneci6 por mucho tiempo impotente. Esta desgraciada 
relaci6n frente a los medios de comunicaci6n pudo ser resuelta por parte de la Iglesia a 
traves de una teologia de los medios de comunicaci6n. Una sincera y genuina relaci6n 
frente a la comunicaci6n social publica es considerada por el autor de este artfculo una 
necesidad vital para la Iglesia moderna. 

10 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1 - am 19.01.2026, 20:31:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1971-1-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

