
In Leder über den Campus

Anmerkungen zu den performativen Studiengängen

Disability Studies und Deaf Studies

Der nachfolgende Text beschäftigt sich mit der Frage, was es bedeutet, Teil des perfor-

mativen Studiengangs Deaf Studies zu sein, der seine hörenden und nicht konformen

gehörlosen Teilnehmer auszuschließen scheint und ihnen einen Beobachterstatus zu-

weist; ein Studiengang, der zwischen der Angst vor dem Makel der Behinderung und

der Verharmlosung von Behinderung oszilliert.

Der Text versucht eine Perspektive zu entwickeln, bei der die Voraussetzung ei-

ner erfolgreichen Teilnahme an performativen Studiengängen – unabhängig ihrer Zu-

schreibungen gender oder queer, disabled oder deaf – darin besteht, dass sich die Teil-

nehmer individuell darin verorten.

Der Text begreift performative Studiengänge als Feldversuch, den eigenen Entwurf

experimentell zu erfahren und zu denken und somit das eigene Interesse am Studium

nicht aus den Augen zu verlieren: In Leder über den Campus.

I

Der Leitgedanke der Ringvorlesung »Behinderung ohne Behinderte!?« des Zentrums

für Disability Studies (ZeDiS) trägt ein Ausrufe- und ein Fragezeichen, d.h. er stellt fest

und gleichzeitig infrage, dass respektive ob man behindert sein kann, ohne sich als

behindert zu begreifen.

Meines Erachtens verbirgt sich in diesemWortspiel der Veranstalter zweierlei; zum

einen die Kontinuität einer Angst vor demMakel der Behinderung, aber auch die Angst

vor der Verharmlosung von Behinderung, denen all jene ausgesetzt sind, die in der

zweiten Hälfte des vergangenen Jahrhunderts aufgebrochen waren, sich selbst zum

Gegenstand der Forschung zu machen, sich einem öffentlichen Diskurs der Selbster-

fahrung und -analyse zu stellen und sich zu fragen: Wer bin ich? Wie kann ich die

Prozesse reflektieren, die mich zu dem machen, wie ich mich wahrnehme, wie ich von

außen wahrgenommen werde? Was ist das, was ich mache und was ist das, was andere

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Deaf Studies

machen, die wie ich wahrgenommen werden? In welcher Tradition stehe ich, wo sind

meineWurzeln, zu wem gehöre ich?Wie kann ichmich der Zumutungen erwehren, de-

nen ich ausgeliefert bin?Wo finde ich Trost, wo Verständnis?Wie kann ich eine Sprache

erlernen, in der das zum Ausdruck kommt, wovon ich sprechen möchte?

Fragen dieser Art entstanden aus einem Aufbegehren, das vereinzelt in den 1950er-

Jahren begann, um sich dann in den 60er- und 70er-Jahren auf unterschiedlichen Fel-

dern Gehör zu verschaffen. Die Bürgerrechtsbewegung der Schwarzen, die Bewegung

gegen den Vietnamkrieg, der Widerstand gegen die Notstandsgesetze, die Studenten-

bewegung, die Frauenbewegung, die Hippiesmit ihren experimentellen Lebensformen,

der Kampf der Lesben und Schwulen, der Krüppel, der Gehörlosen um Anerkennung

einer eigenen Lebensform,Kommunen,Wohngemeinschaften, Kinderläden, freie Part-

nerschaften, Kampf gegen den § 218, gegen die Stationierung von Waffensystemen,

gegen Atomkraft und für ein ökologisches Bewusstsein, all das beginnt in den 60er-

Jahren und spiegelt sich in den 70er- und 80er-Jahren unter anderem auch im akademi-

schen Betrieb in der Theoriebildung sowie der Etablierung diverser Studiengänge: Oh-

ne Bürgerrechtsbewegung keine Cultural Studies, ohne Frauenbewegung keine Gender

Studies, ohne Schwulen- und Lesbenbewegung keine Queer Studies, ohne Krüppelbe-

wegung keine Disability Studies und ohne Gehörlosenbewegung keine Deaf Studies.

Topos und anti-essenzialistisches Credo all dieser unterschiedlichen Bewegungen und

Studiengänge wurde der berühmte Satz Simone de Beauvoirs aus ihrem Buch Das an-

dere Geschlecht »Man kommt nicht als Frau zur Welt, man wird es« (1992, 334).

Ich schlage vor, diese Studiengänge performativ zu nennen, da ihr gemeinsamesThe-

ma auf einemHandeln beruht, und Erfahrungen des Körpers und seiner Realisierung in

der Welt reflektieren sowie sich am Prozess- und weniger am Ergebnishaften orientie-

ren. Ganz im Sinne der von John Austin (1975) inspirierten und von der Kulturwissen-

schaft aufgegriffenen performativen Wende, die an die Stelle der geisteswissenschaftli-

chen die kulturwissenschaftliche Orientierung setzt. Während die Geisteswissenschaft

den Blick auf das autonome Œuvre wirft und ein semiotisches und hermeneutisches

Interesse an Interpretation und Bedeutung, an Sinn und Verstehen hat sowie der Tren-

nung des Œuvre vom Wissenschaftler respektive Künstler propagiert, sucht die Kul-

turwissenschaft die Auseinandersetzung mit Prozessen und Handlungen und kritisiert

Identitätskonzepte, unabhängig ob es sich dabei um das Konzept einer Ich-Identität,

einer Identität des Wissenschaftlers oder einer Identität des Künstlers handelt und ei-

nes von ihm geschaffenen autonomen Œuvre. Ihre Aufmerksamkeit gilt dem Ereignis

und der Inszenierung, der Aufführung, dem Spiel und der Verkörperung (vgl. Fischer-

Lichte 2004, 9ff.).

Doch irgendetwas scheint den performativen Studiengängen auf dem Gang durch

den akademischen Betrieb verloren gegangen zu sein. Gewiss, so ernsthaft, wie heute

Studierende sich mit Fragen sexueller Identitäten,mit Sprachen vonMinderheiten und

Aussonderungsmechanismen beschäftigen, haben sich selten Frauen, Schwule, Krüp-

pel oder Gehörlose in ihren jeweiligen Emanzipationsgruppen beschäftigt. Doch wenn

ich heute Studierende unserer Studiengänge frage, was verbindet euch mit dem, was

ihr da gerade lernt, was geht euch die Geschichte gehörloser Menschen und von Ge-

bärdensprachgemeinschaften an, was interessiert euch an der Kunst tauber Menschen

oder an ihrer psychosozialen Situation, bleiben die Antworten oft unbestimmt und ver-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Leder über den Campus 295

schwommen. Bestenfalls formulieren zukünftige Dolmetscher oder Kommilitonen, die

später einmal für gehörlose Menschen in sozialen Einrichtungen arbeiten wollen, ihr

Interesse an ihren zukünftigen Klienten. Sie sind es auch, die ein Mehr an Sachwis-

sen im Studium reklamieren, die vorbereitet werden wollen auf ihre zukünftige Arbeit,

die, statt sich im Labyrinth kulturwissenschaftlicher Fragestellungen zu verlieren, den

geraden Weg zur beruflichen Praxis beschreiten möchten. Ein Blick auf die Vagheit

der eigenen Existenz, die sich in der Vagheit der Existenz jener Menschen spiegelt, die

performative Studiengänge initiiert haben, provoziert das Studium bei den wenigsten.

Das jedoch war immer ein Kernpunkt allen Aufbegehrens, der auch die Quelle der

performativen Studiengänge ist – dass nämlich die Unzufriedenheit einiger mit ihren

Lebensbedingungen tatsächlich alle angeht: Der § 218 betraf nicht nur Frauen, der § 175

nicht nur Schwule, dermitleidige Blick nicht nur Krüppel und das lautsprachliche Para-

digma nicht nur Gehörlose. Dass viele Studierende der Gebärdensprach-Studiengänge

imVerlauf des Studiums ihre Lust an der Gebärdensprache aus den Augen verlieren, hat

etwas mit den Lehrenden, aber auch mit den Studierenden selbst zu tun.Wenn ich hier

von Lust spreche, dann meine ich die Lust, sich gebärdend zu erfahren. Denn zu der

ursprünglichen Lust gesellt sich nun das harte Brot der akademischen Beschäftigung.

Hartes Brot?Worin besteht dieseHärte? Bei der Etablierung performativer Studien-

gänge stand im Vordergrund, dass kein Bereich der Existenz –weder von Studierenden

noch von Lehrenden – unberührt bleibt. Ein performativer Studiengang beinhaltet im-

mer ein hohes Maß an Selbsterfahrung und die Anforderung, das Fach mit den eigenen

Augen betrachten zu lernen. Sich zurückzulehnen und interessante neue Dinge zu er-

fahren, ohne sich in diesen Dingen zu verorten, hieße, sich der Performativität der

Studiengänge – in dem Sinne, dass diese Studiengänge auch die eigene Wirklichkeit

verändern (vgl. Fischer-Lichte 2012, 217) – zu entziehen. Dabei werden Lehrende und

Studierendemit einem den Studiengängen immanentenWiderspruch konfrontiert: Sie

wurden von Menschen ins Leben gerufen, die nicht länger bereit waren, Objekte von

Diskursen zu sein, an denen sie nicht beteiligt sind. Gleichzeitig wandten sie sich an

Menschen, die mit den Objekten dieser Diskurse nicht unbedingt etwas zu tun haben

mussten. Die Härte für Lehrende und Studierende besteht also darin, der Performati-

vität der Studiengänge gewahr zu werden und sie auszuhalten.1

Mit der Etablierung der Studiengänge wurde etwas ins Zentrum gerückt, was sich

bisher im Verborgenen abspielte. Keine Hetero hatte Zutritt zu einer Schwulen-Bar, das

Guckloch am Eingang verhinderte den Einlass Unbefugter; Schwule betraten erst dann

den Park, wenn die letzte Familie ihren Picknickkorb zusammengepackt und der letz-

te Jogger ihn verlassen hatte, und heterosexuelle Männer waren irritiert und verließen

fluchtartig den Raum, wenn auf der öffentlichen Toilette der Nachbar ihnen zu lange

auf den Schwanz schielte. Und bis auf ein paar hörende Kinder gehörloser Eltern ver-

irrte sich kaum ein hörender Besucher in jene seltsame Welt des Clubheims, an deren

ausgelassener Stimmung, Freundlichkeit und Vertrautheit man nicht teilhaben konnte.

1 Möglicherweise ist genau diese Performativität für die besondere Situation in jenen Studiengän-

gen verantwortlich, deren Gegenstand Gebärdensprachen sind und über die ich an anderer Stelle

geschrieben habe; vgl. »Wem gehört die Gebärdensprache?« in diesem Band auf S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Deaf Studies

Nun, im Seminarraum, werden diese verborgenen Räume zu Räumen des öffent-

lichen Interesses. Lehrende und Studierende versuchen eine Sprache zu finden, die

Räume und die Erfahrungen, die dort gemacht werden, zu reflektieren. Kein Wunder,

dass diese Räume und ihre Bewohner eine Idealisierung erfahren und die negativen

Zuschreibungen umgedreht werden: statt »schwule Sau« – »Gay Pride«, statt »taube

Nuss« – »Deaf Power«. Identität wurde das neue Zauberwort, allerdings nur mit sehr

verkürzter Perspektive: Im Sinne einer zu erstrebenden stabilen Ich-Identität und als

Gemeinschaft stiftendes Prinzip der Wiederholbarkeit, das für das Selbstverständnis

von Emanzipationsgruppen konstituierend wurde und darin besteht, dass die Erfah-

rungen eines Mitglieds der Gruppe sich in den Erfahrungen jedes anderen wiederholt

und so etwas wie einen Reduplikationseffekt innerhalb der Gruppe erzeugt, der sie

stärkt und ihr Selbstvertrauen schenkt. Identität als das vage und höchst fragile Kon-

strukt eines mit sich Identisch-Seins respektive mit sich in Übereinstimmung leben,

das immer wieder zu zerbrechen droht, kennen weder die Helden der Schwulenbewe-

gung noch die von Deaf Power.

Meines Erachtens stellt ein zentrales Defizit unseres Studiums die nicht wahr- oder

ernst genommene Tatsache dar, dass es denmeisten Studierenden nicht um die Gehör-

losigkeit der gehörlosen Menschen, sondern um ihre eigene Gehörlosigkeit geht, nicht

im Sinne eines audiologischen Befundes, sondern als Entwurf. Die Studierenden stu-

dieren Gebärdensprachen nicht um eine weitere Fremdsprache zu erlernen, sondern

die Faszination an der Gebärdensprache liegt für sie darin, sich im Gebärden anders zu

erfahren. Erfährt man sich schon als ein anderer, wenn man Englisch oder Französisch

und erst recht eine nicht europäische Sprache spricht, so ist der Bruch beim Gebärden

fundamental: Man muss diese Welt – und sich darin – ganz anders konzeptionieren,

um sie in Gebärden fassen zu können, und es gibt keine andere Sprache, die einen

solchen körperlichen Einsatz verlangt.

Doch ein solcher Gedanke wird im Studium kaumwirklich reflektiert. Sollte er Stu-

dierenden tatsächlich einmal begegnen, so ist die Reaktion der meisten von ihnen so

radikal, wie sie es bei ihren Lehrern gelernt haben, denn der Gedanke, sich auf die

eigene Gehörlosigkeit einzulassen, ist für alle Beteiligten bedrohlich. Für die einen be-

deutet er, einen Essenzialismus infrage zu stellen, der Sicherheit qua Natur verspricht

und damit Selbstbewusstsein und Zugehörigkeit zu einer festen Gruppe, deren Mit-

glieder auf die gleiche Weise betroffen sind, und der vor allem – und das ist besonders

wichtig – die Grenzen deutlich markiert gegenüber jenen, die nicht so sind. Für die

anderen bedeutet er, der Gehörlosigkeit, der Behinderung einen Raum zu geben, der

nicht bequem ist und auch nicht angenehm, aber in dem sie etwas von sich erfahren,

was ihnen sonst verborgen bliebe; und er bedeutet, dem Körper einen Raum zu geben,

ihn und damit sich selbst zu zeigen, sich angreifbar zu machen in seiner Unbeholfen-

heit und gleichzeitig mit ihm zu experimentieren, um zu erfahren, was genau in dieser

Sehnsucht nach dem Gebärden zum Ausdruck kommt. Denn hier machen sie etwas

mit ihrem Körper, von dem sie nicht recht wissen, was sie eigentlich machen. Fällt es

schon schwer, die Worte, den Klang der Stimme zu kontrollieren, so ist das Gebärden,

Mimik und Gestik, ein Spiel des ganzen Körpers, der nicht unbedingt das macht, was

man von ihm verlangt. Für die Studiengänge jedoch gilt, diesem anarchischen Körper

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Leder über den Campus 297

keinen Raum zu geben und dem didaktischen Ziel der Gebärdenkurse zu folgen: dem

Erlernen einer ordentlichen und korrekten DGS.

Sich auf etwas einzulassen, für das es keineWorte gibt,was sich der Symbolisierung

entzieht, steht zu Beginn allen Aufbegehrens, und es ist verständlich, aber höchst frag-

lich, ob es ein Ziel sein soll, dafürWorte zu finden, ob nicht genau diese Sprachlosigkeit,

jener »Riss im Symbolischen«, wie es Dieter Mersch (2001, 86) einmal genannt hat, ei-

nen Raum, vielleicht den einzigen, eröffnet, in dem sich die Protagonisten der diversen

performativen Studiengänge begegnen können. Frau-Sein, Mann-Sein, Krüppel-Sein,

Schwul-Sein, Gehörlos-Sein ist zuerst das Ereignis einer Selbsterfahrung und macht

sprachlos. Ein Text wie dieser sucht nicht nach Worten, diese Sprachlosigkeit zu über-

winden und das Ereignis einem Prozess der Symbolisierung zu unterwerfen, vielmehr

versucht er Worte zu finden, die helfen, diese Sprachlosigkeit zum Ausdruck zu brin-

gen.2

II

Sprachlosigkeit.3 In dem FilmNicht derHomosexuelle ist pervers, sondern die Situation, in der

er lebt4 – das Gründungsereignis der jüngeren deutschen Schwulenbewegung – gibt es

einenMoment, der in seiner radikalen Sprachlosigkeit verstörend ist. Bei seinen Erkun-

dungen der schwulen Subkultur stößt der Held des Films, Daniel, auf die Lederszene.5

Sieben langeMinuten hört man keinen Ton, keinen Dialog, keinen Kommentar, kei-

nen Schlager von Alexandra und auch kein knarzendes Leder oder knackendes Geäst,

es herrscht absolute Stille. Es scheint, dass es selbst dem ewig moralisierenden Spre-

cher an dieser Stelle des Films die Sprache verschlägt und er sieben Minuten braucht,

sie wiederzufinden, um dann aufs Neue seine Moral zu predigen. Die Abwesenheit jeg-

lichen Geräuschs, jeglicher Musik, jedes erklärenden Kommentars oder dramatischen

Dialogs steigert die Unwirklichkeit der Atmosphäre, deren Zeuge der Betrachter wird.

Es soll weder ein Zustand der Identifikation mit dem Filmhelden ermöglicht werden

noch der Versuch einer rationalen Reflexion des Zuschauers über die Situation im Park.

Das, was sich da so tonlos vor den Augen des Betrachters entfaltet, ist eigentlich ba-

nal: Es ist Nacht; parkende Motorräder, auf denen Männer lungern; Männer in schwar-

zen Lederjacken, Lederhosen, Ledermützen, Lederhandschuhen, Nieten, Ketten, die

am Rand eines Parks stehen, im Gestrüpp verschwinden, an einer Mauer lehnen, ein-

ander vorsichtig betrachtend, berührend, verspielt, schüchtern.

2 Roland Barthes hat diesen Versuch als »die Sprache anhalten« begriffen, »um das unbezwingliche

Geplapper der Seele zu leeren, auszustrocknen und in Sprachlosigkeit zu versetzen« (1981, 102);

vgl. dazu meine Ausführungen in »Zeig es ihnen! Haiku und Gebärdensprache« in diesem Band

auf S. 70f.

3 Die Sprachlosigkeit im Verhältnis hörender Kinder zu ihren tauben Eltern und der Umgang damit

habe ich in »Sur le pont d’Avignon…« darzustellen versucht; in diesem Band auf S. 33.

4 Nicht der Homosexuelle ist pervers, sondern die Situation, in der er lebt (1971) (BRD). Regie: Rosa von

Praunheim.

5 Diese Szene ist unter https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk (01.02.2021) einzusehen.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk
https://www.youtube.com/watch?v=-91hCBANTvk


298 Deaf Studies

An keiner anderen Stelle des Films hat Praunheim Einsamkeit und Sprachlosigkeit

so radikal in Szene gesetzt wie hier und spiegelt mit diesem ästhetischen Mittel die

Einsamkeit und Sprachlosigkeit der Schwulen, die aufgebrochen waren, ihre Isolation

zu durchbrechen und eine Sprache zu suchen – auch eine Sprache des Begehrens nach

Leder, nach Gewalt, nach Dominanz und Unterwerfung.

1976 widmen die Schwuchtel, 1980 die Berliner Schwulenzeitung ihre Sommernum-

mern dem Themenschwerpunkt Sadomasochismus. Inhaltlich bestimmt werden beide

Ausgaben durch lange, ausführliche Interviews, geführt mit Leuten aus der Ledersze-

ne, SM-Strichern, SM-Porno-Autoren, Mitgliedern einer SM-Emanzipationsgruppe.

Außerdem finden sich in den Heften SM-Pornos und -Comics. Dem Zeitgeist entspre-

chend durfte auch die marxistisch-psychoanalytische Einschätzung der Lederszene

nicht fehlen. Es galt dem Vorwurf zu begegnen, in der Leder- und SM-Szene tummel-

ten sich jene Alt- und Neu-Faschisten, deren Outfit und Sexpraktiken Fantasien von

Waffenbrüdern aus derWewelsburg weckten. Und tatsächlich scheint diese Assoziation

nahe liegend: In seiner Ausgabe vom 15. Mai 1959 berichtet das Mindener Tageblatt von

einem Strafprozess in Nürnberg gegen einen Kreis »von Sadisten und Masochisten, die

ihr Unwesen mit militärischem Drill und Kommandos trieben« und von einem »Leder-

zuchtmeister« angeführt wurden. »Leder spielte überhaupt eine große Rolle. Nur die

›Ledersklaven‹ waren in einfache Drillichanzüge gekleidet. Schaftstiefel, Stahlhelm,

Lederkoppel und Tornister mit Sand gefüllt, waren notwendige Requisiten für den

›Drill‹. Als weitere Tatwerkzeuge wurden beschlagnahmt Reitsporen, Ledermanschet-

ten, Holzprügel, Stricke, Lederpeitschen, Eisenketten mit Schloss, Halsmanschetten

aus Leder, Reitpeitschen und andere Geräte aus Eisen und Leder.«

Praunheim, die Redakteure von Schwulenzeitungen, die schwulen Buchhändler mit

ihren SM-Regalen, die Veranstalter von SM-Gesprächskreisen und viele andere versuch-

ten,mit ihrem Engagement sich und anderen SchwulenMaterial an die Hand zu geben,

um die Isolation, Vorurteile und Sprachlosigkeit, die Praunheims Film so drastisch ge-

zeigt hat, zu überwinden und ein Denken und einen Diskurs zu ermöglichen, den Blick

in den Abgrund sadomasochistischen Begehrens zu riskieren, ohne zu erstarren.Daniel

geht denWeg durch die Berliner Subkultur nicht selbst, sondern es ist –wie Praunheim

im Film sagt – seine Sucht nach neuen Bekanntschaften, die ihn führt. Erst bei Paul

in der Schwulengruppe mit ihrer Botschaft, das eigene Leben selbst in die Hand zu

nehmen, es zu gestalten und solidarisch mit anderen Schwulen und Arbeitskollegen zu

sein, findet Daniels Marionettenexistenz ihre Auflösung.

III

DanielsMarionettenexistenz. Jürgen Endress hat vor einigen Jahren die traurigeMario-

nettenexistenz des Menschen in einer Gebärdensprachpoesie dargestellt6: Der Mensch,

der nicht mehr frei ist, seinen Gefühlen zu folgen, Mitmenschlichkeit zu zeigen, Ruhe

6 Vgl. dazu »Mysteriöse Macht. Gespräch mit Jürgen Endress über seine gleichnamige Gebärden-

sprachpoesie« in diesem Band auf S. 399.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Leder über den Campus 299

für sich zu haben, sondern festgehalten wird von den Fäden eines imaginierten Pup-

penspielers mit der Fratze einer überdimensionalen Uhr, deren Takt den Lauf der Welt

bestimmt.Während Rosa von Praunheim 1971 noch die Befreiung des Schwulen aus sei-

nen subkulturellen Ketten, aus den Fäden der patriarchalen Gesellschaft und aus den

Räumen, die diese Gesellschaft den Schwulen zugewiesen hat, feiert, und ein geglück-

tes Leben unter Schwulen in einer Schwulengruppe und als solidarischer Arbeitskollege

unter Heteros antizipiert, triumphiert bei Jürgen Endress 35 Jahre später der mächtige

Marionettenspieler und die Menschen bleiben Puppen an seinen Fäden.

Mir stellt sich die Frage, ob es nicht noch ein anderes Denkmodell geben könnte,

das Glück verspricht, ohne darauf angewiesen zu sein, sich der Dunkelheit seines Be-

gehrens oder anderer Ungeheuer zu entledigen? Hat nicht schon vor über 200 Jahren

Francisco Goya gewarnt: »El sueño de la razon produce monstruos«7 (»Der Traum der

Vernunft erzeugt Ungeheuer«; Hofmann 1981, 61) und damit dem aufklärerischen Im-

petus einen Dämpfer versetzt? »Die Ungeheuer sind Produkte der Vernunft selbst –

ihre Kehr- und Nachtseite, ihr Verdrängtes und Anderes. Aufklärung kann nicht wirk-

lich werden, wenn Vernunft sich nicht ihrem eigenen Traum stellt: dies ist die Arbeit

Goyas« (Böhme & Böhme 1985, 249).

In seiner NovelleÜber dasMarionettentheater befreit Heinrich von Kleist die Figur der

Marionette von allem moralischen Ballast, die ihr anhaftet – einen Ballast, für den Be-

wegungsschwestern ebenso wie Deaf-Pride-Kämpfer der Marionette so dankbar sind,

denn mit welcher Metapher könnte man sich besser identifizieren als mit jener des

die Fäden durchtrennenden und sich von patriarchalen und audistischen Unterdrü-

ckern befreienden Revolutionärs. Kleists Marionette weist in eine andere Richtung: In

seiner Novelle werden die Bewegungen der Marionette als die anmutigsten Bewegun-

gen geschildert, die kein Tänzer, sei er auch noch so begabt, in der Weise, wie es eine

Marionette kann, auszuführen in der Lage ist. Das Geheimnis dieser Anmut liegt in

der simplen Mechanik der Puppe, deren Bewegungsspiel darin beruht, dass der Mario-

nettenspieler nur den Schwerpunkt der Puppe finden muss, worauf sich alle anderen

Glieder in harmonischer Weise um diesen Schwerpunkt bewegen. Es ist das Gesetz der

Schwerkraft, das das Geheimnis der Anmut der Puppe ausmacht, und nicht der Wille

des Puppenspielers, der gar nicht in der Lage wäre, mithilfe seiner Hände und Fäden

diese Anmut herzustellen.

Mit zwei Anekdoten versucht Kleist die Idee seiner Geschichte zu verdeutlichen. In

einer davon ist die Rede von einem jungen Mann, »über dessen Bildung damals eine

wunderbare Anmuth verbreitet war. Er mogte ohngefähr in seinem sechzehnten Jah-

re stehn, und nur ganz von fern ließen sich, von der Gunst der Frauen herbeigerufen,

die ersten Spuren von Eitelkeit erblicken« (Kleist 2010, 430). Der Erzähler schildert eine

Episode, wonach der Blick des jungen Manns beim Ankleiden einen Spiegel trifft, in

dem er sich als das Bild der bekannten Statue jenes antiken Knaben erkennt, der sich

einen Splitter aus dem Fuß zieht. Berührt von der Grazie seines eigenen Abbilds und

aufgefordert vom Erzähler versucht er immer und immer wieder, diesen Bewegungs-

moment noch einmal zu rekonstruieren, doch es gelingt ihm nicht. »Von diesem Tage,

gleichsam von diesem Augenblick an, ging eine unbegreifliche Veränderung mit dem

7 Siehe dazu Goyas Capricho 43 in diesem Band auf S. 237.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Deaf Studies

jungen Menschen vor. Er fieng an, Tage lang vor dem Spiegel zu stehen; und immer ein

Reiz nach dem anderen verließ ihn. Eine unsichtbare und unbegreifliche Gewalt schien

sich, wie ein eisernes Netz um das freie Spiel seiner Gebährden zu legen, und als ein

Jahr verflossen war, war keine Spur mehr von der Lieblichkeit in ihm zu entdecken, die

die Augen der Menschen sonst, die ihn umringten, ergötzt hatte« (ebd., 431). Was ist

das für eine »unsichtbare und unbegreifliche Gewalt«, die sich wie ein »eisernes Netz«

um das freie Spiel der Gebärden des jungen Mannes legt und ihn binnen eines Jahres

seiner Anmut beraubt? Der Leser erfährt über ihn, dass er eine Ahnung seiner Selbst

erhält, dass ihm der Blick begehrender Frauen gefällt, und dass er weiß, wie er gefal-

len kann. Der Versuch, die Pose der antiken Statue einzunehmen, ist ja dem Anspruch

geschuldet, vor dem Erzähler, vor anderen eine gute Figur zu machen. Es ist also eine

Gewalt, die er sich selber antut, die seine Bewegungen lähmt, als seien sie in einem

eisernen Netz gefangen. Kleist schreibt hier von der Gewalt des jungen Mannes, sich

seinen Körper verfügbar zu machen, ihn nach seinen Vorstellungen zu modellieren,

ihm die Gestalt zu verleihen, die ihm gefällt und mit der er gefallen möchte. Doch der

Körper entzieht sich dieser Verfügbarkeit.

Für Kleist wird das Ende der menschlichen Unschuldmit dem Erwachen der Selbst-

erkenntnis, der eigenen Sexualität, der Reflexion eingeläutet. Seine Novelle endet mit

der Feststellung, dass Grazie, Anmut, Liebreiz, die Reinheit des Körperbaus nichts ist,

was sich willentlich herstellen ließe, sondern sich gerade jenseits des Willens ereignet.

»›Mithin […] müßten wir wieder von dem Baum der Erkenntniß essen, um in den Stand

der Unschuld zurückzufallen?‹« (ebd., 433).

Um jenen Baum der Erkenntnis entfaltet sich das Paradies, von dem die Bibel er-

zählt, »Gott, der Herr, ließ aus dem Ackerboden allerlei Bäume wachsen, verlockend

anzusehen und mit köstlichen Früchten, in der Mitte des Gartens aber den Baum des

Lebens und den Baum der Erkenntnis von Gut und Böse« (Gen. 2,9). Hier also ist der

Ort, »der Stand der Unschuld«, der nicht dem Willen des Menschen unterworfen ist,

sondern einer göttlichen Ordnung folgt, an der der Mensch teilhat. »Beide, Adam und

seine Frau, waren nackt, aber sie schämten sich nicht voreinander« (Gen. 2,24). Das

will nichts anderes sagen, als das, was bei Kleist zu lesen ist, wenn von Grazie, Anmut,

Liebreiz, von der Reinheit des Körperbaus die Rede ist. Das Paradies kennt kein Urteil,

keine Unterscheidung von arm und reich, hässlich und schön, gut und böse, behindert

und gesund, gehörlos und hörend, schwul und hetero.

In seinem Aufsatz »Über Sprache überhaupt und über die Sprache des Menschen«

[1916] deutet Walter Benjamin diesen Ort und das Geschehen, das sich dort ereignen

wird, sprachphilosophisch, angeregt durch das Genesis-Wort: »Gott, der Herr, formte

aus dem Ackerboden alle Tiere des Feldes und alle Vögel des Himmels und führte sie

dem Menschen zu, um zu sehen, wie er sie benennen würde. Und wie der Mensch

jedes lebendige Wesen benannte, so sollte es heißen« (Gen. 2,19). Das Paradies ist der

Ort einer unmittelbaren Verbundenheit desMenschenmit Gott, die in der Sprache zum

Ausdruck kommt: »Gottmachte die Dinge in ihremNamen erkennbar.DerMensch aber

benennt sie maßen der Erkenntnis« (Benjamin 1980d, 148).8

8 Benjamins Vorstellung einer Unmittelbarkeit zwischen Mensch und Natur im abendländischen

Denken, die in der Sprache ihren Ausdruck findet, gehen unter anderem auf Platons Kratylos-

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Leder über den Campus 301

Benjamin geht davon aus, dass allem,Materiellem und Immateriellem, ein geistiges

Wesen inhärent ist. Dieses geistigeWesen ist die Voraussetzung dafür, dass derMensch

es erkennt und er ihm ein sprachliches Wesen verleiht. Der Mensch spricht also nicht

über sein eigenes geistiges Wesen oder das eines anderen oder das eines Gegenstands

oder einer Idee, sondern das geistigeWesen teilt sich demMenschenmit und er verleiht

diesem geistigen Wesen einen unmittelbaren Ausdruck. »Was teilt die Sprache mit?«,

fragt Benjamin. »Sie teilt das ihr entsprechende geistigeWesenmit. Es ist fundamental

zu wissen, dass dieses geistige Wesen sich in der Sprache mitteilt und nicht durch die

Sprache« (ebd., 142; Herv. i. Orig.). Die Differenz, in der Sprache zu sein respektive über

etwas zu sprechen, erinnert an das Bemühen des jungen Mannes bei Kleist, der sich in

seinem Körper seiend im Spiegel als griechische Statue erkennt und dann vergeblich

über seinen Körper verfügen will, um diese Haltung wiederzuerlangen.

Am Beispiel von Praunheims Film lässt sich diese Differenz deutlich demonstrie-

ren. Das akustische Black-out des Films beschreibt Praunheims Konzept, nicht über die

Situation der Lederschwulen im Park, über ihre Einsamkeit und über die Beschädigtheit

ihrer Existenz zu sprechen, sondern ihre Situation, ihre Einsamkeit und ihr Beschädigt-

Sein in seiner Filmsprache zum Ausdruck zu bringen. Vermutlich hätte Benjamin die

sieben schweigendenMinuten als das sprachlicheWesen des Regisseurs begriffen, dem

geistigen Wesen dieser Szene eine ästhetische Sprache des Films zu verleihen, es zu

benennen. Das Schweigen benennt Praunheims geistiges Wesen in seiner kinemato-

grafischen Sprache. »Das sprachliche Wesen des Menschen ist also, dass er die Dinge

benennt« (ebd., 143) – und sei es im Schweigen.

Diese benennende Sprache nennt Benjamin »Namenssprache« respektive »reine

Sprache«: »Die Sprache – und in ihr ein geistiges Wesen – spricht sich nur da rein aus,

wo sie im Namen spricht, das heißt: in der universellen Benennung« (ebd., 145). Mit

anderen Worten: Der Mensch verleiht den Dingen Namen, die Gott ihm offenbart; das

geistige Wesen findet in der Offenbarung zu einer sprachlichen Form. »Gottes Schöp-

fung vollendet sich, indem die Dinge ihren Namen vom Menschen erhalten, aus dem

im Namen die Sprache allein spricht« (ebd., 144).

Noch einmal: Es geht hier um Sprachphilosophie, um ein Denkmodell – nicht um

Theologie!

Die unmittelbare Verbindung zwischen Gott und dem Menschen, wie sich Gott im

sprachlichen Wesen des Menschen offenbart, findet ihre jähe Zäsur im Sündenfall. Der

Baum der Erkenntnis von Gut und Böse ist an einem Ort, der die Differenz von Gut

und Böse nicht kennt, nichtig. Seine Präsenz im Paradies deutet Benjamin »als Wahr-

zeichen des Gerichts über den Fragenden« (ebd. 154). Der Mensch beginnt zu zweifeln

und stellt damit die göttliche Ordnung infrage. Er verliert den Zustand seiner Unschuld,

Dialog (1982) zurück, in dem diskutiert wird, ob die Wörter die Dinge und Begriffe auf natürli-

che Weise (physei) bezeichnen – die Position, die Kratylos vertritt – oder durch vereinbarte Kon-

ventionen (thesei) – die Position seines Gegenspielers Hermogenes; und finden sich wieder in

der Natursprachenlehre von Jakob Böhme (de signatura rerum, 1957); in der Poetologie Johann Ge-

org Hamanns (Aesthetica in nuce, 1998) oder in Wilhelm von Humboldts Idee der sprachbildenden

Kraft, der inneren Sprachform und dem inneren Charakter einer Sprache (Über die Verschiedenheit

des menschlichen Sprachbaues, 2008).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Deaf Studies

seiner Grazie und Anmut, der Schönheit seines Körpers und unterwirft sich mit seinen

Fragen jener von Kleist angedeuteten unsichtbaren und unbegreiflichen Gewalt. »Der

Sündenfall ist die Geburtsstunde des menschlichenWortes, in dem der Name nicht mehr

unverletzt lebte, das aus der Namenssprache, der erkennenden, man darf sagen: der

immanenten eigenen Magie heraustrat, um ausdrücklich, von außen gleichsam, ma-

gisch zu werden. […] Die Erkenntnis der Dinge beruht im Namen, die des Guten und

Bösen ist aber […] ›Geschwätz‹ und kennt nur eine Reinigung und Erhöhung, unter die

denn auch der geschwätzige Mensch, der Sündige, gestellt wurde: das Gericht« (ebd.,

153; Herv. i. Orig.).

Was ereignet sich hier? Man kann Benjamin so verstehen, dass mit dem Verlust des

Paradieses die Erinnerung an das Paradies nicht ausgelöscht wurde. Die ursprünglich

göttliche Ordnung ist ein für allemal verloren gegangen. Doch die Suche des Menschen

nach einem Paradies bleibt erhalten, in dem er sich, um in der Sprache Kleists zu blei-

ben, im »Stand der Unschuld« befindet – ein Ort, in dem sich »Grazie, Anmut, Lieb-

reiz, die Reinheit des Körperbaus« jenseits seines Willens ereignen. Gleichzeitig ist der

Mensch mit der Wirklichkeit des Sündenfalls konfrontiert und kann der Dialektik von

Gut und Böse, von Reinigung und Gericht, von reiner Sprache und Geschwätz nicht

entkommen.

Kleist und Benjamin begreifen das Paradies als den Ort, in dem nicht der Wille des

Menschen über Körper und Sprache verfügt, sondern der Mensch sich in seinem Kör-

per und in seiner Sprache zum Ausdruck bringt. Augenscheinlich wird hier die Nähe

zum kulturwissenschaftlichen Paradigma deutlich mit seinem Interesse an Handlun-

gen und Prozessen, seiner Aufmerksamkeit für Ereignis und Inszenierung, für Auffüh-

rung, Spiel und Verkörperung sowie seiner Kritik am Konzept einer Werk-, Autoren-

oder Ich-Identität.

Das vergebliche Bemühen des jungen Mannes bei Kleist und Benjamins Idee der

reinen Sprache sprechen von der Vagheit und Fragilität menschlicher Existenz. Zu Be-

ginn des Beitrags sprach ich von der Vagheit der eigenen Existenz. Von der Vagheit der

menschlichen Existenz sprechen performative Studiengänge. Die beschädigten Exis-

tenzen: Schwarze, Krüppel, Gehörlose, Frauen, Lesben, Schwule und viele andere haben

diese Studiengänge ins Leben gerufen. Sie tragen ein gemeinsames Erbe, das es wach-

zuhalten gilt: Die Erinnerung an jenes Paradies der Identitätslosigkeit, in dem das Mit-

sich-in-Übereinstimmung-Leben nicht verbunden ist mit der Vorstellung eines selbst-

bewussten Ich bzw. eines Mit-sich-identisch-Seins; ja, mehr noch, die Studiengänge

sollten der Ort sein, um sich dieses Paradieses immer wieder vergewissern zu kön-

nen, um Lehrende und Studierende zu rüsten, den Anfechtungen des Geschwätzes zu

widerstehen.

IV

Anfechtungen des Geschwätzes. Deaf Studies ist von diesem Paradies weit entfernt.

Noch herrscht das Primat der politischen Parole und Forderung. Meilenweit entfernt

von Simone de Beauvoirs wegweisendem Gedanken, ja, wie von einem anderen Stern

erscheinen da die Ideen und Konzepte der tauben Vertreter der Deaf Studies und des

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Leder über den Campus 303

von ihnen propagierten Essenzialismus, der in der Gehörlosigkeit so etwas wie eine

ethnische Identität erkennt und entsprechend taube Menschen als kolonialisierte Ge-

meinschaft9 begreift. Das »Leitbild: Deaf Studies in Deutschland« (Fischer et al. 2009,

438f.) kennt nur den eigenen Bauchnabel.

• Der Ausgangspunkt: »Die Taubengemeinschaft ist eine sprachlich-kulturelle Min-

derheit«; »Wie in jeder sprachlich-kulturellen Gemeinschaft fand hier eine Entwick-

lung des Taubseins und Reichtums an Gebärdensprache und kulturellen Werten

statt. Über Generationen hinweg werden bis heute die sprachlich-kulturellenWerte

und Traditionen in der Taubengemeinschaft gepflegt und weitergegeben.« Berüh-

rung mit der Welt jenseits der Taubengemeinschaft findet nur in der »tagtäglich

erlebten Diskriminierung« statt, gegen die »vor allem in der Bildung und im Ar-

beitsleben« gekämpft werden muss.

• Die Motivation: Angesichts der Beschlüsse des Mailänder Kongresses von 1880 oder

des Nazi-Gesetzes zur Verhütung erbkranken Nachwuchses von 1933 und des weiter

bestehenden Bedrohungspotenzials durch »Diskriminierung und Medikalisierung

der Gehörlosigkeit« gilt es, »einen wissenschaftlichen Diskurs zu etablieren, […] der

alle relevanten Aspekte des Taubseins und der Taubengemeinschaft vor dem Hin-

tergrund sprachlicher, soziologischer und kultureller Strukturen berücksichtigt«,

um »taubspezifische Diskriminierungsformen« zu untersuchen »als Grundlage zur

Stärkung des Empowerments«.

• Die Darstellung der Deaf Studies: »Es gilt, Erkenntnisse aus den Geistes- und Na-

turwissenschaften – hierbei insbesondere aus den neu etablierten Disziplinen Dis-

ablity Studies,Gender Studies u.a. – zu analysieren undmiteinander zu vernetzen.«

9 Harlan Lane entdecktÄhnlichkeitenderKolonialisierung tauberMenschenmit der vonAfrikanern.

Am Beispiel Burundis zeigt er die verheerenden Folgen der Kolonialisierung, die er mit der Un-

terdrückung von Sprache und Kultur gehörloser Menschen vergleicht. Zuschreibungen, mit denen

die Kolonialisten Eigenschaften von Afrikanern versehen, parallelisiert ermit ZuschreibungenUS-

amerikanischer Psychologen und Pädagogen in Bezug auf Eigenschaften von tauben Menschen

und beobachtet dabei auffällige Ähnlichkeiten (vgl. 1994, 53ff.).

Ehermetaphorisch bedient sich Paddy Ladd des Begriffs »Kolonialismus«, wenn er das Verschwin-

den von Gebärdensprache zugunsten lautsprachbegleitenden Gebärdens respektive lautsprach-

lichen Sprechens und seine Folgen beschreibt (»sprachlicher Kolonialismus«): der damit einher-

gehenden Geschichts- und Traditionsvergessenheit (»Kolonialisierung als Verlust von Geschichte

und Tradition«), der Traumatisierung der von ihren historischen und kulturellen Wurzeln abge-

schnittenen gehörlosen Menschen (»Kolonialisierung und die seelische Gesundheit«), der Privi-

legierung jener tauben Menschen, die das oralistische Prinzip gutheißen (»Kolonialisierung und

ein neues Elitedenken«); er warnt vor hörenden Gebärdensprachforschern im heutigen Wissen-

schaftsbetrieb (»Neokolonialismus«) und stellt bei seiner Analyse der Gehörlosengemeinschaften

die Frage nach der Klassenzugehörigkeit (»Kolonialismus und die Klassenfrage«) (vgl. 2008, 171ff.).

Vom Konzept des Kolonialismus grenzen sich Shirley Shultz Myers und Jane K. Fernandes scharf

ab, das für sie unbrauchbar ist, ja geradezu die Situation US-amerikanischer gehörloserMenschen

verschleiert, da es nicht zu beschreiben vermag, wie weiße gehörloseMenschen andere gehörlose

Menschen unterdrücken (kolonialisieren). Das Konzept des Kolonialismus dient (weißen gehörlo-

senMenschen, aber auch hörendenDeaf Studies-ForschernwieH-Dirksen L. Bauman) dazu, einen

»Romantizismus« zu bewahren, um das »dorfähnliche Idyll« der weißen Gehörlosengemeinschaft

nicht infrage stellen zu müssen (vgl. 2011, 74ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Deaf Studies

Was haben Disability und Gender mit den Naturwissenschaften zu tun? Geht es um

neue Techniken bei der Entwicklung eines Rollstuhls oder den medizinischen Fort-

schritt bei Geschlechtsumwandlungen?Was haben Disability und Gender mit den Geis-

teswissenschaften zu tun? – sind sie doch gerade angetreten, das zumGegenstand ihrer

Episteme zumachen, was die Geisteswissenschaft nicht im Blick hat: die Verkörperung,

das Materielle, Performative, Mediale, das Ereignis, die Inszenierung, das Spiel, also all

jene Bereiche, die im kulturwissenschaftlichen Diskurs an Bedeutung gewonnen ha-

ben. Erst im theoretischen Feld der Kulturwissenschaft konnten sich die performativen

Studiengänge etablieren. Aber das wird die Autoren des Leitbilds herzlich wenig inter-

essieren, denn ihnen geht es um Vernetzung und »einen direkten Bezug zum Taubsein

und zu der Taubengemeinschaft« mit dem Ziel der »Verbesserung der Lebensqualität

und somit zur gleichberechtigten Teilhabe tauber Bürgerinnen und Bürger in der Ge-

sellschaft«.

Tatsächlich handelt es sich bei demText nicht umdie Kampfschrift einer gehörlosen

Emanzipationsgruppe, sondern um das Leitbild eines Studiengangs, den es nicht gäbe

ohne hörende Lehrende und hörende Studierende – eines Studiengangs, der interes-

sierte hörende und gehörlose Studierende ansprechen will und sich in der Konkurrenz

mit anderen Studiengängen zu behaupten versucht. Die Autoren des Leitbilds sind al-

le taub: ein Professor, mehrere Dozenten, Studenten und Absolventen der Universität

Hamburg und der Humboldt Universität zu Berlin sowie der Hochschule Magdeburg-

Stendal. Wo kann sich ein gehörloser Mensch, dem diese Form der Borniertheit und

intellektuellen Verengung zuwider ist, in diesem Leitbild verorten? Wo ein hörender

Dozent, eine hörende Studentin ihre Fragen stellen, ihren Interessen folgen, ihre Er-

fahrungen einbringen, ihre Neugierde stillen?

Eine Vertiefung dessen, was sich gehörlose Akademiker unter Deaf Studies vorstel-

len, findet man im Berlin-Protokoll (Fries & Geißler 2011, 280ff.), das »Meilensteine

aus linguistischer, politischer und sozial-anthropologischer Sicht und Leitlinien für die

Zukunft zur Erhaltung und Stärkung des ›Erbes‹ der Taubengemeinschaften« zusam-

menfassen will.

Wie bereits im »Leitbild« ist der Ausgangspunkt ein Schreckensszenarium. Ganz

bewusst ist hier die Rede vom Berlin-Protokoll analog zum Kyoto-Protokoll, um das

Ausmaß an Bedrohung zu verdeutlichen. Dass sich taube Menschen angesichts ver-

änderter Strukturen in der Gehörlosengemeinschaft – auflösende Gehörlosenschulen,

schrumpfende Mitgliederzahlen in Gehörlosenvereinen – Sorgen machen, ist nur zu

verständlich. Ähnliches erleben alle sozialen Verbände, die Pfadfinder wie die Jugend-

gruppen der Kirchen, die Jugendorganisationen der Parteien und Gewerkschaften, die

freiwillige Feuerwehr und das Rote Kreuz, Selbsthilfe- und Nachbarschaftsgruppen.

Aber deswegen gleich den Untergang der Welt zu fürchten, den das Kyoto-Protokoll

im Blick hat, halte ich, gelinde gesagt, nicht nur für verstiegen, sondern auch für einen

Ausdruck jener Nabelschau der Funktionäre, die bereits im »Leitfaden« erkennbar wur-

de. Denn das Interesse junger Menschen an sozialen Netzwerken ist ja nicht geringer

geworden, nur suchen sie sich andere Kommunikationsformen und Treffpunkte als die

Altvorderen. Und das betrifft gehörlose junge Menschen in gleichem Maße. Verändert

hat sich die Situation insofern grundlegend, als viele taube Menschen heutzutage un-

befangener Räume nutzen, die ihnen durch den Einsatz von Dolmetschern, Assistenten

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Leder über den Campus 305

und einer verbesserten Kommunikations- und Hörgerätetechnologie zugänglich wer-

den. Vor allem aber durch das große Interesse hörender Menschen an der Gebärden-

sprache wird jener Essenzialismus einer fundamentalen Kritik unterzogen, der nach

wie vor die gehörlose Sicht auf Deaf Studies prägt, wenn zur Erhaltung des Erbes eine

»Deaf Reconstruction« gefordert wird: Rückbesinnung bzw. (Wieder-)Bewusstmachung

eigener Werte sowie eine an der Gehörlosengemeinschaft orientierte Bildung undWis-

senschaft; der gehörlosen Jugend soll vermittelt werden, dass ihre Kultur nicht langwei-

lig undmangelhaft, sondern sexy10 sei (vgl. ebd., 282). Sollte sich tatsächlich einmal eine

Hand erheben, die diesen eindimensionalen Blick infrage stellt, wird sie barsch zurück-

gewiesen (vgl. ebd., 286), dabei versuchen Jane Fernandes und Shirley Shultz Myers mit

ihrer Kritik an den US-amerikanischen Deaf Studies und deren Fokussierung auf weiße

gehörlose Familien, »die die nach Ansicht der Wissenschaftler ›korrekte‹ ASL-Version

verwenden« (Fernandes & Shultz Myers 2010, 444) nur ein klein wenig, das Fenster zu

öffnen. In ihrem »Aufruf zu einer proaktiven und inklusiven Position« (ebd., 453) bezie-

hen sie sich auf Padden und Humphries, deren Position sie dahingehend explizieren,

»dass nämlich einige dieser [gehörlosen; T.V.] Menschen nicht der Vorstellung einer se-

paraten undmonolithischen Kultur Gehörloser entsprechen oder diese Vorstellung ver-

treten. Infolgedessen werden die Grenzen zwischen dem Leben Gehörloser und Hören-

der und zwischen Gehörlosen und verschiedenen gehörlosen Randgruppen unschärfer

werden, zerbröseln, verschwinden, sich neu formieren und wieder nachgeben.«

Die Meilensteine, die das Berlin-Protokoll in den Boden rammen will, haben den

Duktus autoritärer Kommandos. Wissenschaft hat sich dem Primat der Politik zu un-

terwerfen. Deaf Studies wird nicht etwa als ein Raum begriffen, in dem Menschen zu-

sammenkommen, um frei zu denken; Themen zu artikulieren, die nicht auf vorformu-

lierten, sondern selbst gestellten Fragen beruhen; in Bereichen zu forschen, die Leh-

rende und Studierende als interessant erachten. Nicht so das Berlin-Protokoll. Hier

erteilen die Autoritäten der Deaf Studies Anweisungen, wie der Apparat zu funktio-

nieren hat: Linguistische Forschung dient der »Anerkennung der Gebärdensprache in

allen Bereichen«, soll »Sprachbewusstsein« fördern und »zu einer Förderung des Status

der Sprache« führen. Zu beachten sei bei der linguistischen Forschung ihre Bedeutung

als Minderheitensprache: »Um den gesellschaftlichen Status zu heben,muss die Gebär-

densprache gleichberechtigt als Minderheitensprache anerkannt sein« (Fries & Geißler

2011, 284). Bei Konferenzen soll Gebärdensprache Primärsprache sein, »für die Hebung

des Status von Gebärdensprachen und die Erweiterung der sprachlichen Register im

akademischen Bereich« (ebd.). »Die Sprachforschung hat eng mit den regionalen Ver-

bänden sowie tauben Menschen generell zusammenzuarbeiten« (ebd.).

Im politischen Fokus versteht sich Deaf Studies nicht als Teil des akademischen

Betriebs, sondern kann diesen nur noch von außen betrachten als etwas, an den For-

derungen gestellt werden: Forderungen nach Partizipation tauber Menschen im Wis-

senschaftsbetrieb, nach Abbau des defizitären Menschenbilds, nach Forschung zu Kon-

strukten sozialer Ungleichheit, nach Etablierung von Instituten zur Erforschung tauber

Kultur, Sprache und Geschichte.

10 Vom ehemaligen Berliner Bürgermeister KlausWowereit durfte man lernen:Wer auf dem letzten

Loch pfeift, dem bleibt immer noch das Epitheton, sexy zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Deaf Studies

Fragwürdig wird die Sache unter sozial-anthropologischem Fokus, wenn das »de-

fizitorientierte Menschenbild« zugunsten eines »ressourcenorientierten Blickwinkels

abgelöst werden« (ebd., 285) soll. Was ist darunter zu verstehen? Wird hier zu Markte

getragen, was unter dem Stichwort »Deaf Gain« firmiert: die »Vielfalt visueller Kom-

munikation«, die »Kultur und Lebensweise« tauber Menschen? (vgl. ebd., 286).11 Es

verwundert nicht, dass die Autoren des Berlin-Protokolls von jenen Menschen wenig

halten, denen nach Bauman und Murray (2014) nur schwerlich ein »Gain« – im Sinne

eines verwertbaren Prestigegewinns – zugesprochen werden kann und die unter dem

»ressourcenorientierten Blickwinkel« nicht ganz so gut abschneiden.

Tatsächlich wird die Frage gestellt, »inwieweit und ob nicht auch im Lichte der

Deaf-Studies-Forschungen eine Zugehörigkeit zur Gruppe der Menschen mit Behin-

derung ausgeschlossen werden und konsequenterweise eine reine Definition als kul-

turelle Minderheit erfolgen sollte?« (Fries & Geißler 2011, 286). Erschreckend ist schon

die Formulierung. Gefragt wird nicht etwa: Sehen wir uns im Lichte der Deaf-Studies-

Forschungen der Gruppe der Menschen mit Behinderung zugehörig oder nicht, son-

dern: Sollten wir nicht im Lichte der Deaf-Studies-Forschungen eine Zugehörigkeit

ausschließen? Erklärt wird die Fragestellung mit dem Hinweis Paddy Ladds, wonach

es sich noch immer nicht herumgesprochen habe, »was denn eigentlich die Tauben-

kultur ausmache« (ebd., 287). Was hat die Kultur tauber Menschen mit der Frage der

Zugehörigkeit zu anderen Behindertengruppen zu tun? »Doch gerade dieses besonde-

re ›Erbe‹ der Taubengemeinschaft [d.h. die Taubenkultur; T.V.] zu beschreiben sei, so

Ladd, wichtig, weil viele hörende Autoritäten,Wissenschaftlerinnen undWissenschaft-

ler nicht wüssten, dass es Taubengemeinschaften gebe, die neben der Gebärdenspra-

che auch über eigene Normen,Werte und Traditionen verfügten. Vielmehr würden wir

von Außenstehenden doch häufig als eine – vielleicht besonders geartete – Gruppe von

Menschen mit Behinderungen angesehen, ohne dass dabei unsere Werte und kulturel-

le Besonderheiten wahrgenommen würden, weil wir es einfach nicht geschafft hätten,

diese nach außen zu tragen und verstehbar zu machen« (ebd.).

Ich habe diesen Abschnitt deswegen ausführlich zitiert, weil hier nicht nur die Ver-

achtung erkennbar wird, mit der Menschen mit Behinderung andere Menschen mit

Behinderung denunzieren, sondern auch der Selbsthass der Autoren. Es geht imBerlin-

Protokoll nicht etwa um die Frage: [W]as machen eigentlich die anderen, die wie wir

in der Brieftasche den Schwerbehindertenausweis tragen; können wir mit denen etwas

zusammen machen; sagen die uns etwas; wohin können wir gemeinsam gehen, was

trennt uns; was sind eure Fragen, hier sind unsere, interessieren sie euch; wie kommt

ihr mit denen klar, die von sich behaupten, nicht behindert zu sein; wollen wir nicht al-

le gemeinsam unsere Schwerbehindertenausweise verbrennen als Gründungsakt einer

11 Dass in der Behindertenpädagogik schon seit Ende des vergangenen Jahrhunderts die Forderung

nach Ablösung der Methoden- zugunsten einer Ressourcenorientierung laut wurde mit der Op-

tion, diese Orientierung auch auf die Hörgeschädigtenpädagogik zu übertragen, kann von den

Autoren des Berlin-Protokolls nicht gemeint sein, denn es geht ihnen nicht um ein behinderten-

pädagogisches Konzept der Förderung von Familien mit einem gehörlosen Kind (vgl. Hintermair

2002, 379ff.), sondern um »anthropologische Grundannahmen in Bezug auf die Taubengemein-

schaft« (Fries & Geißler 2011, 285).

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Leder über den Campus 307

»Kultur der Behinderung«, die gewiss keine Minderheitenkultur sein und um Anerken-

nung und Unterstützung kämpfen wird? Nein, das Berlin-Protokoll hat die hörenden

Autoritäten und Wissenschaftler im Blick, also genau jene, die für sich die Definitions-

gewalt über sie in Anspruch nehmen. Die gilt es zu überzeugen, ohne dass die Autoren

begreifen, dass sie selbst Teil dieses Wissenschaftsbetriebs sind. Sie können das nicht

begreifen, weil sie einer Vorstellung von Wissenschaft anhängen, in der bedeutende

hörende Männer und Frauen, Autoritäten, (autoritär) entscheiden, was unter Wissen-

schaft zu verstehen ist und was nicht.Mit denen hofft man auf Augenhöhe zu sprechen,

um ihnen zu sagen: Wir sind nicht behindert, denn wir haben die Gebärdensprache

und eigene Normen, Werte und Traditionen. Menschen mit Behinderung haben weder

Sprache noch Normen, weder Werte noch Traditionen.

Es wird verständlich, warum Deaf Studies in Deutschland eine so traurige Veran-

staltung ist, und zu welch furchtbarem Geschwätz der Essenzialismus führt. Der Kom-

mandoton der Autoren der Positionspapiere verbirgt die Verzweiflung und die depri-

mierenden Konsequenzen gerade auch bei seinen Protagonisten, die in den Worten

von Ella Mae Lentz, einer bekannten Gebärdensprachpoetin, unermüdlichen Aktivistin

der Gehörlosenbewegung, Pädagogin von ASL-Curricula und langjährigen Gebärden-

sprachkursleiterin zum Ausdruck kommen, wenn sie fordert: »Es ist an der Zeit, die

Sprache ihren rechtmäßigen Eigentümern zurückzugeben« (Lentz 2009, 401). Lentz’

Sorge besteht darin, dass hörende Menschen wieder einen Platz besetzen, der eigent-

lich gehörlosen Menschen vorbehalten sein sollte. Sie selbst hat hörenden Menschen

die Gebärdensprache beigebracht, die sie jetzt als Sprachlehrer in den Highschools und

Colleges weitergeben, um die hohe Nachfrage nach Gebärdensprachkursen zu befrie-

digen. Dem will sie Einhalt gebieten. Die Vorstellung, Eigentümerin einer Sprache zu

sein, rekurriert auf jenes Paradies tauber Menschen, in dem man keinen Identitäts-

nachweis benötigt, in dem alle miteinander kommunizieren können ohne Bedrohung

von einem feindlichen Außen, in dem alle gleich sind, in dem man nicht den verlet-

zenden Erfahrungen ausgesetzt ist, die man aus dem Alltag kennt. In dieses Paradies

will Lentz nun zurück: »[I]ch habe das Gefühl, dass meine Arbeit nicht getan ist, […]

bis es eine autarke Gehörlosenstadt, einen Gehörlosenstaat oder ein Land gibt, das die

Gehörlosen ganz auf sich selbst gestellt für sich verwalten […]. Wie Paddy Ladd sagt,

haben wir wahrscheinlich nur sieben bis zehn Jahre, um unser Refugium, unseren ›Berg

der Deafhood‹ zu errichten« (ebd., 407).

Mit der Gleichung »taub = Gebärdensprache«, der ihr Credo ist, hat die Gehörlo-

senbewegung selbst ihr eigenes essenzialistisches Prinzip unterlaufen, denn Gebärden-

sprache kann jeder erlernen, Gehörlos-Sein jedoch nicht. Wäre es da nicht sinnvoller,

statt davon zu träumen, einen Prozess rückgängig zu machen, der irreversibel ist, die

Erfahrungen des Gehörlos-Seins in die Waagschale von Disability Studies zu werfen?

Wäre das nicht eine Möglichkeit, der zerstörerischen Freund-Feind-Haltung zu ent-

kommen und vom hohen Berg der Deafhood herabzusteigen?

Der Blick in die Gedankenwelt der Deaf Studies führt wieder zurück zum Leitge-

danken der Ringvorlesung »Behinderung ohne Behinderte!?«. Zweifellos ist es die Angst

vor demMakel der Behinderung, die den Geist der beiden Positionspapiere prägt. Aber

wie steht es um die Angst vor der Verharmlosung von Behinderung?

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Deaf Studies

V

Eingangs habe ich zu erklären versucht, dass die Körpervergessenheit der Gebärden-

sprach-Studiengänge der Verharmlosung von Behinderung Vorschub leistet. Für den

Studiengang, für den ichmitverantwortlich bin, kann ich sagen, dass das Gehörlos-Sein

immer das andere ist, dass selbst die wenigen gehörlosen Kommilitonen sich scheuen,

ihre Gehörlosigkeit zum Gegenstand ihres Denkens zu machen. Sie reagieren zu Recht

mit Widerstand und Verweigerung auf eine Zuweisung, die sie zu Kronzeugen ihres

eigenen ›Schicksals‹ zu erklären versucht. Der gebärdende Körper ist zwar ständig im

Mittelpunkt des Interesses, ohne dass er hierbei allerdings zum Nachdenken Anlass

geben würde. Er ist das immer funktionierende Medium einer Artikulation, das nie er-

müdende Werkzeug einer Darstellung, das bis in die Schematisierung eines Avatars

zurechtzubiegende Instrument, das kein Eigenleben kennt, keine Schmerzen, keine

Freude, keinen Überschuss, weder Grazie noch Anmut, weder Liebreiz noch Reinheit.

Diese Körpervergessenheit steht in unmittelbarem Widerspruch zu dem den per-

formativen Studiengängen inhärenten Fokus auf den Körper, dessen Erfahrungen und

Inszenierungen ihm in diesen Studiengängen ein zentrales epistemisches Moment zu-

weist. Dabei geht es performativen Studiengängen nicht um irgendeinen, sondern um

einen ganz bestimmten, den beschädigten Körper; ob gender oder queer, ob disabled oder

deaf –performative Studiengänge haben einen Körper im Blick, der die normativen An-

sprüche eines vermeintlich gesunden Körpers infrage stellt und sich im Spiel der Körper

und ihrer Sprachen, Erscheinungsformen, Differenzen und Verkörperlichungen veror-

tet.

Die Entdeckung des Körpers oder besser des Leibs begann gegen Ende des 19. Jahr-

hunderts. Schon vor Helmuth Plessners Unterscheidung, wonach sich der Mensch im

Modus des Leib-Seins und im Modus des Körper-Habens erkennt (vgl. 1970, 43), hat-

te bereits Friedrich Nietzsche in Also sprach Zarathustra (1999, 39) gegen die Verächter

des Leibs polemisiert und haben neben Plessner die Anthropologen Max Scheler (1991)

und Arnold Gehlen (1983) den Leib ins Zentrum ihrer philosophischen Betrachtungen

gesetzt. Maurice Merleau-Ponty war es, der in seiner Phänomenologie der Wahrnehmung

(1965, 89ff.) auf die Ambiguität des Leibs hingewiesen hat. Der Leib ist immer beides,

Subjekt undObjekt, Sinn und Sinnlichkeit,womitMerleau-Ponty sich kritisch von jenen

Wissenschaften distanziert, die den Leib voreilig und einseitig zum Gegenstand erklä-

ren. Erst wenn dem Leib ein selbstständiges, sinnstiftendes Vermögen zuerkannt wird,

das ihn vom Status eines rein mechanischen Organismus zu einem phänomenalen Leib

erhebt, wird die lebendige Beziehung zwischen dem Objekt Leib und dem Subjekt Leib

verständlich und erklärbar, weil es sich nicht mehr um zwei grundverschiedene und

nicht zu vereinbarende Substanzen, sondern vielmehr um ein und dieselbe Substanz

handelt, die sich in verschiedenen Erscheinungsformen darstellt.

Der Leib ist nicht nur das Mittel, sich in dieser Welt zu verankern, sondern auch

das Medium, mit der Welt in Kontakt zu treten und sie zu erfahren. Eines der wich-

tigen Merkmale, das die Existenz eines Lebens bekundet, ist die Sprache, die mich in

die Lage versetzt, meine Gedanken und die des anderen zu erfassen und mein eigenes

Sein zu verändern. Dabei unterscheidet Merleau-Ponty die gesprochene Sprache von der

sprechenden (vgl. 1965, 207ff.) und greift damit das Konzept der Differenz von Geschwätz

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In Leder über den Campus 309

und reiner Sprache auf, das bereits Benjamin genutzt hat. Dieter Mersch hat diese Dif-

ferenz als Differenz von Symbol und Ereignis gedeutet (vgl. 2001, 86). Die gesprochene

Sprache – das Symbolische – ist die den Sprechern vertraute mit ihren Begrifflichkei-

ten und Konventionen, die sprechende Sprache hingegen – das Ereignis – bedient sich

der gesprochenen Sprache, um Neues hervorzubringen. Diese sprechende Sprache be-

zeichnet Merleau-Ponty (1965, 218f.) als Geste, die, wie jede andere leibliche Geste, ihre

Bedeutung in sich trägt und selber hervorbringt. Die begriffliche Bedeutung einer Rede

oder einesWortes gründet sich auf der gestischen Bedeutung der sprechenden Sprache.

Es geht ihm nicht um eine Unterscheidung der Laut- von der Gebärdensprache, viel-

mehr ist für ihn Sprache in jeder Form ein Leibphänomen, ein ursprüngliches System,

in dem sich der Mensch zum Ausdruck bringt.

Es ist zu wünschen, dass in einem performativen Studiengangwie denDeaf Studies

dieser Gedanke nicht nur theoretisch reflektiert, sondern auch leiblich erfahrbar wird,

oder, um es mit den Worten von Dieter Mersch zu sagen: »Die performative Ästhetik

[hier: die performativeWissenschaft; T.V.] inauguriert eine andere Erlebnisform« (2001,

81). Damit komme ich zum Schluss meiner Ausführungen. Die Verharmlosung der Ge-

hörlosigkeit ist Ausdruck der eigenen Körpervergessenheit und beruht auf einer Wahr-

nehmung, die denKörper als das andere, das Signifikante und Symbolische begreift, ihn

jedoch nicht als irreduzibles Ereignis erfährt, das sich einer Wiederholbarkeit und da-

mit einer Analysierbarkeit entzieht. Da der eigene Körper weder Ereignis einer Selbst-

erfahrung noch Gegenstand des Nachdenkens ist, werden auch die Studierenden nicht

von ihren Dozenten inspiriert, diese Differenz zu erfahren und sie in ihrem Denken

im akademischen Diskurs zu verorten, denn, wie Mersch schreibt: »[D]as in Frage ste-

hende Verhältnis zwischen dem Ereignis und dem Symbolischen kennzeichnet […] eine

unaufhebbare Diskrepanz. […] Das zum Zeichen gewordene Ereignis kann nicht länger

Ereignis sein, ebenso wie das zeichenlose Ereignis selbst unerinnerbar, unbewahrbar

wäre« (ebd., 87). Wenn Dozenten sich aber nicht auf die Differenz von Ereignis und

Symbol einlassen, entgeht ihnen und den Studierenden das Beste an diesem Studium,

das eigentlich nur hier möglich ist. Denn wo sonst wäre ein Ort des Nachdenkens, der

nicht beherrscht wird von den Regeln der Effizienz, der Ellenbogen und des Erfolgs. Um

nichts zu beschönigen: Ganz gewiss ist die Universität ein Ort dieser Welt und kein Pa-

radies. Aber ich kenne nur wenige Orte, an denen wie in der Universität die Erinnerung

an das Paradies nicht nur wachgehalten und einer leiblichen Erfahrung anheimgestellt

wird, sondern auch einer intellektuellen Durchdringung standhalten muss. Lehrende

und Studierende sollten die Möglichkeit wahren, ihren eigenen Entwurf hier auszu-

probieren. Performative Studiengänge sind der Ort für dieses Experiment, in dem die

Lust am Leben und Denken gerade dadurch geweckt wird, als beschädigter Mensch an

Barrieren zu stoßen, auch auf die Gefahr ihrer Unüberwindbarkeit hin. Es sind diese

Barrieren, die den Körper spüren lassen und die ihn auffordern nachzudenken.

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454558-018 - am 13.02.2026, 07:19:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454558-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

