
66

Matthias Meitzler

»Das bin dann nicht ›ich‹.«
Norbert Elias’ Betrachtungen zum Lebensende  

und ihre gegenwärtige Relevanz

Norbert Elias und die Thanatosoziologie

»Wie sind Sie nur auf dieses merkwürdige Thema gekommen?«, fragt 
eine 20-jährige Journalistin den über 80-jährigen Norbert Elias kurz 
nach Erscheinen seines Buches Über die Einsamkeit der Sterbenden in 
unseren Tagen (nach Elias 2002: 85). Die Verwunderung der jungen Re-
porterin ist in gewisser Hinsicht durchaus verständlich: Zum einen, weil 
sie selbst in einem Lebensalter ist, in dem der (zumindest eigene) Tod, 
statistisch gesehen, noch in weiter Ferne liegt und die Beschäftigung mit 
ihm eine eher ungewöhnliche Tätigkeit darstellt. Zum anderen konnte 
es zu dieser Zeit, d.h. 1982, nur überraschen, wenn sich ein deutschspra-
chiger Forscher dieser Thematik aus sozialwissenschaftlicher – und nicht 
etwa aus philosophischer, medizinischer, theologischer oder juristischer – 
Perspektive annimmt. Und tatsächlich erwies sich Elias’ in mehrere Spra-
chen übersetzte Studie in der Nachbetrachtung als Meilenstein für die 
damals noch geradezu unsichtbare Thanatosoziologie.1 

1	  	Dabei handelt es sich um eine spezielle soziologische Subdisziplin, die sich – 
wie die Ableitung ihres Namens vom griechischen Θάνατος (Tod) bereits ver-
rät – mit sämtlichen sozialen Phänomenen, Deutungen und Bewältigungs-
weisen rund um das Lebensende befasst. In den Gesellschaftsanalysen der 
soziologischen Gründerväter finden sich bereits einige Bezüge (Feldmann/
Fuchs-Heinritz 1995), eine gewisse Forschungskontinuität in Form von mo-
nografischen und (neben theoretischen) vor allem auch empirischen Ausei-
nandersetzungen zeichnet sich indes erst seit Ende des 20. Jahrhunderts ab. 
Während sie das Thema lange Zeit großzügig anderen Disziplinen überließ, 
erkannte die Soziologie ihre Zuständigkeit erst wesentlich später an. Insbe-
sondere in der deutschsprachigen Forschungslandschaft kommt die Tha-
natosoziologie, obschon sie auch diverse allgemeinsoziologische Grundfra-
gen berührt, jedoch bis heute nicht über ihren Nischenstatus hinaus und 
ist noch weit davon entfernt, ein etabliertes Fach zu sein. Dies ist u.a. dem 
Umstand geschuldet, dass entsprechende Forschungen bislang weitgehend 
insular betrieben wurden. Hierin unterscheidet sich der hiesige vom anglo-
phonen Wissenschaftsraum, wo schon seit längerem eine auch interdiszipli-
när angelegte Forschungslinie unter dem Dach der sogenannten Death Stu-
dies zu erkennen ist. Ein allmählicher Aufschwung der deutschsprachigen 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


67

Im Zentrum des besagten Werkes steht die Frage, wie Menschen der 
Endlichkeit des Lebens begegnen, unter welchen sozialen Bedingungen 
sie sterben, sich voneinander verabschieden, umeinander trauern und an-
einander erinnern. Elias kommt dabei zu der Einsicht, »daß die gegen-
wärtig vorherrschenden Haltungen zum Sterben und zum Tode weder 
unveränderlich noch zufällig sind« (ebd.: 84) und dass immerzu die Le-
benden mit dem Problem der Sterblichkeit konfrontiert werden. Eine für 
die »entwickelteren Gesellschaften« (ebd.: 10) typische Umgangsform 
bestehe darin, Sterben und Tod »hinter die Kulissen des gesellschaftli-
chen Lebens« zu verbannen (ebd.: 19). Dies lasse sich auf verschiedenen 
Ebenen beobachten und führe schließlich zu jener Einsamkeit der Ster-
benden, die dem Buch seinen Titel gibt. Der Wandel sozialer Strukturen 
und zwischenmenschlicher Beziehungsverhältnisse habe dazu geführt, 
dass »die Lebenden es schwer finden, sich mit den Sterbenden zu iden-
tifizieren« (ebd.: 11) und von deren meist klinisch-steriler Behandlung 
kaum noch etwas mitbekommen. 

Auch nach über 40 Jahren hat die Lektüre nichts von ihrem Reiz 
verloren; vielmehr fordert sie dazu auf, im Lichte des seither erfolgten 
Wandels neu gelesen zu werden. Wenngleich sich sozialwissenschaft-
liche Arbeiten, die dem Tod und insbesondere dem Sterben gewidmet 
sind, bis heute noch regelmäßig auf Elias’ Essay beziehen, haben ent-
sprechende Rekurse für gewöhnlich einen eher historisierenden Cha-
rakter und sind meistens dort zu finden, wo es um die pflichtbewuss-
te Auflistung klassischer Werke geht. Das mag nicht weiter irritieren, 
wenn man bedenkt, dass die von Elias beschriebene Gesellschaft sich 
in mancherlei Hinsicht vom gegenwärtigen Status quo unterscheidet. 
Nach Untersuchungen, die seine Abhandlung zum Ausgangspunkt neh-
men (Csef 2018; Stanley/Wise 2011) bzw. seine Theorieperspektive auf 
ein todesbezogenes Thema übertragen (wie z.B. auf den Wandel von Be-
stattungsfirmen in Großbritannien; Sereva 2016), muss man hingegen 
länger Ausschau halten.  

Im vorliegenden Beitrag, dessen Ursprünge auf meine Monografie 
Norbert Elias und der Tod zurückgehen (Meitzler 2021a), möchte ich 
Elias’ Arbeit nicht lediglich als historisches Dokument begreifen, son-
dern die darin enthaltenen Überlegungen als Grundsubstanz gebrau-
chen, um sie anhand zeitgenössischer Forschungen auf ihre Aktualität 
hin zu befragen. Nicht um eine erschöpfende Darstellung soll es dabei 

Thanatosoziologie deutet sich jüngst nicht nur durch vermehrte Forschungs-
tätigkeiten und eine erhöhte Publikationsdichte, sondern auch durch neuer-
liche Bemühungen um kontinuierliche interuniversitäre Kooperationen an. 
Vernetzungen verschiedener zum Lebensende Forschenden führten im Jahr 
2020 zur Gründung des »Arbeitskreises Thanatologie«, der mittlerweile der 
Deutschen Gesellschaft für Soziologie zugehörig und seit 2022 für das Er-
scheinen des Jahrbuchs für Tod und Gesellschaft verantwortlich ist.

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


68

gehen; stattdessen werden Einzelaspekte (die Ausblendung des Leich-
nams aus dem Blickfeld von Familie und Öffentlichkeit, der Tod als 
Gesprächstabu, die sozialen Bedingungen des Sterbens) herausgelöst 
und vor dem Hintergrund empirischer Erkenntnisse diskutiert. Letzte-
re stammen zu einem großen Teil aus qualitativen Forschungsarbeiten 
zum Verhältnis von Tod und Gesellschaft, an denen ich in den vergan-
genen circa zehn Jahren beteiligt war. Untersucht wurde dabei u.a. der 
Wandel der Bestattungskultur und die dafür verantwortlichen gesell-
schaftlichen Kräfte (Benkel/Meitzler 2013; Meitzler 2016; ders. 2022a), 
selbstbestimmte Trauerpraktiken am Beispiel der in Deutschland bislang 
illegalen privaten Aneignung von Totenasche (Benkel/Meitzler/Preuß 
2019; Meitzler 2020; ders. 2022b), sepulkrale Ausdifferenzierungspro-
zesse sowie die Bedeutung von Räumlichkeit, Zeitlichkeit und Mate-
rialität im Trauerkontext (Benkel/Klie/Meitzler 2019; Benkel/Meitzler 
2019a; dies. 2019b; dies. 2021). Weitere empirische Erkundungen be-
fassten sich mit der (rechts-)medizinischen Behandlung des toten Kör-
pers (Meitzler 2018; ders. 2022c), dem Heimtiertod (Meitzler 2017a; 
ders. 2019a) sowie dem Hospizalltag (Benkel/Meitzler 2022). Das aus 
den Forschungen hervorgegangene Datenmaterial beinhaltet inzwischen 
rund 200 narrative Interviews (die hauptsächlich mit Trauernden, aber 
auch mit Berufsexpert*innen geführt wurden), mehr als 80.000 Foto-
grafien (überwiegend von Begräbnisorten und anderen Memorialstätten) 
sowie zahlreiche Protokolle ethnografischer Feldaufenthalte an unter-
schiedlichen für Sterben, Tod und Trauer relevanten Orten (Kranken-
häuser, Hospize, Beerdigungsinstitute, Bestattungsmessen, Friedhöfe u. 
dgl.). Die Gegebenheiten, unter denen Menschen die Begrenztheit ihres 
Daseins deuten, unter denen sie leben und sterben, bestatten und bestat-
tet werden, trauern und betrauert werden, sich erinnern und erinnert 
werden, lassen sich dabei immerzu als (vorläufige) Resultate gesellschaft-
licher Transformationen verstehen. Wenn, wie hier, Wandel als zentrale 
Analysekategorie fungiert, dann liegt der Rückgriff auf das Theoriege-
bäude von Elias nicht mehr fern. Dessen prozessuale Sichtweise kommt 
schließlich gerade darin zum Ausdruck, soziale Phänomene niemals als 
statische Zustände, sondern stets in der Dynamik ihres Gewordenseins 
zu analysieren.  

Wie eine detaillierte Sichtung des Elias’schen Oeuvre erkennen lässt, 
wird das Lebensende auch an einigen anderen Stellen bald mehr, bald 
weniger explizit thematisiert. Als zunächst nicht unbedingt naheliegen-
de Referenzstelle eignet sich ein 1987 vorgelegter Gedichtband, der u.a. 
einige teils drastische Verweise auf das Sterben, auf den Krieg, auf Lei-
chen und Vergänglichkeit enthält (Elias 1987). Den zweiten Hauptab-
schnitt dieser Sammlung hat Elias gar mit »Totentänze« überschrieben, 
womit begrifflich an mittelalterliche Allegorien über die Endlichkeit des 
Lebens angeschlossen wird (vgl. ebd.: 19ff.; zu Elias als Lyriker siehe 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


69

generell Dörfelt-Mathey 2015). Die in seiner Dichtung aufscheinenden 
biografischen Spuren werden evident, wenn man sich vor Augen führt, 
dass Elias als Soldat im Ersten Weltkrieg eingesetzt wurde, im Lazarett 
tätig war (vgl. Jitschin 2021: 100ff.) – und dass seine Mutter im Kon-
zentrationslager ums Leben gekommen ist.  

Durchforstet man Elias’ wissenschaftliches Werk nach thanatologi-
schen Bezügen, so mag man zunächst an sein zweibändiges Hauptwerk 
Über den Prozess der Zivilisation denken (Elias 1976a; ders. 1976b), ins-
besondere an den dort behandelten Legitimitäts- und Funktionalitäts-
verlust von tödlicher Gewalt im Kontext von Soziogenese und Psycho-
genese (dazu gleich mehr). Einen weiteren Anhaltspunkt bietet ein mit 
»Furcht vor dem Tod« überschriebener Aufsatz (Elias 2006). Er basiert 
auf einer 1986 in Groningen gehaltenen Vorlesung, ist zuerst 1990 in 
englischer und in der Gesamtausgabe später auch in deutscher Sprache 
erschienen. Hier wirft Elias einen eher sozialphilosophisch orientierten 
Blick auf das Lebensende, indem er der Todesfurcht eine zweifache Aus-
prägung zuschreibt. Sie trete zum einen als Angst vor der Auslöschung 
der eigenen Existenz in Erscheinung, zum anderen als »Furcht vor der 
Ungewißheit darüber, was nach dem Tod wohl passieren mag« (ebd.: 
388). Mit dieser Furcht gehe wiederum die historisch gewachsene Ge-
wissensbildung einher.

Als wesentlich prägender erweist sich hingegen das angesprochene 
Buch Über die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen. Es basiert 
ursprünglich auf einem 1979 erschienenen zwölfseitigen Zeitschriften-
aufsatz (Elias 1979), den Elias überarbeitete und stark ausbaute, um 
den Text 1982 in monografischer Form veröffentlichen zu können. Wie-
derum drei Jahre später – 1985 – lag die englische Übersetzung vor, 
für die er einen zusätzlichen Abschnitt verfasst hat. Dieser wurde auf 
Deutsch unter dem Titel »Altern und Sterben. Einige soziologische Pro-
bleme« jedoch erst 2002 im sechsten Band der Gesamtausgabe abge-
druckt.2 

Todesverdrängung als Zivilisationseffekt 

Wie die meisten seiner Schriften steht Elias’ Essay über das Lebensen-
de auf dem Fundament seiner bereits fast ein halbes Jahrhundert zuvor 
entwickelten Theorie vom Zivilisationsprozess. Durch die Betrachtung 
»langfristige[r] Verhaltensänderungen der Individuen und der gesell-
schaftlichen Beziehungsgeflechte« (Treibel 2008: 20) kommt er zu der 

2	  	Die letztgenannte Fassung habe ich für die nachfolgende Betrachtung be-
wusst als zentrale Quelle herangezogen, weil sie die ausführlichsten Darle-
gungen von Elias’ Gedanken zur betreffenden Thematik beinhaltet.

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


70

Erkenntnis, dass im Zuge von Nationalstaatenbildung und Machtzen
tralisierung sowie des Übergangs von Fremd- zu Selbstzwängen und des 
Vorrückens von Scham- und Peinlichkeitsschwellen menschliche Verhal-
tensweisen zivilisiert worden seien. So haben sich beispielsweise spezifi-
sche Tischsitten etabliert, der Affekthaushalt sowie diverse körperliche 
Regungen im Allgemeinen seien einer strengeren Eigenkontrolle unter-
worfen, und vieles, was zuvor in der Öffentlichkeit geschah, werde ver-
stärkt privatisiert und intimisiert. Indem er seine zivilisationstheoreti-
schen Grundannahmen nun auf einen konkreten Gegenstand anwendet, 
liefert Elias einen Erklärungsansatz für »die stufenspezifische Problema-
tik im Verhältnis der Gesunden und der Sterbenden, der Lebenden und 
der Toten« (Elias 2002: 30). 

Das vermeintlich selbstverständliche Bild, das Menschen vom Tod ha-
ben, werde immerzu »durch Eigentümlichkeiten der sozialen Struktur 
beeinflußt […], die sich erst sehr allmählich im Laufe eines langen Gesell-
schaftsprozesses herausgebildet haben« (ebd.: 54). Welche Haltung man 
zu dem unabwendbaren Schicksal des Sterbenmüssens besitzt, sei somit 
Ausdruck des zivilisatorischen Niveaus, weshalb »Menschen der späte-
ren Gesellschaften das Altern und Sterben anders erleben als die Men-
schen der früheren Gesellschaften« (ebd.: 90). Zwei wesentliche Prä-
missen der Elias’schen Soziologie kommen hierbei zum Vorschein: 1) 
Wandlungen sozialer Strukturen (Soziogenese) führen zu Veränderungen 
der persönlichen Einstellungen gegenüber einem bestimmten Sachverhalt 
(Psychogenese) – und umgekehrt. 2) Da man »die Struktur von Gesell-
schaften wie von Mentalitäten nur durch systematischen Vergleich he
rausfinden« könne (Elias 1990: 74), werde die Betrachtung langfristiger 
Prozesse anstelle von »statische[n] Zustandsbeschreibungen« (Ernst 
2010: 71) notwendig.

Den historisch-komparativen Ausgangspunkt bildet die Gesellschaft 
des Mittelalters, in der die durchschnittliche Lebenserwartung um ein 
Vielfaches geringer als zur heutigen Zeit war und der Tod ein perma-
nentes Bedrohungsszenario bedeutete. Da Menschen zur damaligen Zeit 
noch wesentlich ungehemmter ihren affektuellen Impulsen nachgingen 
und es noch kein staatliches Gewaltmonopol gab, waren gezielte Kör-
perverletzungen bis hin zu Mord und Totschlag noch kaum gebändigt,3 

3		  Kritisch ist demgegenüber einzuwenden, dass es Elias’ Betrachtung inso-
weit an Differenzierung mangelt, als die Gewaltbereitschaft im Mittelalter 
zwar insgesamt höher, aber je nach Stand unterschiedlich verteilt gewesen 
ist. So lässt sich etwa das von kriegerischen Auseinandersetzungen geprägte 
Ritterleben nur schwer mit dem vergleichsweise gewaltarmen Alltag eines 
Priesters oder Mönchs vergleichen. Ich danke Reinhard Blomert für diesen 
und andere wichtige Hinweise. Zur geschichtswissenschaftlichen Kritik an 
Elias’ Zivilisationstheorie siehe u.a. die Texte von Rüdiger Brandt, Richard 
van Dülmen, Konrad Hoffmann und Horst Wenzel in Rehberg 1996. 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


71

sondern ein omnipräsentes Mittel zur Durchsetzung persönlicher Inte
ressen; mithin war das Töten (etwa in der Schlacht) sogar lustvoll be-
setzt (Forst/Harpending 2015). Mit Elias (2002: 22) ließe sich resümie-
ren: »Gewalt war alltäglicher, der Streit leidenschaftlicher, Krieg oft die 
Regel, Frieden eher die Ausnahme.« Zwar hatte die christliche Kirche als 
Verhaltensprägungsinstanz einen hervorgehobenen Stellenwert und der 
Dekalog-Passus »Du sollst nicht töten« war weithin bekannt und durch-
aus handlungsleitend; wie sehr diese Norm tatsächlich beherzigt wurde, 
hing allerdings vom konkreten Gegenüber ab, weswegen Mitgliedern 
der eigenen Bezugsgruppe (Familie, Clan, Bruderschaft; Althoff 1990) 
eine andere Behandlung zuteilwurde als Feinden. Der ›vorzeitige‹ Tod 
schlug indes noch auf andere Weise zu: »Seuchen fegten über die Erde; 
Tausende starben in Qual und Schmutz ohne Hilfe und Trost. Mißernten 
verknappten das Brot für die Armen alle paar Jahre.« (Elias 2002: 22)  

Vor dieser Vergleichsfolie zeichnet Elias den Entwicklungsprozess zur 
modernen Gesellschaft nach. Die Sicherung des Gewaltmonopols, der 
Aufbau eines Rechtssystems, die verinnerlichte Kontrolle von (u.a. auch 
aggressiven) Affekten sowie Formalisierungsschübe und verlängerte Fi-
gurationsketten trugen dazu bei, »daß so viele Menschen […] friedlich 
miteinander leben können ohne Furcht, von Stärkeren ge- oder erschla-
gen zu werden« (Elias 1981: 99). Todbringende Handlungen waren fort-
an keine allgegenwärtige Erscheinung mehr; generell nahmen gewaltvolle 
Konfrontationen ab bzw. sie verlagerten sich, wie vieles andere, vermehrt 
in den privaten Raum (Cooney 2003; ferner Meitzler 2023). Neben der 
damit angesprochenen Pazifizierung haben u.a. medizinische Fortschrit-
te (verbesserte Krankheitsprävention und -versorgung, deutlich verrin-
gerte Säuglingssterblichkeit etc.), die Entstehung eines Hygienebewusst-
seins, optimierte Ernährungs-, Wohn- und Arbeitsbedingungen sowie der 
zunehmende Schutz vor Naturgewalten zu einer Veränderung von Le-
bensverläufen in Richtung eines höheren Maßes an Sicherheit geführt. 
Das gewaltsame Lebensende – etwa auf dem Schlachtfeld4 oder infol-
ge einer Naturkatastrophe – ist zu einem außergewöhnlichen Szenario 

4	  	Wie jüngst das Beispiel des russischen Angriffskrieges auf die Ukraine aber 
zeigt, sind militärische Kampfhandlungen keinesfalls ein überwundenes Re-
likt einer fernen, d.h. weniger zivilisierten Vergangenheit. Vielmehr weist 
Elias immer wieder darauf hin, dass der Zivilisationsprozess eben keine 
unilineare Entwicklung beschreibt, die bruchlos von einem barbarischen un-
zivilisierten Urzustand hin zu einem harmonischen Endzustand führt, und 
es darum immer wieder zu Gewaltausbrüchen kommen kann. Dies treffe 
insbesondere auf die durch ein fehlendes Gewaltmonopol gekennzeichnete 
zwischenstaatliche Ebene zu (vgl. Elias 1981: 101). Darum können selbst 
solche Länder, die seit Jahrzehnten nicht mehr in einen bewaffneten Kon-
flikt involviert waren, trotz des vermeintlich ›erwiesenen‹ zivilisatorischen 
Niveaus nicht auf ewigen Frieden vertrauen. 

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


72

geworden, während man sich zunehmend an das ›friedliche‹ Dahinschei-
den im Sterbebett nach einem statistisch immer mehr Jahre zählenden 
Leben gewöhnte.5 Die von Elias postulierte Verdrängung des Todes (sie-
he u.a. auch Ariès 2005; Becker 1973) ließe sich somit als Zivilisations-
effekt begreifen.6 

Verändert habe sich nicht nur die Art und Weise, wie Menschen ih-
ren eigenen Tod antizipieren, sondern auch, wie sie denjenigen begeg-
nen, für die das Sterbenmüssen längst keine abstrakte Zukunftsaussicht 
mehr ist, sondern eine konkrete, unmittelbar bevorstehende Lebensrea-
lität. War »das Sterben der Menschen« in vormodernen Gesellschaften 
noch »eine weit öffentlichere Angelegenheit« (Elias 2002: 24), so lasse 
sich für die von Arbeitsteilung, Bürokratie, Rationalität und Anonymi-
tät geprägte moderne Gesellschaft eine gewisse Distanzierung erkennen. 
Was das genau bedeutet, veranschaulicht Elias insbesondere am Um-
gang mit sterbenden und toten Körpern, die heute weniger denn je im 
Aktionsbereich familialer Fürsorge und gemeinschaftlicher Abschiedsze-
remonien stehen. Den heimischen Figurationen entrissen, nehmen pro-
fessionelle Akteure wie Mediziner*innen und Bestatter*innen sich ihrer 
an. Sie besitzen ein die Laienkompetenz weit übersteigendes »Experten-
wissen« (Hitzler/Honer/Maeder 1994) und verrichten einen Großteil ih-
rer Arbeit auf einer gegenüber fremden Blicken mehr oder minder abge-
schotteten Hinterbühne – man denke etwa an die moderne Klinik oder 
an die Räumlichkeiten eines Bestattungsinstituts, eines Krematoriums 
oder einer Leichenhalle auf dem Friedhof. Zur modernen, auf bürokra-
tischer Ordnung, zeitlicher Taktung und Effizienzorientierung beruhen-
den Todesverwaltung schreibt Elias (2002: 29): »Niemals zuvor in der 
Geschichte der Menschheit wurden Sterbende so hygienisch aus der Sicht 
der Lebenden hinter die Kulissen des gesellschaftlichen Lebens fortge-
schafft; niemals zuvor wurden menschliche Leichen so geruchslos und 
mit solcher technischer Perfektion aus dem Sterbezimmer ins Grab expe-
diert.« Auch diese Entwicklung lässt sich vor dem Hintergrund des Zivi-
lisationsprozesses betrachten, in dessen Folge Menschen eine gesteiger-
te Empfindlichkeit gegenüber gewissen Sinneseindrücken erfuhren und 
sich zunehmend darum bemühten, diese zu vermeiden oder wenigstens 
zu verdecken. Dazu zählen gewiss auch jene Gerüche, die einen kranken 
bzw. sterbenden Menschen umgeben, der sukzessive die Kontrolle über 

5	  	Dies wiederum habe insofern einen förderlichen Einfluss auf den Säkulari-
sierungsprozess in der westlichen Welt, als im Zuge verringerter Lebensbe-
drohungen und verlässlicherer Lebensaussichten »die Intensität des Bedürf-
nisses nach schützenden übermenschlichen Gewalten entsprechend lauer 
geworden« sei (Elias 2002: 15).

6	  	Zur Einordnung der Elias’schen Perspektive in den allgemeinen Todesver-
drängungsdiskurs siehe Gabriel 2014: 37ff.

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


73

seinen Körper verliert (vgl. ebd.: 89; zur sozialen Konstruktion olfakto-
rischer Wahrnehmung generell Raab 2001).   

Für Familienangehörige bedeutet diese Exklusion gleichermaßen eine 
Entlastung wie auch eine Entfremdung von der ›Handgreiflichkeit‹ des 
Todes. In ihrem »Bewußtsein […] mag die Erinnerung an den toten Men-
schen frisch und lebendig bleiben; die Bedeutung der Leichen und der 
Gräber als Focus der Gefühle ist geringer geworden. Michelangelos Pie-
tà, die trauernde Mutter mit dem Leichnam ihres Sohnes, ist als Kunst-
werk verständlich geblieben, als wirkliches Ereignis kaum vorstellbar« 
(Elias 2002: 35). War etwa die Aufbahrung einer verstorbenen Person 
vor den Augen ihrer Angehörigen früher geradezu selbstverständlich, 
wird von dieser Ritualform im Laufe der Zeit immer seltener Gebrauch 
gemacht.

Aus aktueller empirischer Sicht ist Elias’ Ausführungen zum institutio-
nell orchestrierten Präsenzentzug des toten Körpers in der modernen Ge-
sellschaft zuzustimmen. Dass es sich hierbei, wie Corina Caduff (2013: 
32) attestiert, um eine »leichnamsfreie[] Gesellschaft« handelt, dürfte 
angesichts des sich allein deutschlandweit jährlich in etwa 900.000-fa-
cher Ausführung vollziehenden Wandels vom lebendigen Leib zum toten 
Körper wohl nicht wörtlich zu nehmen sein. Dass im sozialen Alltag den-
noch leicht der Eindruck entstehen könnte, es gäbe keine Leichen (mehr), 
kann als Indiz für das relativ reibungslose Funktionieren der etablierten 
bestattungskulturellen Routinen gewertet werden. Wer nicht gerade in 
diesem, im medizinischen oder im (kriminal-)polizeilichen Bereich be-
ruflich tätig ist – und das trifft auf den größten Teil der Bevölkerung zu 
–, für den stellen leibhaftige Leichenkonfrontationen äußerst seltene Er-
fahrungen dar, sieht man einmal vom gezielten Aufsuchen spezifischer 
Darbietungen im musealen (Hayen 1987) bzw. künstlerischen Kontext 
(Budenz 2013; vgl. ferner Caduff 2022: 39ff.) und überhaupt von den 
medial vermittelten Auftritten des (fingierten oder echten) Leichnams in 
Filmen, Serien oder den Tiefen des Internets ab (Benkel/Meitzler 2023; 
Meitzler 2017b).     

In Anbetracht meiner eigenen Forschungserkenntnisse passt es 
zur Argumentation von Elias, dass nicht nur der tote Körper für das 
Gefühlsleben der Hinterbliebenen eine geringere Rolle als in der 
Vergangenheit spielt, sondern offenbar auch seine Grabstätte. Zwar sind 
Gräber nach wie vor für viele Menschen eine wichtige Anlaufstelle für 
rituelle Trauerhandlungen, parasoziale Beziehungspflege, die innere Ein-
kehr, den Erhalt von Traditionen u. dgl.; in dieser Funktion genießen sie 
jedoch längst nicht mehr die Exklusivität früherer Tage. So zeichnen sich 
schon seit längerem gewisse Delokalisierungstendenzen ab, die in der le-
bensweltlich relevanten Unterscheidung zwischen Beisetzungsort einer-
seits und Trauer- bzw. Gedenkstätte andererseits zum Ausdruck kommen 
(vgl. Benkel/Meitzler 2021: 84f.). Einige meiner Interviewpartner*innen 

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


74

betonen, dass ihre Reminiszenzen nicht an einen festen Platz gebunden 
seien und dem Grab keine größere emotionale Bedeutung zugeschrieben 
werde. Stellvertretend hierfür ein bemerkenswertes Zitat aus dem Da-
tenmaterial: »Wenn wir zum Friedhof gegangen sind, da hab’ ich immer 
gesagt, da ist nicht mein Vater, da liegt nur ein Haufen totes Fleisch, das 
verfault. Und darüber ist ein Blumenbeet.« (M89, 18:13) Der Friedhof 
wird in dieser Wortmeldung auf seine Rolle als Lagerstätte toter Kör-
per reduziert, an welcher der Verstorbene über seine materiellen Über-
reste hinaus keine spürbare soziale Präsenz entfaltet. Zwar wird damit 
bloß eine von vielen möglichen Deutungen zum Ausdruck gebracht, die 
Friedhöfen und ihren Grabanlagen heute zukommen; es zeigt sich aber, 
dass sie längst keine unumstrittenen Adressen für jedwede trauerbezo-
genen Anliegen mehr sind. Die Akzentverschiebung auf die Materialität 
und deren Verfall (»nur ein Haufen totes Fleisch, das verfault«) verdeut-
licht zudem, dass die Identität der verstorbenen Person – als eigentlicher 
Referenzpunkt von Trauer und Gedenken – nicht mehr länger mit den 
zurückgelassenen körperlichen Überresten in Verbindung gebracht wird 
(»da ist nicht mein Vater«). Eine ähnlich nüchterne Auffassung scheint 
auch Elias vertreten zu haben. Die Frage eines Interviewers, ob er sich 
denn Gedanken über seinen Beisetzungsort mache, pariert er mit einem 
lakonischen Kommentar zu seiner unter der Erde verborgenen Körper-
zukunft: »Das bin dann nicht ›ich‹.« (Elias 1990: 101) Beinahe klingt es 
so, als hätten die Gräber mit den Toten nichts zu tun.7

Während der begrabene Leichnam also weniger denn je »das mate-
rielle Zentrum von Trauerhandlungen« (Stöttner 2018: 195) bildet, ge-
winnen alternative Räume (etwa in der Natur, in der Fußgängerzone, in 
der privaten Wohnumgebung oder gar im Internet) seit geraumer Zeit 
an Gewicht. Von einer ›Dekorporalisierung‹ in Form eines absoluten Re-
levanzverlustes der Leiche in der zeitgenössischen Trauer- und Gedenk-
kultur kann aus gegenwärtiger empirischer Sicht indes nicht die Rede 
sein. Zwar ist Elias insoweit zuzustimmen, als die Aufbahrung der To-
ten längst kein obligatorisches Ritualelement mehr ist, dies bedeutet aber 
nicht, dass auf ihr letztes Antlitz oder gar auf letzte Berührungen per se 
verzichtet wird. Im Gegenteil können sich entsprechende Umgangswei-
sen sogar als wichtige Etappe im Trauerprozess herausstellen, wie von 
vielen Bestatter*innen und Trauerbegleiter*innen immer wieder betont 
wird. Der Körper der verstorbenen Person steht in diesem Fall nicht 
lediglich für überflüssige Materie, von der es sich schnellstmöglich zu 

7	  	Tatsächlich ist Elias’ eigenes Grab auf dem Amsterdamer Friedhof West-
gaarde schlicht gehalten und von Vorbeilaufenden leicht zu übersehen. Auf 
einer kleinen Steinplatte sind Name und Jahresangaben zu lesen, darüber 
hinaus finden sich keinerlei Hinweise auf die Prominenz und die Verdienste 
des Beigesetzten.  

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


75

trennen gilt, sondern ihm wird im Sinne einer ›postmortalen Persistenz‹ 
ein gewisser Eigenwert zugesprochen.

Ein anderes, in eine ähnliche Richtung lenkendes Beispiel betrifft die in 
Deutschland zwar offizielle verbotene, aber dennoch praktizierte private 
Aneignung von Totenasche (Benkel/Meitzler/Preuß 2019). Wie aus qua-
litativen Interviews mit Personen, die eine Urne mit der Asche ihres Ver-
storbenen bei sich zu Hause aufbewahren, ersichtlich wird, fungiert der 
kremierte Körperrest oftmals nicht bloß als symbolisch-abstrakter Ver-
weis auf gemeinsam geteilte Lebenszeit, sondern er generiert darüber hi-
naus ein Gefühl der Gegenwärtigkeit. Dass zwischen Mensch und Asche 
eine weder optische noch haptische noch sonst sinnlich wahrnehmbare 
Entsprechung vorliegt, ändert offenbar nichts an der Personenhaftigkeit, 
die man nicht ›begreifen‹, wohl aber zuschreiben kann. Asche sei Dank, 
ist der/die Verstorbene noch ›da‹; die Urne gewährt denjenigen, die sie 
bei sich haben, eine tröstende Nähe (vgl. Meitzler 2020: 191). Vergleich-
bares lässt sich für einige Hinterbliebene sagen, die aus der Asche eines 
verstorbenen Familienmitgliedes einen oder mehrere Edelsteine anferti-
gen ließen, welche(n) sie in ihrer Wohnung aufbewahren oder eng am 
Körper tragen (Benkel/Klie/Meitzler 2019). Folglich könnte man Elias 
entgegenhalten, dass der tote Körper zwar durchaus »hygienisch«, »ge-
ruchslos« und mit »technischer Perfektion« das heimische Zimmer ver-
lässt, er mithin aber ebenso hygienisch, geruchslos und mit derselben 
technischen Perfektion wieder zurückkehrt – wenngleich in anderer Er-
scheinungsweise. Damit das funktioniert, damit der materielle Überrest 
also tatsächlich rituelle Signifikanz erhält, bedarf es einer Transforma-
tion vom verweslichen Leichnam zur ›unvergänglichen‹ Asche (Meitzler 
2022c). Als materielles Relikt bleibt der tote Körper somit in einer wohl-
dosierten und ›ertragbaren‹ Weise erhalten (vgl. Benkel/Meitzler 2021: 
100ff.); von den optischen und olfaktorischen Leichencharakteristika 
›befreit‹, wird er gezielt in Form gebracht.8 

Die räumliche Exklusion sterbender und toter Menschen aus der Öf-
fentlichkeit ist Elias zufolge aber nur eine Seite der Todesverdrängung. 

8	  	Eine Bedingung dieser Formbarmachung ist die seit Ende des 19. Jahrhun-
derts wiedereingeführte, technisch aufgerüstete, da nicht mehr (wie bis in 
die Antike) unter freiem Himmel, sondern in modernen Verbrennungsan-
lagen vollzogene Praxis der Feuerbestattung. Sie gewann im Laufe des 20. 
Jahrhunderts zunehmend an Popularität und wird deutschlandweit mittler-
weile in über 70% aller jährlichen Todesfälle angewendet (zur historischen 
Entwicklung: Fischer 2002). Die Kremation lässt sich insoweit als Zivilisati-
onsprodukt verstehen, als sie auf die Domestizierung des Feuers zurückgeht 
und es als ›rituelles Werkzeug‹ einsetzt. In diesem Sinne widmet sich Johan 
Goudsblom (2016: 183ff.) in seiner Abhandlung zu Feuer und Zivilisation 
auch an einer Stelle den kulturellen Wurzeln der Feuerbestattung. Das Ge-
fahrenpotenzial, das weiterhin Menschenleben kosten kann, wird durch die 

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


76

Eine andere, damit eng verwobene Facette bestehe in dem Gesprächstabu, 
das die Verbalisierung diverser das Lebensende betreffender Angelegenhei-
ten deutlich erschwere.9 Diese »stufenspezifische Eigentümlichkeit des vor-
herrschenden Zivilisationsmusters« manifestiere sich nicht zuletzt in der 
Scheu vieler Erwachsener, »Kinder die biologischen Fakten des Todes zu 
lehren« (Elias 2002: 25). Anders als in Gesellschaften früherer Entwick-
lungsstufen, in denen all dies noch recht unverhohlen zur Sprache gebracht 
worden sei (vgl. ebd.: 20f., 29) und sich »auch das Sterben von Menschen 
vor den Augen der Kinder« (ebd.: 25) vollzog, seien heute erhöhte Zen-
surschranken und »relativ strenge[] verbale[] Tabus« (ebd.: 55) erkennbar. 
Um seine These mit einem weiteren Beispiel zu stützen, führt Elias die zeit-
genössische Friedhofsbranche mit ihrer euphemistischen Marketingrheto-
rik an (vgl. ebd.: 35ff.). Im Sinne einer »Vermeidungs- und Verdeckungs-
aktion« (ebd.: 37) werden Begriffe, welche die Realität des Sterbens, den 
pragmatischen Umgang mit der Leiche und deren weiteres biologisches 
Schicksal offen zum Ausdruck bringen, gezielt vermieden, sprachlich um-
schifft oder durch beschönigende, d.h. lebensnahe Assoziationen wecken-
de Vokabeln ersetzt (vgl. ebd.: 35; siehe auch Stein 2017). 

Abgesehen von alltäglichen Konversationen mache sich die Hemmung 
gegenüber todesbezogenen Inhalten auch und gerade in Anwesenheit ei-
ner sterbenden Person bemerkbar.10 Hier nämlich zeige sich 

»mit besonderer Schärfe ein für die heutige Stufe des Zivilisationsprozesses 
charakteristisches Dilemma. Ein Informalisierungsschub im Rahmen 

postmortale Relevanz der Flammen als Mittel der »Körpertransformations-
beschleunigung« (Meitzler 2022b: 74) konterkariert. Zum darin liegenden 
Zusammenspiel von Natur und Kultur siehe Benkel 2021.

9	  	 In diesem Zusammenhang zieht Elias den Vergleich zur Tabuisierung des 
Sexuellen im viktorianischen Zeitalter. Im Unterschied zur Todesthematik, 
der gegenüber sich Verdrängung und Peinlichkeit sogar noch erhöht haben, 
sei hinsichtlich des »Geschlechtsleben[s] der Menschen […] eine begrenzte, 
aber merkliche Entspannung eingetreten« und in letzter Zeit eine gewisse 
Lockerung zu beobachten (Elias 2002: 49; siehe auch Foucault 1977: 27, 
der diesbezüglich von einer »diskursive[n] Explosion« spricht). 

10	 	Elias bezieht sich hierbei auf Philippe Ariès, der in verschiedenen Schriften 
skizziert, wie sich die gesellschaftliche Wahrnehmung des Lebensendes im 
Laufe der Zeit gewandelt hat. Ariès trifft eine grundlegende Unterscheidung: 
So sei der Tod im Mittelalter insoweit gezähmt, als er wegen seiner perma-
nenten und vor allem öffentlich sichtbaren Erscheinung wesentlich vertrau-
ter und weniger überraschend war als heute, wo (insbesondere ›vorzeitige‹) 
Sterbefälle angesichts der oben angesprochenen Alltagsabstinenz als umso 
tragischer, dramatischer, ja skandalöser empfunden werden. In der Moder-
ne sei der Tod darum nicht mehr länger gezähmt, sondern wild (vgl. Ariès 
1982: 25; ders. 2005: 20). Auch wenn er seiner Kernargumentation folgt, kri-
tisiert Elias (2002: 18ff.) die deskriptive, kaum Erklärungskraft entfaltende 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


77

dieses Prozesses hat dazu geführt, daß eine ganze Reihe herkömmlicher 
Verhaltensroutinen, darunter auch der Gebrauch ritueller Floskeln, 
in den großen Krisensituationen des menschlichen Lebens für viele 
Menschen suspekt und zum Teil peinlich geworden ist. Die Aufgabe, 
das richtige Wort und die richtige Geste zu finden, fällt also […] auf 
den Einzelnen zurück. Das Bemühen, gesellschaftlich vorgegebene Ri-
tuale und Formen zu vermeiden, vergrößert die Anforderung an die per-
sönliche Erfindungs- und Ausdruckskraft des Individuums« (ebd.: 33). 

Im Zuge der zivilisationsbedingten Affektregulierung und in Ermange-
lung eines verlässlichen Wissens darüber, wie Sterbenden kommunikativ 
zu begegnen sei, bleibe der »Sprachschatz für den Gebrauch in dieser Si-
tuation […] verhältnismäßig arm. Peinlichkeitsgefühle halten die Worte 
zurück« (ebd.).11 Die u.a. in »Wortkargheit« (ebd.: 29) zum Ausdruck 

Darstellungsweise von Ariès, der sich noch dazu romantisierender Vorstellun-
gen bediene und dabei völlig übersehe, dass der mittelalterliche Tod zwar ver-
trauter und präsenter, im Kontext von Krieg, Hunger, Schmutz, Seuchen und 
der kirchlicherseits forcierten Angst vor der Verdammnis jedoch nicht unbe-
dingt friedvoller und weniger schreckenbehaftet gewesen sei. »Prediger der 
Bettelorden verstärkten die Angst. Und in Bild und Schrift kam das Motiv der 
Totentänze auf, der dances macabres. Ruhiges Sterben in der Vergangenheit? 
Welche Einseitigkeit der historischen Perspektive!« (Ebd.: 21)

11	 	Mit Matthias Hoffmann (2011: 202; ders. 2023: 129) ließe sich Elias’ Blick 
auf die Sterbesituation um eine wichtige Differenzierung erweitern. Diese 
nimmt Elias zumindest in seinem Zivilisationsbuch selbst vor, wenn er zwi-
schen Scham und Peinlichkeit unterscheidet. Von Scham sei immer dann die 
Rede, wenn einer Person etwas unterläuft, das ihrem eigenen internalisier-
ten Werte- und Normengefüge widerspricht. Demgegenüber beziehe sich die 
Peinlichkeit auf solche Situationen, in denen »ein anderes Wesen die durch 
das Über-Ich repräsentierte Verbotsskala der Gesellschaft zu durchbrechen 
droht oder durchbricht« (Elias 1976b: 403f.). Hoffmann bemerkt nun, dass 
Elias im Kontext des Sterbens lediglich den Aspekt der Peinlichkeit hervor-
hebt, die Scham jedoch ausklammert. Wo Peinlichkeitsempfindungen das 
Umfeld daran hindern, in allzu engen Kontakt mit den Sterbenden zu tre-
ten, seien letztere insofern von Scham betroffen, als sie gerade bei längeren 
Sterbeverläufen nicht mehr in der Lage seien, ihre Körperfunktionen gemäß 
dem zivilisationsspezifisch erforderlichen Maß und dem eigenen Normen-
system zu kontrollieren. »Der Körper entgleitet der Verfügbarkeit des Indivi-
duums, dieses aber hält am Anspruch der Verfügung über sich fest und gerät 
mit sich darüber in einen schwer erträglichen Widerspruch. Denn die be-
stehende Drohung ist die soziale Degradierung durch Andere, der originäre 
Fremdzwang, der zum verinnerlichten Selbstzwang geworden war.« (Hoff-
mann 2023: 127) Obschon er sich geradezu aufdrängt, taucht der Verweis 
auf diesen schamgenerierenden Konflikt – und damit die Ergänzung der An-
gehörigenperspektive um die Sterbendenperspektive – bei Elias an entspre-
chender Stelle überraschenderweise nicht auf.

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


78

kommende Zurückhaltung der Weiterlebenden, welche nicht mehr län-
ger auf ein handlungsanleitendes Kollektiv vertrauen können, habe für 
die Situation der Sterbenden fatale Folgen, weil letzteren gerade hier-
durch eine essenzielle soziale Ressource verwehrt werde.

»Gegenwärtig haben die den Sterbenden verbundenen Menschen wohl 
oft nicht mehr das Vermögen, ihnen Halt und Trost zu geben durch den 
Beweis ihrer Zuneigung und Zärtlichkeit. Sie finden es schwer, Sterben-
den die Hand zu drücken oder sie zu streicheln, um ihnen das Gefühl der 
unverminderten Zugehörigkeit und Geborgenheit zu geben. Das über-
höhte Zivilisationstabu gegen den Ausdruck starker, spontaner Empfin-
dungen bindet ihnen oft Zunge und Hand. […] Dabei ist, wie bei jedem 
Abschied von vertrauten Menschen, deren Geste unverminderter Zunei-
gung für die endgültig Scheidenden vielleicht die größte Hilfe, abgese-
hen von der Linderung der physischen Schmerzen, die die Zurückblei-
benden ihnen geben können.« (Ebd.: 34)

Ähnliche Ansichten vertritt auch Zygmunt Bauman, der 1994 eine 
Monografie über den Tod vorgelegt hat. Der zivilisationstheoretischen 
Erklärung für das peinliche Schweigen stimmt er grundsätzlich zu, ob-
zwar er sie nicht für »die einzig naheliegende« hält (Bauman 1994: 197). 
So werde gegenüber den Sterbenden auch und vor allem deshalb ge-
schwiegen, weil ihnen »einzig und allein die Sprache des Überlebens« 
angeboten werden könne. 

»Vielleicht ist es nicht nur Taktgefühl, was uns sprachlos macht […], 
sondern auch die schlichte Tatsache, daß wir einem Menschen, der sich 
der Sprache des Überlebens nicht mehr bedienen kann, nichts zu sagen 
haben; einem Menschen, der im Begriff steht, die Welt des geschäftigen, 
durch jene Sprache heraufbeschworenen und gewahrten Scheins zu ver-
lassen.« (Ebd.: 198)

Verlegenheit, Unsicherheit, Zurückhaltung, Überforderung u. dgl. kenn-
zeichnen Elias zufolge nicht nur die Begegnung mit Sterbenden, sondern 
auch mit Trauernden. Zwar stehe diesbezüglich weiterhin ein Set aus kon-
ventionalisierten Vokabeln, Gesten und Ritualen der mündlichen wie schrift-
lichen Beileidsbekundung zur Verfügung. Im Zeichen der Informalisierung 
(Wouters 1999), also der sukzessiven Lockerung früherer Verhaltensnor-
men, sind sie heute jedoch weit weniger obligatorisch und ihr vormals kom-
plexitätsreduzierender Gebrauch werde leicht als Verlegenheitshandlung 
entlarvt, was ein beiderseitiges Peinlichkeitsgefühl entstehen lasse. 

»Die rituellen Floskeln der alten Gesellschaft, die die Bewältigung kriti-
scher Lebenssituationen erleichterten, klingen für das Ohr vieler jünge-
rer Menschen abgestanden und falsch. An neuen Ritualen, die dem ge-
genwärtigen Empfindens- und Verhaltensstandard entsprechen und die 
Bewältigung wiederkehrender kritischer Lebenssituationen erleichtern 
können, fehlt es noch.« (Elias 2002: 30)

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


79

Eine für Trauernde, vor allem aber für die nicht-trauernden Anderen 
handlungsentlastende Lösung besteht zuweilen darin, den Kontakt mit-
einander zu vermeiden. So berichten einige Personen, die im Rahmen der 
erwähnten empirischen Forschungen zu ihren Verlusterfahrungen be-
fragt wurden, dass sich Bekannte aufgrund der empfundenen und schwer 
auszuhaltenden Sprachlosigkeit von ihnen abgewandt haben – selbst 
dann (bzw. gerade dann), als die Trauernden zuvor ihr Bedürfnis nach 
Nähe und kommunikativem Austausch signalisierten. Wo ein Todesfall 
heute nur noch selten eine größere Öffentlichkeit involviert, da ist die 
Gruppe der ›unmittelbar Betroffenen‹ aus dem Familien- und Freundes-
kreis im Vergleich zu denjenigen, die vom Sterbefall zwar erfahren, ihn 
aber mehr oder minder stillschweigend und ohne größeren Handlungs-
aufwand zur Kenntnis nehmen, relativ überschaubar. Analog dazu ist das 
Sprechen über einen erlittenen Verlust aufgrund der zugeschriebenen In-
timität – wenn überhaupt – nur mehr dem engeren sozialen Umfeld vor-
behalten. Emotionale Offenbarungen gegenüber ›Außenstehenden‹ sind, 
von spezifischen (etwa seelsorglichen bzw. psychotherapeutischen) Ge-
sprächssettings abgesehen, indes untypisch (vgl. Meitzler 2019b: 94).

Dem liegen häufig bestimmte Erwartungserwartungen zugrunde. 
»Man will jemandem mit seinem Kummer nicht mehr so wie früher läs-
tig fallen.« (Wouters 1999: 82)12 In einer weiteren Passage aus meinem 
Interviewmaterial wird dieser Sachverhalt wie folgt reflektiert:

»Wer will denn mit Tod was zu tun haben, bitte? Wie oft, wenn dann 
einer im Sterben liegt, dann sind ’se alle weg! […] Wenn Sie mit irgend-
wem darüber reden, vis-à-vis, ja? Dann kommen ihr die Tränen, sie fängt 
an zu heulen, und dann weiß der andere ja überhaupt nicht mehr, was er 
machen soll. […] Und damit ist ja auch keinem geholfen. Und dann hält 
man sich zurück und macht gar nichts mehr und heult alleine im stillen 
Kämmerchen – hab’ ich jahrelang gemacht.« (M89, 44:05)

Sterben, Tod und Trauer werden als unangenehme und emotional auf-
geladene Themen charakterisiert, mit denen man gemeinhin nur unger-
ne konfrontiert werden möchte. Dies äußere sich zum einen in der Dis-
tanzierung der Lebenden von den Sterbenden (»dann sind ’se alle weg!«) 
und zum anderen in den Handlungsunsicherheiten aufseiten des sozialen 
Umfeldes (»dann weiß der andere ja überhaupt nicht mehr, was er ma-
chen soll«), wenn es mit Trauerartikulationen konfrontiert wird (»dann 
kommen ihr die Tränen«). Die Annahme, dass der Tod eines nahestehen-
den Anderen nicht nur das eigene Leben erschüttert, sondern die damit 

12	 	 Indexikalisiert kommt diese Haltung u.a. in zeitgenössischen Traueranzei-
gen zum Ausdruck, wenn unter dem Namen und den Lebensdaten des/der 
Verstorbenen Distanzierungs- bzw. Intimisierungsformeln wie etwa »Von 
Beileidsbekundungen bitten wir abzusehen« oder gar »Die Beisetzung hat 
im engsten Familienkreis stattgefunden« zu lesen sind.

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


80

verbundene Krisensituation auch außenstehende Personen aus dem er-
weiterten Bekanntenkreis überfordert, führe schließlich zur Emotions-
regulation und zum Rückzug auf die Hinterbühne des sozialen Lebens 
(»und heult alleine im stillen Kämmerchen«). Die Interviewpartnerin 
habe für längere Zeit auf diese Weise gehandelt (»hab’ ich jahrelang ge-
macht«), um unbehagliche Situationen sowohl für sich selbst als auch 
für das potenzielle Gegenüber zu vermeiden. 

Die These von der tabuisierten Trauer ist nicht neu (Thompson 2012). 
Mittlerweile hat sich ein professionelles, spezialisiertes Expert*innentum 
entwickelt, das Menschen in ihrem Trauerprozess unterstützt und damit 
jene orientierungsgebende Rolle einnimmt, auf die in früheren Zeiten die 
Kirche ein Wissens-, Deutungs- und Beratungsmonopol besaß. Neben 
einer unüberschaubaren Fülle an Ratgeberliteratur (Brüggen 2005) ist 
hier insbesondere an Formen der Trauerbegleitung zu denken (Schütz-
eichel 2016; Sitter 2022), die erst im Laufe der 1980er Jahre eine weit-
reichende Verbreitung erfuhren und wohl deshalb bei Elias keine Er-
wähnung finden. Ferner sind diverse Initiativen zu nennen, die in der 
jüngeren Vergangenheit (vermehrt auch im Internet) entstanden sind, 
Trauer in den Fokus rücken, aus verschiedenen Blickwinkeln diskutie-
ren und hierfür entsprechende Austauschplattformen anbieten. Obgleich 
sich trotz solcher Bemühungen Sterben, Tod und Trauer noch lange nicht 
zu massenkompatiblen Gesprächsthemen gemausert haben, und sie sich 
als kommunikative Ressource im spontanen Alltagssmalltalk weiterhin 
nur bedingt eignen, fällt es, bei genauerer Betrachtung, schwer, von ei-
nem Tabu im ursprünglichen Sinne zu sprechen. Wenn ein Tabu nämlich 
gemeinhin dadurch gekennzeichnet ist, dass nicht nur der mit ihm beleg-
te Gegenstand, sondern auch die Frage, ob es sich dabei überhaupt um 
ein Tabu handelt oder nicht, unausgesprochen bzw. implizit bleibt, jeden-
falls nicht in der Öffentlichkeit verhandelt wird, dann wäre die vielfach 
genutzte Möglichkeit, die These vom Sterbe-, Todes- und Trauertabu zu 
äußern, bereits als Enttabuisierungsindiz zu werten (vgl. Gabriel 2014: 
42). Auch zeigt dieses und zeigen andere Beispiele der zeitgenössischen 
Trauer-, Bestattungs-, und Gedenkkultur, dass Elias’ bereits oben zitier-
te Diagnose eines Mangels »[a]n neuen Ritualen, die dem gegenwärtigen 
Empfindens- und Verhaltensstandard entsprechen und die Bewältigung 
wiederkehrender kritischer Lebenssituationen erleichtern können« (Elias 
2002: 30), inzwischen relativierungsbedürftig geworden ist.

Ein weißer Fleck auf der sozialen Landkarte 

In seinem Buch geht es Elias hauptsächlich um die das moderne Sterben 
kennzeichnende, institutionell eingerahmte und organisatorisch forcierte 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


81

Einsamkeit als Ergebnis sich verschiebender Interdependenzen. Obwohl 
der Tod »ein Problem der Lebenden« sei (Elias 2002: 11), sorgen sich letz-
tere zu wenig um die Sterbenden – so in etwa sich ließen Elias’ Ausführun-
gen pointiert zusammenfassen. Der zivilisationsbedingte Wandel habe den 
»Modus des Sterbens« (ebd.: 24) dahingehend verändert, dass das Sterben 
zu »eine[m] weiße[n] Fleck auf der sozialen Landkarte« (ebd.: 34), zu ei-
ner Marginalie des modernen Gesellschaftslebens geworden und »eine[] 
zumeist stillschweigende[], aber deutlich wahrnehmbare[] Abneigung der 
Lebenden gegenüber den Sterbenden« entstanden sei (ebd.: 88). 

Die mangelnde Integration der Sterbenden sei nicht zuletzt durch eine 
räumliche Verschiebung bedingt und das Krankenhaus zum zentralen 
Schauplatz des zwar hygienisch ›sauberen‹, aber einsamen Sterbens ge-
worden. Wer seine letzten Lebenstage im Klinikbett verbringe, dem werde 
zwar eine medizinisch-pflegerische Versorgung zuteil, die in der Lage sei, 
»vielen Menschen, die früher in furchtbaren Qualen gestorben wären, ei-
nen stilleren Tod zu ermöglichen« (ebd.: 20). Der professionellen Rolle des 
Personals und den institutionsimmanenten Routinen wohne jedoch eine 
gewisse Gefühlsneutralität inne (vgl. ebd.: 87f.; siehe ferner Ariès 2005: 
730). Dies bedinge wiederum, dass Sterbende nicht in einem ganzheitli-
chen Sinne als Personen mit individuellen Charakteristika und Bedürfnis-
sen wahrgenommen werden, sondern als auf Symptome, Diagnosen und 
Prognosen reduzierte ›Fälle‹. Die ihnen entgegengebrachte Zuwendung 
wirke aus diesem Grund »oft etwas mechanisch und unpersönlich« (Eli-
as 2002: 66). Das Lebensende in der Klink »und damit im unmittelbaren 
Einflussbereich der Ärzte« (Groß/Grande 2020: 91f.) erscheint in diesem 
Zusammenhang als ein ›medizinischer Betriebsunfall‹ (vgl. Ariès 2005: 
751). Todkranke Patient*innen, für die man aus kurativer Sicht ›nichts 
mehr tun‹ kann, wirken dabei wie »Fremdkörper in den Strukturen und 
professionellen Orientierungen des Krankenhauses« (Gabriel 2014: 40). 
Dieses ist seinem Selbstverständnis nach nicht auf die »Organisation des 
Sterbens« (Dreßke 2005: 11), sondern auf die baldige Gesundung aus-
gerichtet und erfordert »das Zurückstellen individueller und alltagswelt-
licher Ansprüche und Rollenchancen« (Göckenjan/Dreßke 2005: 148). 

Damit geht das Problem einher, dass Sterbende nicht mehr länger die 
für die Klinik einzig anschlussfähige Krankenrolle ausführen können 
(vgl. Benkel 2022: 118).13 Letztere impliziert nämlich das Bemühen der 
kranken Person, ebendiese Rolle schnellstmöglich wieder zu verlassen, 
um die gesellschaftlich zugeschriebenen Erwartungen und Aufgaben 

13		 Hier wird gewissermaßen vom ›idealtypischen‹ Sterbeszenario im Kranken-
haus ausgegangen: im Stationsbett infolge eines längeren Krankheitsver-
laufs. Es soll jedoch nicht unerwähnt bleiben, dass daneben auch noch an 
anderen Klinikorten gestorben wird – etwa auf dem Operationstisch oder 
in der Unfallchirurgie (vgl. Benkel/Meitzler 2022: 124).   

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


82

wieder erfüllen zu können (vgl. Göckenjan/Dreßke 2002: 83; klassisch 
Parsons 1958). Elias’ Beobachtungen decken sich mit einigen ethnogra-
fischen Studien, die in den 1960er Jahren in US-amerikanischen Kran-
kenhäusern durchgeführt wurden (siehe u.a. Glaser/Strauss 1968; dies. 
1974; Sudnow 1973)14 und weiterführende empirische Untersuchen zum 
hospitalisierten Sterben inspirierten (u.a. Prior 1989; für den deutsch-
sprachigen Raum siehe z.B. Schneider 2006; ders. 2014). 

Angesichts der heutigen Situation in Deutschland (und anderen Indus-
trienationen) lässt sich konstatieren, dass das institutionalisierte Sterben 
unter stationärer Versorgung nach wie vor die Regel ist. Entgegen den 
vielfach zu vernehmenden Wünschen, sein Lebensende zu Hause zu ver-
bringen (Hoffmann 2011), ist der Tod im Krankenhaus noch immer das 
mit Abstand häufigste Szenario (George/Dommer/Szymczak 2013), der-
weil für eine Rückwendung zum heimischen Sterben unter ausschließlich 
familialer Fürsorge zurzeit wenig spricht. Ohnehin wären die Wahlmög-
lichkeiten hinsichtlich des Sterbeortes auch und vor allem unter solchen 
Aspekten wie den gegebenen strukturellen Bedingungen (vgl. Thönnes 
2013: 19) und der damit zusammenhängenden sozialen Ungleichheit 
(Hedinger 2016) zu diskutieren.

Auch wenn das Krankenhaus weiterhin die dominierende Sterbein-
stitution darstellt, ist seit dem Erscheinen von Elias’ Buch ein leich-
ter Rückgang zugunsten anderer Einrichtungen wie insbesondere dem 
Altenpflegeheim zu verzeichnen. Sofern nicht lediglich eine tempo-
räre, sondern eine vollstationäre Pflege vorgesehen ist, verlassen die 

14	 	Für den Umgang des medizinischen und pflegenden Personals mit Kranken-
hauspatient*innen, die zwar noch physische Vitalität aufweisen, deren Le-
bensende jedoch kurz bevorsteht und auch nicht mehr zu verhindern ist, hat 
David Sudnow (1973: 96) in seiner Forschung über das organisierte Sterben 
die Kategorie des sozialen Todes herausgearbeitet. Damit bezieht er sich auf 
die (vorweggenommene) Exklusion, die Sterbende trotz fortwährender ap-
parativer bzw. medikamentöser Versorgung erfahren. So wird ihnen nicht 
mehr länger der Status sinnhaft handelnder Anderer zugeschrieben; sozia-
le Attribute, die für diese Menschen und die Interaktion mit ihnen einst-
mals von Relevanz gewesen sind, verlieren hierdurch an Wirksamkeit. Der/
die Noch-Lebendige wird von der Klinikbelegschaft – und mithin auch von 
besuchenden Angehörigen – »im wesentlichen als Leiche behandelt« (ebd.: 
98; vgl. auch Feldmann 2010: 126ff. und Schützeichel 2018: 262ff.; ferner 
Králová/Walter 2017). Sudnow veranschaulicht diese Konstellation u.a. am 
Beispiel eines Komapatienten, in dessen Gegenwart bereits über Angelegen-
heiten gesprochen werde, die es nach seinem Ableben zu regeln gebe (z.B. 
die Abholung des Leichnams, ggf. dessen Vorbereitung zur Obduktion, die 
Kontaktierung relevanter Versicherungsunternehmen oder die Verwaltung 
hinterlassener Erbschaften) – Dinge also, »die absolut tabu wären, wenn er 
bei Bewußtsein wäre« (Sudnow 1973: 116). 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


83

Bewohner*innen das Heim für gewöhnlich erst wieder nach ihrem 
Tod. Obgleich letzterer also durchaus zum Pflegealltag gehört, ist die-
ser ›finale Raum‹ nicht ausdrücklich dem Sterben gewidmet (Salis 
Gross 2001). Zumindest finden sich die meisten Personen bei ihrer 
Aufnahme in einer gesundheitlichen Verfassung, die es ihnen ermög-
licht (mit entsprechend auf sie abgestimmter medizinisch-pflegerischer 
Betreuung), noch einige Zeit zu leben. Auch Elias thematisiert das Al-
tenpflegeheim, wobei er seine Aufmerksamkeit insbesondere auf die 
Vereinsamung der aus ihrer vertrauten Lebensumgebung herausge-
lösten und mit gleichaltrigen Fremden zusammengebrachten Heimbe-
wohner*innen richtet: 

»Außer im Falle von alten Ehepaaren bedeutet die Aufnahme ins Alters-
heim nicht nur gewöhnlich das endgültige Absterben früherer Gefühls-
beziehungen, es bedeutet zugleich auch das Zusammenleben mit Men-
schen, mit denen den einzelnen Mitbewohner des Altersheims keinerlei 
positive Gefühlsbeziehung verbindet. [...] Viele Altersheime sind daher 
Einöden der Einsamkeit.« (Elias 2002: 75)

Mit zunehmendem Alter schwinden nicht allein Körperkräfte (Meitzler 
2017c), sondern auch affektuell besetzte Beziehungen und Möglichkei-
ten der gesellschaftlichen Partizipation (Reuband 2008). Weil die durch-
schnittliche Lebenserwartung und der Anteil hochbetagter Menschen 
an der Gesamtbevölkerung seit Elias’ Studie weiter angestiegen sind 
und auch künftig noch weiter ansteigen werden (Harper 2019), ist von 
einem gesellschaftlichen Relevanzgewinn auszugehen. Die wachsende 
Einsamkeit im Alter wird derweil noch von anderen Faktoren begüns-
tigt, die sich insbesondere auf die für Industriegesellschaften typischen 
Lebensstile zurückführen lassen. Diese sind u.a. durch den generellen 
Verbindlichkeitsverlust familiärer und nachbarschaftlicher Gemein-
schaft (Beck 1986), zunehmende Kinderlosigkeit (Krätschmer-Hahn 
2012), Urbanisierung (klassisch: Simmel 1993), flexibilisierte Arbeits-
marktstrukturen (Sennett 2010) sowie die daraus resultierende soziale 
Mobilität geprägt (Giddens 2013; Putnam 2000). Das einsame Sterben 
ist, so betrachtet, die Konsequenz eines individualisierten Lebens (vgl. 
Elias 2002: 59).15 

Im Hinblick auf den historischen Wandel der Sterbendenversorgung 
fällt auf, dass Elias die in den 1960er in Großbritannien einsetzende 
und in den 1980er Jahren auch in Deutschland allmählich Fuß fassende 

15	 	Ein besonders drastischer Effekt der Singularisierung im Alter stellt die vor 
allem im großstädtischen Raum wachsende Zahl ›unbemerkter‹ Todesfälle 
dar. Dabei handelt es sich um Menschen, die in ihrer privaten Wohnumge-
bung plötzlich oder nach länger anhaltender Krankheit, jedoch ohne jegli-
che Begleitung versterben und erst Tage, Wochen oder gar Monate später 
aufgefunden werden (Loke 2023).

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


84

Hospizbewegung (Gronemeyer 2005; Heller et al. 2012) unerwähnt 
lässt.16 Unter dem Leitbild des ›guten Sterbens‹ versucht sie auf die vie-
lerorts beklagten Verhältnisse in den Kliniken zu reagieren. Gemäß ei-
nem ganzheitlichen Versorgungskonzept wird der medizinische Zugriff 
um zusätzliche, insbesondere psychosoziale Dimensionen erweitert.17 
Dazu gehört, Sterben nicht länger als medizinische Niederlage zu be-
greifen, die es um jeden Preis zu verhindern gilt, sondern als eigene, 
aktiv und selbstbestimmt gestaltbare Lebensphase anzuerkennen (vgl. 
Stadelbacher 2017: 57). Anders als bei der zuvor kritisierten Situation 
im Krankenhaus wird den Patient*innen die Sterberolle zugestanden, 
und Leidminimierung rückt an die Stelle von Lebens- bzw. Sterbensver-
längerung. Mit stationären Hospizen (Dreßke 2005) und klinikeigenen 
Palliativstationen (Stolberg 2013)18 erhielt dieses Konzept eigene Räu-
me; darüber hinaus wurde die ambulante Sterbebegleitung in Form von 
mobilen Hospiz- bzw. Palliativdiensten etabliert. Letztere ermöglichen 
eine häusliche Betreuung, indem Angehörige bei der Versorgung eines 

16	 	Das überrascht schon angesichts der Tatsache, dass er immerhin »40 Jahre, 
die nur von meiner Zeit in Ghana unterbrochen wurden« in England lebte 
und dass »die englische Tradition und Zivilisation tiefe Spuren in meinem 
Denken hinterlassen hat« (Elias 1990: 81).

17	 	Mit dem sogenannten Total Pain-Konzept macht Cicely Saunders, (Mit-)Be-
gründerin der Hospizbewegung, auf die Komplexität des Schmerzerlebens 
schwerstkranker und sterbender Menschen aufmerksam. Zum Ausdruck 
kommt darin nicht lediglich der medikamentös behandelbare physische 
Schmerz, sondern auch die ihn beeinflussende seelische, soziale und spiri-
tuelle Dimension, deren Betrachtung und Versorgung laut Saunders nicht 
minder bedeutsam für die Lebensqualität der Patient*innen sei (Frick/An-
neser 2017).

18	 	Ein Hospiz ist eine stationäre Einrichtung zur Unterbringung und (me-
dizinischen sowie psychosozialen) Begleitung von Menschen, die an ei-
ner weit vorangeschrittenen, nicht mehr heilbaren und in absehbarer Zeit 
tödlich endenden Erkrankung leiden. Eine Palliativstation ist zwar wei-
terhin dem Krankenhaus zugehörig, hebt sich jedoch sowohl in ihrer 
räumlich-materiellen Gestaltung als auch durch den Einsatz eines auf 
ganzheitliche Sterbebegleitung spezialisierten, multiprofessionell zusam-
mengesetzten Teams (u.a. bestehend aus Ärzt*innen mit palliativmedizi-
nischer Zusatzqualifikation, Pflegekräften, Sozialarbeiter*innen und Seel-
sorger*innen) von den anderen Klinikstationen ab. Auch wenn stationäre 
Hospize und Palliativstationen ähnliche Ziele verfolgen, bestehen in eini-
gen Punkten Unterschiede. Dies betrifft neben der bereits erwähnten Or-
ganisationsform – Hospize sind eigenständige Einrichtungen, Palliativ-
stationen gehören einer Klinik an – u.a. die Aufnahmebedingungen, das 
Pflegekonzept, die Betreuungsdauer, die Bettenkapazität und die Personal-
ressourcen. Zur weiteren Differenzierung siehe Behzadi 2020 und Pfeffer 
2005.

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


85

Familienmitgliedes durch geschultes Personal19 unterstützt werden (Bar-
denheuer 2012; Bauer 2023; Hayek 2006; Stadelbacher 2020). Ferner 
kommen solche Teams mittlerweile auch in Pflegeheimen zum Einsatz 
(Heimerl/Heller/Kittelberger 2005), um den dort vorherrschenden ek-
latanten Mangel an Personal- und Zeitressourcen wenigstens in diesem 
Punkt zu kompensieren.20 

Auch wenn Hospize nach anfänglichen Vorbehalten (Godzik 2011) 
heute hohe gesellschaftliche Akzeptanz genießen und sich in den letzten 
drei Dekaden kontinuierlich vermehrt haben, wird gegenwärtig nur ein 
Bruchteil der Sterbenden in entsprechenden Einrichtungen betreut.21 Die 
Aufnahmekapazitäten sind begrenzt und bei der Erweiterung des An-
gebots stellen sich nicht selten bürokratische und finanzielle Barrieren 
in den Weg (vgl. Meitzler/Thönnes 2022: 198). Ferner muss konstatiert 
werden, dass der Alltag in dieser Einrichtung entgegen den selbstgesetz-
ten wie zugeschriebenen Idealen häufig (und vielleicht auch notwendi-
gerweise) profaner ausfällt, als es prima facie erscheint. Aller Empathie 
und Individuumszentriertheit zum Trotz werden Rationalisierungszwän-
ge nicht einfach ausgehebelt (Benkel 2020; ders./Meitzler 2022). Wie-
viel Autonomie den Bewohner*innen tatsächlich zukommt, kann somit, 
wenn überhaupt, nur im Einzelfall beurteilt werden. Bei all dem darf 
ebenso wenig übersehen werden, dass auch ein hospizlich-palliativ be-

19	 	Die hospizlich-palliative Sterbendenbegleitung wird zu einem großen Teil 
von ehrenamtlich engagierten Personen geleistet. Zum Verhältnis von 
Haupt- und Ehrenamt im Kontext von Hospizarbeit und Palliative Care 
siehe Fleckinger 2018, zur Ausbildung angehender Sterbebegleiter*innen 
Pierburg 2021.

20	 	Die Frage, wo er denn selbst eines Tages sterben möchte, beantwortete Elias 
(1990: 101) im Übrigen mit Schulterzucken: »Nein, am Ort liegt mir nichts, 
nur einen schmerzlosen Tod hätte ich gern. Wenn ich hinfällig werde und 
für niemanden mehr von Nutzen bin, möchte ich verschwinden. Aber wo 
das geschieht, ist mir gleichgültig.« 

21	 	Für das Jahr 2011 wurde der Anteil der in Hospiz- oder Palliativeinrichtun-
gen verstorbenen Menschen in Deutschland auf »insgesamt weniger als 6 % 
aller Todesfälle« geschätzt (Dasch et al. 2015: 503). Auch wenn es aktuell 
an zuverlässigen Zahlen mangelt, sind bisher jedenfalls keine signifikanten 
Umverteilungen anzunehmen. Dessen ungeachtet, besteht das Hauptziel der 
Hospizbewegung aber ohnehin nicht in der stationären Betreuung, sondern 
in der Ermöglichung des Sterbens zu Hause (vgl. Brandes 2011: 112). Und 
wie Liz Stanley und Sue Wise (2011: 14) unter Rückgriff auf die Elias’sche 
Theoriekonzeption zu bedenken geben, werden häusliche Figurationen durch 
die Auslagerung von Sterben und Tod in Institutionen nicht einfach obsolet; 
vielmehr seien sie »the nexus of exchanges between the domestic and privy 
and the extra-domestic […]. Indeed, in important respects the work of civil-
institutional organisations and the processes of sequestration are reliant on 
the continuing presence and activities of domestic figuration«. 

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


86

gleitetes Sterben, ein Sterben ist, welches wohl die meisten Patient*innen 
am liebsten vermeiden würden, wäre es ihnen nur möglich, ihren kran-
ken Körper gegen einen gesunden einzutauschen.

Dass überdies nicht alles, was dem normativen Konzept des ›guten‹ 
Sterbens entspricht, sich mit den tatsächlichen Wünschen der jeweils Be-
troffenen decken muss, wurde zuletzt anhand von Palliativpatient*innen 
aufgezeigt (Saake/Nassehi/Mayr 2019), die sich dagegen wehren, im Sin-
ne der »offenen Bewußtheit« (Glaser/Strauss 1974: 60) die Krankenrolle 
abzulegen und ihr Sterben anzunehmen. Ebenso liege nicht zwangsläufig 
ein »Versagen des klinischen Personals« vor (Saake/Nassehi/Mayr 2019: 
30), wenn Patient*innen ihr baldiges Sterbenmüssen ›bis zum Schluss‹ 
leugnen. Wie bereits Elias (2002: 84) wusste, sei es wichtiger, ein Ge-
spür für individuelle Bedürfnislagen zu entwickeln: »Man muß vorfüh-
len, was sie brauchen.« 

Die Hospizbewegung der vergangenen Jahrzehnte zeigt jedenfalls, 
dass der vielzitierten ›Verdrängungsthese‹ längst nicht mehr mit aller 
Entschlossenheit zugestimmt werden kann und eine differenzierte 
Sichtweise notwendig ist.22 Die Institutionalisierung des Sterbens ist zu-
mindest nicht pauschal mit der gesellschaftlichen Exklusion des Lebens-
endes gleichzusetzen. Im Gegenteil könnte die Hospizbewegung mit den 
ihr zugrundeliegenden Ideen und den bisherigen Errungenschaften auch 
als Hinweis auf ein gewachsenes, nicht länger hinter vorgehaltener Hand 
artikuliertes Interesse an der Todesthematik gelesen werden. Die institu-
tionellen Bedingungen, unter denen Menschen sterben, haben sich hier-
durch wenigstens teilweise verändert, aber auch andere Aspekte, wie 

22	 	Fand die von Elias stark gemachte Argumentationslinie der Todesverdrän-
gung in thanato(sozio)logischen Kreisen noch bis zur Jahrtausendwende 
großen Anklang (siehe z. B. Nassehi/Weber 1989), so ist seither – auch und 
vor allem angesichts des sozialen Wandels und der von ihm forcierten Dis-
kurse (mehr dazu weiter unten) – zunehmend von Befunden im Sinne eines 
»Revival of Death« (Walter 1994) zu lesen. Eine frühe Kritik stammt sogar 
schon aus dem Jahr 1969, als Werner Fuchs[-Heinritz] konstatierte, dass die 
Verdrängungsthese »relativ unausgeführt und in ihren Inhalten pauschal« 
sei, was sie »ganz und gar ungeeignet für die Soziologie« mache (Fuchs 
1969: 7). Tatsächlich braucht es für die Beantwortung der Frage nach dem 
gesellschaftlichen Verhältnis zum Tod eine differenzierte und kontextsensi-
ble Betrachtung, die sich schwerlich in Kategorien wie ›Verdrängung‹ oder 
›Präsenz‹ erschöpft (vgl. Meitzler 2012: 29ff.). Selbst sterben zu müssen/
können/dürfen, mag etwas anderes bedeuten als der Tod eines/einer nahen 
Angehörigen, der sich seinerseits vom Lebensende einer gänzlich fremden 
Person unterscheidet. Einen wieder anderen Stellenwert erhalten Sterben 
und Tod als popkulturelle Unterhaltungselemente (Meitzler 2017b) oder als 
Untersuchungsgegenstände qualitativer Sozialforschung (Coenen/Meitzler 
2021). 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


87

etwa die Belange von trauernden Angehörigen, haben, wie bereits ange-
sprochen, an öffentlicher Aufmerksamkeit gewonnen.

Gleichwohl ist nicht zu bestreiten, dass es Menschen noch nie so leicht 
gemacht wurde, der Gegenwart von Sterbenden aus dem Weg zu gehen. 
Während sich die Frage, ob man mit einer sterbenden Person oder gar 
mit ihrer Leiche in Kontakt kommen möchte, in vormodernen Gesell-
schaften aufgrund der besagten Omnipräsenz entsprechender Körper-
evidenzen erst gar nicht gestellt hat, berichten Praktiker*innen aus dem 
Feld der Sterbe- und Trauerbegleitung heute bisweilen davon, dass ter-
minal erkrankte Personen (bzw. deren Angehörigen) von einigen Men-
schen aus dem sozialen Umfeld gemieden werden. Nahe Familienmit-
glieder, wenn es sie denn überhaupt gibt, sind wiederum nicht auf sich 
alleingestellt, wenn jemand intensive Pflege benötigt bzw. ›im Sterben 
liegt‹. Sofern die (familiäre oder professionelle) Versorgung im heimi-
schen Umfeld nicht ausdrücklich gewünscht sein sollte, besteht die (ge-
wiss mit einigen Hürden verbundene) Möglichkeit zur kurzzeitigen oder 
permanenten Aufnahme in eine stationäre Einrichtung.23 Ob mit diesem 
Schritt zwangsläufig die von Elias problematisierte Einsamkeit forciert 
wird, ist hingegen fraglich: Stirbt man in der vertrauten Wohnumgebung 
weniger einsam als in einem Hospiz, in einem Pflegeheim oder in einem 
Krankenhaus? Es könnte sich durchaus lohnen, neben dem konkreten 
Ort auch die spezifischen Macht-, Herrschafts- und Gewaltverhältnis-
se zu betrachten, die das Sterbesetting (Caduff et. al 2022) nolens vo-
lens (mit-)konstituieren. Auch wäre zu diskutieren, ob das Sterben seiner 
zahlreichen sozialen Implikationen zum Trotz nicht per se ein Vorgang 
ist, der die Sterbenden auf sich selbst zurückwirft, weil sie diese Erfah-
rung nicht mit anderen teilen (vgl. Elias 2002: 62), geschweige denn an 
andere delegieren können. So gesehen, stirbt letztlich doch jede*r für sich 
alleine – unabhängig davon, wie viele und welche Personen das Sterbe-
bett umgeben und was sie im Einzelnen für-, mit- oder gar gegen den/die 
Sterbende*n tun (vgl. Caswell 2022: 133).

23	 	Die Covid-19 Pandemie und die temporären Kontaktbeschränkungen 
brachten diesbezüglich eine neue Facette mit sich (Campos-Rudinsky 2022). 
So war es zeitweilig nicht mehr möglich, Verwandte oder Freund*innen im 
Pflegeheim, Hospiz oder Krankenhaus zu besuchen, sodass mitunter gar die 
Gelegenheit, sich von einer sterbenden bzw. verstorbenen Person zu verab-
schieden, verwehrt blieb. Im Zuge der Medienberichterstattung (siehe z.B. 
Berndt 2022) erhielt das Thema des ›einsamen Sterbens‹ vorübergehend grö-
ßere öffentliche Aufmerksamkeit (vgl. Caswell 2022: 196), wenngleich es 
sich dabei um eine spezifische Variante handelt – nämlich um das einsame 
Sterben unter den Bedingungen der Pandemie. Dass dieser Sachverhalt aber 
überhaupt öffentlich problematisiert wird, ließe sich durchaus als Anzeichen 
für ein verändertes gesellschaftliches Bewusstsein in Bezug auf die Situation 
sterbender Menschen und damit verbundene Werthaltungen deuten.

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


88

Ebenso lässt sich der Annahme, wonach das ›einsame‹ nicht mit dem 
›guten‹ Sterben vereinbar und darum grundsätzlich negativ zu besetzen 
ist, mit einer gewissen Skepsis begegnen (Kellehear 2009; ferner Cas-
well/O'Connor 2019). Dieser Umstand wird von Elias durchaus mit-
bedacht, denn er hält es für möglich, dass es manchen Sterbenden »nur 
recht [ist], allein zu bleiben. Vielleicht können sie träumen und wollen 
nicht gestört sein« (Elias 2002: 84). Folglich mag »zuviel Sympathie-
bezeugung […] ebenso unerträglich [sein] wie zu wenig. Es wäre un-
richtig, von der spezifischen zivilisatorischen Scheu und Zurückhaltung 
der Überlebenden gegenüber den Sterbenden […] zu sprechen, ohne zu-
gleich auch an die mögliche Scheu und Zurückhaltung der Sterbenden 
gegenüber den Überlebenden zu erinnern« (ebd.: 61). Elias spricht hier 
wohl nicht ganz unbeabsichtigt von »allein« statt von ›einsam‹ – und 
in der Tat ist es an dieser Stelle notwendig, zwischen beiden Begrif-
fen zu unterscheiden (vgl. Kellehear 2009: 7). Als psychischer Zustand 
steht die Einsamkeit für eine negativ konnotierte subjektive (Mangel-)
Empfindung als Ergebnis einer Abwägung zwischen dem Bedürfnis nach 
emotionaler Nähe, Verbundenheit etc. und deren wahrgenommenen 
(Nicht-)Verfügbarkeit (Peplau/Perlman 1982). Damit ist, so Elias 
(2002: 66), auch das Gefühl verbunden, dass man »kaum noch Bedeu-
tung für die umgebenden Menschen besitzt«. Weil aber nur der/die Be-
troffene darüber befinden kann, ob er/sie sich einsam fühlt oder nicht, 
handelt es sich stets um eine Selbstzuschreibung. Diese kann wieder-
um zeit-, orts- und situationsspezifisch variieren, womit die episodi-
sche von der chronischen Einsamkeit zu unterscheiden wäre (vgl. See-
mann 2023: 37f.). 

Wesentlich neutraler erscheint demgegenüber der Begriff des Allein-
seins. Er ist in einem rein quantitativen Sinne zu gebrauchen und be-
zieht sich lediglich auf die objektiv messbare (physische) Nichtpräsenz 
anderer – und zwar unabhängig davon, wie dieser Zustand subjektiv 
bewertet wird. »Erst in einen Kontext gesetzt, ergibt sich aus diesem 
objektiven Sachverhalt eine affektive Bewertung.« (Loke 2023: 120) Im 
Unterschied zum eher passiv erlittenen Schicksal der Einsamkeit lässt 
sich das Alleinsein somit auch als positiv konnotierbare Situation (etwa 
im Zeichen von Individualität und Selbstbestimmung) bewusst inten-
dieren. Zwar kann beides in einem Bedingungsverhältnis stehen, wenn 
mangelnde Sozialkontakte (Alleinsein) in Einsamkeitsempfindungen re-
sultieren. Dabei handelt es sich aber um kein monokausales Ursache-
Wirkungs-Prinzip, denn ebenso gut ist es möglich, dass jemand allein 
ist, ohne sich einsam zu fühlen – oder umgekehrt: dass jemand sich ein-
sam fühlt, obwohl er/sie von einer Vielzahl von Menschen umgegeben 
ist. Letztgenanntes Szenario beschreibt etwa die von Elias konstatierte 
Situation der Sterbenden im Krankenhaus, deren Einsamkeit auch nicht 
durch die faktische Gegenwart anderer Menschen (dem Klinikpersonal) 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


89

verringert werden könne.24 Wer einsam stirbt, muss also nicht zwangs-
läufig alleine sterben. 

Die entgegensetzte Konfiguration, wonach jemand alleine stirbt, ohne 
dabei zwangsläufig einsam zu sein, findet bei Elias jedoch weit weniger 
Beachtung. Von der »Einsamkeit der Sterbenden« zu sprechen, erscheint 
unter diesen Umständen insofern problematisch, als es sich hier nicht um 
eine Selbst-, sondern um eine mit dem Einsamkeitsbegriff unverträgliche 
Fremdzuschreibung handelt, die ihren empirischen Beleg zunächst schul-
dig bleibt, zumal »die subjektive Befindlichkeit am Lebensende posthum 
nicht zu erkunden ist, sondern lediglich unterstellt werden kann« (ebd.: 
12). Mit anderen Worten: Ob ein einsames Sterben vorliegt oder nicht, 
wissen nur die Sterbenden selbst.25 

Abgesehen von solchen terminologischen Feinheiten, lassen sich Eli-
as’ Betrachtungen in jedem Fall als Beitrag für die Ende der 1960er ein-
setzende »Versozialwissenschaftlichung des Sterbens« (Bauer 2023: 3) 
begreifen. Sterben wird hierbei als nicht lediglich bio-physiologisches, 

24	 	Vom »Stadtstreicher« über »Gefängnisse und Folterkammern« bis hin zum 
»Weg zu den Gaskammern« führt Elias noch einige weitere Beispiele an, bei 
denen die anwesenden Anderen für einen selbst »keine affektive Bedeutung« 
haben und/oder umgekehrt man selbst keine derartige Relevanz für die an-
deren hat (Elias 2002: 67).

25	 	Diese subjektive Empfindung ist ihrem Wesen nach wiederum nicht näher 
bestimmbar, weil es keine objektiven, d.h. überindividuellen Kriterien dafür 
gibt, über wie viele/wenige Sozialkontakte man verfügen und wie die Bezie-
hungsqualität beschaffen sein muss, damit man schon/noch einsam ist. Man-
che Autor*innen (vgl. z.B. Caswell 2022: 131ff.) verweisen außerdem auf 
die Notwendigkeit, hinsichtlich des Alleine-Sterben nochmals zu differen-
zieren: Handelt es sich um einen längerfristigen sozialen Zustand, bei dem 
jemand mithin nach Jahren der sozialen Isolation bzw. Zurückgezogenheit 
verstirbt, oder etwa um eine kurzzeitig fehlende Kopräsenz im Moment des 
Ablebens? In der letztgenannten Konstellation stirbt man trotz bestehender 
affektuell besetzter Kontakte insofern alleine, als in diesem verschwindend 
kleinen Zeitintervall zwischen Leben und Nicht-Leben niemand anderes zu-
gegen ist – etwa wenn jemand seiner Erkrankung erliegt und die ansonsten 
am Sterbebett wachenden, emotional nahestehenden und Anteil nehmen-
den Personen just in diesem Moment kurz den Raum verlassen haben, oder 
wenn jemand an einem Ort tödlich verunglückt, an dem in diesem Augen-
blick sonst niemand anderes anwesend ist. ›Alleinsein‹ bezieht sich in sol-
chen Fällen somit nicht auf die prinzipielle Verfügbarkeit signifikanter An-
derer, sondern auf eine spezifische, mehr oder minder zufällige Situation. 
Fraglich ist wiederum, welche Bedingungen der (Nicht-)Präsenz anderer er-
füllt sein müssen, um vom Alleine-Sterben sprechen zu können. Wie ›allein‹ 
stirbt beispielsweise jemand, dessen Lebenspartner*in sich zwar auf der an-
deren Seite des Bettes und damit in körperlicher Nähe befindet, im entschei-
denden Moment jedoch schläft (vgl. Seale 1995: 383)? 

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


90

sondern auch und vor allem als ein soziales Geschehen in den Blick ge-
nommen. Und wie sämtliche soziale Sachverhalte lässt sich auch das 
Sterben immer nur vor dem Hintergrund gesellschaftlicher Dynamiken 
begreifen. Insofern ist Elias’ Darstellung nicht lediglich eine Beschrei-
bung jener Situation, in der Menschen sterben, sondern sie gibt zugleich 
wichtige Anregungen zum Erklären und Verstehen des sozialen Wan-
dels. Unabhängig von den konkreten Rahmenbedingungen, unter denen 
Menschen sterben – alleine, einsam oder weder noch –, führt die sozio-
logische Perspektivierung des Phänomens ferner zu der Erkenntnis, dass 
nicht nur sie selbst an ihrem Sterben beteiligt sind, sondern auch andere 
Akteure, die ihre jeweiligen Deutungen in die Sterbesituation hineintra-
gen (siehe u.a. Schneider 2014). 

Verortung im gegenwärtigen Diskurs

Die Publikation von Elias’ Monografie fällt in eine Zeit, in der ein 
tiefgreifender Transformationsprozess, welcher die gesellschaftliche 
Beziehung zum Lebensende nachhaltig verändert und die damit 
verbundenen Diskurse weiter ausdifferenziert hat, gerade an seinen 
Anfängen stand. Manche dieser Anfänge konnte Elias bereits identifizieren 
und ihre künftigen Verläufe mehr oder minder treffsicher kommen se-
hen. Anderes, wie etwa die Impulse der Hospizbewegung, die gewisser-
maßen den »Antipol« (Peuten 2023: 195) zu seinen Thesen bilden, lässt 
er hingegen unerwähnt, obschon er davon durchaus hätte Notiz neh-
men können (und diese Entwicklung vielleicht sogar hätte berücksichti-
gen müssen, um ein vollständiges Bild zu skizzieren). Unbeachtet bleiben 
ferner die schon zur damaligen Zeit erkennbaren Prozesse der Multikul-
turalisierung infolge erhöhter Zuwanderung seit der Nachkriegszeit. Die 
daraus resultierende Pluralität weltanschaulicher Ausprägungen ließ u.a. 
den Bestattungsmarkt sowie die Gestaltung von Beisetzungsritualen und 
Friedhöfen nicht unbeeinflusst (Benkel/Meitzler 2024; Klapetek 2017).

Wieder anderes gewann erst kurz nach Elias’ Studie bzw. einige Zeit 
später an sozialer Brisanz. Dazu gehören beispielsweise: 

•	 die gesellschaftliche Auseinandersetzung mit AIDS (Hahn/Eirmbter/
Jacob 1996) 

•	 der Klimawandel (Besio/Romano 2016) und damit einhergehende 
bzw. ihn voraussetzende manufactured uncertainties (Beck 1996)

•	 der ›verlängerte Abschied‹ durch die Zunahme von chronisch-dege-
nerativen Erkrankungen wie Demenz (Wißmann 2020) 

•	 Fragen der Körperautonomie (Meitzler 2021b) und Selbstbestim-
mung im Sterbekontext (Schmickler 2021; Wittwer 2020) 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


91

•	 Neuentwicklungen im Bereich der ›Apparatemedizin‹, die eine ein-
deutige Grenzziehung zwischen Leben und Tod immer mehr er-
schweren (Benkel/Meitzler 2018; Lindemann 2002) und zu öf-
fentlichen Kontroversen über Themen wie Hirntod (Meyer 1998; 
Oduncu 1998; Schneider 1999) und Organspende (Baureithel/Berg-
mann 1999; Motakef 2011) geführt haben

•	 der Akzeptanzgewinn bestimmter Formen der Trauer, etwa um 
Heimtiere (Meitzler 2019a) oder um ›Stillgeborene‹ (Böcker 2022; 
Preuß 2018)

•	 der Einfluss des Internets und weiterer technologischer Innovatio-
nen auf die Sterbe-, Trauer- und Gedenkkultur (Benkel 2018; Meitz-
ler/Heesen 2023; Savin-Baden 2022; Walter et al. 2011). 

Wenngleich sich Elias wohl selbst nicht als versierter Thanatosoziologe 
verstanden hätte und sich sein Nachruhm in erster Linie seinen Arbeiten 
zum Zivilisationsprozess verdankt (Treibel/Kuzmics/Blomert 2000), ge-
bührt seiner Zeitdiagnose über das gesellschaftliche Verhältnis zum Le-
bensende insofern besondere Beachtung, als sie, gleichsam mit zivilisati-
onstheoretischer Ausrichtung, »gesellschaftliche Wandlungsprozesse und 
die Transformation von Persönlichkeitsstrukturen als Schlüssel für die 
gegenwärtige Problematik von Sterben und Tod ins Spiel« bringt (Ga
briel 2014: 37). Auf diese Weise trug sie mit dazu bei, dass die Sterblich-
keitsthematik allmählich aus ihrer soziologischen Schattenexistenz he
rausrücken konnte.26 Viele der behandelten Thesen und Diskurse haben 
nichts an ihrer gesellschaftlichen Relevanz verloren, sondern erscheinen 
für die heutige thanatosoziologische Forschung sogar aktueller denn je 
und werden künftig sowohl in theoretischer wie auch in empirischer 
Hinsicht noch weiter zu durchdringen sein. Neben ihren offensichtli-
chen thanatosoziologischen Implikationen liefert Elias’ Bestandaufnah-
me wertvolle Inspirationen auch für andere Spezialsoziologien, wie etwa 
die der Macht, des Wissens, der Emotion und der Medizin.

Zu seinen Einsichten gelangte er wohlgemerkt nicht durch methodisch 
kontrollierte Erhebung und Auswertung quantitativer oder qualitativer 
Daten im Sinne heutiger Standards der empirischen Sozialforschung (vgl. 

26	 	Es spricht für sich, dass ein 1995 erschienener Sammelband über Todesre-
ferenzen in den Werken soziologischer Klassiker (Feldmann/Fuchs-Hein-
ritz 1995) Elias’ berühmtes Zitat »Der Tod ist ein Problem der Lebenden« 
im Titel trägt. Umso bemerkenswerter ist jedoch, dass man in diesem Buch 
vergeblich nach einem der Elias’sche Todesperspektive gewidmeten Artikel 
sucht (vgl. Meitzler 2021c: 155). Diese Lücke geht auf den profanen Grund 
zurück, dass der für Elias ursprünglich vorgesehene Autor, neben einigen 
anderen potenziellen Beiträger*innen, seinen für den Band geplanten Text 
letztlich nicht realisieren konnte (persönliche Mitteilung von Klaus Feld-
mann, 28. Juli 2023).

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


92

Sommer 2010: 161). Weder entspräche dies dem Stil eines Essays, in des-
sen Form Elias’ Abhandlung verfasst ist, noch wäre es die typische Vor-
gehensweise solcher historisch-soziologischer Studien. Elias bedient sich 
vielmehr persönlicher Beobachtungen, die zum Teil auch seiner dama-
ligen lebensweltlichen Situation der ›Zukunftsverknappung‹ geschuldet 
sind: Als das Buch erschien, blickte dessen Verfasser bereits auf ein nun-
mehr 85 Jahre andauerndes Leben zurück und wurde allein in körperli-
cher bzw. leiblicher Hinsicht der zerstörerischen Wirkung der Zeit per-
manent gewahr. Hermann Korte (2005: 98) erkennt in Elias’ Essay nicht 
nur »eine soziogenetische und psychogenetische Untersuchung zeitge-
nössischer Probleme«, sondern auch eine »Auseinandersetzung« des 
Autors »mit der eigenen Todesangst«, in der dieser »ganz auf die bis 
dahin praktizierten Techniken der Distanzierung« verzichte. Dass der 
antizipierte Tod daraufhin noch acht Jahre auf sich warten ließ und Eli-
as in dieser Zeit noch einige weitere Beiträge sowie sein Buch Studien 
über die Deutschen publizierte (Elias 1989), darf wohl als Pointe eines 
unerwartet langen Lebens gelten.

Auch wenn methodische Strenge, wie gesagt, nicht das entscheidende 
Kriterium gewesen sein mag, möchte Elias dennoch allgemeine Tenden-
zen im Verhältnis von Tod und Gesellschaft herausarbeiten. Dabei geht 
es ihm nicht bloß um eine nüchterne Analyse von Zivilisationseffekten; 
sein Buch beinhaltet darüber hinaus eine Sozialkritik, mit der er seine Le-
ser*innen dafür sensibilisieren möchte, »daß wir die Probleme Sterben-
der in den entwickelteren Gesellschaften noch nicht bewältigt haben« 
(Elias 2002: 89). Trotz beachtlicher Möglichkeiten lege die Medizin ihr 
Augenmerk lediglich auf das organische Funktionieren des Menschen 
und die Behandlung seiner körperlichen Symptome, nicht aber auf die 
figurativen Bezüge: 

»Gegenwärtig wird medizinisches Wissen zumeist allein mit biologi-
schem Wissen gleichgesetzt. Aber man könnte sich denken, daß in der 
Zukunft das Wissen von der Person der Menschen, von ihren Beziehun-
gen zueinander und ihren Bindungen aneinander und somit auch der 
Zwänge, die sie aufeinander ausüben, ebenfalls zum Wissensbestand der 
Ärzte gehören wird.« (Elias 2002: 83) 

Die Kritik fortsetzend, schreibt er an späterer Stelle: »Noch ist es viel-
leicht nicht ganz unnötig zu sagen, daß die Fürsorge für die Menschen 
zuweilen etwas hinter der Fürsorge für die einzelnen Organe zurück-
bleibt.« (Ebd.: 89f.) Vor diesem Hintergrund ist interessant, dass Elias 
nicht lediglich eine Außensicht auf das medizinische Fach hat, sondern 
letzteres, »zum Teil, weil es meinem Vater Freude machte« (zit. nach Ho-
mering 1999: 27), ab 1918 in Breslau zu studieren begann. »Ich wurde 
dann einer Klinik zugeteilt, in der ich als Assistent des Chirurgen behan-
delt wurde und im weißen Arztkittel herumging.« (Ebd.: 26). Obschon er 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


93

es letztlich nicht zu Ende führte,27 betont er sowohl in der autobiografi-
schen Rückschau (vgl. Elias 1990: 41ff.; Homering 1999: 28f.) als auch 
in seinen wissenschaftlichen Texten immer wieder, wie sehr ihn das Stu-
dium der Medizin in seinem späteren Denken geprägt hat: 

»Ich habe im Sezierraum gearbeitet, habe Leichen seziert, Gehirne se-
ziert. Ich weiß noch heute über all die Gehirnstrukturen Bescheid, und 
ich finde, das ist ein gewichtiger Vorteil für Soziologen. Meine Bücher 
zeigen es immer wieder, daß ich im Gegensatz zu vielen anderen Sozio-
logen das Problem der Verbindung von Biologie und Soziologie für ein 
zentrales soziologisches Problem halte.« (Zit. nach Homering 1999: 28)

Weil soziale und naturwissenschaftliche Sachverhalte nicht isoliert, son-
dern stets in ihrer Relation zueinander zu betrachten seien, bilde das 
Wissen um den Aufbau und die Arbeitsweise des Organismus eine not-
wendige Voraussetzung für eine »Theorie […] des menschlichen Han-
delns« (Elias 1990: 41). Zum einen passt diese Ansicht zu Elias’ Selbst-
verständnis als »Menschenwissenschaftler« (Kleinspehn 2002), dem 
daran gelegen ist, menschliches Handeln und dessen langfristige Verän-
derungen unter Hinzuziehung nicht lediglich einer einzelnen, sondern 
mehrerer Disziplinen hinreichend beschreiben, verstehen und erklären 
zu können (vgl. Schroer 2017: 174, 179). Zum anderen lesen sich Elias’ 
Ausführungen in seinem ›Einsamkeitsbuch‹ über das Vorgehen der me-
dizinischen Fachleute in diesem Lichte wie ein Plädoyer für eine kriti-
sche Medizinsoziologie, der es gelingt, die physiologischen und die so-
zialen Aspekte gleichermaßen zu berücksichtigen (vgl. Elias 2002: 89f.).

Obwohl die heutige Gesellschaft von einer Realisierung entsprechen-
der Lösungswege in vielen Bereichen noch weit entfernt zu sein scheint, 
zeigen die jüngeren Entwicklungen der multiprofessionell ausgerich-
teten, bedürfnisorientierten Sterbenden- und Angehörigenbegleitung, 
dass grundlegende Problematiken sukzessive erkannt und Potenzia-
le zumindest ansatzweise genutzt werden. Mit der Hospizbewegung 
und der Institutionalisierung entsprechender Fürsorgekonzepte wur-
de das Sterben zu einem Reflexionsgegenstand, der nicht einfach fest-
steht, sondern unter Berücksichtigung gesellschaftlicher Bewegungen 
stets aufs Neue zu verhandeln ist. Dies erscheint umso bedeutsamer, 
wenn man bedenkt, dass langwierige Sterbeverläufe ein immer häufi-
geres Szenario darstellen und somit noch weiter an gesellschaftlicher 
bzw. politischer Relevanz gewinnen werden. Dabei wird es u.a. da-
rum gehen, wie sich die bisherigen Ideen, Angebote und Kompeten-
zen der Hospiz- und Palliativversorgung weiterentwickeln und in den 

27	 	Kurz nach dem Physikum brach er ab, weil ihm »die Vorstellung Unbeha-
gen bereitete, einen Gutteil meines Lebens in Kliniken zu verbringen« und 
er einsehen musste, »wie wenig man als Arzt helfen kann« (zit. nach Home-
ring 1999: 27).

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


94

je spezifischen »Sterbewelten« (Schneider 2014) im Einzelnen umset-
zen lassen.

In einem Gespräch, das ein ZDF-Redakteur knapp drei Jahre vor des-
sen Tod mit ihm führte, bringt Elias die wechselseitige Bedeutung, die 
Menschen füreinander haben, als Sinngenerator auch und gerade im 
Angesicht der Endlichkeit noch einmal auf den Punkt (zit. nach Home-
ring 1999: 109): 

»Zum Sterben habe ich ein klares Verhältnis, und ich wünschte, daß 
mehr Menschen gewissermaßen mit dem Tod ins Reine kommen. Das 
ist eine Notwendigkeit, daß man mit der Tatsache ins Reine kommt, ei-
nes Tages werde ich nicht mehr existieren. Ich weiß, daß es ein Ende ist, 
und ich glaube, daß das menschliche Verhältnis zu Menschen viel, viel 
besser sein würde, wenn alle sich klarmachen würden, daß sie nichts an-
deres als andere Menschen haben.«

Literatur

Althoff, Gerd (1990): Verwandte, Freunde und Getreue. Zum politischen 
Stellenwert der Gruppenbindungen im frühen Mittelalter, Darmstadt.

Ariès, Philippe (1982): Studien zur Geschichte des Todes im Abendland, 
München.

Ariès, Philippe (2005): Geschichte des Todes, München.
Bardenheuer, Hubert J. (2012): »Spezialisierte ambulante palliative Versor-

gung (SAPV)«, in: Wolfgang U. Eckart/Michael Anderheiden (Hg.): Hand-
buch Sterben und Menschenwürde, Bd. 2, Berlin/Boston, S. 857–863.

Bauer, Anna (2023): Form und Vergegenwärtigung. Funktionalistische Stu-
dien zur Organisation des Sterbens zu Hause, Wiesbaden.

Bauman, Zygmunt (1994): Tod, Unsterblichkeit und andere Lebensstrate-
gien, Frankfurt am Main.

Baureithel, Ulrike/Bergmann, Anna (1999): Herzloser Tod. Das Dilemma 
der Organspende, Stuttgart.

Beck, Ulrich (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moder-
ne, Frankfurt am Main.

Beck, Ulrich (1996): »World Risk Society as Cosmopolitan Society? 
Ecological Questions in a Framework of Manufactured Uncertainties«, 
in: Theory, Culture and Society 13 (4), S. 1–32. 

Becker, Ernest (1973): The Denial of Death, New York.
Behzadi, Asita (2020): Sterben dürfen im Krankenhaus. Paradoxien eines 

ärztlichen Postulats in der Behandlung Schwerstkranker, Berlin/Boston.
Benkel, Thorsten (2018): »Gedächtnis – Medien – Rituale. Postmortale Erin-

nerungs(re)konstruktion im Internet«, in: Gerd Sebald/Marie-Kristin Döbler 
(Hg.): (Digitale) Medien und soziale Gedächtnisse, Wiesbaden, S. 169–196.

Benkel, Thorsten (2020): »Versachlichtes Sterben? Reflexionsansprüche und 
Reflexionsdefizite in institutionellen Settings«, in: Anna Bauer/Florian 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


95

Greiner/Sabine Kraus/Marlene Lippok/Sarah Peuten (Hg.): Rationalitä-
ten des Lebensendes. Interdisziplinäre Perspektiven auf Sterben, Tod und 
Trauer, Baden-Baden, S. 287–310.

Benkel, Thorsten (2021): »Metaphern der Flamme. Bedeutungsverschiebun-
gen zwischen Natur und Kultur«, in: Tade M. Spranger/Frank Pasic/Mi-
chael Kriebel (Hg.): Handbuch des Feuerbestattungsrechts, 2. Aufl., Stutt-
gart, S. 71–79.

Benkel, Thorsten (2022): »›Sie haben noch drei Monate.‹ Sozialkonstrukti-
vismus in der (Arzt-)Praxis«, in: ders./Matthias Meitzler: Körper – Kul-
tur – Konflikt. Studien zur Thanatosoziologie, Baden-Baden, S. 101–119.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2013): Sinnbilder und Abschiedsgesten. 
Soziale Elemente der Bestattungskultur, Hamburg.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (Hg.) (2018): Zwischen Leben und Tod. 
Sozialwissenschaftliche Grenzgänge, Wiesbaden.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2019a): »Trauerkultur in der Mo-
derne«, in: Arbeitsgemeinschaft Friedhof und Denkmal (Hg.): Raum für 
Trauer. Erkenntnisse und Herausforderungen, Kassel, S. 8–21.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2019b): »Materiality and the Body. Ex-
plorations at the End of Life«, in: Mortality 24 (2), S. 231–246.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2021): »Die Transformierbarkeit des 
Körpers. Vom vergänglichen Leib zur beständigen Materialität«, in: Clau-
dia Benthien/Antje Schmidt/Christian Wobbeler (Hg.): Vanitas und Ge-
sellschaft, Berlin/Boston, S. 83–103.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2022): »Sterbesituation und Thana-
tografie. Soziologische Perspektiven«, in: Corina Caduff/Minou Afzali/
Francis Müller/Eva Soom Ammann (Hg.): Kontext Sterben. Institutionen 
– Strukturen – Beteiligte, Zürich, S. 118–129.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2023): »Bilder, die schmerzen. Visuel-
le Herausforderungen in der qualitativen Sozialforschung«, in: Jahrbuch 
für Tod und Gesellschaft 2, S. 92–132.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias (2024): »Ferne und Nähe. Autonomie 
und Adaption kultureller Bestattungs- und Trauermuster im Spiegel der 
Migration«, in: Jahrbuch für Tod und Gesellschaft 3 (im Erscheinen).

Benkel, Thorsten/Klie, Thomas/Meitzler, Matthias (2019): Der Glanz des Le-
bens. Aschediamant und Erinnerungskörper, Göttingen.

Benkel, Thorsten/Meitzler, Matthias/Preuß, Dirk (2019): Autonomie der 
Trauer. Zur Ambivalenz des sozialen Wandels, Baden-Baden.

Berndt, Christina (2022): »Komm, guter Tod!«, in: Süddeutsche Zeitung, 15. 
April 2022, https://www.sueddeutsche.de/gesundheit/tod-sterben-pandemie-
corona-covid-19-1.5566773 (29. August 2023). 

Besio, Cristina/Romano, Gaetano (Hg.) (2016): Zum gesellschaftlichen Um-
gang mit dem Klimawandel. Kooperationen und Kollisionen, Baden-Baden.

Böcker, Julia (2022): Fehlgeburt und Stillgeburt. Eine Kultursoziologie der 
Verlusterfahrung, Weinheim/Basel.

Brandes, Marina (2011): Wie wir sterben. Chancen und Grenzen einer Ver-
söhnung mit dem Tod, Wiesbaden.

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


96

Brüggen, Susanne (2005): Letzte Ratschläge. Der Tod als Problem der Sozio-
logie, Ratgeberliteratur und Expertenwissen, Wiesbaden.

Budenz, Patrik (2013): Post Mortem, Berlin.
Caduff, Corina (2013): Szenen des Todes. Essays, Basel.
Caduff, Corina (2022): Sterben und Tod öffentlich gestalten. Neue Praktiken 

und Diskurse in den Künsten der Gegenwart, Paderborn. 
Caduff, Corina/Afzali, Minou/Müller, Francis/Soom Ammann, Eva (Hg.) 

(2022): Kontext Sterben. Institutionen – Strukturen – Beteiligte, Zürich.
Campos-Rudinsky, Thana C. de (2022): »On Love, Dying Alone, and Com-

munity«, in: New Bioethics 28 (3), S. 238–251.
Caswell, Glenys (2022): Dying Alone. Challenging Assumptions, Cham.
Caswell, Glenys/O'Connor, Mórna (2019): »›I’ve No Fear of Dying Alone.‹ 

Exploring Perspectives on Living and Dying Alone«, in: Mortality 24 (1), 
S. 17–31.

Coenen, Ekkehard/Meitzler, Matthias (2021): »Forschen zum Lebensende. 
Überlegungen zu einer qualitativen Thanatosoziologie«, in: Forum Qua-
litative Sozialforschung 22 (2), Art. 2.

Cooney, Mark (2003): »The Privatization of Violence«, in: Criminology 41 
(4), S. 1377–1406.

Csef, Herbert (2018): »Die Einsamkeit der Sterbenden«, in: Internationale 
Zeitschrift für Philosophie und Psychosomatik 10, Heft 2, S. 1–10.

Dasch, Burkhard/Blum, Klaus/Gude, Philipp/Bausewein, Claudia (2015): 
»Sterbeorte. Veränderung im Verlauf eines Jahrzehnts. Eine populations-
basierte Studie anhand von Totenscheinen der Jahre 2001 und 2011«, in: 
Deutsches Ärzteblatt 112 (29/30), S. 496–504.

Dörfelt-Mathey, Tabea (2015): Dichtung als Menschenwissenschaft. Das po-
etische Werk von Norbert Elias, Wiesbaden.

Dreßke, Stefan (2005): Sterben im Hospiz. Der Alltag in einer alternativen 
Pflegeeinrichtung, Frankfurt am Main/New York.

Elias, Norbert (1976a): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische 
und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 1: Wandlungen des Verhaltens 
in den westlichen Oberschichten des Abendlandes, Frankfurt am Main.

Elias, Norbert (1976b): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische 
und psychogenetische Untersuchungen, Bd. 2: Wandlungen der Gesell-
schaft. Entwurf zu einer Theorie der Zivilisation, Frankfurt am Main.

Elias, Norbert (1979): »Über die Einsamkeit der Sterbenden in unseren 
Tagen«, in: Werk und Zeit 28 (3) S. 4–16.

Elias, Norbert (1981): »Zivilisation und Gewalt. Über das Staatsmonopol der 
körperlichen Gewalt und seine Durchbrechungen«, in: Joachim Matthes 
(Hg.): Lebenswelt und soziale Probleme. Verhandlungen des 20. Deutschen 
Soziologentages zu Bremen 1980, Frankfurt am Main, S. 98–122.

Elias, Norbert (1987): Los der Menschen. Gedichte/Nachdichtungen, Frank-
furt am Main.

Elias, Norbert (1989): Studien über die Deutschen. Machtkämpfe und Habi-
tusentwicklung im 19. und 20. Jahrhundert, Frankfurt am Main.

Elias, Norbert (1990): Über sich selbst, Frankfurt am Main.

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


97

Elias, Norbert (2002): »Über die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Ta-
gen«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 6, Frankfurt am Main, S. 9–90.

Elias, Norbert (2006): »Die Furcht vor dem Tod«, in: ders., Gesammelte 
Schriften, Bd. 16, Frankfurt am Main, S. 385–401.

Ernst, Stefanie (2010): Prozessorientierte Methoden in der Arbeits- und Or-
ganisationsforschung, Wiesbaden.

Feldmann, Klaus (2010): Tod und Gesellschaft. Sozialwissenschaftliche Tha-
natologie im Überblick, 2. Aufl., Wiesbaden.

Feldmann, Klaus/Fuchs-Heinritz, Werner (Hg.) (1995): Der Tod ist ein Pro
blem der Lebenden. Beiträge zur Soziologie des Todes, Frankfurt am Main.

Fischer, Norbert (2002): Zwischen Trauer und Technik. Feuerbestattung, 
Krematorium, Flamarium. Eine Kulturgeschichte, Berlin.

Fleckinger, Susanne (2018): Hospizarbeit und Palliative Care. Zum wechsel-
seitigen Arbeitsverhältnis von Haupt- und Ehrenamt, Wiesbaden.

Foucault, Michel (1977): Sexualität und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum 
Wissen, Frankfurt am Main.

Frick, Eckhard/Anneser, Johanna (2017): »Total Pain«, in: Spiritual Care 6 
(3), S. 349–350.  

Frost, Peter/Harpending, Henry C. (2015): »Western Europe, State Forma-
tion, and Genetic Pacification«, in: Evolutionary Psychology 13 (1), S. 
230–243.

Fuchs, Werner (1969): Todesbilder in der modernen Gesellschaft, Frank-
furt am Main.

Gabriel, Karl (2014): »Tod – soziologisch«, in: Ulrich Lüke (Hg.): Tod – 
Ende des Lebens!?, Freiburg, S. 31–53.

George, Wolfgang/Dommer, Eckard/Szymczak, Victor R. (Hg.) (2013): Ster-
ben im Krankenhaus. Situationsbeschreibung, Zusammenhänge, Empfeh-
lungen, Gießen.

Giddens, Anthony (2013): Modernity and Self-Identity. Self and Society in 
the Late Modern Age, New York.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (1968): Time for Dying, Chicago.
Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. (1974): Interaktion mit Sterbenden. 

Beobachtungen für Ärzte, Schwestern, Seelsorger und Angehörige, Göt-
tingen.

Göckenjan, Gerd/Dreßke, Stefan (2002): »Wandlungen des Sterbens im 
Krankenhaus und die Konflikte zwischen Krankenrolle und Sterberolle«, 
in: Österreichische Zeitschrift für Soziologie 27 (4), S. 80–96.

Göckenjan, Gerd/Dreßke, Stefan (2005): »Sterben in der Palliativversor-
gung. Bedeutung und Chancen finaler Aushandlung«, in: Hubert Knob-
lauch/Arnold Zingerle (Hg.): Thanatosoziologie. Tod, Hospiz und die In-
stitutionalisierung des Sterbens, Berlin, S. 147–168.

Godzik, Peter (2011): Hospizlich engagiert. Erfahrungen und Impulse aus 
drei Jahrzehnten, Rosengarten.

Goudsblom, Johan (2016): Feuer und Zivilisation, 2. Aufl., Wiesbaden. 
Gronemeyer, Reimer (2005): »Hospiz, Hospizbewegung und Palliati-

ve Care in Europa«, in: Hubert Knoblauch/Arnold Zingerle (Hg.): 

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


98

Thanatosoziologie. Tod, Hospiz und die Institutionalisierung des Ster-
bens, Berlin, S. 207–217.

Groß, Dominik/Grande, Jasmin (2020): »Sterbeprozess – medizingeschicht-
lich«, in: Héctor Wittwer/Daniel Schäfer/Andreas Frewer (Hg.): Hand-
buch Sterben und Tod. Geschichte – Theorie – Ethik, 2. Aufl., Berlin, S. 
89–96.

Hahn, Alois/Eirmbter, Willy H./Jacob, Rüdiger (1996): Krankheitsvorstel-
lungen in Deutschland. Das Beispiel AIDS, Opladen.

Harper, Sarah (2019): »Living Longer with Ageing Societies«, in: Journal of 
Population Ageing 12 (1), S. 133–136.

Hayek, Julia von (2006): Hybride Sterberäume in der reflexiven Moderne. 
Eine ethnographische Studie im ambulanten Hospizdienst, Münster.

Hayen, Hajo (1987): Die Moorleichen im Museum am Damm, Oldenburg.
Hedinger, Damian (2016): Gesundheitsversorgung am Lebensende. Soziale 

Ungleichheit in Bezug auf Institutionsaufenthalte und Sterbeorte, Wies-
baden.

Heimerl, Katharina/Heller, Andreas/Kittelberger, Frank (2005): Daheim ster-
ben. Palliative Kultur im Pflegeheim, Freiburg.

Heller, Andreas/Pleschberger, Sabine/Fink, Michaela/Gronemeyer, Reimer 
(2012): Die Geschichte der Hospizbewegung in Deutschland, Ludwigsburg.

Hitzler, Ronald/Honer, Anne/Maeder, Christoph (Hg.) (1994): Expertenwis-
sen. Die institutionalisierte Kompetenz zur Konstruktion von Wirklich-
keit, Opladen.

Hoffmann, Matthias (2011): »Sterben? Am liebsten plötzlich und unerwar-
tet.« Die Angst vor dem ›sozialen Sterben‹, Wiesbaden.

Hoffmann, Matthias (2023): »Die Angst vor dem sozialen Sterben«, in: Da-
niel Schönefeld/ Wolfgang von Gahlen-Hoops (Hg.): Soziale Ordnungen 
des Sterbens. Theorie, Methodik und Einblicke in die Vergänglichkeit, Bie-
lefeld, S. 115–134.

Homering, Wolfgang (Hg.) (1999): Norbert Elias. Im Gespräch mit Hans 
Christian Huf, Berlin.

Jitschin, Adrian (2021): Das Leben des jungen Norbert Elias, Weinheim/
Basel.

Kellehear, Allan (2009): »Dying Old: and Preferably Alone? Agency, Resis-
tance and Dissent at the End of Life«, in: International Journal of Ageing 
and Later Life 4 (1), S. 5–21.

Klapetek, Martin (2017): »Muslim Areas at Municipal Cemeteries in Ger-
many and Austria«, in: Studia Religiologica 50 (3), S. 203–220.

Kleinspehn, Thomas (2002): »Ein Menschenwissenschaftler. Norbert Elias und 
seine späte Wirkung in der Soziologie«, in: Institut für Soziologie und So-
zialforschung (Universität Oldenburg) (Hg.): Der soziologische Blick. Ver-
gangene Positionen und gegenwärtige Perspektiven, Opladen, S. 175–191.

Korte, Hermann (2005): »Norbert Elias in Breslau. Ein biographisches Frag-
ment«, in: ders., Statik und Prozess. Essays, Wiesbaden, S. 81–100.

Králová, Jana/Walter, Tony (Hg.) (2017): Social Death. Questioning the 
Life-Death Boundary, Abingdon/New York.

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


99

Krätschmer-Hahn, Rabea (2012): Kinderlosigkeit in Deutschland. Zum 
Verhältnis von Fertilität und Sozialstruktur, Wiesbaden.

Lindemann, Gesa (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen 
Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, München.

Loke, Susanne (2023): Einsames Sterben und unentdeckte Tode in der Stadt. 
Über ein verborgenes gesellschaftliches Problem, Bielefeld.

Meitzler, Matthias (2012): »Tot sind immer nur die anderen. Das eigene Le-
bensende zwischen Sterblichkeitswissen und Nicht-Erfahrbarkeit«, in: So-
ziologie-Magazin 5 (1), S. 22–38.

Meitzler, Matthias (2016): »Postexistenzielle Existenzbastelei«, in: Thors-
ten Benkel (Hg.): Die Zukunft des Todes. Heterotopien des Lebensendes, 
Bielefeld, S. 133–162.

Meitzler, Matthias (2017a): »Hunde wollt ihr ewig leben? Der tote Vierbei-
ner – ein Krisentier«, in: Ronald Hitzler/Nicole Burzan (Hg.): Auf den 
Hund gekommen. Interdisziplinäre Annäherung an ein Verhältnis, Wies-
baden, S. 175–200.

Meitzler, Matthias (2017b): »Mediatisierung des Todes. Die Leiche zwi-
schen Unsichtbarkeit und Medienpräsenz«, in: Jo Reichertz/Matthias 
Meitzler/Caroline Plewnia: Wissenssoziologische Medienwirkungsfor-
schung. Zur Mediatisierung des forensischen Feldes, Weinheim/Basel, 
S. 111–146.

Meitzler, Matthias (2017c): »Der alte Körper als Problemgenerator. Zur 
Normativität von Altersbildern«, in: Reiner Keller/Michael Meuser (Hg.): 
Alter(n) und vergängliche Körper, Wiesbaden, S. 45–66.

Meitzler, Matthias (2018): »›Schauen wir mal, was der Opa zu berichten 
hat.‹ Körperambivalenz in einem medizinischen Performanzrahmen«, in: 
Thorsten Benkel/Matthias Meitzler (Hg.): Zwischen Leben und Tod. So-
zialwissenschaftliche Grenzgänge, Wiesbaden, S. 111–142.

Meitzler, Matthias (2019a): »Animalische Avantgarde. Zeitgenössische 
Kundgaben von Trauer um verstorbene Heimtiere«, in: Tierethik. Zeit-
schrift zur Mensch-Tier-Beziehung 11 (1), S. 109–133.

Meitzler, Matthias (2019b): »Keine Angst vor echten Tränen. Die Erfor-
schung von Trauer als methodologische Herausforderung«, in: Thorsten 
Benkel/Matthias Meitzler/Dirk Preuß: Autonomie der Trauer. Zur Ambi-
valenz des sozialen Wandels, Baden-Baden, S. 75–125.

Meitzler, Matthias (2020): »›Ich will jetzt Mutters Asche!‹ Aushandlung, An-
eignung und Autonomie am Beispiel kontroverser Gegenständlichkeit«, 
in: Thomas Klie/Jakob Kühn (Hg.): Die Dinge, die bleiben. Reliquien im 
interdisziplinären Diskurs, Bielefeld, S. 175–197.

Meitzler, Matthias (2021a): Norbert Elias und der Tod. Eine empirische 
Überprüfung, Wiesbaden.

Meitzler, Matthias (2021b): »Wem gehört mein Körper? Der Leib zwischen 
Selbst- und Fremdbestimmung«, in: Anna Henkel (Hg.): Verantwortung, 
Bielefeld, S. 121–135.

Meitzler, Matthias (2021c): »›…ein Problem der Lebenden.‹ Zur wissensso-
ziologischen Relevanz von Norbert Elias’ Todesperspektive«, in: Thorsten 

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


100

Benkel/Matthias Meitzler (Hg.): Wissenssoziologie des Todes, Weinheim/
Basel, S.140–158.

Meitzler, Matthias (2022a): »Die Verschiedenen. Sepulkrales Totengedenken 
in der individualisierten Gesellschaft«, in: Thorsten Benkel/Oliver Dim-
bath/Matthias Meitzler (Hg.): Sterblichkeit und Erinnerung, Baden-Ba-
den, S. 101–138. 

Meitzler, Matthias (2022b): »Postmortale Autonomie. Praktiken der An-
eignung von Totenasche«, in: Thorsten Benkel/Matthias Meitzler: Kör-
per – Kultur – Konflikt. Studien zur Thanatosoziologie, Baden-Baden, S. 
69–100.

Meitzler, Matthias (2022c): »Vom Anfang und Ende der Leiche«, in: Thors-
ten Benkel/Matthias Meitzler: Körper – Kultur – Konflikt. Studien zur 
Thanatosoziologie, Baden-Baden, S. 121–151.

Meitzler, Matthias (2023): »Zivilisierte Gewalt? Das Beispiel Sadomasochis-
mus«, in: Thorsten Benkel (Hg.): Gewalt, Bielefeld, S. 215–228.

Meitzler, Matthias/Heesen, Jessica (2023): »Trauern und Gedenken im 
Zeitalter der Künstlichen Intelligenz. Ethische Perspektiven auf das di-
gitale ›Weiterleben‹«, in: Zeitschrift für Bestattungskultur 75 (7/8), S. 
14–17. 

Meitzler, Matthias/Thönnes, Michaela (2022): »Sterben unter organisierten 
Bedingungen. Zum thanatosoziologischen Beitrag von David Sudnow«, 
in: Jahrbuch für Tod und Gesellschaft 1, S. 184–207.

Meyer, Gabriele (1998): ›Der andere Tod‹. Die Kontroverse um den Hirn-
tod, Frankfurt am Main.

Motakef, Mona (2011): Körper Gabe. Ambivalente Ökonomien der Organ-
spende, Bielefeld.

Nassehi, Armin/Weber, Georg (1989): Tod, Modernität und Gesellschaft. 
Entwurf einer Theorie der Todesverdrängung, Opladen.

Oduncu, Fuat (1998): Hirntod und Organtransplantation. Medizinische, ju-
ristische und ethische Fragen, Göttingen.

Parsons, Talcott (1958): »Struktur und Funktion der modernen Medizin. 
Eine soziologische Analyse«, in: René König/Margret Tönnesmann (Hg.): 
Probleme der Medizin-Soziologie, Köln/Opladen, S. 10–57.

Peplau, Letizia A./Perlman, Daniel (Hg.) (1982): Loneliness. A Sourcebook 
of Current Theory, Research and Therapy, New York.

Peuten, Sarah (2023): »Todesverdrängung und Einsamkeit der Sterbenden. 
Relativierung, Aktualisierung, Kontextualisierung« (Rezension zu: Mat-
thias Meitzler: Norbert Elias und der Tod. Eine empirische Überprüfung), 
in: Jahrbuch für Tod und Gesellschaft 2, S. 195–197.

Pfeffer, Christine (2005): »Hier wird immer noch besser gestorben als wo-
anders.« Eine Ethnographie stationärer Hospizarbeit, Bern.

Pierburg, Melanie (2021): Sterben und Ehrenamt. Eine Ethnographie der 
Ausbildung zur Sterbebegleitung, Bielefeld. 

Preuß, Dirk (2018): »In Entwicklung. Der Umgang mit toten Föten«, in: 
Thorsten Benkel/Matthias Meitzler (Hg.): Zwischen Leben und Tod. So-
zialwissenschaftliche Grenzgänge, Wiesbaden, S. 51–70.	

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


101

Prior, Lindsay (1989): The Social Organization of Death. Medical Discourse 
and Social Practices in Belfast, New York.

Putnam, Robert D. (2000): Bowling Alone. The Collapse and Revival of 
American Community, New York.

Raab, Jürgen (2001): Soziologie des Geruchs. Über die soziale Konstruktion 
olfaktorischer Wahrnehmung, Konstanz.

Rehberg, Karl-Siegbert (Hg.) (1996): Norbert Elias und die Menschenwis-
senschaften. Studien zur Entstehung und Wirkungsgeschichte seines Wer-
kes, Frankfurt am Main.

Reuband, Karl-Heinz (2008): »Einsam und unglücklich im Alter? Eine em-
pirische Studie zur Lebenssituation alter Menschen im großstädtischen 
Kontext«, in: Axel Groenemeyer/Silvia Wieseler (Hg.): Soziologie sozialer 
Probleme und sozialer Kontrolle. Realitäten, Repräsentationen und Poli-
tik, Wiesbaden, S. 354–374.

Saake, Irmhild/Nassehi, Armin/Mayr, Katharina (2019): »Gegenwarten von 
Sterbenden. Eine Kritik des Paradigmas vom ›bewussten‹ Sterben«, in: 
Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 71, Heft 1, S. 27–
52.

Salis Gross, Corina (2001): Der ansteckende Tod. Eine ethnologische Studie 
zum Sterben im Altersheim, Frankfurt am Main/New York.

Savin-Baden, Maggi (2022): Digital Afterlife and the Spiritual Realm, Boca 
Raton.

Schmickler, Leonie (2021): »(Nicht-)Wissen und Selbstbestimmung. Ein 
Beitrag zur Soziologie der Suizidbeihilfe«, in: Thorsten Benkel/Matthi-
as Meitzler (Hg.): Wissenssoziologie des Todes, Weinheim/Basel, S. 196–
220.

Schneider, Werner (1999): ›So tot wie nötig – so lebendig wie möglich.‹ Ster-
ben und Tod in der fortgeschrittenen Moderne – eine Diskursanalyse der 
öffentlichen Diskussion um den Hirntod in Deutschland, Münster.

Schneider, Werner (2006): »Das ›gute Sterben‹. Neue Befunde der Thanato-
soziologie«, in: Soziologische Revue 29 (4), S. 425–434

Schneider, Werner (2014): »Sterbewelten. Ethnographische (und dispositiv-
analytische) Forschung zum Lebensende«, in: Martin W. Schnell/Werner 
Schneider/Harald Kolbe (Hg.): Sterbewelten. Eine Ethnographie, Wies-
baden, S. 51–138.

Schroer, Markus (2017): Soziologische Theorien. Von den Klassikern bis zur 
Gegenwart, Paderborn.

Schützeichel, Rainer (2016): »Sinnwelten des Trauerns. Eine Analyse der 
Professionalisierung von Trauerarbeit«, in: Nina Jakoby/Michaela Thön-
nes (Hg.): Zur Soziologie des Sterbens. Aktuelle theoretische und empiri-
sche Beiträge, Wiesbaden, S. 113–134.

Schützeichel, Rainer (2018): »Demütigung, Anerkennung und sozialer Tod«, 
in: Thorsten Benkel/Matthias Meitzler (Hg.): Zwischen Leben und Tod. 
Sozialwissenschaftliche Grenzgänge, Wiesbaden, S. 243–267.

Seale, Clive (1995): »Dying Alone«, in: Sociology of Health and Illness 17 
(3), S. 376–392.

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


102

Seemann, Axel (2023): »Eine modelltheoretische Erklärung der Einsamkeit«, 
in: Leon Arlt/Nora Becker/Sara Mann/Tobias Wirtz (Hg.): Einsam in Ge-
sellschaft. Zwischen Tabu und sozialer Herausforderung, Bielefeld, S. 33–
50.

Sennett, Richard (2010): Der flexible Mensch, Berlin. 
Sereva, Emilia P. (2016): Thinking with Elias about British Independent Fu-

neral Firms, Diss. University of Edinburgh. 
Simmel, Georg (1993): »Die Großstädte und das Geistesleben«, in: ders., 

Das Individuum und die Freiheit, Frankfurt am Main, S. 192–204.
Sitter, Miriam (2022): »Trauerbegleitung – (k)eine Frage der Professionali-

tät?«, in: Jahrbuch für Tod und Gesellschaft 1, S. 162–183.
Sommer, Andreas U. (2010): »Das Sterben denken. Zur Möglichkeit einer 

ars moriendi nach Nietzsche und Elias«, in: Friederike Günther/Ange-
la Holzer/Enrico Müller (Hg.): Zur Genealogie des Zivilisationsprozes-
ses. Friedrich Nietzsche und Norbert Elias, Berlin/New York, S. 159–174.

Stadelbacher, Stephanie (2017): »Das Lebensende als Randgebiet des Sozia-
len? Zur Praxis des ›guten‹ Sterbens zu Hause am Beispiel der ambulanten 
Hospiz- und Palliativarbeit«, in: Nina Jakoby/Michaela Thönnes (Hg.): 
Zur Soziologie des Sterbens. Aktuelle theoretische und empirische Beiträ-
ge, Wiesbaden, S. 49–70.

Stadelbacher, Stephanie (2020): Soziologie des Privaten in Zeiten fortge-
schrittener Modernisierung. Eine Analyse am Beispiel des Sterbens zu-
hause, Wiesbaden. 

Stanley, Liz/Wise, Sue (2011): »The Domestication of Death. The Sequestra-
tion Thesis and Domestic Figuration«, in: Sociology 45 (6), S. 947–962.

Stein, Stephan (2017): »Sprechen über Sterben und Tod zwischen Euphe-
mismen und Dysphemismen. Zum Sprachgebrauch in Textsorten im Um-
feld von Tod und Trauer«, in: Enrico Garavelli/Hartmut E.H. Lenk (Hg.): 
Verhüllender Sprachgebrauch. Textsorten- und diskurstypische Euphemis-
men, Berlin, S. 83–118.

Stolberg, Michael (2013): Die Geschichte der Palliativmedizin. Medizini-
sche Sterbebegleitung von 1500 bis heute, 2. Aufl., Frankfurt am Main.

Stöttner, Carina (2018): »Digitales Jenseits? Virtuelle Identität im postmorta-
len Stadium«, in: Thorsten Benkel/Matthias Meitzler (Hg.): Zwischen Le-
ben und Tod. Sozialwissenschaftliche Grenzgänge, Wiesbaden, S. 185–209.

Sudnow, David (1973): Organisiertes Sterben. Eine soziologische Untersu-
chung, Frankfurt am Main.

Thompson, Neil (2012): Grief and its Challenges, Basingstoke. 
Thönnes, Michaela (2013): Sterbeorte in Deutschland. Eine soziologische 

Studie, Frankfurt am Main.
Treibel, Annette (2008): Die Soziologie von Norbert Elias. Eine Einführung 

in ihre Geschichte, Systematik und Perspektiven, Wiesbaden.
Treibel, Annette/Kuzmics, Helmut/Blomert, Reinhard (Hg.) (2000): Zivili-

sationstheorie in der Bilanz. Beiträge zum 100. Geburtstag von Norbert 
Elias, Opladen.

Walter, Tony (1994): The Revival of Death, London. 

MATTHIAS MEITZLER

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


103

Walter, Tony/Hourizi, Rachid/Moncur, Wendy/Pitsillides, Stacey (2011): 
»Does the Internet Change How We Die and Mourn? Overview and Anal-
ysis«, in: Omega – Journal of Death and Dying 64 (4), S. 275–302.

Wißmann, Peter (2020): »Demenz als soziales Phänomen«, in: Kirsten Aner/
Ute Karl (Hg.): Handbuch Soziale Arbeit und Alter, 2. Aufl., Wiesbaden, 
S. 509–516.

Wittwer, Héctor (Hg.) (2020): Sterbehilfe und ärztliche Beihilfe zum 
Suizid. Grundlagentexte zur ethischen Debatte, Freiburg/München.

Wouters, Cas (1999): Informalisierung. Norbert Elias’ Zivilisationstheo-
rie und Zivilisationsprozesse im 20. Jahrhundert, Wiesbaden.

NORBERT ELIAS’ BETRACHTUNGEN ZUM LEBENSENDE

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66 - am 14.01.2026, 21:56:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748915799-66
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

