234

Moscheeleben in Deutschland

und legen diese erst zum Gebet an.’*® Auch beim Umgang mit anderen Fragen at-
testieren Frauen dem Frauengebetssaal nicht notwendigerweise die Tabu-Regeln
des masgids, wenn sie z.B. hier ihre Kleinkinder wickeln (also die Gefahr in Kauf
nehmen, dass der Teppich mit Windelschmutz in Berithrung kommen kann).**’
Das heif3t, dass in Rechnung gestellt werden muss, dass sich die Frauen im Ge-
betssaal anders fithlen als in einem Versammlungsraum und im Frauengebetsaal,
namlich weniger privat und weniger geschiitzt. Der masgid-Raum bekommt durch
das Gefiihl, das die Akteurinnen inkorporiert haben, eine Bedeutung, die fiir an-
dere Riaume nicht ausgebildet ist. Um die damit in Verbindung stehenden norma-
tiven Regeln des Moscheebesuchs (z.B. Zustand der Unreinheit) zu umgehen und
den Einschluss aller Frauen zu erreichen, kann der masgid seiner Bezeichnung als
Frauen-masgid entledigt werden, womit nur der Hauptgebetssaal als masgid gewer-
tet wird. Aus den geschilderten unterschiedlichen Interessen und Vorstellungen
der Moscheebesucherinnen erklirt sich die Bedeutung, die sie der Auseinander-
setzung um den Begriff masgid einriumen.

3. Teilnahme von Frauen an Freitags- und Feiertagsgebeten

Im Folgenden soll es um eine religiése Praxis von Frauen gehen, der in Studien iiber
islamisches Leben in Deutschland und auch europaweit, kaum nachgegangen wird,
namlich die Teilnahme von Frauen an Gemeinschaftsgebeten, an denen Frauen
nicht natiirlicherweise mitwirken: Dies betrifft das Freitagsgebet, Feiertagsgebete
und das Totengebet.'*®

Es wurde schon im Eingangskapitel darauf verwiesen, dass die Nutzung der
Moscheen von Frauen zur Verrichtung der Tageszeitgebete (unabhingig davon, ob
sie in der Gemeinschaft verrichtet werden oder die Moschee lediglich als Ort ge-
nutzt wird, um diese fiir sich selbst zu vollziehen) und gerade fiir die Frequentie-
rung der Freitagsgebete und der Feiertagsgebete von der Erreichbarkeit und rium-
lichen Ausstattung abhingig ist:

106 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

107 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

108 Inbisherigen Studien wird in der Regel nur darauf aufmerksam gemacht, dass nach normati-
ver Lesart beispielsweise das Freitagsgebet fiir Frauen keine religiose Pflicht darstellt. Zeug-
nisse von doch teilnehmenden Frauen in Deutschland hat lediglich BEiLscHMIDT dargelegt.
Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 139-140. Studien wie GAMPER 2011 und REISINGER 2015 iber muslimi-
sche Frauengruppen und ihre Moscheepraxis gehen nicht darauf ein. Tatsachlich wird eher
weibliche Gebetsleitung, aber nicht die Teilnahme an den Gemeinschaftsgebeten themati-
siert: Siehe z.B. JACOBSEN 2010: 93, siehe auch SPIELHAUS 2012, in der dezidiert eine deutsche
Imamin vorgestellt wird. Siehe fiir die Rekonstruktion von weiblicher Teilnahme an Freitags-
gebeten in der vormodernen Ara: KaTz 2014: 113ff, fiir moderne Entwicklungen in muslimi-
schen Mehrheitsgesellschaften: Katz 2014: 261ff.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

Da die Yunus-Emre-Moschee am Rande eines Gewerbegebiets insgesamt ab-
gelegen ist und offensichtlich unter der Woche kaum genutzt wird, gibt es we-
nig Muslime - und Musliminnen schon gar nicht —, die unter der Woche und
auferhalb des Ramadans diese Moschee zu den Tageszeitgebeten aufsuchen. Als
solche ist sie als Wochenendmoschee bzw. Ramadan-Moschee zu klassifizieren. Die
Altstadt-Moschee, die Omar-Khattab-Moschee und das Kultur- und Bildungszen-
trum werden dagegen aufgrund ihrer gut erreichbaren Lage in stidtischen Misch-
gebieten von Muslim*innen zu allen Tageszeiten frequentiert — so auch zu den
unterschiedlichen Gebetszeiten und wihrend des Freitagsgebets. Die privilegier-
te Lage der Altstadt-Moschee mit sehr guter OPNV-Anbindung, mitten in einem
belebten Stadtviertel mit einem nennenswerten Anteil an muslimischen Familien
und einigen muslimisch gefiihrten Lebensmittel- und anderen Geschiften, sowie
die Existenz eines fiir Frauen eigens ausgewiesenen Frauenbereichs macht die Mo-
schee fiir Frauen sehr attraktiv. Manche Frauen beten hier am Freitagmittag das
iibliche Mittagsgebet, andere beten das per Lautsprecher iibertragene Freitagsge-
bet mit. Wieder andere Frauen kommen nur, um sich die Freitagspredigt anzu-
hoéren. In der Yunus-Emre-Moschee dagegen bereiten die Frauen freitags vor dem
Freitagsgebet Lahmacun fur den Verkauf zu, verlassen die Moschee aber vor Beginn
des Gebets — da der Gebetssaal dann fiir die Minner reserviert ist. Auch im Kultur-
und Bildungszentrum stellen am Vormittag Frauen Lahmacun her, verrichten dann
das Mittagsgebet dort — aber partizipieren duflerst selten am Freitagsgebet: »Ist ja
keine Pflicht fiir uns.«**® Diese fehlende Pflicht wird immer wieder von Frauen und
Minnern gleichermaflen zur Sprache gebracht, um die weibliche Absenz vom Frei-
tagsgebet zu erkliren.”® Aber gerade der Nicht-Pflichtcharakter des Freitaggebets
gibt den mitbetenden Frauen in den anderen Moscheen die Bedeutung: Man macht
etwas, ohne dass es eine religiose Pflicht ist, sondern weil man es fiir richtig halt:
»Gerade weil es keine Pflicht ist, ist es etwas Besonderes, an dieser Mdnnerpflicht
teilzunehmen.«™ Mit der Mitwirkung an einer dominanten islamischen Praxis re-
klamieren diese Frauen fiir sich die Ubernahme der besagten islamischen Praxis,
um mehr gottlichen Lohn zu erhalten, der aufgrund der Freiwilligkeit hoher aus-
fallen sollte als die Erfiillung einer Pflicht. Dieser durchdachten Erklirung stehen
das Erstaunen und der Zweifel von Frauen gegeniiber, die das erste Mal am Frei-
tagsgebet mitbeten: Ihre Koranschullehrerin hatte die Frauen nach dem Kurs zum
anstehenden Freitagsgebet eingeladen. Einige waren hinterher erstaunt, dass die-
se Praxis »so wichtig sein soll«."* Schliefilich ist das Freitagsgebet im Ablauf nicht

109 Feldnotiz, Kirmes, 30.05.2014, Kultur- und Bildungszentrum, Frau mittleren Alters: »Bize farz
degil ki.«

110 Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungszentrum.

111 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Hafsa.

112 Feldnotiz, Gemeindebesuch, 08.08.2014, Altstadt-Moschee, dltere Frau: »Neden bu kadar
o6nemli oldugunu anlamis degilim.«

https://dol.org/10:14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

235


https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Moscheeleben in Deutschland

anders als andere fard-Gebete. Andere Frauen waren sich nicht sicher, ob ihre Teil-
nahme nicht eine Anmaflung sei, denn Gott habe ja aus gutem Grund den Frauen
dieses Gebet nicht vorgeschrieben, so ihre Zweifel. Doch mit der Wiederholung
dieser Praxis entwickelte sich bei den mitbetenden Frauen ein anderes Gefiihl fir
die Wichtigkeit des Freitagsgebet, von der sie sonst nur von Mannern horen, die
sie ihren Séhnen und Neffen nahebringen und die in der Offentlichkeit als die is-
lamische Praxis schlechthin steht. Sie konnten nun aus eigener Erfahrung davon
berichten.

Eine dhnliche Verunsicherung auf Seiten der Frauen habe ich auch auf Totenge-
beten fiir zwei verstorbene Gemeindeangehdorige beobachtet, die in der tiirkischen
Community bekannt und beliebt gewesen sind: Die Waschungen wurden von der
Ehefrau des Imams im speziellen Waschraum einer Moschee geleitet, die zwar kei-
ne Funktion als Religionsbeauftragte hatte, aber Absolventin einer Imam-Hatip-
Schule in der Tiirkei war. Sie und mehrere andere Frauen aus umliegenden DITIB-
Moscheen hatten zuvor an einer vom DITIB-Verband angebotenen Schulung fiir
Totenwaschung teilgenommen. Nach der rituellen Totenwaschung wurden anwe-
sende Frauen, die lediglich fiir Beileidsbekundungen zugegen waren, vom Imam
eingeladen, am Totengebet der Verstorbenen teilzunehmen. Sie waren mehrheit-
lich von der Einladung des Imams iiberrascht und wussten nicht, wohin sie sich
aufstellen sollten und wie das Totengebet iiberhaupt verrichtet wird: »Nehmt ihr
teil? Wir wissen gar nichts. Wir nehmen das erste Mal an einem Totengebet teil .«
Nachdem sich einige Frauen rituell fiir das Gebet gewaschen und sich anschlief}end
hinter den minnlichen Reihen aufgestellt hatten, machten es ihnen auch die unsi-
cheren Frauen nach. Manche Minner instruierten ihre weiblichen Familienange-
hérigen, wie das Gebet abliuft. Zugleich erklirte auch der Imam allen Anwesenden
den Ablaufund die Regeln des Totengebets. Hinterher weinte eine der anwesenden
Frauen und erklirte, dass sie es nie fir moglich gehalten hatte, dass ausgerechnet
das Totengebet ihrer Freundin ihr erstes Mal itberhaupt sein sollte.™* Die wich-
tigste Praktik wihrend des Totengebets ist das Bezeugen der Gemeinde, dass es
sich bei den Verstorbenen um eine Muslimin bzw. einen Muslim handelte und sie
den Verstorbenen eine eventuell ausstehende Schuld der Verstorbenen bei einem
Lebenden vergeben (tiirk. helallik vermek). Dabei geht es darum, dass die Verstorbe-
nen durch dieses horbare Bezeugen der Anwesenden von der Schuld am Nichsten
befreit werden. Diese religiése Praxis der Vergebung steht im unmittelbaren Zu-
sammenhang mit dem Aspekt des Anspruches, den jeder Muslim/jede Muslimin
an seinem/ihrem Nichsten hat. Damit geht keine Begleichung der Schuld bei Gott
einher. An dieser Praxis nehmen auch Frauen teil, allerdings in der Regel nicht beim

113 Feldnotiz, Totengebet, 13.03.2016, Yavuz-Sultan-Selim-Moschee, éltere Frau: »Kilacak
musiniz? Hic bir sey bilmiyoruz. ilk defa cenaze namazina katiliyoruz.«
114 Feldnotiz, Totengebet, 13.03.2016, Yavuz-Sultan-Selim-Moschee.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

Totengebet, sondern normalerweise im Haus der Verstorbenen, bevor das Totenge-
bet auf dem Vorplatz einer Moschee bzw. auf der Begribnisstitte verrichtet wird.
Bei der Performanz des beobachteten Totengebets ergab sich fir die Frauen damit
sowohl ein Wiedererkennungswert, nimlich das Bezeugungsritual, als auch eine
vollig neue Situation, nimlich die Teilnahme am Gebet. Das gesamte Ritual war ih-
nen bisher versperrt gewesen. Die anwesenden und mitbetenden Frauen sind Teil
einer Erfahrung der gesamten muslimischen Gemeinschaft geworden und emp-
fanden das als positiv.

Teil der gesamten muslimischen Gemeinschaft zu sein, ist insbesondere auch
bei denjenigen Frauen ausgeprigt, die freitags in die Moschee kommen, um das
Freitagsgebet mitzubeten. Das Freitagsgebet ist eine gemeinschaftliche Handlung,
womit die Gemeinschaft wochentlich gefeiert wird: Wie bei den Gebeten an religio-
sen Feiern oder im Ramadan geht es darum, miteinander und nebeneinander zu
beten, obwohl jede fiir sich betet. Hier sehen sie sich als Teil der Umma und er-
leben diese korperlich und ortlich und nicht allein fiir sich. Die im Privaten und
allein gelebte Religiositit ist gegeniiber einer gemeinschaftlich gelebten im Nach-
teil, weil sie das gemeinschaftsstiftende Moment der Religion nicht aufnehmen
kann. Insbesondere Frauen, die in Mekka und Medina auf Umra- und Hadsch-
Fahrten inmitten einer nicht zihlbaren Masse an Menschen, erlebt haben, wie sich
alle »gleichzeitig vor Gott verneigen«,"™ wollen dieses Gefiihl auch in ihrer lokalen
Moscheegemeinde revitalisieren. Dieser internationale, kosmopolitische Teil der Zu-
gehorigkeit zur muslimischen Gemeinschaft zeigt sich fir sie in Mekka am deut-
lichsten, wo die Nationalitit, die Rechtsschule, die Ethnizitit, ja sogar das Ge-
schlecht keine Rolle spielt, weil Frauen und Minner an der Kaaba durchmischt
beten: »Und in Deutschland haben wir das gleiche. Deutsch, Tiirkisch, Bosnisch,
6 Damit werden die Moschee und die Gemeinschaftsgebete
als religiose Orte gedeutet, an denen jede Frau teilhaben konnen sollte, ohne dass

Arabisch, Russisch.«

reguliert wird, wer kommt und wer nicht.

Die zunehmende Frequentierung von Gemeinschaftsgebeten in der Moschee
durch Frauen betrifft einen weiteren Aspekt, der im Zusammenhang mit der Mo-
schee an sich betont wurde: Sowohl Semra von der Yunus-Emre-Moschee als auch
religiose Expertinnen und Nicht-Expertinnen der Frauengruppen in der Altstadt-
Moschee schreiben der Moschee an sich eine Heiligkeit zu, die — wie oben schon
ausgefithrt wurde — mit ihrer Geschichte als Ort des Betens legitimiert wird: »Orte
besitzen eine Heiligkeit. Moscheen besitzen eine Heiligkeit. In der Moschee zu be-
ten, erhoht den Gotteslohn des Gebets. In Medina zu beten, bedeutet noch mehr

115 Feldnotiz, christlich-islamischer Dialogkreis, 11.06.2015, Altstadt-Moschee, Emel.
116 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

237


https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Moscheeleben in Deutschland

Gotteslohn.«" Je linger eine Moschee existiert, umso mehr Menschen haben hier
das Gebet vollzogen und den Namen Gottes gepriesen. Damit sticht dieser Ort her-
vor. Da die Heiligkeit der Moschee als Gottes Haus an der Frequenz des Betens und
der Betenden gemessen wird, erhéht das Gebet in der Moschee den immateriellen
Wert des Betens; dies gibt dem Gebet eine Bedeutung, die ein privat verrichtetes
Gebet, z.B. zuhause, nicht aufweist. Das scheint die Hauptmotivation fiir Frauen
zu sein, ihr Gebet ebenfalls an einem solchen Ort zu verrichten, um den damit
verbundenen Lohn zu erhalten. Die hadithbasierende legalistische Regel, dass das
Gebet der Frauen zuhause so viel Gotteslohn einbringt wie das Gebet der Manner
in der Moschee, also Frauen keinen Nachteil beim Zuhause-Beten haben, wird so-
mit umformuliert: Wie auch schon beim Thema menstruierende Frauen in der Moschee
wird der zugrundeliegende Hadith und die normative Regel nicht angetastet, aber
um diejenigen Quellen erweitert, in denen Gebeten in der Gemeinschaft allgemein
mehr Gotteslohn zugesprochen wird.

Dass das Freitagsgebet von Frauen mitgebetet wird, kann als Generierung von
normativem islamischem Wissen und religiéser Autoritit interpretiert werden: Sa-

mira verwies auf die koranische Forderung in 62/9™

, sich am Tag der Versamm-
lung (yawm al-gum ‘a) zum Gebet zu versammeln. Sie und auch andere Frauen und
Minner verdeutlichten, dass es sich beim Freitagsgebet keinesfalls um eine nur
Minner betreffende religiose Praxis handele: Im betreffenden Koranvers spreche
Gott nicht dezidiert Midnner an. Auch das historische Zeugnis von Frauen, die un-
ter dem Propheten an den Gemeinschaftsgebeten mitwirkten, wird angefiithrt, um
darzulegen, dass die Sunna des Propheten filschlicherweise verlassen wurde, als
den Frauen das Freitagsgebet in spiteren Jahrhunderten verwehrt wurde.™ Mit
dem Riickgriff auf historische Zeugnisse, die in einen genuin islamischen Diskurs
platziert werden, wird so religidse Macht generiert. Es geht auch gar nicht in erster
Linie darum, das Freitagsgebet der Minner auch zu einer Pflichtveranstaltung fiir
Frauen zu machen und verbissen darum zu kimpfen. Teilweise werden Treffen an
anderen Wochentagen auch als Versammlungstage (yawm al-gum ‘a) interpretiert.
Da die teilnehmenden Frauen an der emotionalen und gemeinschaftlichen Seite
des Religidsen interessiert sind und nicht an der Ubernahme mannlicher Pflichten
fiir die Frauen, kénnen auch Gemeinschaftsgebete nur unter Frauen diese Bediirf-
nisse befriedigen. Das Freitagsgebet eignet sich nur deswegen besonders gut, weil

117  Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Mekanlarin
kutsalligi vardir. Caminin kutsalligi vardir. Cami'de namaz kilmak sevabini artirir. Medine'de
namaz kilmak daha ¢ok sevab kazandirir.«

118 62/9:»lhrGlaubigen! Wenn am Tag der Versammlung zum Gebet gerufen wird, dann wen-
det euch mit Eifer dem Gedenken Gottes zu und laf3t das Kaufgeschéft (so lange ruhen)! Das
ist besser fiir euch, wenn (anders) ihr (richtig zu urteilen) wifdt.«

119  Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira und Jussuf. Siehe auch Ab-
schnitt |, Kap.2.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

dieser feste Termin schon normativ aufgeladen ist, wihrend andere regelmifiige
Gelegenheiten erst geschaffen werden miissten.

Was fiir die unterschiedliche Frequentierung von Frauen und Minnern in Be-
zug auf das Freitagsgebet gilt, gilt auch fiir Festtagsgebete: Dieses Gebet an Feierta-
gen ist auch fir Manner nicht verpflichtend. Und doch herrscht die Auffassung vor,
dass es ebenfalls nur Minnern vorbehalten sei. Zu den Feiertagsgebeten zum En-
de des Ramadans und zum Opferfest sind Frauen in der Omar-Khattab-Moschee
regelmiflig anwesend. In der Altstadt-Moschee wird versucht, die Frauenriume
an den Fejertagsgebeten nur fir Frauen zu reservieren, obgleich dies wegen des
immensen Platzbedarfs fiir Minner teilweise nicht gewihrleistet werden kann. In
der Yunus-Emre-Moschee wie auch in der ADTUDF-Moschee und im Kultur- und
Bildungszentrum ist die Teilnahme von Frauen gar nicht vorgesehen. Dass Frauen
dieses Gebet frequentieren, zeigt nicht nur einen Wandel im Moscheebesuch auf,
sondern verindert die Begehung der Feiertage allgemein und die Bedeutung der
Moschee an diesen Feiertagen. Durch die Teilnahme der Frauen sind auch ganze
Familien mit Kindern in der Moschee: »Wenn Frauen am Feiertagsgebet mitbeten,
dann kommen die Kinder auch, und sehen, es ist auch was Religiéses und nicht nur
SiiRigkeiten.«'*° In der Altstadt-Moschee werden Essen und Trinken mitgebracht.
Nach der Predigt, dem Gebet und den Begliickwiinschungen feiern die Menschen
das religiose Fest in Geselligkeit bis in die Mittagsstunden hinein. In der Omar-
Khattab-Moschee wird die Gebetszeit des Feiertaggebets sogar in den Lauf des
Vormittags hinein verschoben, damit die Familien sich zusammen auf den Weg
in die Moschee machen konnen, wihrend in allen anderen Moscheen weiterhin
der frithestmégliche Zeitpunkt gewihlt wird.” In der Yunus-Emre-Moschee dage-
gen verabschiedet sich die minnliche Gemeinde nach der recht formell gehaltenen
Begliickwiinschungszeremonie und verlisst die Moschee innerhalb kiirzester Zeit,
weil die Frauen und damit auch die Familien zuhause wiren. Es hitte bisher auch

120 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira.

121 Die Feiertagsgebete werden zum Zeitpunkt der duha-Gebetszeit abgehalten. Diese ist die
Zeit zwischen Ddmmerung und Mittagsgebet. Die duha-Gebetszeit gehort nicht zu den finf
Tageszeitgebeten. Es wird ein Viertel des Sonnentags an den Beginn der Dimmerung ange-
rechnet, womit die duha-Zeit beginnt. Sie endet mit Eintritt der tabuisierten Zeit, wenn die
Mittagssonne am hochsten steht. Die duha-Gebetszeit ist schon in vorislamischer Zeit iiber-
liefert und wurde spéter durch das Gebet zur Dammerungszeit ersetzt. Als Gebetszeit hat
sie sich als Zeit fiir die Feiertagsgebete und als sunna-Gebete erhalten. Daraus erklart sich
auch die zeitliche Diskrepanz zwischen den Gebetszeiten in der Altstadt-Moschee und der
Omar-Khattab-Moschee. In der Altstadt-Moschee wie auch in den meisten tiirkischdominier-
ten Moscheen wird der Beginn der duha-Zeit als Zeitpunkt des Feiertagsgebets bestimmt,
wahrend in der Omar-Khattab-Moschee die Zeit bis kurz vor Beginn der tabuisierten Zeit
ausgenutzt wird.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—

239


https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Moscheeleben in Deutschland

keine Anstrengungen gegeben, die Frauen und Familien mit zu den Feiertagsge-
beten einzuladen." Eine vom Religionsbeauftragten Mahmut angeregte gemein-
same Feier fir alle Gliubigen wihrend der Feiertage, z.B. am 2. oder 3. Festtag,
in der Yunus-Emre-Moschee sei von der Gemeinde nicht aufgenommen worden.
Die Festtagsgestaltung der Menschen umfasst in der Regel nur rudimentir die Mo-
schee selbst. Doch je 6fter diese in der Moschee fiir ganze Familien ausgerichtet
werden, umso mehr ist damit zu rechnen, dass sich diese Form durchsetzen wird.
Zusammenfassend ldsst sich Folgendes festhalten: Dort, wo es separate Frau-
engebetssile gibt, ist die Teilnahme von Frauen an den Gemeinschaftsgebeten am
Freitag und zu den Festtagsgebeten leichter zu bewerkstelligen als in den gemein-
sam genutzten Gebetssilen. Das ist moglicherweise die Krux an der Raumfra-
ge: Frauen im gemeinsamen Gebetssaal konnen bei gemeinsamen religiosen Fei-
ern den Raumtrenner aufheben und damit eine horbare und sichtbare Prisenz
im Gebetssaal erreichen. So erleben sie das religiose Geschehen und die gesam-
te Gemeinschaft im Gebetssaal in einer Weise, die Frauen mit separaten Riumen
nicht haben. Diese verfiigen dagegen iiber die Moglichkeit des Mitbetens von Ge-
meinschaftsgebeten, da ihr Raum nicht von Minnern besetzt wird, und werden
zukiinftig diesen Anspruch, am Freitags- und Feiertagsgebet mitzuwirken, aus-
bauen. Schon im Laufe meiner Feldforschungszeit wurde es immer iiblicher, frei-
tags am Gebet teilzuhaben. Dagegen ist dort, wo es nur einen einzigen Gebets-
saal gibt, dieser freitags nur fir Minner reserviert. Frauen hitten gar keinen Platz
dort und werden zukiinftig auch nicht das Freitagsgebet mitbeten kénnen oder
anwesend sein konnen. Wenn wir aber bedenken, dass im Kultur- und Bildungs-
zentrum ebenfalls ein grofRziigiger Frauenbereich vorhanden ist, der aber kaum
von Frauen fiir das Freitagsgebet genutzt wird, kommt es also darauf an, dass
Akteur*innen vor Ort die Normativititen hinterfragen und diese um Aspekte er-
weitern, die fur ihr religioses Erleben heute so wichtig sind: Das Revitalisieren
der muslimischen Gemeinschaft, die zeitgleich Gott anruft; der Erwerb von Got-
teslohn durch gemeinschaftliches Beten in der Moschee; die Zuriickweisung einer
nur allein erlebten Religiositit; das Verstindnis, dass der koranische Aufruf zum
Tag der Versammlung fiir Frauen und Minner gleichermafen gilt und das Aufdecken
der entsprechenden historischen Zeugnisse. Erst im Zusammenspiel von Handeln,
Praktikabilitit und Nutzung von Ressourcen sowie Neujustierung von religiésen
Legitimationen kann bestimmtes islamisches Wissen normativ werden.

122 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee.

https://dol.org/10:14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I Em—


https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

