
234 Moscheeleben in Deutschland

und legen diese erst zum Gebet an.106 Auch beim Umgang mit anderen Fragen at-

testieren Frauen dem Frauengebetssaal nicht notwendigerweise die Tabu-Regeln

des masǧids, wenn sie z.B. hier ihre Kleinkinder wickeln (also die Gefahr in Kauf

nehmen, dass der Teppich mit Windelschmutz in Berührung kommen kann).107

Das heißt, dass in Rechnung gestellt werden muss, dass sich die Frauen im Ge-

betssaal anders fühlen als in einem Versammlungsraum und im Frauengebetsaal,

nämlich weniger privat und weniger geschützt. Der masǧid-Raum bekommt durch

das Gefühl, das die Akteurinnen inkorporiert haben, eine Bedeutung, die für an-

dere Räume nicht ausgebildet ist. Um die damit in Verbindung stehenden norma-

tiven Regeln des Moscheebesuchs (z.B. Zustand der Unreinheit) zu umgehen und

den Einschluss aller Frauen zu erreichen, kann der masǧid seiner Bezeichnung als

Frauen-masǧid entledigt werden, womit nur der Hauptgebetssaal alsmasǧid gewer-

tet wird. Aus den geschilderten unterschiedlichen Interessen und Vorstellungen

der Moscheebesucherinnen erklärt sich die Bedeutung, die sie der Auseinander-

setzung um den Begriff masǧid einräumen.

3. Teilnahme von Frauen an Freitags- und Feiertagsgebeten

Im Folgenden soll es um eine religiöse Praxis von Frauen gehen, der in Studien über

islamisches Leben inDeutschland und auch europaweit, kaumnachgegangenwird,

nämlich die Teilnahme von Frauen an Gemeinschaftsgebeten, an denen Frauen

nicht natürlicherweise mitwirken: Dies betrifft das Freitagsgebet, Feiertagsgebete

und das Totengebet.108

Es wurde schon im Eingangskapitel darauf verwiesen, dass die Nutzung der

Moscheen von Frauen zur Verrichtung der Tageszeitgebete (unabhängig davon, ob

sie in der Gemeinschaft verrichtet werden oder die Moschee lediglich als Ort ge-

nutzt wird, um diese für sich selbst zu vollziehen) und gerade für die Frequentie-

rung der Freitagsgebete und der Feiertagsgebete von der Erreichbarkeit und räum-

lichen Ausstattung abhängig ist:

106 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

107 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

108 In bisherigen Studienwird in der Regel nur darauf aufmerksam gemacht, dass nach normati-

ver Lesart beispielsweise das Freitagsgebet für Frauen keine religiöse Pflicht darstellt. Zeug-

nisse von doch teilnehmenden Frauen in Deutschland hat lediglich Beilschmidt dargelegt.

Vgl. Beilschmidt 2015: 139-140. Studien wie Gamper 2011 und Reisinger 2015 über muslimi-

sche Frauengruppen und ihre Moscheepraxis gehen nicht darauf ein. Tatsächlich wird eher

weibliche Gebetsleitung, aber nicht die Teilnahme an den Gemeinschaftsgebeten themati-

siert: Siehe z.B. Jacobsen 2010: 93, siehe auch Spielhaus 2012, in der dezidiert eine deutsche

Imamin vorgestellt wird. Siehe für die Rekonstruktion von weiblicher Teilnahme an Freitags-

gebeten in der vormodernen Ära: Katz 2014: 113ff, für moderne Entwicklungen in muslimi-

schen Mehrheitsgesellschaften: Katz 2014: 261ff.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 235

Da die Yunus-Emre-Moschee am Rande eines Gewerbegebiets insgesamt ab-

gelegen ist und offensichtlich unter der Woche kaum genutzt wird, gibt es we-

nig Muslime – und Musliminnen schon gar nicht –, die unter der Woche und

außerhalb des Ramadans diese Moschee zu den Tageszeitgebeten aufsuchen. Als

solche ist sie als Wochenendmoschee bzw. Ramadan-Moschee zu klassifizieren. Die

Altstadt-Moschee, die Omar-Khattab-Moschee und das Kultur- und Bildungszen-

trum werden dagegen aufgrund ihrer gut erreichbaren Lage in städtischen Misch-

gebieten von Muslim*innen zu allen Tageszeiten frequentiert – so auch zu den

unterschiedlichen Gebetszeiten und während des Freitagsgebets. Die privilegier-

te Lage der Altstadt-Moschee mit sehr guter ÖPNV-Anbindung, mitten in einem

belebten Stadtviertel mit einem nennenswerten Anteil an muslimischen Familien

und einigen muslimisch geführten Lebensmittel- und anderen Geschäften, sowie

die Existenz eines für Frauen eigens ausgewiesenen Frauenbereichsmacht dieMo-

schee für Frauen sehr attraktiv. Manche Frauen beten hier am Freitagmittag das

übliche Mittagsgebet, andere beten das per Lautsprecher übertragene Freitagsge-

bet mit. Wieder andere Frauen kommen nur, um sich die Freitagspredigt anzu-

hören. In der Yunus-Emre-Moschee dagegen bereiten die Frauen freitags vor dem

Freitagsgebet Lahmacun für den Verkauf zu, verlassen die Moschee aber vor Beginn

des Gebets – da der Gebetssaal dann für die Männer reserviert ist. Auch im Kultur-

und Bildungszentrum stellen am Vormittag Frauen Lahmacun her, verrichten dann

das Mittagsgebet dort – aber partizipieren äußerst selten am Freitagsgebet: »Ist ja

keine Pflicht für uns.«109 Diese fehlende Pflicht wird immer wieder von Frauen und

Männern gleichermaßen zur Sprache gebracht, um die weibliche Absenz vom Frei-

tagsgebet zu erklären.110 Aber gerade der Nicht-Pflichtcharakter des Freitaggebets

gibt denmitbetenden Frauen in den anderenMoscheen die Bedeutung:Manmacht

etwas, ohne dass es eine religiöse Pflicht ist, sondern weil man es für richtig hält:

»Gerade weil es keine Pflicht ist, ist es etwas Besonderes, an dieser Männerpflicht

teilzunehmen.«111 Mit der Mitwirkung an einer dominanten islamischen Praxis re-

klamieren diese Frauen für sich die Übernahme der besagten islamischen Praxis,

um mehr göttlichen Lohn zu erhalten, der aufgrund der Freiwilligkeit höher aus-

fallen sollte als die Erfüllung einer Pflicht. Dieser durchdachten Erklärung stehen

das Erstaunen und der Zweifel von Frauen gegenüber, die das erste Mal am Frei-

tagsgebet mitbeten: Ihre Koranschullehrerin hatte die Frauen nach dem Kurs zum

anstehenden Freitagsgebet eingeladen. Einige waren hinterher erstaunt, dass die-

se Praxis »so wichtig sein soll«.112 Schließlich ist das Freitagsgebet im Ablauf nicht

109 Feldnotiz, Kirmes, 30.05.2014, Kultur- und Bildungszentrum, Fraumittleren Alters: »Bize farz

değil ki.«

110 Interview, Ferit, 05.06.2013, Kultur- und Bildungszentrum.

111 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Hafsa.

112 Feldnotiz, Gemeindebesuch, 08.08.2014, Altstadt-Moschee, ältere Frau: »Neden bu kadar

önemli olduğunu anlamış değilim.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Moscheeleben in Deutschland

anders als andere farḍ-Gebete. Andere Frauen waren sich nicht sicher, ob ihre Teil-

nahme nicht eine Anmaßung sei, denn Gott habe ja aus gutem Grund den Frauen

dieses Gebet nicht vorgeschrieben, so ihre Zweifel. Doch mit der Wiederholung

dieser Praxis entwickelte sich bei den mitbetenden Frauen ein anderes Gefühl für

die Wichtigkeit des Freitagsgebet, von der sie sonst nur von Männern hören, die

sie ihren Söhnen und Neffen nahebringen und die in der Öffentlichkeit als die is-

lamische Praxis schlechthin steht. Sie konnten nun aus eigener Erfahrung davon

berichten.

Eine ähnliche Verunsicherung auf Seiten der Frauen habe ich auch auf Totenge-

beten für zwei verstorbene Gemeindeangehörige beobachtet, die in der türkischen

Community bekannt und beliebt gewesen sind: Die Waschungen wurden von der

Ehefrau des Imams im speziellenWaschraum einer Moschee geleitet, die zwar kei-

ne Funktion als Religionsbeauftragte hatte, aber Absolventin einer Imam-Hatip-

Schule in der Türkei war. Sie und mehrere andere Frauen aus umliegenden DITIB-

Moscheen hatten zuvor an einer vom DITIB-Verband angebotenen Schulung für

Totenwaschung teilgenommen. Nach der rituellen Totenwaschung wurden anwe-

sende Frauen, die lediglich für Beileidsbekundungen zugegen waren, vom Imam

eingeladen, am Totengebet der Verstorbenen teilzunehmen. Sie waren mehrheit-

lich von der Einladung des Imams überrascht und wussten nicht, wohin sie sich

aufstellen sollten und wie das Totengebet überhaupt verrichtet wird: »Nehmt ihr

teil? Wir wissen gar nichts.Wir nehmen das erste Mal an einem Totengebet teil.«113

Nachdem sich einige Frauen rituell für das Gebet gewaschen und sich anschließend

hinter den männlichen Reihen aufgestellt hatten, machten es ihnen auch die unsi-

cheren Frauen nach. Manche Männer instruierten ihre weiblichen Familienange-

hörigen, wie das Gebet abläuft. Zugleich erklärte auch der Imam allen Anwesenden

den Ablauf und die Regeln des Totengebets. Hinterher weinte eine der anwesenden

Frauen und erklärte, dass sie es nie für möglich gehalten hatte, dass ausgerechnet

das Totengebet ihrer Freundin ihr erstes Mal überhaupt sein sollte.114 Die wich-

tigste Praktik während des Totengebets ist das Bezeugen der Gemeinde, dass es

sich bei den Verstorbenen um eine Muslimin bzw. einen Muslim handelte und sie

den Verstorbenen eine eventuell ausstehende Schuld der Verstorbenen bei einem

Lebenden vergeben (türk. helallik vermek). Dabei geht es darum, dass die Verstorbe-

nen durch dieses hörbare Bezeugen der Anwesenden von der Schuld am Nächsten

befreit werden. Diese religiöse Praxis der Vergebung steht im unmittelbaren Zu-

sammenhang mit dem Aspekt des Anspruches, den jeder Muslim/jede Muslimin

an seinem/ihrem Nächsten hat. Damit geht keine Begleichung der Schuld bei Gott

einher. An dieser Praxis nehmen auch Frauen teil, allerdings in der Regel nicht beim

113 Feldnotiz, Totengebet, 13.03.2016, Yavuz-Sultan-Selim-Moschee, ältere Frau: »Kılacak

mısınız? Hiç bir şey bilmiyoruz. İlk defa cenaze namazına katılıyoruz.«

114 Feldnotiz, Totengebet, 13.03.2016, Yavuz-Sultan-Selim-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 237

Totengebet, sondern normalerweise imHaus der Verstorbenen, bevor das Totenge-

bet auf dem Vorplatz einer Moschee bzw. auf der Begräbnisstätte verrichtet wird.

Bei der Performanz des beobachteten Totengebets ergab sich für die Frauen damit

sowohl ein Wiedererkennungswert, nämlich das Bezeugungsritual, als auch eine

völlig neue Situation, nämlich die Teilnahme amGebet. Das gesamte Ritual war ih-

nen bisher versperrt gewesen. Die anwesenden und mitbetenden Frauen sind Teil

einer Erfahrung der gesamten muslimischen Gemeinschaft geworden und emp-

fanden das als positiv.

Teil der gesamten muslimischen Gemeinschaft zu sein, ist insbesondere auch

bei denjenigen Frauen ausgeprägt, die freitags in die Moschee kommen, um das

Freitagsgebet mitzubeten. Das Freitagsgebet ist eine gemeinschaftliche Handlung,

womit die Gemeinschaft wöchentlich gefeiert wird: Wie bei den Gebeten an religiö-

sen Feiern oder im Ramadan geht es darum, miteinander und nebeneinander zu

beten, obwohl jede für sich betet. Hier sehen sie sich als Teil der Umma und er-

leben diese körperlich und örtlich und nicht allein für sich. Die im Privaten und

allein gelebte Religiosität ist gegenüber einer gemeinschaftlich gelebten im Nach-

teil, weil sie das gemeinschaftsstiftende Moment der Religion nicht aufnehmen

kann. Insbesondere Frauen, die in Mekka und Medina auf Umra- und Hadsch-

Fahrten inmitten einer nicht zählbaren Masse an Menschen, erlebt haben, wie sich

alle »gleichzeitig vor Gott verneigen«,115 wollen dieses Gefühl auch in ihrer lokalen

Moscheegemeinde revitalisieren. Dieser internationale, kosmopolitische Teil der Zu-

gehörigkeit zur muslimischen Gemeinschaft zeigt sich für sie in Mekka am deut-

lichsten, wo die Nationalität, die Rechtsschule, die Ethnizität, ja sogar das Ge-

schlecht keine Rolle spielt, weil Frauen und Männer an der Kaaba durchmischt

beten: »Und in Deutschland haben wir das gleiche. Deutsch, Türkisch, Bosnisch,

Arabisch, Russisch.«116 Damit werden die Moschee und die Gemeinschaftsgebete

als religiöse Orte gedeutet, an denen jede Frau teilhaben können sollte, ohne dass

reguliert wird, wer kommt und wer nicht.

Die zunehmende Frequentierung von Gemeinschaftsgebeten in der Moschee

durch Frauen betrifft einen weiteren Aspekt, der im Zusammenhang mit der Mo-

schee an sich betont wurde: Sowohl Semra von der Yunus-Emre-Moschee als auch

religiöse Expertinnen und Nicht-Expertinnen der Frauengruppen in der Altstadt-

Moschee schreiben der Moschee an sich eine Heiligkeit zu, die – wie oben schon

ausgeführt wurde – mit ihrer Geschichte als Ort des Betens legitimiert wird: »Orte

besitzen eine Heiligkeit. Moscheen besitzen eine Heiligkeit. In der Moschee zu be-

ten, erhöht den Gotteslohn des Gebets. In Medina zu beten, bedeutet noch mehr

115 Feldnotiz, christlich-islamischer Dialogkreis, 11.06.2015, Altstadt-Moschee, Emel.

116 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Moscheeleben in Deutschland

Gotteslohn.«117 Je länger eine Moschee existiert, umso mehr Menschen haben hier

das Gebet vollzogen und den Namen Gottes gepriesen. Damit sticht dieser Ort her-

vor. Da die Heiligkeit der Moschee als Gottes Haus an der Frequenz des Betens und

der Betenden gemessen wird, erhöht das Gebet in der Moschee den immateriellen

Wert des Betens; dies gibt dem Gebet eine Bedeutung, die ein privat verrichtetes

Gebet, z.B. zuhause, nicht aufweist. Das scheint die Hauptmotivation für Frauen

zu sein, ihr Gebet ebenfalls an einem solchen Ort zu verrichten, um den damit

verbundenen Lohn zu erhalten. Die hadithbasierende legalistische Regel, dass das

Gebet der Frauen zuhause so viel Gotteslohn einbringt wie das Gebet der Männer

in der Moschee, also Frauen keinen Nachteil beim Zuhause-Beten haben, wird so-

mit umformuliert: Wie auch schon beimThemamenstruierende Frauen in derMoschee

wird der zugrundeliegende Hadith und die normative Regel nicht angetastet, aber

um diejenigen Quellen erweitert, in denen Gebeten in der Gemeinschaft allgemein

mehr Gotteslohn zugesprochen wird.

Dass das Freitagsgebet von Frauen mitgebetet wird, kann als Generierung von

normativem islamischemWissen und religiöser Autorität interpretiert werden: Sa-

mira verwies auf die koranische Forderung in 62/9118, sich am Tag der Versamm-

lung (yawm al-ǧumʿa) zum Gebet zu versammeln. Sie und auch andere Frauen und

Männer verdeutlichten, dass es sich beim Freitagsgebet keinesfalls um eine nur

Männer betreffende religiöse Praxis handele: Im betreffenden Koranvers spreche

Gott nicht dezidiert Männer an. Auch das historische Zeugnis von Frauen, die un-

ter dem Propheten an den Gemeinschaftsgebeten mitwirkten, wird angeführt, um

darzulegen, dass die Sunna des Propheten fälschlicherweise verlassen wurde, als

den Frauen das Freitagsgebet in späteren Jahrhunderten verwehrt wurde.119 Mit

dem Rückgriff auf historische Zeugnisse, die in einen genuin islamischen Diskurs

platziert werden, wird so religiöseMacht generiert. Es geht auch gar nicht in erster

Linie darum, das Freitagsgebet der Männer auch zu einer Pflichtveranstaltung für

Frauen zu machen und verbissen darum zu kämpfen. Teilweise werden Treffen an

anderen Wochentagen auch als Versammlungstage (yawm al-ǧumʿa) interpretiert.

Da die teilnehmenden Frauen an der emotionalen und gemeinschaftlichen Seite

des Religiösen interessiert sind und nicht an der Übernahme männlicher Pflichten

für die Frauen, können auch Gemeinschaftsgebete nur unter Frauen diese Bedürf-

nisse befriedigen. Das Freitagsgebet eignet sich nur deswegen besonders gut, weil

117 Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Mekanların

kutsallığı vardır. Caminin kutsallığı vardır. Cami’de namaz kılmak sevabını artırır. Medine’de

namaz kılmak daha çok sevab kazandırır.«

118 62/9: »Ihr Gläubigen!Wenn am Tag der Versammlung zumGebet gerufen wird, dannwen-

det euch mit Eifer dem Gedenken Gottes zu und laßt das Kaufgeschäft (so lange ruhen)! Das

ist besser für euch, wenn (anders) ihr (richtig zu urteilen) wißt.«

119 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira und Jussuf. Siehe auch Ab-

schnitt I, Kap.2.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 239

dieser feste Termin schon normativ aufgeladen ist, während andere regelmäßige

Gelegenheiten erst geschaffen werden müssten.

Was für die unterschiedliche Frequentierung von Frauen und Männern in Be-

zug auf das Freitagsgebet gilt, gilt auch für Festtagsgebete: Dieses Gebet an Feierta-

gen ist auch fürMänner nicht verpflichtend.Und doch herrscht die Auffassung vor,

dass es ebenfalls nur Männern vorbehalten sei. Zu den Feiertagsgebeten zum En-

de des Ramadans und zum Opferfest sind Frauen in der Omar-Khattab-Moschee

regelmäßig anwesend. In der Altstadt-Moschee wird versucht, die Frauenräume

an den Feiertagsgebeten nur für Frauen zu reservieren, obgleich dies wegen des

immensen Platzbedarfs für Männer teilweise nicht gewährleistet werden kann. In

der Yunus-Emre-Moschee wie auch in der ADTÜDF-Moschee und im Kultur- und

Bildungszentrum ist die Teilnahme von Frauen gar nicht vorgesehen. Dass Frauen

dieses Gebet frequentieren, zeigt nicht nur einen Wandel im Moscheebesuch auf,

sondern verändert die Begehung der Feiertage allgemein und die Bedeutung der

Moschee an diesen Feiertagen. Durch die Teilnahme der Frauen sind auch ganze

Familien mit Kindern in der Moschee: »Wenn Frauen am Feiertagsgebet mitbeten,

dann kommen die Kinder auch, und sehen, es ist auch was Religiöses und nicht nur

Süßigkeiten.«120 In der Altstadt-Moschee werden Essen und Trinken mitgebracht.

Nach der Predigt, dem Gebet und den Beglückwünschungen feiern die Menschen

das religiöse Fest in Geselligkeit bis in die Mittagsstunden hinein. In der Omar-

Khattab-Moschee wird die Gebetszeit des Feiertaggebets sogar in den Lauf des

Vormittags hinein verschoben, damit die Familien sich zusammen auf den Weg

in die Moschee machen können, während in allen anderen Moscheen weiterhin

der frühestmögliche Zeitpunkt gewählt wird.121 In der Yunus-Emre-Moschee dage-

gen verabschiedet sich die männliche Gemeinde nach der recht formell gehaltenen

Beglückwünschungszeremonie und verlässt die Moschee innerhalb kürzester Zeit,

weil die Frauen und damit auch die Familien zuhause wären. Es hätte bisher auch

120 Feldnotiz, Stadtteilfest, 13.06.2015, Altstadt-Moschee, Samira.

121 Die Feiertagsgebete werden zum Zeitpunkt der ḍuḥā-Gebetszeit abgehalten. Diese ist die

Zeit zwischen Dämmerung und Mittagsgebet. Die ḍuḥā-Gebetszeit gehört nicht zu den fünf

Tageszeitgebeten. Es wird ein Viertel des Sonnentags an den Beginn der Dämmerung ange-

rechnet, womit die ḍuḥā-Zeit beginnt. Sie endet mit Eintritt der tabuisierten Zeit, wenn die

Mittagssonne am höchsten steht. Die ḍuḥā-Gebetszeit ist schon in vorislamischer Zeit über-

liefert und wurde später durch das Gebet zur Dämmerungszeit ersetzt. Als Gebetszeit hat

sie sich als Zeit für die Feiertagsgebete und als sunna-Gebete erhalten. Daraus erklärt sich

auch die zeitliche Diskrepanz zwischen den Gebetszeiten in der Altstadt-Moschee und der

Omar-Khattab-Moschee. In der Altstadt-Moscheewie auch in denmeisten türkischdominier-

ten Moscheen wird der Beginn der ḍuḥā-Zeit als Zeitpunkt des Feiertagsgebets bestimmt,

während in der Omar-Khattab-Moschee die Zeit bis kurz vor Beginn der tabuisierten Zeit

ausgenutzt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Moscheeleben in Deutschland

keine Anstrengungen gegeben, die Frauen und Familien mit zu den Feiertagsge-

beten einzuladen.122 Eine vom Religionsbeauftragten Mahmut angeregte gemein-

same Feier für alle Gläubigen während der Feiertage, z.B. am 2. oder 3. Festtag,

in der Yunus-Emre-Moschee sei von der Gemeinde nicht aufgenommen worden.

Die Festtagsgestaltung derMenschen umfasst in der Regel nur rudimentär dieMo-

schee selbst. Doch je öfter diese in der Moschee für ganze Familien ausgerichtet

werden, umso mehr ist damit zu rechnen, dass sich diese Form durchsetzen wird.

Zusammenfassend lässt sich Folgendes festhalten: Dort, wo es separate Frau-

engebetssäle gibt, ist die Teilnahme von Frauen an den Gemeinschaftsgebeten am

Freitag und zu den Festtagsgebeten leichter zu bewerkstelligen als in den gemein-

sam genutzten Gebetssälen. Das ist möglicherweise die Krux an der Raumfra-

ge: Frauen im gemeinsamen Gebetssaal können bei gemeinsamen religiösen Fei-

ern den Raumtrenner aufheben und damit eine hörbare und sichtbare Präsenz

im Gebetssaal erreichen. So erleben sie das religiöse Geschehen und die gesam-

te Gemeinschaft im Gebetssaal in einer Weise, die Frauen mit separaten Räumen

nicht haben. Diese verfügen dagegen über die Möglichkeit des Mitbetens von Ge-

meinschaftsgebeten, da ihr Raum nicht von Männern besetzt wird, und werden

zukünftig diesen Anspruch, am Freitags- und Feiertagsgebet mitzuwirken, aus-

bauen. Schon im Laufe meiner Feldforschungszeit wurde es immer üblicher, frei-

tags am Gebet teilzuhaben. Dagegen ist dort, wo es nur einen einzigen Gebets-

saal gibt, dieser freitags nur für Männer reserviert. Frauen hätten gar keinen Platz

dort und werden zukünftig auch nicht das Freitagsgebet mitbeten können oder

anwesend sein können. Wenn wir aber bedenken, dass im Kultur- und Bildungs-

zentrum ebenfalls ein großzügiger Frauenbereich vorhanden ist, der aber kaum

von Frauen für das Freitagsgebet genutzt wird, kommt es also darauf an, dass

Akteur*innen vor Ort die Normativitäten hinterfragen und diese um Aspekte er-

weitern, die für ihr religiöses Erleben heute so wichtig sind: Das Revitalisieren

der muslimischen Gemeinschaft, die zeitgleich Gott anruft; der Erwerb von Got-

teslohn durch gemeinschaftliches Beten in der Moschee; die Zurückweisung einer

nur allein erlebten Religiosität; das Verständnis, dass der koranische Aufruf zum

Tag der Versammlung für Frauen undMänner gleichermaßen gilt und das Aufdecken

der entsprechenden historischen Zeugnisse. Erst im Zusammenspiel von Handeln,

Praktikabilität und Nutzung von Ressourcen sowie Neujustierung von religiösen

Legitimationen kann bestimmtes islamisches Wissen normativ werden.

122 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014 - am 14.02.2026, 06:10:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

