V. Die metaethische Krise (Wolf)

Die sog. Metaethik hat sich in der ersten Hilfte dieses Jahrhun-
derts unter dem Einfluf} von Moores und Wittgensteins (vgl.
Johnston 7989) Philosophie entwickelt. Von Moore ging die An-
regung aus, metaphysische Sachfragen auf Fragen zu verlagern,
was wir elgentllch meinen, wenn wir z.B. ,,Substanz , »Auflen-
welt® oder ,gut” sagen. Wittgenstein ging in seiner Spatphiloso-
phie noch einen Schritt weiter, indem er sog. metaphysische Fra-
gen durch Fragen der Formulierung dieser Probleme ersetzte.
Der frithe Wittgenstein steht fiir den Schock, den der Neopositi-
vismus ausgeldst hat: Fragen der Ethik und des sinnvollen Lebens
sind keiner streng wissenschaftlichen Behandlung zuginglich, al-
so mufl man iiber sie schweigen. Der spite Wittgenstein steht da-
gegen fiir eine flexiblere Sprachphilosophie, welche die Vielfalt im
Gebrauch der Sprache respektiert und die auf Eigenarten des
»moralischen Sprachspiels“ eingeht. Damit ist der Weg aus der
Aporie einer blofl destruktiven Sprachkritik hin zu einer kon-
struktiven Metaethik geebnet.

Uber die Aufgaben der Metaethik gibt es unterschiedliche Auf-
fassungen. Die Analyse der Moralsprache kann als Vorbereitung
der normativen Ethik durch eine Klirung der Bedeutung moral-
sprachlicher Ausdriicke praktiziert werden — wir sprechen von
der propideutischen Metaethik. Sie kann jedoch auch als Ersatz
fur inhaltliche Diskussionen verstanden werden. Im zweiten Fall
sprechen wir von therapeutischer Metaethik, d.h. vom Vorhaben,
metaphysische Probleme, zu denen auch moralische Kontrover-
sen gerechnet werden, als Scheinprobleme aufzulgsen. Die Elimi-
nation der Metaphysik (vgl. Ayer 1970, Kap. 1; Nielsen 1971)
kommt dadurch zustande, dafl wir uns von den Verhexungen der
Sprache befreien.

Betrachtet man alle Arten von Werturteilen als metaphysische
Scheingebilde (vgl. Carnap und Russell, zitiert und kritisiert in
Stevenson 1944, 266), so bleibt kein Raum mehr fiir eine wissen-
schaftliche Behandlung der normativen Ethik. Diese Haltung

112

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

richtet sich gleichermaflen gegen idealistische und naturalistische
Formen der normativen Ethik. Die ersten Attacken des Neoposi-
tivismus gegen die Metaphysik haben die Disziplinen der Moral-
philosophie, aber auch der Asthetik und der Theologie, in eine
tiefe Krise gestiirzt. Die metaphysikfeindliche Haltung kann sich
zu einem generellen Sinnlosigkeitsverdacht gegentiber allen
Auferungen verdichten, die sich nach keinen uns geliufigen wis-
senschaftlichen Verfahren (Rechnen, Beobachten, Definieren etc.)
iberpriifen lassen. Die Moglichkeit synthetischer Urteile a priori,
die nach Kant das Terrain der Metaphysik abstecken, wird bestrit-
ten. Sitze sind entweder analytisch, d.h. durch Definition wahr
oder falsch — dann informieren sie nicht tiber die Welt; oder sie
sind synthetisch, und dann sind sie durch Erfahrung tiberpriifbar.

Die analytische Philosophie hat sich seit den neopositivisti-
schen Anfingen rasant entwickelt. Einige ,Dogmen des Empiris-
mus“ wurden innerhalb der analytischen Philosophie bereits in
den flinfziger Jahren heftig attackiert. Die Dichotomie zwischen
analytischen und synthetischen Urteilen und das Ideal einer theo-
riefreien Erfahrung gerieten — z.T. unter dem Einflufl des philo-
sophischen Pragmatismus — unter Beschuff. In den achtziger
Jahren dieses Jahrhunderts folgte dem ,linguistic turn® ein ,.epi-
stemological turn, d. h. eine Riickkehr zu klassischen Fragen der
Erkenntnis und Metaphysik. Das Erscheinungsbild von analyti-
scher Philosophie als Logik und Sprachanalyse wird abgelost von
einem erweiterten Verstindnis. Auch im Bereich der Ethik wird
der Status moralischer Wahrheiten, Fakten und Erkenntnisse neu
untersucht. Ethischer Realismus und Kognitivismus erhalten eine
neue Chance (vgl.u. VI).

Die wichtigsten Grundsteine einer nonkognitivistischen Me-
taethik wurden in der ersten Hilfte dieses Jahrhunderts gelegt;
diese Anstrengung gipfelt in Stevensons Ethics and Language
und Hares The Language of Morals. Diese metaethischen Sy-
steme traten mit dem Anspruch auf, normativ-ethisch neutral zu
sein. Sie legten den Finger auf den nonkognitiven Gebrauch der
Sprache. Wir gebrauchen die Sprache nicht nur fiir Aussagen, son-
dern auch, um damit Wiinsche, Gefiihle und Einstellungen auszu-
driicken und jene anderer zu beeinflussen. Es gibt Grenzen der
Rationalitit in der Ethik und eine besondere Bedeutung von
nicht-rationalen Mitteilungen.

»Metaethik“ war urspriinglich der Name fiir die Analyse des

113

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moralischen Vokabulars. Sprachanalyse galt als ,wissenschaftli-
cher” als inhaltliche Normierung. Im Einfluflbereich des sog.
Neopositivismus (vgl. Haller 7993) versprachen sich Autoren
wie Alfred Jules Ayer und Charles Stevenson von der systemati-
schen Beschiftigung mit der Moralsprache wesentliche Auf-
schliisse iiber die Besonderheit von Wertfragen. Irrefithrende
Eigenschaften der Alltagssprache wurden schonungslos kritisiert.
Alltagliche moralische Urteile erwecken aufgrund ihrer gramma-
tikalischen Form und infolge der mit ihnen beanspruchten Auto-
ritit den Eindruck, es handle sich um echte, d. h. wahrheitsfahige
und informative Aussagen tber die Realitit. Sitze wie ,Es gibt
keine Gerechtigkeit auf Erden® haben die Form negativer Exi-
stenzaussagen, und , X ist gut“ sieht aus wie eine gewohnliche
Pradikation oder eine Beschreibung. Doch ist der Schein der
Oberflichengrammatik nicht triigerisch? Driicken solche Formu-
lierungen tiberhaupt wahrheitsfihige Aussagen aus?

1. Die neopositivistische Sinnkritik und
die Neutralitat der Metaethik

Eine nachhaltige Erschiitterung des wissenschaftlichen Selbstver-
stindnisses der sog. Geisteswissenschaften wurde bereits durch
den Positivismus im 19. Jahrhundert ausgelost. Damals ging es
Verteidigern der sog. »Geisteswissenschaften” darum, deren eige-
ne Methode oder eigenen Gegenstandsbereich zu charakterisie-
ren. Der Neopositivismus des frithen 20. Jahrhunderts dagegen
orientierte sich fast ausschlieflich an der Mathematik und den
Naturwissenschaften; Zielscheibe seiner Kritik waren metaphysi-
sche Sitze, zu denen alle Werturteile gezahlt wurden.

Die Neopositivisten waren nicht nur skeptisch gegeniiber der
Lelstungsfahlgkelt der Alltagssprache, sondern — was vielleicht
weniger bekannt ist — auch gegentiber einer verbreiteten Anma-
fung in Wertstreitigkeiten. Sie waren nimlich der Auffassung,
dafl Angehorige der scientific community keine spezielle morali-
sche Kompetenz haben. Wissenschaftler haben kein normativ-
ethisches Sonderwissen, sondern bestenfalls eine metaethische
Kompetenz, nimlich die Fihigkeit, besonders hartnickigen, in
der (moralischen) Alltagsprache verwurzelten Illusionen korri-
gierend entgegenzutreten. Zielscheibe der Kritik war der ethische

114

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kognitivismus, der besagt, Werturteile seien wahrheitsfahige Ge-
bilde nach dem Muster gehaltvoller Aussagen tiber eine Wirklich-
keit.

Macht das Programm einer neutralen Sprachanalyse tiberhaupt
Sinn? Ein Beispiel mag den Vorzug einer moralisch neutralen me-
taethischen Regulierung bestitigen: die Verwendung des Aus-
drucks ,Mensch® in der Abtreibungsdebatte (vgl. Singer *1994,
1181., 1951.). In einem sehr weiten und bloff biologisch prizisier-
baren Sinne sind alle Wesen von der Zeugung bis zum Tod, sofern
sie zu unserer Spezies gehoren, Menschen. Der kleinste gemein-
same Nenner aller Menschen ist nicht so sehr Vernunftfahigkeit
oder andere verborgene Ziele des ,wahren Menschseins®, son-
dern ein Typus von genetischer Information, der bei der Ver-
schmelzung von Ei- und Samenzelle zustandekommt. Kann man
aus dieser faktischen Gemeinsamkeit jedoch die Forderung ablei-
ten, auch Foten seien menschliche Wesen und daher menschlich
zu behandeln? Kann sich ein Abtreibungsgegner auf die Uber-
zeugungskraft der rhetorischen Frage verlassen, die lautet: ,,Sind
Foten etwa keine Menschen?“

Es wird gerne tibersehen, daf} diese Art von Rhetorik mit einer
Verschiebung des Ausdrucks ,,Mensch® und ,menschlich“ ope-
riert, nimlich mit einem unbemerkten oder jedenfalls nicht signa-
lisierten Ubergang von ,,Angehdriger der Spezies homo sapiens®
zu ,Wesen mit Bewufltseinsqualititen®. Wird nun diese Unter-
scheidung im moralischen Vokabular nicht zuvor getroffen, son-
dern eine umfassende Explikation (eine ,Wesensdefinition“ des
Menschen, die auf alle Exemplare unserer Spezies zutreffen soll)
eingefiihrt, so wird damit ein populirer Sprachgebrauch gut wi-
dergespiegelt. Wer wagt es schon, der Formel, dafl alle Menschen
menschlich zu behandeln seien, 6ffentlich zu widersprechen? Bei
genauerem Hinsehen erweist sich jedoch der Ausdruck ,Mensch’
als zweideutig: Einmal ist er ein moralisch neutraler Klassifika-
tionsbegriff, und ein anderes Mal ist er ein moralischer Bewer-
tungsbegriff. Mit dieser Aquivokation wird eine schwierige mo-
ralische Entscheidung erschlichen. Die Rede vom ,Menschen’ in
diesem (empirisch nicht verifizierbaren) Sinne verschafft den Ab-
treibungsgegnern leichtes Spiel. Ihr rhetorischer Sieg ist rasch er-
kauft. Die Verschmelzung (oder Konfusion) der biologischen und
»humanistischen Definition fithrt zu einer hybriden Konzep-
tion. Es handelt sich um eine ,,persuasive Definition“ (Stevenson

115

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1938). Doch der Nachteil besteht darin, dafl die Anwendung der
hybriden Konzeption von Mensch auf Angehorige unserer Spe-
zies ohne Ansitze zu personalen Eigenschaften umstrittene nor-
mative Fragen (wie: Ist Abtreibung moralisch verwerflich?) durch
sprachliche Verschleierung, gleichsam hinter dem Vorhang beant-
wortet. Insofern ist also eine Explikation des Pradikators
»-Mensch“, welche der genannten Unterscheidung Rechnung
tragt, neutraler.

Ist die neutralere Definition etwa unbrauchbar? Ist die morali-
sche Neutralitit der Metaethik (vgl. Lenk 1973), falls sie moglich
sein sollte, ein Vorzug oder nicht? Sie mag als Makel erscheinen,
wenn man von der Metaethik direkte Entscheidungshilfe oder
den Ersatz der normativen Ethik (im Sinne der therapeutischen
Metaethik) erwartet; doch Neutralitit ist eine Tugend, wenn
man von der Metaethik im Sinne einer propadeutischen Spracha-
nalyse lediglich die Vorbereitung einer moglichst transparenten
Diskussion erwartet, in der Pro- und Contra-Argumente explizit
und unterscheidbar an den Tag treten. Sie dient der besseren Ver-
stindigung und der Vorbereitung auf den inhaltlichen Disput, der
sich von einem verdeckten Streit um Worte unterscheidet. Meta-
ethik sollte sogar so formal bleiben, dafl sie nicht einmal eine Vor-
entscheidung fiir den Universalismus und gegen den Partikularis-
mus fallt. Denn es ist voraussehbar, daf die Diskussion iber Sinn
und Nutzen allgemeiner Prinzipien in der Ethik (und Erziehung)
immer wieder in verinderter Gestalt aufflammen wird (vgl.
IV, 3).

Unhaltbar ist die Verbindung der Metaethik mit einem sog.
sordinary language approach“. Metaethik enthilt nicht nur Be-
schreibungen der Alltagssprache — ein solches Programm ist ziel-
und uferlos —, sondern auch reformierende Definitionen, welche
den faktischen Sprachgebrauch teilweise verindern. Definieren,
Prizisieren und Explizieren sind normative Tatigkeiten — ihre
obersten Normen sind Klarheit, Nichtzirkularitit und Fruchtbar-
keit fiir Theorien. Dies sind zwar nicht im engeren Sinne morali-
sche Normen, aber es sind methodologische Normen, die v.a. der
besseren Verstindigung dienen. Der Nutzen metaethischer Eror-
terungen bemif}t sich nach diesen Normen. Die Neutralitit der
Metaethik kann nicht, wie das ein puristischer Alltagssprachen-
Ansatz und ein krasser Positivismus nahelegen, auf jegliche Nor-
mierung verzichten.

116

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Der Emotivismus

Der empfindlichste Schlag wurde dem traditionellen ethischen
Kognitivismus (der die Moglichkeit genuiner Werterkenntnisse
voraussetzt) vom ethischen Emotivismus versetzt. Werturteile
sind — abgesehen von ihren beschreibenden Elementen — im Kern
expressive Gebilde. Sie driicken Gefithle, Wiinsche oder Einstel-
lungen aus und sind insofern keine wahren oder falschen Aussa-
gen Uber die Welt. Zu den wichtigsten Vorldufern des Emotivis-
mus werden u.a. Hume und Spinoza (vgl. Stevenson 1944, 115)
gezahlt.

George Edward Moore (vgl. Moore 1903) versuchte zu zeigen,
daf das Gute keine natiirliche Eigenschaft sein kann. Er war je-
doch kein Empirist, sondern ein Platoniker, der glaubte, das Gute
bestehe in einer nicht-zusammengesetzten und nicht-natirlichen
Eigenschaft. Der Emotivismus gibt sich mit dieser Losung nicht
zufrieden. Er will das Problem an der sprachphilosophischen
Wurzel ausrotten: Die typische Verwendung von Urteilen wie
»X ist gut oder ,,Du sollst x tun“ dient weder der Bezeichnung
natiirlicher noch nicht-natiirlicher Eigenschaften, sie dient nicht
einmal der Bezeichnung innerer Zustinde. Dieser letzte Punkt ist
wichtig, wurde doch — unter anderem durch eine Stelle beit Hume
(vgl. Hume 1973, 11, 2101.), die dem bekannten Abschnitt iiber
,sein und ,sollen‘ vorausgeht — gelegentlich die Auffassung ver-
treten, die Losung des Dilemmas, ob Werturteile ,,matters of
facts“ oder ,relations of ideas“ bezeichneten, bestehe in der Aner-
kennung der zweiten Option. Auch dieser ,,primitive Subjektivis-
mus®, fiir den Werturteile ausschlief}lich Bezeichnungen von Ge-
fihlen, Wiinschen oder Einstellungen des jeweils Sprechenden
sind, verkennt den nicht-beschreibenden Anteil von Werturteilen.
Ein Werturteil dient nicht der Feststellung oder Beschreibung,
sondern dem Bekenntnis und dem Versuch, andere moglichst
wirksam umzustimmen.

Es gibt eine rudimentire Form von Emotivismus, welche die
Frage der Geltung von Griinden vollstindig psychologisiert. Die-
se primitive Variante, nach der gilt, was wirkt, erzeugt ein inter-
essantes Paradoxon. Zu den wirksamen Mitteln kénnen nimlich
ausgerechnet jene falschen Theorien gehoren, die Werturteile
dogmatisch als Aussagen (oder gottliche Befehle) interpretieren,
also jene kognitivistischen oder metaphysischen Auffassungen,

117

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die einer kritischen Untersuchung — wie Emotivisten meinen —
nicht standhalten.

Oft wurde der Emotivismus als Amoralismus oder Nihilismus
mifiverstanden. Sogar ein zeitgendssischer Autor nennt ihn auf
leicht irrefihrende Weise einen ,,gemifigten Nihilismus“ (Har-
man 1981, 231., aber auch 54!). Der Emotivismus wird haufig als
unangemessen zuriickgewiesen, weil er jeglichen rationalen Gel-
tungsanspruch der Moral untergrabe. Diese Einschitzung mag
auf primitive Formen des Emotivismus zutreffen. Sicher trifft sie
nicht auf die Theorie zu, die Charles Stevenson (Stevenson 1944;
1963) ausgearbeitet und deren zentrale Thesen er bereits 1937 ver-
offentlicht hat (Stevenson 1974).

Der ethische Emotivismus, der von Stevenson und Paul Ed-
wards (Edwards 7955) verfeinert wurde, ist primar eine Theorie
der Bedeutung von Werturteilen. Ausgangspunkt ist der scharfe
Kontrast zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und subjekti-
ven Werteinstellungen. Gelten wissenschaftliche Hypothesen als
empirisch tberpriifbare, wahrheitsfihige Gebilde, so bleibt in
Werturteilen ein Kern subjektiver Einstellung bestehen, der sich
nicht in Beschreibung oder Tatsachenfeststellung auflosen 1afit.
Uneinigkeiten in der Moral beschrinken sich nicht immer auf
Meinungsverschiedenheiten (,disagreements in belief“). Haufig
involvieren sie Kollisionen von Einstellungen (,,disagreements in
attitudes®, vgl. Stevenson 1948). Dabei handelt es sich um Hand-
lungsdlsposmonen die zwar de facto meist mit bestimmten Mei-
nungen (und anderen Uberzeugungen) teils logisch, vorwiegend
aber kausal verkniipft sind. Das Phinomen, daf} Personen die
gleichen fiir einen Streitfall einschligigen Fakten akzeptieren,
aber dazu unterschiedliche Einstellungen haben, ist ein Anhalts-
punkt fir die relative Selbstindigkeit solcher Einstellungen. Ein-
stellungen werden durch den Meinungsvorrat einer Person nur
unvollstindig determiniert.

Was Stevenson vom komplizierten (meist kausalen, gelegent-
lich auch logischen) Zusammenspiel von Deskriptivem (generel-
ler: Kognitivem) und Emotivem sagt, hat auch unabhingig von
seiner problematischen Bedeutungstheorie bleibendes Interesse.
Die Hervorhebung und Unterscheidung des Emotiven, d. h. des-
sen, was Gefijhle, Wiinsche und Einstellungen ausmacht, ist nach
Stevenson ein niitzliches Instrument der Analyse. Er behauptet
nicht, dafl das Emotive vollig unabhingig existiere oder wirke

118

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder dafl es einen Sammelbegriff fir alles wissenschaftlich
Zwecklose oder gar Zweckwidrige bilde. Nicht alles Emotive ist
per se konfus oder das Resultat einer Konfusion (78). Vielmehr
trifft es zu, dafy Deskriptives und Emotives fast immer zusammen
auftreten und sich wechselseitig ,firben®. Dennoch rechtfertigt
sich die begriffliche Unterscheidung, insbesondere zur Charakte-
risierung jener Fille, in denen sich die deskriptive Bedeutung ei-
nes Terms wandelt, wihrend seine emotive konstant bleibt. So
wird etwa ,Demokratie’ meist zustimmend, aber mit verschiede-
ner deskriptiver Bedeutung verwendet (vgl. Stevenson 1944, 72).
Interessant ist, dafl selbst typisch emotive Ausdriicke wie ,gut’
fast immer auch deskriptiv, gelegentlich sogar emotiv inaktiv ver-
wendet werden — etwa dann, wenn der Historiker konstatiert, daf§
Kindstotung in Sparta gut war, aber nicht in Athen (831.). Hare
wird vom ,inverted commas use“ von ,sollen“ sprechen (Hare
1972, 206-211).

Alasdair Maclntyre hat die emotivistische Analyse sozial- und
kulturkritisch interpretiert und behauptet, daff, wenn der Emoti-
vismus wahr sei, die Unterscheidung zwischen manipulativen
und nicht-manipulativen Beziehungen trigerisch sei (vgl. Macln-
tyre 1987, 42). Diese Schluf$folgerung ist jedoch falsch. Wenn der
Emotivismus auf den Unterschied zwischen ,disagreement in be-
lief“ und ,disagreement in attitude“ aufmerksam macht, heifit das
gerade nicht, daf} er den Unterschied zwischen beiden verdunkelt.
Vielmehr will er, ahnlich wie Hume mit seinen bekannten Unter-
scheidungen von ,sein‘ und ,sollen‘ (Vgl. Hume 1973, 11, 2111.
(= Treatise of Human Nature, dritter Teil, erstes Buch, erstes Ka-
pitel]; vgl. Hudson 1969; Thomas 1993, 153-160; Snare 1992,
Kap. 6) auf einen Ubergang aufmerksam machen, der oft iiber-
sehen wird. Der ethische Emotivismus behauptet also nicht 1-3:

1) Der Unterschied zwischen Tatsachenbehauptungen und Wert-
ungen ist flieflend; die Unterscheidung lafdt sich de facto nicht
aufrechterhalten.

Bei Stevenson findet sich jedoch das von John Dewey inspirier-
te Zugestindnis, dafl der vermeintliche Dualismus von Werten
und Fakten eher einer graduell verschiedenen Verteilung dersel-
ben in Ethik und Wissenschaft entspricht. Werturteile sind im Be-
reich der Moral hiufiger anzutreffen als im Bereich der Wissen-
schaften. (Vgl. insbesondere Stevenson 7944, 282)

119

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2) In ethischen Diskussionen geht es haufiger um subjektive
Einstellungen als bloff um Tatsachenurteile.

Die emotive Theorie beansprucht, alle Fille von Werturteilen
abzudecken. Dabei kommen aber Unterscheidungen zwischen
moralischen und nicht-moralischen Wertungen bzw. zwischen
Werten und Normen zu kurz. (Zur Kritk vgl. Stroll 7954,
Urmson 7968 und White 1963, Kap. 11-12)

3) Der Unterschied zwischen blofler Manipulation des Willens
und argumentativer Uberzeugung ist eine blofie Illusion.

Diese drei Unterstellungen, die typisch sind fir MacIntyres
oberflichliche Lesart des ethischen Emotivismus, werden von
Stevenson ausdriicklich zurtickgewiesen. Ja er behauptet gerade-
zu das Gegenteil, namlich:

4) Werturteile und deklarative Urteile lassen sich fiir die Praxis
hinreichend unterscheiden, und zwar mit Hilfe der Unterschei-
dung von ,beliefs“ und ,,attitudes”.

So konnten wir nach einem Beispiel von Stevenson sehr wohl
unterscheiden, ob ein Schachexperte im Spiel mit einem Anfinger
aus einem Irrtum heraus einen Fehlzug macht oder ob er den An-
tinger aus Wohlwollen gewinnen lifit (Stevenson 7944, 7). Im
ersten Fall handelt es sich um ein kognitives Versagen, im zweiten
Fall um einen Akt wohlwollender Tauschung (pia fraus), welcher
der Ermutigung des Anfingers dienen soll. Mit dem Festhalten an
der praktischen Unterscheidbarkeit von Werten und Fakten ver-
einbar ist es, dafl es irritierende Zweifelsfille und Ubergangs-
formen gibt und daf sich Stevenson auflerstande sieht, ein allge-
meines Kriterium fiir diese Unterscheidung oder die parallele
Unterscheidung von ,,belief“ und ,attitude® (bzw. desire, interest
etc.) anzugeben.

5) Wir miissen die Doppelnatur von ethischen Uneinigkeiten
beachten. Einstellungen und Meinungen spielen beide ihren Teil
und miissen in ihrer engen (meist kausalen) Beziehung studiert
werden (Stevenson 1944, 19).

Stevenson glaubt, daff es zwischen Meinungen und Einstellun-
gen selten rein logische, hdufig nur kausale Beziehungen gibt.
Uber diese These liefle sich streiten. Insbesondere Stevensons
Restriktion von Rationalitat auf verifizierte Meinung oder logi-
sche Konsistenz ist diskutabel, wie wir noch sehen werden.
Trotzdem sind die Rationalititsbedingungen der Informiertheit
und der Konsistenz nicht zu verachten, ja sie bieten einen soli-

120

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Schutzschild gegen irrationale Weltanschauungen. Allein die
strenge Beachtung dieser minimalen Bedingungen von Rationali-
tat konnte gegen die Versuchungen der totalitiren und irrationa-
len Weltanschauungen immunisieren, obwohl diese minimalen
Bedingungen noch kein hinreichendes Kriterium fiir wahre Mo-
ral sind — ,wahr® dient haufig der Formulierung persuasiver De-
finitionen.

Im Unterschied zu einer verbreiteten Auffassung reduziert der
Emotivismus Uneinigkeiten in der Ethik nicht auf blofle Einstel-
lungskonflikte. Dies trifft allenfalls auf eine rohe Frithform des
Emotivismus zu, die z.B. Alfred Julius Ayer (vgl. Ayer 1970) in
den dreifliger Jahren vertreten hat. Stevenson begeht nicht den
Fehler, Werturteile aller Art auf Exklamationen, Imperative oder
Wiinsche zu reduzieren. Er bestreitet ausdriicklich, dafl sein erstes
und vereinfachendes Analysemodell fiir ,X ist gut® namlich: ,Ich
billige x — tue desgleichen!* dasselbe bedeute wie ,Was auch immer
jemand billigt, ist gut’. Eine solche Gleichsetzung wiirde zu ei-
nem ,linguistischen Chaos“ (Stevenson 1944, 107) fithren. Es wi-
re nicht mehr méglich, zu unterscheiden zwischen ,Ich billige x“
und , X ist es wert, gebilligt zu werden®. Eine dhnliche Konfu-
sion, namlich zwischen ,desired“ und ,,desirable“, hat man wie-
derholt John Stuart Mills Beweis des Utilitarismus vorgeworfen.
Stevenson kann sich von solchen Konfusionen distanzieren, denn
sein Analysemodell hat den Status eines metaethischen Vor-
schlags, der sich als Interpretament fiir die Flexibilitit der Moral-
sprache bewihren mufl und daher nicht zu verwechseln ist mit
der Empfehlung einer ,willigen (und allerdings inkonsistenten)
Alltoleranz [...], anstelle von aktiver Teilnahme an Uneinigkeiten
der Einstellung“. Stevenson kann also die klassische Formel ak-
zeptieren, dafl das Gute nicht das ist, was de facto geliebt wird,
sondern das Liebenswerte — obwohl er ihr keinen analytischen
Nutzen zugesteht.

Stevenson unterscheidet zwei Analysemuster, ein simpleres,
das die deskriptive Mitbedeutung auf die Mitteilung der Einstel-
lung des Sprechenden einschrinkt, und ein komplexeres, das die
deskriptive Bedeutungskomponente mit persuasiven Definitio-
nen erweitert. Beide Analysemuster sind ntitzliche Instrumente,
und keines schliefit die Rolle der Informiertheit aus. ,Beliefs are
the guides to attitudes ...“ (Stevenson 1944, 18)

6) Es besteht ein wichtiger Unterschied zwischen bewufiter,

121

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kontrollierter Meinungsinderung und unbewufiter Einflufinah-
me durch sog. persuasive Definitionen (vgl. Stevenson 1938).

Die emotive Theorie verdunkelt nicht den Unterschied zwi-
schen argumentativer Uberzeugung und blofRer Propaganda oder
Manipulation, sondern sie macht vielmehr auf diesen Unterschied
und die damit verbundenen Verdunkelungsgefahren aufmerksam.
Sie entlarvt eine Reihe von Strategien der Einflufinahme, die
nicht-rational, aber deshalb nicht notwendig irrational (z.B. auf
falschen Informationen basierend) sind. Sie zeigt, wo die Grenzen
zwischen kontrollierter Meinungsinderung und den schwer kon-
trollierbaren Folgen der Anwendung von Rhetorik und Sugge-
stion liegen. Wir konnen an einen Punkt gelangen, wo uns nichts
Ubrigbleibt, als auf Rhetorik auszuweichen — wichtig ist nur, daf§
wir dabei erkennen, welches Spiel wir spielen (und welches mit
uns gespielt wird). Dieser Punkt ist dann erreicht, wenn sich un-
terschiedliche Beurteilungen durch Erginzungen oder Berichu-
gungen des Informationsstandes der Partizipanden nicht mehr
wesentlich verindern lassen, wenn ein tieferliegender Gegensatz
der Einstellungen bemerkbar wird. An diesem Punkt eroffnet sich
ein Abgrund zwischen Fakten und Werten - ein Abgrund, der seit
Hume und - unter verinderten Vorzeichen — seit Moore (vgl.
Darwall, Gibbard, Railton 7992; Darwall 71989) den Ausgangs-
punkt der meisten sog. metaethischen Diskussionen bildet.

Fir Stevenson sind sog. emotive Bedeutungen vollig auflerwis-
senschaftlich. Er spricht von ,extrascientific meaning® (Stevenson
1944,21). Er gibt zu, daf} es ausnahmsweise auch in wissenschaft-
lichen Diskussionen ,disagreements in attitudes“ geben kann
(vgl. Stevenson 1944, 282-290). Diese Kontrastierung von Wis-
senschaft und Wertungen sollte nicht Ubertrieben werden
(2661.), sind doch auch nicht-rationale Appelle in Faktenannah-
men und anderen Einstellungen eingebettet.

Stevensons kausale Bedeutungstheorie, die er in seinem Haupt-
werk nur sehr fragmentarisch skizziert, hat kaum Nachfolger ge-
funden. Seine Analyse des expressiven und evokativen Gehalts
von Werturteilen 1afit sich jedoch auch unabhingig von dieser
problematischen Bedeutungstheorie verteidigen (vgl. Gibbard
1990). Im Unterschied zu Kant trigt Stevenson den Unterschei-
dungen zwischen Handlungsanreiz und Handlungsgrund, Ansta-
cheln und Anleiten (vgl. Falk 7953), Uberzeugen und Uberreden
wenig Rechnung. Problematisch an einer primitiven Variante des

122

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Emotivismus ist die Tendenz, gute Griinde auf kausal relevante
Griinde zu reduzieren (vgl. Spectator 7993, 61). Stevenson richtet
sich aber gerade gegen die Vorstellung einer vollstindigen Deter-
mination von Einstellungen durch Meinungen. Damit lafit er zu-
mindest Raum fir die Entwicklung von Kriterien zur Unterschei-
dung von guten und schlechten Griinden (vgl. Stevenson 1944,
114). Diese Kriterien haben jedoch kein metaethisches Funda-
ment, sondern miissen im normativen Streit erarbeitet werden.
Dieser Streit mit Hilfe der ,zwingenden Begriffe“ von ,sollen
und ,Pflicht‘ diirfe nicht, wie Stevenson mit Verweis auf John De-
wey sagt, losgelost werden von einem Verstandnis der menschli-
chen Natur, sonst drohe die Gefahr der unnétigen Vermehrung
von Einstellungskonflikten bis hin zur Erzeugung pathologischer
Verbote (Stevenson 1944, 100).

3. Der universale Praskriptivismus

Hare hat im Anschluff an Stevenson die eingingigste Formel zur
Analyse der moralischen Sprache geprigt: den universalen Pri-
skriptivismus. Moralische Urteile sind - in ihrer typischen Ver-
wendung — praktisch verbindlich und verallgemeinerbar. Diese
Auffassung ist bestechend, vermeidet sie doch die von Hare uner-
mudlich kritisierten Schwichen des Deskriptivismus. Sie ent-
spricht sogar dem Geist von Kants Charakterisierung der Ethik
als Antwort auf die Frage: ,Was soll ich tun?“ mittels eines Tests
der Verallgemeinerung.

Hare bezeichnet die Neigung, Werturteile (ausschliefflich oder
primir) fiir gewohnliche Aussagen zu halten, als Deskriptivismus
(Hare 1974). Dieser ist nach ihm die Wurzel aller falschen oder
konfusen ethischen Theorien. Der Deskriptivist verkennt die Tat-
sache, dafl aus moralischen Ausdriicken, wenn sie in echten (nicht
blof} zitierenden oder ironischen) Werturteilen vorkommen, lo-
gisch Imperative folgen. Damit ist das Fundament gelegt fiir eine
Logik des praktischen Schlieflens, die auch ohne den Transport
von Wahrheitswerten von den Primissen zur Konklusion aus-
kommt. Um Voraussetzung eines praktischen Syllogismus zu
sein, muf} ein Prinzip lediglich ernsthaft akzeptiert werden. Die-
ses Element der personlichen Entscheidung 1afit sich durch keine
angeblichen moralischen Fakten stiitzen. Die Ableitbarkeit von

123

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Imperativen erklirt auch die selbstbindende oder priskriptive
Kraft moralischer Urteile fiir den Sprechenden selber, denn prak-
tischen Syllogismen folgen nicht nur an andere gerichtete, son-
dern auch selbstadressierte Imperative.

Doch wie begriindet Hare seine Theorie? Eine im engeren Sin-
ne Kantische Begriindung in einer metaphysisch interpretierten
Vernunftnatur des Menschen kommt fiir thn nicht in Frage. Er
steht Kants metaphysischen Auffassungen ablehnend gegeniiber.
Gibt es kein metaphysikfreies Fundament der Ethik? Konnte
nicht die metaphysikkritische Metaethik etwas beitragen zu ihrer
Begriindung?

Hare will tatsichlich die Metaethik fruchtbar machen fir die
normative Ethik, ohne jedoch diese beiden Niveaus zu vermi-
schen. Die Neutralitit der Metaethik wird von Hare nicht preis-
gegeben, aber - im Gegensatz zu Stevenson — eingeschrinkt. Er
will ihr mehr als nur ein theoretisches Interesse abgewinnen. Ob-
wohl die Metaethik keine direkte oder vollstindige Begriindung
der Moral liefern kann, vermag sie doch gewisse minimale Anfor-
derungen zu formulieren, die von keiner plausiblen Moral mifi-
achtet werden diirfen: Moralische Urteile miissen praktisch ver-
bindlich und verallgemeinerbar sein. Hare glaubt, diese zentralen
Eigenschaften in logischen (besser: semantischen) Eigenschaften
moralischer Terme vorzufinden. Es handelt sich dabei weder um
willkiirliche Setzungen, noch um empirische Feststellungen, son-
dern um ein Entdeckungsverfahren sui generis, das er ,linguisti-
sche Intuitionen“ nennt (vgl. Wolf 7983, Kap. 1). Eine traditio-
nelle Deutung im Sinne von Platons anamnesis oder Kants
synthetischen Urteilen a priori lehnt er als metaphysikverdachtig
ab (vgl. Hare 1995). Hare meint, die wesentlichen Eigenschaften
der Praskriptivitit und der Universalisierbarkeit moralischer Ur-
teile mittels einer sokratischen Unterredung entdecken zu kon-
nen; die Sokratische Frage betrifft das, was wir eigentlich meinen,
wenn wir solche Urteile fillen. Damit meint Hare, der Willkiir
einer bloflen Dekretierung dieser formalen Voraussetzungen der
Moral entgehen zu konnen. Wer sich auf die Moralsprache ein-
1aflt, wird von ihrer Dynamik gleichsam erfaflt. Wer ernsthaft
sagt: ,X ist in der Situation S moralisch gefordert, muf}, wenn
er selber in die Situation S gerit, einen selbstadressierten Befehl
akzeptieren, der besagt: ,Lafl mich S tun!“ Nur wer die morali-
sche Sprache nicht ernsthaft gebraucht (oder nicht versteht) oder

124

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wer willensschwach ist, wird in diesem Fall noch vor der Ausfiih-
rung dieses selbstadressierten Imperativs zuriickweichen. Hares
Motiv fiir die Verankerung der Praskriptivitdt in der Moralspra-
che ist durchsichtig: Die Moralsprache ist keine unverbindliche
Unterhaltung, keine ironische Spielerei, kein Versteck fiir Selbst-
begilinstigung und Fremdbenachteiligung. Sie ist eine Art Korsett,
das auch konsolidierend auf die Praxis wirkt.

Noch einleuchtender scheint Hares Verankerung der Verallge-
meinerung in der deskriptiven Bedeutungskomponente von
Werturteilen. Die Verallgemeinerungsfihigkeit moralischer Ur-
teile verlduft streng analog zur Verallgemeinerungsfahigkeit ge-
wohnlicher deskriptiver Urteile. Kritiker von Hares Fundierung
der Universalisierbarkeit dagegen machen geltend, daf es unab-
hingig von der Analyse der Moralsprache inhaltliche Griinde fiir
allgemeine Prinzipien (vgl. Stevenson 1944, 95; 1987) oder dage-
gen (vgl. Dancy 1993, 79-86) gibt. Hares Abstiitzung der Verall-
gememerbarkelt in der Moralsprache wire dann, selbst wenn sie
in sich korrekt wire, tiberfliissig oder aus anderen Griinden an-
fechtbar.

Hare wehrt sich gegen den Verdacht, er wolle die ganze Moral
aus der Metaethik ableiten. Er betont, daff zur Moral auch Vor-
stellungskraft, Empathie und Informiertheit gehoren. Diese Vor-
aussetzungen folgen nicht automatisch aus den genannten Eigen-
schaften der Moralsprache. Sie bilden vielmehr ein drittes
Element, das fiir moralisches Denken konstitutiv ist. Uberdies
hilt Hare Phantasie, Einfiihlungsvermogen und Informiertheit
fir wesentliche Ingredienzien einer praktikablen Verallgemeine-
rung in der Moral. Bei der Anwendung moralischer Urteile geht
es darum, auch die von meinen eigenen Interessen und Idealen
verschiedenen Interessen und Ideale anderer angemessen zu erfas-
sen.

Seit den siebziger Jahren geht Hare noch einen Schritt weiter:
Er mochte aus der Erorterung ,linguistischer Intuitionen® indi-
rekt eine utilitaristische Moraltheorie (vgl. Hare 1972/3) gewin-
nen. Damit stellt Hare in verstirktem Mafle die Idee der Neutra-
litit der Metaethik aufs Spiel. Es mag berechtigte Zweifel geben,
ob die Metaethik vollkommen neutral und damit folgenlos fiir die
Wahl eines Normensystems ist, doch die schwache Begriindung
des Utilitarismus in Sprachanalyse geht selbst Autoren zu weit,
die sonst Hares normativ-ethische Position iibernehmen (vgl. Sin-

125

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ger 21994, Kap. 1). Hare kann sich gegen diese Einwinde nur ver-
teidigen, indem er sowohl sein besonderes Verstindnis von intui-
tiver Sprachanalyse als auch die Tatsache betont, er strebe keine
vollstindige Ableitung der Moral an.

Hare will auch die Prioritit der Moral vor Uberlegungen an-
derer Art definitorisch festlegen. Der moralische Gebrauch von
ysollte“ oder ,mufl hat nach Hare unterordnende Kraft (vgl.
Hare 7992, 103-107). Er denkt u.a. an die Regelung eines Kon-
flikts zwischen isthetischen und moralischen Regeln. Auch in
diesem Schritt konnte man eine weitere Untergrabung der Neu-
tralitit der Metaethik sehen. Schliefllich gilt die Behauptung, mo-
ralische Uberlegungen hitten vor nicht-moralischen immer den
Vorzug, als umstritten, und es ist im Sinne einer offenen Diskus-
sion unzweckmiaflig, die sog. ,overridingness“-These (mit der
Hare nochmals die praktische Verbindlichkeit und Unausweich-
lichkeit genuiner moralischer Urteile unterstreichen mochte) in
die Definition des moralischen Standpunktes einzubauen. Kriti-
ker dieser These haben u.a. geltend gemacht, daf} eine als immer
tberlegen definierte Moral die Frage ,Warum soll ich moralisch
sein?” und damit eine offene Debatte mit Amoralisten versperrt.
Problematisch sind manche inhaltlichen Definitionen des morali-
schen Standpunktes, welche nicht nur die Berticksichtigung an-
derer (im Unterschied zum Egoismus), sondern zusitzlich auch
eine gleiche oder unparteiliche Berticksichtung einschlieflen (vgl.
Frankena, 1976, Kap. 9, 10 und 15; 1983). Auch die Orientierung
an Interessen ist nicht ganz so selbstverstindlich, wie sie jeman-
dem erscheinen mag, der in der utilitaristischen Tradition zu
Hause 1st.

Ob und in welchem Umfang eine Moral gleiche Achtung ver-
langt, bleibt voraussichtlich umstritten — man denke nur an die
Frage, ob Ethik die aktive Uberwindung von Standesunterschie-
den oder gar eine gleiche Ehrfurcht vor allem Leben vorschreibt.
Vollstindige Neutralitat der Metaethik mag ein unerreichbares,
vielleicht steriles Ideal sein. Doch der wahre Kern der Neutrali-
titsthese ist das methodische Mifitrauen gegen die Errichtung
von Definitionsbarrieren gegen unabgeschlossene moralische
Kontroversen. Man mag sich daher fragen, ob Stevensons kon-
sequentes Festhalten an der moralischen Neutralitit der Meta-
ethik nicht Hares linguistischer Begriindung seines universalen
Praskriptivismus vorzuziehen sei.

126

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit soll natiirlich nicht unterstellt werden, Hare habe nichts
zur Bereicherung und Verbesserung der Moralphilosophie beige-
tragen. In seinem Bemithen um Klarheit und praktische Anwen-
dung ist er ein wichtiger spiritus rector fiir die Ethik dieses Jahr-
hunderts. Zu den wichtigsten Verdiensten seiner Philosophie
gehort, dafl er - neben den Eigenschaften der Verallgemeinerbar-
keit und der Praskriptivitdt — die zentrale Rolle von Informiert-
heit, Vorstellungsvermogen und Empathie betont hat. Ohne Vor-
stellungsvermdgen konnen wir uns nicht in die Rolle jener
versetzen, die von uns verschiedene Interessen und Ideale haben,
und ohne Empathie bliebe uns das Gefiihlsleben anderer vollig
unbekannt.

4. Gute Griinde

Als Reaktion auf den Emotivismus hat sich der von Toulmin und
Baier vertretene, sog. ,good reason approach“ herausgebildet.
Stevenson hat rationale Methoden in der Ethik im wesentlichen
mit der Priifung von faktischen Annahmen gleichgesetzt. Zwei
weitere Methoden hat er ebenfalls als rational gelten lassen: das
Verfahren der Definition (das nur einen Sprachrahmen liefert, oh-
ne inhaltliche moralische Probleme zu l6sen) und die Konsistenz-
probe. Diese kann immanente Widerspriiche in einem System von
Meinungen und Einstellungen aufdecken, doch sie kann nicht zei-
gen, welche von zwei kollidierenden Einstellungen ,gtiltig ist
(vgl. Stevenson 1944, 134). Damit scheinen die rationalen Metho-
den ausgeschopft. Ubrig bleiben die nicht-rationalen Strategien,
z.B. der Appell an Mitleid oder der Versuch, Mitleid zu erzeugen.

Ein simples Beispiel mag den Vorgang der gegenseitigen Uber-
zeugung veranschaulichen. Zwei Personen — A und B - sind sich
tber viele einschligige Fakten, welche die Arbeitslosigkeit in ih-
rer Gesellschaft betreffen, einig. Trotzdem ist A fir den Ausbau
der Arbeitslosenunterstiitzung, B dagegen. A hat das Unglick der
Arbeitslosen vor Augen und findet, dafl es moralische Pflicht ist,
ithnen zu helfen. B reagiert hingegen kalt auf das Unglick von
Arbeitslosen. Er sagt:

B: ,Mag sein, dafl Arbeitslose leiden, aber daraus folgt nicht, daff man
thnen helfen mufl. Viele Leute leiden. Es ist besser, wenn sie sich selber

127

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

helfen oder es wenigstens versuchen. Arbeitslosenunterstiitzung unter-
grabt die Selbstachtung und schafft ein Heer von Parasiten, die gar nicht
mehr arbeiten wollen (oder es vielleicht gar nie wollten).“ —

A ist entsetzt.

A: ,Wie kann man nur so daherreden. So kalt und gleichgiiltig kann
man nur sein, wenn man sich die Verzweiflung anderer gar nicht vor
Augen fiithrt oder selber nie in Not war ...“ -

B: ,Irrtum®, unterbricht B, ,ich bin seit drei Jahren arbeitslos, das
heifdt, ich habe keine feste, meiner Qualifizierung entsprechende Stelle.
So habe ich mich mit Gelegenheitsjobs durchgeschlagen und war in
mehreren Stidten auf Jobsuche. Unsere Arbeitslosigkeit ist hauptsich-
lich das Resultat von Faulheit und mangelnder Mobilitit sowie der Suche
nach feiner und gutbezahlter Arbeit. Klar, daf} solche Stellen rar sind. Zur
Zeit arbeite ich aushilfsweise in einer Kartonfabrik. Falls sie mich feuern,
werde ich weitersuchen. Nie wiirde ich mich beim Arbeitslosenamt mel-
den.“ -

A: ,Du bist alleinstehend. Wenn du eine Familie hittest, wirst du froh
um eine Stelle ...“ -

B: ,Wenn, wenn, wenn ... Nicht alle, die Arbeitslosengelder beziehen,
sind verheiratet. Uberdies kann auch eine Familie gewisse Opfer auf sich
nehmen. Wenn wir schon Sozialabgaben bezahlen miissen, dann kénnte
man diese Mittel viel besser einsetzen. Das Geld wiirde viel dringender
gebraucht in Landern, in denen es Hungersnote gibt.“ —

A: ,Diese Antwort iiberrascht mich. Zunichst schien dir das Elend
anderer gleichgiiltig zu sein. Nun machst du dir plotzlich etwas aus dem
Elend fremder Menschen, die uns viel weniger angehen als unsere Ar-
beitslosen.“ -

B lafit diese Kritik nicht auf sich sitzen. -

B: ,Ich habe nur Schlufffolgerungen aus deiner Einstellung gezogen.
Dein Mitleid scheint ja ziemlich kurzsichtig zu sein. Wenn du schon ein
mitleidiges Herz hast, dann solltest du auch iiberlegen, wer die Hilfe am
notigsten braucht. Aber es ist dein Fehler, dich dem Mitleid zu uberlas-
sen. In einer Welt, in der es so viel Elend gibt, kann ein mitleidiger
Mensch eigentlich nur verzweifeln. Deshalb ziehe ich es vor, moglichst
gar nicht an fremdes Elend zu denken. Ubrigens neigen mitleidige Men-
schen dazu, sich ins Leben anderer einzumischen und thnen den letzten
Rest von Selbstvertrauen zu nehmen.“ —

Gibt es eine rationale Methode, um diesen Dialog zu beenden und
eine beiden annehmbare Losung vorzuschlagen? Solange A und B
einfach auf ihrer Grundeinstellung beharren, wird eine Losung
wohl kaum absehbar sein. Denn es ist tatsichlich schwer zu sagen,
welche der beiden Einstellungen rationaler ist. Sowohl A als auch

128

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B haben gute Griinde auf ihrer Seite — etwa die Riicksichtnahme
auf Leiden anderer oder eine Art Ehrgefiihl, das B sogar dazu
motiviert, auf angebotene Hilfe zu verzichten, um nicht in seiner
Selbstachtung kompromittiert zu werden. Dieser Verzicht macht
seine Haltung besonders glaubwiirdig.

Nach Stevenson kann sich die eigene Personlichkeit nur im Mi-
lieu der gegenseitigen Persuasion entwickeln (vgl. Stevenson
1974, 135). Zwar versucht man, andere zu beeinflussen, doch
man setzt sich auch ithrem Einfluf aus. Menschen koénnen aus
Konflikten und Debatten lernen. Deutet hier Stevenson nicht
einen Aspekt von Vernunft an, der in seiner restriktiven Auffas-
sung des , Kognitiven“ fehlt? Kann man an dieser Stelle nicht ei-
nen Schritt weiter gehen? Konnen wir nicht bereits aus diesem
Minidialog lernen, dafl moralische Systeme, welche Riicksicht
auf Leiden (Hilfe in Not) oder Selbstachtung vernachlissigen, un-
vollstindig sind? Und kdnnen wir nicht ebenfalls lernen, daf} Sy-
steme, welche einen dieser beiden Werte verabsolutieren, das mo-
ralische Denken verzerren und tible Folgen erzeugen? Stellt sich
nicht das Problem der Abwigung zwischen mindestens diesen
beiden Werten als unumginglich heraus? Mufl moralisches Den-
ken nicht eine Rangordnung zwischen den beiden Erwigungen
finden? So brennend diese Fragen sind, so schwierig diirfte die
Aufgabe sein, Priorititen zwischen verschiedenen moralischen
Griinden von vornherein und fiir alle Situationen zu formulieren.

Wir konnten sagen: Beide Griinde — Riicksichtnahme auf Lei-
den anderer und Selbstachtung (vgl. dazu Dillon 1995) - sind gute
moralische Griinde, weil sie menschliche Grundwerte betreffen.
Hilfe fir jene, welche sie unbedingt brauchen und wiinschen,
kann ein Beitrag sein zur Verminderung von Konflikten und Lei-
den in der Welt. Man braucht diese Hilfe nicht jenen aufzudrin-
gen, die sie nicht wiinschen. Ebensowenig sollte man sie an jene
vergeuden, die sie nicht brauchen oder die sich selber helfen
konnten. Doch ist das Ziel der Leidensminderung oder der Kon-
fliktverhiitung das einzige oder oberste moralische Ziel? Es lafit
sich zumindest bestreiten, daff Moral, wie Toulmin (Toulmin
1950, Teil III) meint, eine zentrale Funktion habe. Konnte es nicht
mehrere, einander z.T. widerstreitende Ziele und Griinde geben?
Wie lieflen sich verschiedene gute Griinde gegeneinander abwi-
gen? Miissen wir mit unlosbaren Konflikten rechnen?

129

https://dol.org/10.5771/9783495983834-112 - am 17.01.2026, 14:45:24.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Die neopositivistische Sinnkritik und die Neutralität der Metaethik
	2.  Der Emotivismus
	3.  Der universale Präskriptivismus
	4.  Gute Gründe

