
V Die metaethische Krise (Wolf)

Die sog. Metaethik hat sich in der ersten Hälfte dieses Jahrhun­
derts unter dem Einfluß von Moores und Wittgensteins (vgl. 
Johnston 1989) Philosophie entwickelt. Von Moore ging die An­
regung aus, metaphysische Sachfragen auf Fragen zu verlagern, 
was wir eigentlich meinen, wenn wir z.B. „Substanz“, „Außen­
welt“ oder „gut“ sagen. Wittgenstein ging in seiner Spätphiloso­
phie noch einen Schritt weiter, indem er sog. metaphysische Fra­
gen durch Fragen der Formulierung dieser Probleme ersetzte. 
Der frühe Wittgenstein steht für den Schock, den der Neopositi­
vismus ausgelöst hat: Fragen der Ethik und des sinnvollen Lebens 
sind keiner streng wissenschaftlichen Behandlung zugänglich, al­
so muß man über sie schweigen. Der späte Wittgenstein steht da­
gegen für eine flexiblere Sprachphilosophie, welche die Vielfalt im 
Gebrauch der Sprache respektiert und die auf Eigenarten des 
„moralischen Sprachspiels“ eingeht. Damit ist der Weg aus der 
Aporie einer bloß destruktiven Sprachkritik hin zu einer kon­
struktiven Metaethik geebnet.

Über die Aufgaben der Metaethik gibt es unterschiedliche Auf­
fassungen. Die Analyse der Moralsprache kann als Vorbereitung 
der normativen Ethik durch eine Klärung der Bedeutung moral­
sprachlicher Ausdrücke praktiziert werden - wir sprechen von 
der propädeutischen Metaethik. Sie kann jedoch auch als Ersatz 
für inhaltliche Diskussionen verstanden werden. Im zweiten Fall 
sprechen wir von therapeutischer Metaethik, d. h. vom Vorhaben, 
metaphysische Probleme, zu denen auch moralische Kontrover­
sen gerechnet werden, als Scheinprobleme aufzulösen. Die Elimi­
nation der Metaphysik (vgl. Ayer 1970, Kap. 1; Nielsen 1971) 
kommt dadurch zustande, daß wir uns von den Verhexungen der 
Sprache befreien.

Betrachtet man alle Arten von Werturteilen als metaphysische 
Scheingebilde (vgl. Carnap und Russell, zitiert und kritisiert in 
Stevenson 1944, 266), so bleibt kein Raum mehr für eine wissen­
schaftliche Behandlung der normativen Ethik. Diese Haltung 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


richtet sich gleichermaßen gegen idealistische und naturalistische 
Formen der normativen Ethik. Die ersten Attacken des Neoposi­
tivismus gegen die Metaphysik haben die Disziplinen der Moral­
philosophie, aber auch der Ästhetik und der Theologie, in eine 
tiefe Krise gestürzt. Die metaphysikfeindliche Haltung kann sich 
zu einem generellen Sinnlosigkeitsverdacht gegenüber allen 
Äußerungen verdichten, die sich nach keinen uns geläufigen wis­
senschaftlichen Verfahren (Rechnen, Beobachten, Definieren etc.) 
überprüfen lassen. Die Möglichkeit synthetischer Urteile a priori, 
die nach Kant das Terrain der Metaphysik abstecken, wird bestrit­
ten. Sätze sind entweder analytisch, d. h. durch Definition wahr 
oder falsch - dann informieren sie nicht über die Welt; oder sie 
sind synthetisch, und dann sind sie durch Erfahrung überprüfbar.

Die analytische Philosophie hat sich seit den neopositivisti­
schen Anfängen rasant entwickelt. Einige „Dogmen des Empiris­
mus“ wurden innerhalb der analytischen Philosophie bereits in 
den fünfziger Jahren heftig attackiert. Die Dichotomie zwischen 
analytischen und synthetischen Urteilen und das Ideal einer theo­
riefreien Erfahrung gerieten - z.T unter dem Einfluß des philo­
sophischen Pragmatismus - unter Beschuß. In den achtziger 
Jahren dieses Jahrhunderts folgte dem „linguistic turn“ ein „epi- 
stemological turn“, d.h. eine Rückkehr zu klassischen Fragen der 
Erkenntnis und Metaphysik. Das Erscheinungsbild von analyti­
scher Philosophie als Logik und Sprachanalyse wird abgelöst von 
einem erweiterten Verständnis. Auch im Bereich der Ethik wird 
der Status moralischer Wahrheiten, Fakten und Erkenntnisse neu 
untersucht. Ethischer Realismus und Kognitivismus erhalten eine 
neue Chance (vgl.u. VI).

Die wichtigsten Grundsteine einer nonkognitivistischen Me­
taethik wurden in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts gelegt; 
diese Anstrengung gipfelt in Stevensons Ethics and Language 
und Hares The Language of Morals. Diese metaethischen Sy­
steme traten mit dem Anspruch auf, normativ-ethisch neutral zu 
sein. Sie legten den Finger auf den nonkognitiven Gebrauch der 
Sprache. Wir gebrauchen die Sprache nicht nur für Aussagen, son­
dern auch, um damit Wünsche, Gefühle und Einstellungen auszu­
drücken und jene anderer zu beeinflussen. Es gibt Grenzen der 
Rationalität in der Ethik und eine besondere Bedeutung von 
nicht-rationalen Mitteilungen.

„Metaethik“ war ursprünglich der Name für die Analyse des 

113

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralischen Vokabulars. Sprachanalyse galt als „wissenschaftli­
cher“ als inhaltliche Normierung. Im Einflußbereich des sog. 
Neopositivismus (vgl. Haller 1993) versprachen sich Autoren 
wie Alfred Jules Ayer und Charles Stevenson von der systemati­
schen Beschäftigung mit der Moralsprache wesentliche Auf­
schlüsse über die Besonderheit von Wertfragen. Irreführende 
Eigenschaften der Alltagssprache wurden schonungslos kritisiert. 
Alltägliche moralische Urteile erwecken aufgrund ihrer gramma­
tikalischen Form und infolge der mit ihnen beanspruchten Auto­
rität den Eindruck, es handle sich um echte, d. h. wahrheitsfähige 
und informative Aussagen über die Realität. Sätze wie „Es gibt 
keine Gerechtigkeit auf Erden“ haben die Form negativer Exi­
stenzaussagen, und „X ist gut“ sieht aus wie eine gewöhnliche 
Prädikation oder eine Beschreibung. Doch ist der Schein der 
Oberflächengrammatik nicht trügerisch? Drücken solche Formu­
lierungen überhaupt wahrheitsfähige Aussagen aus?

1. Die neopositivistische Sinnkritik und
die Neutralität der Metaethik

Eine nachhaltige Erschütterung des wissenschaftlichen Selbstver­
ständnisses der sog. Geisteswissenschaften wurde bereits durch 
den Positivismus im 19. Jahrhundert ausgelöst. Damals ging es 
Verteidigern der sog. „Geisteswissenschaften“ darum, deren eige­
ne Methode oder eigenen Gegenstandsbereich zu charakterisie­
ren. Der Neopositivismus des frühen 20. Jahrhunderts dagegen 
orientierte sich fast ausschließlich an der Mathematik und den 
Naturwissenschaften; Zielscheibe seiner Kritik waren metaphysi­
sche Sätze, zu denen alle Werturteile gezählt wurden.

Die Neopositivisten waren nicht nur skeptisch gegenüber der 
Leistungsfähigkeit der Alltagssprache, sondern - was vielleicht 
weniger bekannt ist - auch gegenüber einer verbreiteten Anma­
ßung in Wertstreitigkeiten. Sie waren nämlich der Auffassung, 
daß Angehörige der scientific community keine spezielle morali­
sche Kompetenz haben. Wissenschaftler haben kein normativ­
ethisches Sonderwissen, sondern bestenfalls eine metaethische 
Kompetenz, nämlich die Fähigkeit, besonders hartnäckigen, in 
der (moralischen) Alltagsprache verwurzelten Illusionen korri­
gierend entgegenzutreten. Zielscheibe der Kritik war der ethische 

114

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kognitivismus, der besagt, Werturteile seien wahrheitsfähige Ge­
bilde nach dem Muster gehaltvoller Aussagen über eine Wirklich­
keit.

Macht das Programm einer neutralen Sprachanalyse überhaupt 
Sinn? Ein Beispiel mag den Vorzug einer moralisch neutralen me­
taethischen Regulierung bestätigen: die Verwendung des Aus­
drucks „Mensch" in der Abtreibungsdebatte (vgl. Singer 21994, 
118 f., 195 f.). In einem sehr weiten und bloß biologisch präzisier­
baren Sinne sind alle Wesen von der Zeugung bis zum Tod, sofern 
sie zu unserer Spezies gehören, Menschen. Der kleinste gemein­
same Nenner aller Menschen ist nicht so sehr Vernunftfähigkeit 
oder andere verborgene Ziele des „wahren Menschseins", son­
dern ein Typus von genetischer Information, der bei der Ver­
schmelzung von Ei- und Samenzelle zustandekommt. Kann man 
aus dieser faktischen Gemeinsamkeit jedoch die Forderung ablei­
ten, auch Föten seien menschliche Wesen und daher menschlich 
zu behandeln? Kann sich ein Abtreibungsgegner auf die Über­
zeugungskraft der rhetorischen Frage verlassen, die lautet: „Sind 
Föten etwa keine Menschen?"

Es wird gerne übersehen, daß diese Art von Rhetorik mit einer 
Verschiebung des Ausdrucks „Mensch" und „menschlich" ope­
riert, nämlich mit einem unbemerkten oder jedenfalls nicht signa­
lisierten Übergang von „Angehöriger der Spezies homo sapiens" 
zu „Wesen mit Bewußtseinsqualitäten". Wird nun diese Unter­
scheidung im moralischen Vokabular nicht zuvor getroffen, son­
dern eine umfassende Explikation (eine „Wesensdefinition" des 
Menschen, die auf alle Exemplare unserer Spezies zutreffen soll) 
eingeführt, so wird damit ein populärer Sprachgebrauch gut wi­
dergespiegelt. Wer wagt es schon, der Formel, daß alle Menschen 
menschlich zu behandeln seien, öffentlich zu widersprechen? Bei 
genauerem Hinsehen erweist sich jedoch der Ausdruck ,Mensch* 
als zweideutig: Einmal ist er ein moralisch neutraler Klassifika­
tionsbegriff, und ein anderes Mal ist er ein moralischer Bewer­
tungsbegriff. Mit dieser Aquivokation wird eine schwierige mo­
ralische Entscheidung erschlichen. Die Rede vom ,Menschen* in 
diesem (empirisch nicht verifizierbaren) Sinne verschafft den Ab­
treibungsgegnern leichtes Spiel. Ihr rhetorischer Sieg ist rasch er­
kauft. Die Verschmelzung (oder Konfusion) der biologischen und 
„humanistischen" Definition führt zu einer hybriden Konzep­
tion. Es handelt sich um eine „persuasive Definition" (Stevenson 

115

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1938). Doch der Nachteil besteht darin, daß die Anwendung der 
hybriden Konzeption von Mensch auf Angehörige unserer Spe­
zies ohne Ansätze zu personalen Eigenschaften umstrittene nor­
mative Fragen (wie: Ist Abtreibung moralisch verwerflich?) durch 
sprachliche Verschleierung, gleichsam hinter dem Vorhang beant­
wortet. Insofern ist also eine Explikation des Prädikators 
„Mensch“, welche der genannten Unterscheidung Rechnung 
trägt, neutraler.

Ist die neutralere Definition etwa unbrauchbar? Ist die morali­
sche Neutralität der Metaethik (vgl. Lenk 1973\ falls sie möglich 
sein sollte, ein Vorzug oder nicht? Sie mag als Makel erscheinen, 
wenn man von der Metaethik direkte Entscheidungshilfe oder 
den Ersatz der normativen Ethik (im Sinne der therapeutischen 
Metaethik) erwartet; doch Neutralität ist eine Tugend, wenn 
man von der Metaethik im Sinne einer propädeutischen Spracha­
nalyse lediglich die Vorbereitung einer möglichst transparenten 
Diskussion erwartet, in der Pro- und Contra-Argumente explizit 
und unterscheidbar an den Tag treten. Sie dient der besseren Ver­
ständigung und der Vorbereitung auf den inhaltlichen Disput, der 
sich von einem verdeckten Streit um Worte unterscheidet. Meta­
ethik sollte sogar so formal bleiben, daß sie nicht einmal eine Vor­
entscheidung für den Universalismus und gegen den Partikularis- 
mus fällt. Denn es ist voraussehbar, daß die Diskussion über Sinn 
und Nutzen allgemeiner Prinzipien in der Ethik (und Erziehung) 
immer wieder in veränderter Gestalt aufflammen wird (vgl. 
IV, 3).

Unhaltbar ist die Verbindung der Metaethik mit einem sog. 
„ordinary language approach“. Metaethik enthält nicht nur Be­
schreibungen der Alltagssprache - ein solches Programm ist ziel- 
und uferlos -, sondern auch reformierende Definitionen, welche 
den faktischen Sprachgebrauch teilweise verändern. Definieren, 
Präzisieren und Explizieren sind normative Tätigkeiten - ihre 
obersten Normen sind Klarheit, Nichtzirkularität und Fruchtbar­
keit für Theorien. Dies sind zwar nicht im engeren Sinne morali­
sche Normen, aber es sind methodologische Normen, die v.a. der 
besseren Verständigung dienen. Der Nutzen metaethischer Erör­
terungen bemißt sich nach diesen Normen. Die Neutralität der 
Metaethik kann nicht, wie das ein puristischer Alltagssprachen- 
Ansatz und ein krasser Positivismus nahelegen, auf jegliche Nor­
mierung verzichten.

116

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Der Emotivismus

Der empfindlichste Schlag wurde dem traditionellen ethischen 
Kognitivismus (der die Möglichkeit genuiner Werterkenntnisse 
voraussetzt) vom ethischen Emotivismus versetzt. Werturteile 
sind - abgesehen von ihren beschreibenden Elementen - im Kern 
expressive Gebilde. Sie drücken Gefühle, Wünsche oder Einstel­
lungen aus und sind insofern keine wahren oder falschen Aussa­
gen über die Welt. Zu den wichtigsten Vorläufern des Emotivis­
mus werden u.a. Hume und Spinoza (vgl. Stevenson 1944^ 115) 
gezählt.

George Edward Moore (vgl. Moore 1903} versuchte zu zeigen, 
daß das Gute keine natürliche Eigenschaft sein kann. Er war je­
doch kein Empirist, sondern ein Platoniker, der glaubte, das Gute 
bestehe in einer nicht-zusammengesetzten und nicht-natürlichen 
Eigenschaft. Der Emotivismus gibt sich mit dieser Lösung nicht 
zufrieden. Er will das Problem an der sprachphilosophischen 
Wurzel ausrotten: Die typische Verwendung von Urteilen wie 
„X ist gut“ oder „Du sollst x tun“ dient weder der Bezeichnung 
natürlicher noch nicht-natürlicher Eigenschaften, sie dient nicht 
einmal der Bezeichnung innerer Zustände. Dieser letzte Punkt ist 
wichtig, wurde doch - unter anderem durch eine Stelle bei Hume 
(vgl. Hume 1973, II, 210f.), die dem bekannten Abschnitt über 
,sein‘ und ,sollen4 vorausgeht - gelegentlich die Auffassung ver­
treten, die Lösung des Dilemmas, ob Werturteile „matters of 
facts“ oder „relations of ideas“ bezeichneten, bestehe in der Aner­
kennung der zweiten Option. Auch dieser „primitive Subjektivis­
mus“, für den Werturteile ausschließlich Bezeichnungen von Ge­
fühlen, Wünschen oder Einstellungen des jeweils Sprechenden 
sind, verkennt den nicht-beschreibenden Anteil von Werturteilen. 
Ein Werturteil dient nicht der Feststellung oder Beschreibung, 
sondern dem Bekenntnis und dem Versuch, andere möglichst 
wirksam umzustimmen.

Es gibt eine rudimentäre Form von Emotivismus, welche die 
Frage der Geltung von Gründen vollständig psychologisiert. Die­
se primitive Variante, nach der gilt, was wirkt, erzeugt ein inter­
essantes Paradoxon. Zu den wirksamen Mitteln können nämlich 
ausgerechnet jene falschen Theorien gehören, die Werturteile 
dogmatisch als Aussagen (oder göttliche Befehle) interpretieren, 
also jene kognitivistischen oder metaphysischen Auffassungen, 

117

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die einer kritischen Untersuchung - wie Emotivisten meinen - 
nicht standhalten.

Oft wurde der Emotivismus als Amoralismus oder Nihilismus 
mißverstanden. Sogar ein zeitgenössischer Autor nennt ihn auf 
leicht irreführende Weise einen „gemäßigten Nihilismus“ (Har- 
man 1981, 23 f., aber auch 54!). Der Emotivismus wird häufig als 
unangemessen zurückgewiesen, weil er jeglichen rationalen Gel­
tungsanspruch der Moral untergrabe. Diese Einschätzung mag 
auf primitive Formen des Emotivismus zutreffen. Sicher trifft sie 
nicht auf die Theorie zu, die Charles Stevenson (Stevenson 1944\ 
1963) ausgearbeitet und deren zentrale Thesen er bereits 1937 ver­
öffentlicht hat (Stevenson 1974).

Der ethische Emotivismus, der von Stevenson und Paul Ed­
wards (Edwards 1955) verfeinert wurde, ist primär eine Theorie 
der Bedeutung von Werturteilen. Ausgangspunkt ist der scharfe 
Kontrast zwischen wissenschaftlicher Erkenntnis und subjekti­
ven Werteinstellungen. Gelten wissenschaftliche Hypothesen als 
empirisch überprüfbare, wahrheitsfähige Gebilde, so bleibt in 
Werturteilen ein Kern subjektiver Einstellung bestehen, der sich 
nicht in Beschreibung oder Tatsachenfeststellung auflösen läßt. 
Uneinigkeiten in der Moral beschränken sich nicht immer auf 
Meinungsverschiedenheiten („disagreements in belief“). Häufig 
involvieren sie Kollisionen von Einstellungen („disagreements in 
attitudes“, vgl. Stevenson 1948). Dabei handelt es sich um Hand­
lungsdispositionen, die zwar de facto meist mit bestimmten Mei­
nungen (und anderen Überzeugungen) teils logisch, vorwiegend 
aber kausal verknüpft sind. Das Phänomen, daß Personen die 
gleichen für einen Streitfall einschlägigen Fakten akzeptieren, 
aber dazu unterschiedliche Einstellungen haben, ist ein Anhalts­
punkt für die relative Selbständigkeit solcher Einstellungen. Ein­
stellungen werden durch den Meinungsvorrat einer Person nur 
unvollständig determiniert.

Was Stevenson vom komplizierten (meist kausalen, gelegent­
lich auch logischen) Zusammenspiel von Deskriptivem (generel­
ler: Kognitivem) und Emotivem sagt, hat auch unabhängig von 
seiner problematischen Bedeutungstheorie bleibendes Interesse. 
Die Hervorhebung und Unterscheidung des Emotiven, d.h. des­
sen, was Gefühle, Wünsche und Einstellungen ausmacht, ist nach 
Stevenson ein nützliches Instrument der Analyse. Er behauptet 
nicht, daß das Emotive völlig unabhängig existiere oder wirke 

118

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder daß es einen Sammelbegriff für alles wissenschaftlich 
Zwecklose oder gar Zweckwidrige bilde. Nicht alles Emotive ist 
per se konfus oder das Resultat einer Konfusion (78). Vielmehr 
trifft es zu, daß Deskriptives und Emotives fast immer zusammen 
auftreten und sich wechselseitig „färben“. Dennoch rechtfertigt 
sich die begriffliche Unterscheidung, insbesondere zur Charakte­
risierung jener Fälle, in denen sich die deskriptive Bedeutung ei­
nes Terms wandelt, während seine emotive konstant bleibt. So 
wird etwa ,Demokratie* meist zustimmend, aber mit verschiede­
ner deskriptiver Bedeutung verwendet (vgl. Stevenson 1944, 72). 
Interessant ist, daß selbst typisch emotive Ausdrücke wie ,gut‘ 
fast immer auch deskriptiv, gelegentlich sogar emotiv inaktiv ver­
wendet werden - etwa dann, wenn der Historiker konstatiert, daß 
Kindstötung in Sparta gut war, aber nicht in Athen (83 f.). Hare 
wird vom „inverted commas use“ von „sollen“ sprechen (Hare 
1972, 206-211).

Alasdair Maclntyre hat die emotivistische Analyse sozial- und 
kulturkritisch interpretiert und behauptet, daß, wenn der Emoti- 
vismus wahr sei, die Unterscheidung zwischen manipulativen 
und nicht-manipulativen Beziehungen trügerisch sei (vgl. Macln­
tyre 1987, 42). Diese Schlußfolgerung ist jedoch falsch. Wenn der 
Emotivismus auf den Unterschied zwischen „disagreement in be­
lief“ und „disagreement in attitude“ aufmerksam macht, heißt das 
gerade nicht, daß er den Unterschied zwischen beiden verdunkelt. 
Vielmehr will er, ähnlich wie Hume mit seinen bekannten Unter­
scheidungen von ,sein* und ,sollen* (Vgl. Hume 1973, II, 211 f. 
[= Treatise of Human Nature, dritter Teil, erstes Buch, erstes Ka­
pitel]; vgl. Hudson 1969-, Thomas 1993, 153-160; Snare 1992, 
Kap. 6) auf einen Übergang aufmerksam machen, der oft über­
sehen wird. Der ethische Emotivismus behauptet also nicht 1-3:

1) Der Unterschied zwischen Tatsachenbehauptungen und Wert­
ungen ist fließend; die Unterscheidung läßt sich de facto nicht 
aufrechterhalten.

Bei Stevenson findet sich jedoch das von John Dewey inspirier­
te Zugeständnis, daß der vermeintliche Dualismus von Werten 
und Fakten eher einer graduell verschiedenen Verteilung dersel­
ben in Ethik und Wissenschaft entspricht. Werturteile sind im Be­
reich der Moral häufiger anzutreffen als im Bereich der Wissen­
schaften. (Vgl. insbesondere Stevenson 1944, 282)

119

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2) In ethischen Diskussionen geht es häufiger um subjektive 
Einstellungen als bloß um Tatsachenurteile.

Die emotive Theorie beansprucht, alle Fälle von Werturteilen 
abzudecken. Dabei kommen aber Unterscheidungen zwischen 
moralischen und nicht-moralischen Wertungen bzw. zwischen 
Werten und Normen zu kurz. (Zur Kritik vgl. Stroll 1954, 
Urmson 1968 und White 1963, Kap. 11-12)

3) Der Unterschied zwischen bloßer Manipulation des Willens 
und argumentativer Überzeugung ist eine bloße Illusion.

Diese drei Unterstellungen, die typisch sind für Maclntyres 
oberflächliche Lesart des ethischen Emotivismus, werden von 
Stevenson ausdrücklich zurückgewiesen. Ja er behauptet gerade­
zu das Gegenteil, nämlich:

4) Werturteile und deklarative Urteile lassen sich für die Praxis 
hinreichend unterscheiden, und zwar mit Hilfe der Unterschei­
dung von „beliefs“ und „attitudes“.

So könnten wir nach einem Beispiel von Stevenson sehr wohl 
unterscheiden, ob ein Schachexperte im Spiel mit einem Anfänger 
aus einem Irrtum heraus einen Fehlzug macht oder ob er den An­
fänger aus Wohlwollen gewinnen läßt (Stevenson 1944, 7). Im 
ersten Fall handelt es sich um ein kognitives Versagen, im zweiten 
Fall um einen Akt wohlwollender Täuschung (pia fraus), welcher 
der Ermutigung des Anfängers dienen soll. Mit dem Festhalten an 
der praktischen Unterscheidbarkeit von Werten und Fakten ver­
einbar ist es, daß es irritierende Zweifelsfälle und Übergangs­
formen gibt und daß sich Stevenson außerstande sieht, ein allge­
meines Kriterium für diese Unterscheidung oder die parallele 
Unterscheidung von „belief“ und „attitude“ (bzw. desire, interest 
etc.) anzugeben.

5) Wir müssen die Doppelnatur von ethischen Uneinigkeiten 
beachten. Einstellungen und Meinungen spielen beide ihren Teil 
und müssen in ihrer engen (meist kausalen) Beziehung studiert 
werden (Stevenson 1944, 19).

Stevenson glaubt, daß es zwischen Meinungen und Einstellun­
gen selten rein logische, häufig nur kausale Beziehungen gibt. 
Über diese These ließe sich streiten. Insbesondere Stevensons 
Restriktion von Rationalität auf verifizierte Meinung oder logi­
sche Konsistenz ist diskutabel, wie wir noch sehen werden. 
Trotzdem sind die Rationalitätsbedingungen der Informiertheit 
und der Konsistenz nicht zu verachten, ja sie bieten einen soli­

120

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Schutzschild gegen irrationale Weltanschauungen. Allein die 
strenge Beachtung dieser minimalen Bedingungen von Rationali­
tät könnte gegen die Versuchungen der totalitären und irrationa­
len Weltanschauungen immunisieren, obwohl diese minimalen 
Bedingungen noch kein hinreichendes Kriterium für wahre Mo­
ral sind - ,wahr‘ dient häufig der Formulierung persuasiver De­
finitionen.

Im Unterschied zu einer verbreiteten Auffassung reduziert der 
Emotivismus Uneinigkeiten in der Ethik nicht auf bloße Einstel­
lungskonflikte. Dies trifft allenfalls auf eine rohe Frühform des 
Emotivismus zu, die z.B. Alfred Julius Ayer (vgl. Ayer 1970) in 
den dreißiger Jahren vertreten hat. Stevenson begeht nicht den 
Fehler, Werturteile aller Art auf Exklamationen, Imperative oder 
Wünsche zu reduzieren. Er bestreitet ausdrücklich, daß sein erstes 
und vereinfachendes Analysemodell für ,X ist gut4 nämlich: ,Ich 
billige x - tue desgleichen!4 dasselbe bedeute wie ,Was auch immer 
jemand billigt, ist gut4. Eine solche Gleichsetzung würde zu ei­
nem „linguistischen Chaos44 (Stevenson 1944., 107) führen. Es wä­
re nicht mehr möglich, zu unterscheiden zwischen „Ich billige x“ 
und „X ist es wert, gebilligt zu werden44. Eine ähnliche Konfu­
sion, nämlich zwischen „desired44 und „desirable“, hat man wie­
derholt John Stuart Mills Beweis des Utilitarismus vorgeworfen. 
Stevenson kann sich von solchen Konfusionen distanzieren, denn 
sein Analysemodell hat den Status eines metaethischen Vor­
schlags, der sich als Interpretament für die Flexibilität der Moral­
sprache bewähren muß und daher nicht zu verwechseln ist mit 
der Empfehlung einer „willigen (und allerdings inkonsistenten) 
Alltoleranz [...], anstelle von aktiver Teilnahme an Uneinigkeiten 
der Einstellung44. Stevenson kann also die klassische Formel ak­
zeptieren, daß das Gute nicht das ist, was de facto geliebt wird, 
sondern das Liebenswerte - obwohl er ihr keinen analytischen 
Nutzen zugesteht.

Stevenson unterscheidet zwei Analysemuster, ein simpleres, 
das die deskriptive Mitbedeutung auf die Mitteilung der Einstel­
lung des Sprechenden einschränkt, und ein komplexeres, das die 
deskriptive Bedeutungskomponente mit persuasiven Definitio­
nen erweitert. Beide Analysemuster sind nützliche Instrumente, 
und keines schließt die Rolle der Informiertheit aus. „Beliefs are 
the guides to attitudes ...“ (Stevenson 1944, 18)

6) Es besteht ein wichtiger Unterschied zwischen bewußter, 

121

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kontrollierter Meinungsänderung und unbewußter Einflußnah­
me durch sog. persuasive Definitionen (vgl. Stevenson 1938).

Die emotive Theorie verdunkelt nicht den Unterschied zwi­
schen argumentativer Überzeugung und bloßer Propaganda oder 
Manipulation, sondern sie macht vielmehr auf diesen Unterschied 
und die damit verbundenen Verdunkelungsgefahren aufmerksam. 
Sie entlarvt eine Reihe von Strategien der Einflußnahme, die 
nicht-rational, aber deshalb nicht notwendig irrational (z.B. auf 
falschen Informationen basierend) sind. Sie zeigt, wo die Grenzen 
zwischen kontrollierter Meinungsänderung und den schwer kon­
trollierbaren Folgen der Anwendung von Rhetorik und Sugge­
stion liegen. Wir können an einen Punkt gelangen, wo uns nichts 
übrigbleibt, als auf Rhetorik auszuweichen - wichtig ist nur, daß 
wir dabei erkennen, welches Spiel wir spielen (und welches mit 
uns gespielt wird). Dieser Punkt ist dann erreicht, wenn sich un­
terschiedliche Beurteilungen durch Ergänzungen oder Berichti­
gungen des Informationsstandes der Partizipanden nicht mehr 
wesentlich verändern lassen, wenn ein tieferliegender Gegensatz 
der Einstellungen bemerkbar wird. An diesem Punkt eröffnet sich 
ein Abgrund zwischen Fakten und Werten - ein Abgrund, der seit 
Hume und - unter veränderten Vorzeichen - seit Moore (vgl. 
Darwall, Gibbard, Railton 1992', Darwall 1989) den Ausgangs­
punkt der meisten sog. metaethischen Diskussionen bildet.

Für Stevenson sind sog. emotive Bedeutungen völlig außerwis­
senschaftlich. Er spricht von „extrascientific meaning“ (Stevenson 
1944, 21). Er gibt zu, daß es ausnahmsweise auch in wissenschaft­
lichen Diskussionen „disagreements in attitudes“ geben kann 
(vgl. Stevenson 1944, 282-290). Diese Kontrastierung von Wis­
senschaft und Wertungen sollte nicht übertrieben werden 
(266 f.), sind doch auch nicht-rationale Appelle in Faktenannah­
men und anderen Einstellungen eingebettet.

Stevensons kausale Bedeutungstheorie, die er in seinem Haupt­
werk nur sehr fragmentarisch skizziert, hat kaum Nachfolger ge­
funden. Seine Analyse des expressiven und evokativen Gehalts 
von Werturteilen läßt sich jedoch auch unabhängig von dieser 
problematischen Bedeutungstheorie verteidigen (vgl. Gibbard 
1990). Im Unterschied zu Kant trägt Stevenson den Unterschei­
dungen zwischen Handlungsanreiz und Handlungsgrund, Ansta­
cheln und Anleiten (vgl. Falk 1953), Überzeugen und Überreden 
wenig Rechnung. Problematisch an einer primitiven Variante des 

122

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emotivismus ist die Tendenz, gute Gründe auf kausal relevante 
Gründe zu reduzieren (vgl. Spectator 1993, 61). Stevenson richtet 
sich aber gerade gegen die Vorstellung einer vollständigen Deter­
mination von Einstellungen durch Meinungen. Damit läßt er zu­
mindest Raum für die Entwicklung von Kriterien zur Unterschei­
dung von guten und schlechten Gründen (vgl. Stevenson 1944, 
114). Diese Kriterien haben jedoch kein metaethisches Funda­
ment, sondern müssen im normativen Streit erarbeitet werden. 
Dieser Streit mit Hilfe der „zwingenden Begriffe" von ,sollen* 
und ,Pflicht* dürfe nicht, wie Stevenson mit Verweis auf John De- 
wey sagt, losgelöst werden von einem Verständnis der menschli­
chen Natur, sonst drohe die Gefahr der unnötigen Vermehrung 
von Einstellungskonflikten bis hin zur Erzeugung pathologischer 
Verbote (Stevenson 1944^ 100).

3. Der universale Präskriptivismus

Hare hat im Anschluß an Stevenson die eingängigste Formel zur 
Analyse der moralischen Sprache geprägt: den universalen Prä­
skriptivismus. Moralische Urteile sind - in ihrer typischen Ver­
wendung - praktisch verbindlich und verallgemeinerbar. Diese 
Auffassung ist bestechend, vermeidet sie doch die von Hare uner­
müdlich kritisierten Schwächen des Deskriptivismus. Sie ent­
spricht sogar dem Geist von Kants Charakterisierung der Ethik 
als Antwort auf die Frage: „Was soll ich tun?** mittels eines Tests 
der Verallgemeinerung.

Hare bezeichnet die Neigung, Werturteile (ausschließlich oder 
primär) für gewöhnliche Aussagen zu halten, als Deskriptivismus 
(Hare 1974). Dieser ist nach ihm die Wurzel aller falschen oder 
konfusen ethischen Theorien. Der Deskriptivist verkennt die Tat­
sache, daß aus moralischen Ausdrücken, wenn sie in echten (nicht 
bloß zitierenden oder ironischen) Werturteilen vorkommen, lo­
gisch Imperative folgen. Damit ist das Fundament gelegt für eine 
Logik des praktischen Schließens, die auch ohne den Transport 
von Wahrheitswerten von den Prämissen zur Konklusion aus­
kommt. Um Voraussetzung eines praktischen Syllogismus zu 
sein, muß ein Prinzip lediglich ernsthaft akzeptiert werden. Die­
ses Element der persönlichen Entscheidung läßt sich durch keine 
angeblichen moralischen Fakten stützen. Die Ableitbarkeit von 

123

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Imperativen erklärt auch die selbstbindende oder präskriptive 
Kraft moralischer Urteile für den Sprechenden selber, denn prak­
tischen Syllogismen folgen nicht nur an andere gerichtete, son­
dern auch selbstadressierte Imperative.

Doch wie begründet Hare seine Theorie? Eine im engeren Sin­
ne Kantische Begründung in einer metaphysisch interpretierten 
Vernunftnatur des Menschen kommt für ihn nicht in Frage. Er 
steht Kants metaphysischen Auffassungen ablehnend gegenüber. 
Gibt es kein metaphysikfreies Fundament der Ethik? Könnte 
nicht die metaphysikkritische Metaethik etwas beitragen zu ihrer 
Begründung?

Hare will tatsächlich die Metaethik fruchtbar machen für die 
normative Ethik, ohne jedoch diese beiden Niveaus zu vermi­
schen. Die Neutralität der Metaethik wird von Hare nicht preis­
gegeben, aber - im Gegensatz zu Stevenson - eingeschränkt. Er 
will ihr mehr als nur ein theoretisches Interesse abgewinnen. Ob­
wohl die Metaethik keine direkte oder vollständige Begründung 
der Moral liefern kann, vermag sie doch gewisse minimale Anfor­
derungen zu formulieren, die von keiner plausiblen Moral miß­
achtet werden dürfen: Moralische Urteile müssen praktisch ver­
bindlich und verallgemeinerbar sein. Hare glaubt, diese zentralen 
Eigenschaften in logischen (besser: semantischen) Eigenschaften 
moralischer Terme vorzufinden. Es handelt sich dabei weder um 
willkürliche Setzungen, noch um empirische Feststellungen, son­
dern um ein Entdeckungsverfahren sui generis, das er „linguisti­
sche Intuitionen“ nennt (vgl. Wolf 1983, Kap. 1). Eine traditio­
nelle Deutung im Sinne von Platons anamnesis oder Kants 
synthetischen Urteilen a priori lehnt er als metaphysikverdächtig 
ab (vgl. Hare 1995). Hare meint, die wesentlichen Eigenschaften 
der Präskriptivität und der Universalisierbarkeit moralischer Ur­
teile mittels einer sokratischen Unterredung entdecken zu kön­
nen; die Sokratische Frage betrifft das, was wir eigentlich meinen, 
wenn wir solche Urteile fällen. Damit meint Hare, der Willkür 
einer bloßen Dekretierung dieser formalen Voraussetzungen der 
Moral entgehen zu können. Wer sich auf die Moralsprache ein­
läßt, wird von ihrer Dynamik gleichsam erfaßt. Wer ernsthaft 
sagt: „X ist in der Situation S moralisch gefordert“, muß, wenn 
er selber in die Situation S gerät, einen selbstadressierten Befehl 
akzeptieren, der besagt: „Laß mich S tun!“ Nur wer die morali­
sche Sprache nicht ernsthaft gebraucht (oder nicht versteht) oder 

124

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wer willensschwach ist, wird in diesem Fall noch vor der Ausfüh­
rung dieses selbstadressierten Imperativs zurückweichen. Hares 
Motiv für die Verankerung der Präskriptivität in der Moralspra­
che ist durchsichtig: Die Moralsprache ist keine unverbindliche 
Unterhaltung, keine ironische Spielerei, kein Versteck für Selbst­
begünstigung und Fremdbenachteiligung. Sie ist eine Art Korsett, 
das auch konsolidierend auf die Praxis wirkt.

Noch einleuchtender scheint Hares Verankerung der Verallge­
meinerung in der deskriptiven Bedeutungskomponente von 
Werturteilen. Die Verallgemeinerungsfähigkeit moralischer Ur­
teile verläuft streng analog zur Verallgemeinerungsfähigkeit ge­
wöhnlicher deskriptiver Urteile. Kritiker von Hares Fundierung 
der Universalisierbarkeit dagegen machen geltend, daß es unab­
hängig von der Analyse der Moralsprache inhaltliche Gründe für 
allgemeine Prinzipien (vgl. Stevenson 1944^ 95; 1987) oder dage­
gen (vgl. Dancy 1993, 79-86) gibt. Hares Abstützung der Verall- 
gemeinerbarkeit in der Moralsprache wäre dann, selbst wenn sie 
in sich korrekt wäre, überflüssig oder aus anderen Gründen an­
fechtbar.

Hare wehrt sich gegen den Verdacht, er wolle die ganze Moral 
aus der Metaethik ableiten. Er betont, daß zur Moral auch Vor­
stellungskraft, Empathie und Informiertheit gehören. Diese Vor­
aussetzungen folgen nicht automatisch aus den genannten Eigen­
schaften der Moralsprache. Sie bilden vielmehr ein drittes 
Element, das für moralisches Denken konstitutiv ist. Überdies 
hält Hare Phantasie, Einfühlungsvermögen und Informiertheit 
für wesentliche Ingredienzien einer praktikablen Verallgemeine­
rung in der Moral. Bei der Anwendung moralischer Urteile geht 
es darum, auch die von meinen eigenen Interessen und Idealen 
verschiedenen Interessen und Ideale anderer angemessen zu erfas­
sen.

Seit den siebziger Jahren geht Hare noch einen Schritt weiter: 
Er möchte aus der Erörterung „linguistischer Intuitionen“ indi­
rekt eine utilitaristische Moraltheorie (vgl. Hare 1972/3) gewin­
nen. Damit stellt Hare in verstärktem Maße die Idee der Neutra­
lität der Metaethik aufs Spiel. Es mag berechtigte Zweifel geben, 
ob die Metaethik vollkommen neutral und damit folgenlos für die 
Wahl eines Normensystems ist, doch die schwache Begründung 
des Utilitarismus in Sprachanalyse geht selbst Autoren zu weit, 
die sonst Hares normativ-ethische Position übernehmen (vgl. Sin­

125

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ger21994, Kap. 1). Hare kann sich gegen diese Einwände nur ver­
teidigen, indem er sowohl sein besonderes Verständnis von intui­
tiver Sprachanalyse als auch die Tatsache betont, er strebe keine 
vollständige Ableitung der Moral an.

Hare will auch die Priorität der Moral vor Überlegungen an­
derer Art definitorisch festlegen. Der moralische Gebrauch von 
„sollte“ oder „muß“ hat nach Hare unterordnende Kraft (vgl. 
Hare 1992, 103-107). Er denkt u.a. an die Regelung eines Kon­
flikts zwischen ästhetischen und moralischen Regeln. Auch in 
diesem Schritt könnte man eine weitere Untergrabung der Neu­
tralität der Metaethik sehen. Schließlich gilt die Behauptung, mo­
ralische Überlegungen hätten vor nicht-moralischen immer den 
Vorzug, als umstritten, und es ist im Sinne einer offenen Diskus­
sion unzweckmäßig, die sog. „overridingness“-These (mit der 
Hare nochmals die praktische Verbindlichkeit und Unausweich­
lichkeit genuiner moralischer Urteile unterstreichen möchte) in 
die Definition des moralischen Standpunktes einzubauen. Kriti­
ker dieser These haben u. a. geltend gemacht, daß eine als immer 
überlegen definierte Moral die Frage „Warum soll ich moralisch 
sein?“ und damit eine offene Debatte mit Amoralisten versperrt. 
Problematisch sind manche inhaltlichen Definitionen des morali­
schen Standpunktes, welche nicht nur die Berücksichtigung an­
derer (im Unterschied zum Egoismus), sondern zusätzlich auch 
eine gleiche oder unparteiliche Berücksichtung einschließen (vgl. 
Frankena, 1976, Kap. 9, 10 und 15; 1983). Auch die Orientierung 
an Interessen ist nicht ganz so selbstverständlich, wie sie jeman­
dem erscheinen mag, der in der utilitaristischen Tradition zu 
Hause ist.

Ob und in welchem Umfang eine Moral gleiche Achtung ver­
langt, bleibt voraussichtlich umstritten - man denke nur an die 
Frage, ob Ethik die aktive Überwindung von Standesunterschie- 
den oder gar eine gleiche Ehrfurcht vor allem Leben vorschreibt. 
Vollständige Neutralität der Metaethik mag ein unerreichbares, 
vielleicht steriles Ideal sein. Doch der wahre Kern der Neutrali­
tätsthese ist das methodische Mißtrauen gegen die Errichtung 
von Definitionsbarrieren gegen unabgeschlossene moralische 
Kontroversen. Man mag sich daher fragen, ob Stevensons kon­
sequentes Festhalten an der moralischen Neutralität der Meta­
ethik nicht Hares linguistischer Begründung seines universalen 
Präskriptivismus vorzuziehen sei.

126

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit soll natürlich nicht unterstellt werden, Hare habe nichts 
zur Bereicherung und Verbesserung der Moralphilosophie beige­
tragen. In seinem Bemühen um Klarheit und praktische Anwen­
dung ist er ein wichtiger spiritus rector für die Ethik dieses Jahr­
hunderts. Zu den wichtigsten Verdiensten seiner Philosophie 
gehört, daß er - neben den Eigenschaften der Verallgemeinerbar- 
keit und der Präskriptivität - die zentrale Rolle von Informiert­
heit, Vorstellungsvermögen und Empathie betont hat. Ohne Vor­
stellungsvermögen können wir uns nicht in die Rolle jener 
versetzen, die von uns verschiedene Interessen und Ideale haben, 
und ohne Empathie bliebe uns das Gefühlsleben anderer völlig 
unbekannt.

4. Gute Gründe

Als Reaktion auf den Emotivismus hat sich der von Toulmin und 
Baier vertretene, sog. „good reason approach“ herausgebildet. 
Stevenson hat rationale Methoden in der Ethik im wesentlichen 
mit der Prüfung von faktischen Annahmen gleichgesetzt. Zwei 
weitere Methoden hat er ebenfalls als rational gelten lassen: das 
Verfahren der Definition (das nur einen Sprachrahmen liefert, oh­
ne inhaltliche moralische Probleme zu lösen) und die Konsistenz­
probe. Diese kann immanente Widersprüche in einem System von 
Meinungen und Einstellungen aufdecken, doch sie kann nicht zei­
gen, welche von zwei kollidierenden Einstellungen „gültig“ ist 
(vgl. Stevenson 1944, 134). Damit scheinen die rationalen Metho­
den ausgeschöpft. Übrig bleiben die nicht-rationalen Strategien, 
z. B. der Appell an Mitleid oder der Versuch, Mitleid zu erzeugen.

Ein simples Beispiel mag den Vorgang der gegenseitigen Über­
zeugung veranschaulichen. Zwei Personen - A und B - sind sich 
über viele einschlägige Fakten, welche die Arbeitslosigkeit in ih­
rer Gesellschaft betreffen, einig. Trotzdem ist A für den Ausbau 
der Arbeitslosenunterstützung, B dagegen. A hat das Unglück der 
Arbeitslosen vor Augen und findet, daß es moralische Pflicht ist, 
ihnen zu helfen. B reagiert hingegen kalt auf das Unglück von 
Arbeitslosen. Er sagt:

B: „Mag sein, daß Arbeitslose leiden, aber daraus folgt nicht, daß man 
ihnen helfen muß. Viele Leute leiden. Es ist besser, wenn sie sich selber 

127

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


helfen oder es wenigstens versuchen. Arbeitslosenunterstützung unter­
gräbt die Selbstachtung und schafft ein Heer von Parasiten, die gar nicht 
mehr arbeiten wollen (oder es vielleicht gar nie wollten).“ -

A ist entsetzt.
A: „Wie kann man nur so daherreden. So kalt und gleichgültig kann 

man nur sein, wenn man sich die Verzweiflung anderer gar nicht vor 
Augen führt oder selber nie in Not war ..." -

B: „Irrtum“, unterbricht B, „ich bin seit drei Jahren arbeitslos, das 
heißt, ich habe keine feste, meiner Qualifizierung entsprechende Stelle. 
So habe ich mich mit Gelegenheitsjobs durchgeschlagen und war in 
mehreren Städten auf Jobsuche. Unsere Arbeitslosigkeit ist hauptsäch­
lich das Resultat von Faulheit und mangelnder Mobilität sowie der Suche 
nach feiner und gutbezahlter Arbeit. Klar, daß solche Stellen rar sind. Zur 
Zeit arbeite ich aushilfsweise in einer Kartonfabrik. Falls sie mich feuern, 
werde ich weitersuchen. Nie würde ich mich beim Arbeitslosenamt mel­
den.“ -

A: „Du bist alleinstehend. Wenn du eine Familie hättest, wärst du froh 
um eine Stelle ...“ -

B: „Wenn, wenn, wenn ... Nicht alle, die Arbeitslosengelder beziehen, 
sind verheiratet. Überdies kann auch eine Familie gewisse Opfer auf sich 
nehmen. Wenn wir schon Sozialabgaben bezahlen müssen, dann könnte 
man diese Mittel viel besser einsetzen. Das Geld würde viel dringender 
gebraucht in Ländern, in denen es Hungersnöte gibt.“ -

A: „Diese Antwort überrascht mich. Zunächst schien dir das Elend 
anderer gleichgültig zu sein. Nun machst du dir plötzlich etwas aus dem 
Elend fremder Menschen, die uns viel weniger angehen als unsere Ar­
beitslosen.“ -

B läßt diese Kritik nicht auf sich sitzen. -
B: „Ich habe nur Schlußfolgerungen aus deiner Einstellung gezogen. 

Dein Mitleid scheint ja ziemlich kurzsichtig zu sein. Wenn du schon ein 
mitleidiges Herz hast, dann solltest du auch überlegen, wer die Hilfe am 
nötigsten braucht. Aber es ist dein Fehler, dich dem Mitleid zu überlas­
sen. In einer Welt, in der es so viel Elend gibt, kann ein mitleidiger 
Mensch eigentlich nur verzweifeln. Deshalb ziehe ich es vor, möglichst 
gar nicht an fremdes Elend zu denken. Übrigens neigen mitleidige Men­
schen dazu, sich ins Leben anderer einzumischen und ihnen den letzten 
Rest von Selbstvertrauen zu nehmen.“ -

Gibt es eine rationale Methode, um diesen Dialog zu beenden und 
eine beiden annehmbare Lösung vorzuschlagen? Solange A und B 
einfach auf ihrer Grundeinstellung beharren, wird eine Lösung 
wohl kaum absehbar sein. Denn es ist tatsächlich schwer zu sagen, 
welche der beiden Einstellungen rationaler ist. Sowohl A als auch 

128

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B haben gute Gründe auf ihrer Seite - etwa die Rücksichtnahme 
auf Leiden anderer oder eine Art Ehrgefühl, das B sogar dazu 
motiviert, auf angebotene Hilfe zu verzichten, um nicht in seiner 
Selbstachtung kompromittiert zu werden. Dieser Verzicht macht 
seine Haltung besonders glaubwürdig.

Nach Stevenson kann sich die eigene Persönlichkeit nur im Mi­
lieu der gegenseitigen Persuasion entwickeln (vgl. Stevenson 
1974, 135). Zwar versucht man, andere zu beeinflussen, doch 
man setzt sich auch ihrem Einfluß aus. Menschen können aus 
Konflikten und Debatten lernen. Deutet hier Stevenson nicht 
einen Aspekt von Vernunft an, der in seiner restriktiven Auffas­
sung des „Kognitiven“ fehlt? Kann man an dieser Stelle nicht ei­
nen Schritt weiter gehen? Können wir nicht bereits aus diesem 
Minidialog lernen, daß moralische Systeme, welche Rücksicht 
auf Leiden (Hilfe in Not) oder Selbstachtung vernachlässigen, un­
vollständig sind? Und können wir nicht ebenfalls lernen, daß Sy­
steme, welche einen dieser beiden Werte verabsolutieren, das mo­
ralische Denken verzerren und üble Folgen erzeugen? Stellt sich 
nicht das Problem der Abwägung zwischen mindestens diesen 
beiden Werten als unumgänglich heraus? Muß moralisches Den­
ken nicht eine Rangordnung zwischen den beiden Erwägungen 
finden? So brennend diese Fragen sind, so schwierig dürfte die 
Aufgabe sein, Prioritäten zwischen verschiedenen moralischen 
Gründen von vornherein und für alle Situationen zu formulieren.

Wir könnten sagen: Beide Gründe - Rücksichtnahme auf Lei­
den anderer und Selbstachtung (vgl. dazu Dillon 1995} - sind gute 
moralische Gründe, weil sie menschliche Grundwerte betreffen. 
Hilfe für jene, welche sie unbedingt brauchen und wünschen, 
kann ein Beitrag sein zur Verminderung von Konflikten und Lei­
den in der Welt. Man braucht diese Hilfe nicht jenen aufzudrän­
gen, die sie nicht wünschen. Ebensowenig sollte man sie an jene 
vergeuden, die sie nicht brauchen oder die sich selber helfen 
könnten. Doch ist das Ziel der Leidensminderung oder der Kon­
fliktverhütung das einzige oder oberste moralische Ziel? Es läßt 
sich zumindest bestreiten, daß Moral, wie Toulmin (Toulmin 
1950, Teil III) meint, eine zentrale Funktion habe. Könnte es nicht 
mehrere, einander z.T. widerstreitende Ziele und Gründe geben? 
Wie ließen sich verschiedene gute Gründe gegeneinander abwä­
gen? Müssen wir mit unlösbaren Konflikten rechnen?

129

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112 - am 17.01.2026, 14:45:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-112
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Die neopositivistische Sinnkritik und die Neutralität der Metaethik
	2.  Der Emotivismus
	3.  Der universale Präskriptivismus
	4.  Gute Gründe

