
https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)
Menschenrechte und Menschenwürde

Sozialtheorie

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau (Dr. phil.) ist Professor an der FHS St. Gallen. Seine For-
schungsschwerpunkte sind Angewandte Ethik und normative Fragestellungen 
der Sozialen Arbeit, politische Ideengeschichte, politische Philosophie und Ge-
schichte der Sozialen Arbeit.
Marcel Meier Kressig (Dr. rer. soc.) ist Professor an der FHS St. Gallen. Seine 
Forschungsschwerpunkte sind Gesellschaftstheorien, politische Philosophie 
der Sozialen Arbeit sowie handlungstheoretische Grundlagen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Menschenrechte und Menschenwürde
Vier thematische Einblicke.  

Vadian Lectures Band 5

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2019 im transcript Verlag, Bielefeld
© Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4678-8
PDF-ISBN 978-3-8394-4678-2
https://doi.org/10.14361/9783839446782
Buchreihen-ISSN: 2703-1691
Buchreihen-eISSN: 2747-3007

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt 

Einleitung 
Mathias Lindenau, Marcel Meier Kressig  | 7 
 
 
Demokratie und Menschenrechte auf die Spitze getrieben. 
Die »Selbstbestimmungsinitiative« in der Schweiz 
Helen Keller, Laura Zimmermann  | 21 
 
 
Würde – mehr als eine Worthülse? 
Peter Schaber  | 47 
 
 
Humanitäre Interventionen – ein zweischneidiges Schwert. 
Kann ein Krieg gerecht sein? 
Véronique Zanetti  | 63 
 
 
Verletzen wir die Menschenrechte der Armen der Welt? 
Thomas Pogge  | 81 
 
 
Autorinnen und Autoren  | 115 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Einleitung 

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 
 
 

Am 10. Dezember 1948 verkündete die Generalversammlung der Ver-
einten Nationen die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, auf de-
ren 30 Artikel jeder Mensch gleichermaßen einen Anspruch hat. Sie 
beinhalten Schutz- und Freiheitsrechte ebenso wie politische, soziale, 
kulturelle und wirtschaftliche Teilhaberechte. Auch wenn es sich hier-
bei lediglich um eine Erklärung, aber keinen völkerrechtlichen Vertrag 
handelt, der durch die Mitgliedsstaaten der Vereinten Nationen ratifi-
ziert werden muss und zudem keine übergeordnete Instanz besteht, die 
souveräne Staaten zur Um- und Durchsetzung der Menschenrechte 
zwingen könnte – dennoch gilt die Allgemeine Erklärung der Men-
schenrechte zu Recht als ein Schlüsseldokument für die herausragende 
Bedeutung, die den Menschenrechten und der Menschenwürde zu-
kommt. Denn die in ihr enthaltenen »Menschenrechtsansprüche richte-
te nicht mehr der Bürger (oder Untertan) an den Staat, sondern der 
Mensch an die Menschheit« (Treue 1998: 12). Folglich wurden in der 
Präambel der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte die »Men-
schenrechte als das von allen Völkern und Nationen zu erreichende 
Ideal« proklamiert, das die »Anerkennung der allen Mitgliedern der 
menschlichen Familie innewohnenden Würde und ihrer gleichen und 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

unveräußerlichen Rechte« verlangt.1 Damit ist der Anspruch auf uni-
verselle Geltung der Menschenrechte verbunden, die jeder Person un-
geachtet ihrer Hautfarbe, Religion, Nationalität oder ihrem Geschlecht 
und dergleichen mehr zustehen. 

Doch sind das nicht nur schöne Worte, Absichtserklärungen, deren 
Umsetzung moralisch wünschbar, aber realitätsfern ist? Lässt sich der 
universelle Geltungsanspruch der Menschenrechte, dass sie überall und 
für alle Menschen bestehen, tatsächlich verwirklichen? Müssen die de-
klarierten Verlautbarungen nicht zynisch für Menschen klingen, die ih-
re Rechte in ihren Staaten nicht durchsetzen können? Erstarken welt-
weit nicht wieder autoritäre Regime, die fundamentale Menschenrechte 
geringachten? Und führen uns die Ereignisse in der Welt nicht immer 
wieder aufs Neue das Versagen der Weltgemeinschaft vor Augen: wie 
z.B. in Ruanda und in Srebrenica, oder jüngst dem Vorwurf von 
UNICEF an die Weltgemeinschaft, beim Schutz von Kindern versagt 
zu haben? 

Es kann nicht bestritten werden, dass Menschenrechtsverletzungen 
an der Tagesordnung sind, ja selbst die Ratifizierung internationaler 
Abkommen durch Staaten keine Garantie für die Einhaltung der Men-
schenrechte bietet. Doch deshalb die Menschenrechte als unwirksam 
zu bewerten wäre falsch. Seit ihrer Deklaration sind Fortschritte, so be-
scheiden sie sich auch im universellen Maßstab ausnehmen mögen, er-
zielt worden. Zunächst einmal ist festzuhalten, dass die Menschenrech-
te globale Bedeutung und Akzeptanz erlangt haben. Selbst repressive 
Staaten werden verbal ihre Verpflichtung gegenüber den Menschen-
rechten nicht leugnen. Allein schon durch ihren Beitritt zur UNO ge-
hen die Staaten die moralische Verpflichtung ein, den Menschen-
rechtsnormen in ihren nationalen Gesetzgebungen volle Geltung zu 
verschaffen. Allerdings ist der moralische Geltungsanspruch »der glei-
chen Berücksichtigung eines jeden Menschen durch die politische 
Ordnung, in der lebt« (Menke/Pollmann 2008: 43) mit moralischen 

                                            
1  Allgemeine Erklärung der Menschenrechte vom 10.12.1948, abgedruckt in: 

Bundeszentrale für politischen Bildung 1995: 37ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 9 

 

Mitteln kaum durchzusetzen. Wohl kann sich die Öffentlichkeit empö-
ren, sie kann appellativ die Beachtung der Menschenrechte einfordern, 
jedoch lässt sich mit der Moral allein eine Verletzung der Menschen-
rechte nicht sanktionieren und auch ihre Durchsetzung nicht erzwin-
gen. Zur wirksamen Um- und Durchsetzung der Menschenrechte be-
darf es deshalb zwingend zweierlei: Zum einen bedürfen die Men-
schenrechte einer rechtlichen Institutionalisierung, um sie einklagbar 
werden zu lassen und ihnen rechtlich Geltung zu verschaffen. Dadurch 
verpflichten sich die Unterzeichnerstaaten rechtlich dazu, die Men-
schenrechtsnormen in ihrem Staatsgebiet durchzusetzen. Zum anderen 
bedarf es ebenso politischer Aushandlungen zwischen den verschiede-
nen Staaten, um ihre jeweiligen unterschiedlichen nationalen, wirt-
schaftlichen und historischen Interessen zu berücksichtigen (vgl. Loh-
mann 2007).2 Auch wenn zwischen dem moralischen Ideal und den 
Möglichkeiten der politisch ausgehandelten rechtlichen Institutionali-
sierung, also den Wünschbarkeiten und Machbarkeiten, ein Span-
nungsverhältnis besteht, so konnten doch auch im politisch-juridischen 
Bereich Fortschritte für die Durchsetzung der Menschenrechte erzielt 
werden. Ausgehend von der Allgemeinen Erklärung der Menschen-
rechte wurden die verschiedenen rechtsverbindlichen internationalen 
Menschenrechtsabkommen von sehr vielen Staaten ratifiziert, deren 
Einhaltung mittels Kontrollmechanismen (Berichtspflicht der Unter-
zeichnerstaaten, Staaten- und Individualbeschwerde) durch internatio-
nale Gerichte, wie dem Europäischen Gerichtshof für Menschenrechte, 
und unabhängige Expertenausschüsse überwacht wird. Ebenso fungiert 
der 2006 geschaffene UN-Menschenrechtsrat als politisches Kontroll-
gremium wie auch der 1993 eingerichtete Hohe Kommissar für Men-
schenrechte. Einige Staaten haben zudem die in den Menschenrechts-
abkommen enthaltenen Rechte und Rechtsmittel in ihre Verfassung 

                                            
2  Inwiefern die moralischen Ansprüche dem politischen Handeln vorgegeben 

und als Rechte umzusetzen sind oder von einem genuin politischen Ver-
ständnis der Menschenrechte ausgegangen werden muss, werden wir hier 
nicht diskutieren (vgl. dazu: Menke/Raimondi 2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

aufgenommen. Aus all dem folgt, dass Menschenrechtsverletzungen 
reale Konsequenzen für die Verursacherstaaten nach sich ziehen kön-
nen. Das gilt für bilaterale Beziehungen im Bereich der zwischenstaat-
lichen Kooperation ebenso wie für die Entwicklungszusammenarbeit: 
Die Sanktionen können vom Wirtschaftsboykott, über die Anwendung 
von Menschenrechtsklauseln in der Waffenexportgesetzgebung bis hin 
zum Einstellen von wirtschaftlicher, politischer und militärischer Hilfe 
reichen (vgl. hierzu Ignatieff 2002: 33; Kälin/Künzli 2005: 20f.; Len-
hart 2006: 14; Schmahl 2012; Goppel 2012). 

Trotz dieser Fortschritte gilt es klar zu konstatieren, dass wir auf 
globaler Ebene von der Einhaltung menschenrechtlicher Standards 
noch weit entfernt sind, und das gilt auch für unsere westlich-liberalen 
Gesellschaften. Auch wenn sie sich in ihrem Selbstverständnis als Ver-
fechter der Menschenrechte sehen, so geben sie mitunter ein wenig 
glaubwürdiges Vorbild ab, wenn sie weiterhin aufgrund nationaler In-
teressen Waffenlieferungen in Gebiete durchführen, deren Waffen für 
Menschenrechtsverletzungen eingesetzt werden können. Ein gleiches 
gilt für wirtschaftliche Beziehungen, die trotz bestehender Menschen-
rechtsverletzungen aufrechterhalten werden. Staaten wie die USA, die 
andere Staaten wegen ihrer Menschenrechtsverletzungen anklagen, 
aber ein Gefängnis wie Guantánamo betreiben und eine mögliche An-
klage ihre Staatsangehörigen vor dem 2002 eingerichteten Internatio-
nalen Strafgerichtshof verhindern, werden sich ebenso den Vorwurf 
der Doppelmoral gefallen lassen müssen, wie Israel, dass sich als ein-
zige Demokratie im Nahen Osten preist, mit dem neuen Nationalitä-
tengesetz jedoch alle nichtjüdischen Staatsangehörigen diskriminiert.3 
Doch damit nicht genug: In vielen westlich-liberalen Gesellschaften 
werden menschenrechtliche Standards und die Geltung der Menschen-

                                            
3  Auch für den Bereich des Völkerstrafrechts können in diesem Zusammen-

hang Doppelstandards unterstellt werden, wenn sich z.B. afrikanische Po-
tentaten wegen schwerster Menschenrechtsverletzungen vor dem Internati-
onalen Strafgerichtshof verantworten müssen, die Planer und Organisatoren 
von Guantánamo hingegen nicht (vgl. Kaleck 2012). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 

rechtsverträge zunehmend wieder offen in Frage gestellt. Beispielhaft 
dafür stehen Europa und Australien, die geflüchteten Menschen ein fai-
res Asylverfahren verwehren, Staatsoberhäupter wie Victor Orbán oder 
Donald Trump, die Menschen diffamieren und ausgrenzen oder Länder 
wie Großbritannien, die über einen Austritt aus der Europäischen Men-
schenrechtskonvention nachdenken (vgl. Saage-Maaß 2018). Eine zu-
sätzliche Herausforderung besteht darin, mächtige nichtstaatliche Ak-
teure, wie z.B. global agierende Wirtschaftsunternehmen, Massenorga-
nisationen oder auch religiöse Vereinigungen, zur Einhaltung men-
schenrechtlicher Standards zu verpflichten, um so u.a. moderne For-
men der Sklaverei (u.a. Zwangsarbeit, Kinderarbeit, Hausknechtschaft, 
Zwangsehen oder Organhandel) zu verhindern (vgl. Clapham 2015: 
31f.). Für solche nichtstaatlichen Akteure ist es bisher nicht gelungen, 
eine rechtlich verbindliche Form zur Einhaltung der Menschenrechte 
zu finden; diese Akteure können nur über das allgemeine Rechtswesen 
zur Verantwortung gezogen werden. 

Aus diesen wenigen Anmerkungen wird ersichtlich, dass Fragen 
der Um- und Durchsetzung der Menschenrechtsansprüche spannungs-
reich sind. Nicht minder herausfordernd sind die Kontroversen um die 
Begründung und den Inhalt von Menschenrechten. Selbst wenn die 
Menschenrechte als pragmatisches Instrument einer internationalen 
Menschenrechtsordnung verstanden werden, so können diese nicht oh-
ne eine Begründung ihres Anspruchs auf universale Geltung sowie oh-
ne Überlegungen über ihre inhaltliche Ausgestaltung auskommen. Die 
Kontroversen um die Begründung der Menschenrechte entzünden sich 
daran, ob die Menschenrechte auf eine einzige moralische Begründung 
zurückgeführt werden können, die nahezu alle Kulturen umfasst, oder 
eher von einer Vielzahl von moralischen Begründungen ausgegangen 
werden muss. Das Spektrum möglicher Positionen reicht hierbei vom 
klassischen Natur- oder Vernunftrecht über einen reinen Legalismus 
bis hin zu Ansichten, die die Möglichkeit derartiger Begründungen 
leugnen oder relativieren (vgl. hierzu Brunkhorst/Köhler/Lutz-Bach-
mann 1999; für einen Überblick der philosophischen Positionen vgl. 
Rechsteiner 2017). Ohne hier näher auf die einzelnen Positionen ein-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

gehen zu wollen, bilden die Achtung der Menschenwürde4 sowie die 
Möglichkeit, selbstbestimmt und eigenverantwortlich handeln zu kön-
nen, den normativen Kerngehalt der Menschenrechte. Sie sind in allen 
Kulturen, wenn auch in unterschiedlicher Gestalt, zu finden und ver-
meiden somit, den Westen als einzigen Treuhänder der Menschenrech-
te zu stilisieren wie auch nichtwestliche Werte gegen die Menschen-
rechte in Stellung zu bringen (vgl. Höffe 2015: 6). Ohne eine derartige 
Fundierung ist nicht erkennbar, welchen Ansprüchen eine auf Men-
schenrechten begründete politische Ordnung genügen muss. Sie blie-
ben für die einzelnen Staaten ein beliebig ausdeutbares Regelwerk, das 
mit dem Hinweis auf kulturelle Besonderheiten erlauben würde, die 
Menschenrechte nach ihrem Gutdünken einzuschränken oder nicht zu 
gewähren. 

Wenn die ausformulierten Menschenrechte auf der Idee eines wür-
devollen menschlichen Lebens beruhen, dann stellt sich die Frage, was 
die Menschenrechte inhaltlich umfassen sollen und müssen. Als prob-
lematisch erweist es sich, wenn die Menschenrechte überdehnt werden, 
etwa, in dem mit ihnen Konzeptionen eines guten Lebens oder »aller 
wünschenswerten Ziele des menschlichen Lebens« (Ignatieff 2002: 45) 
verwirklicht werden sollen. Ein Beispiel dafür ist die heftig umstrittene 
Entscheidung von Amnesty International von 2015, weltweit die Lega-
lisierung der Prostitution als ein Menschenrecht zu fordern (vgl. 
Klingst 2016: 82ff.). Soll man also besser allein auf die klassischen 
bürgerlichen und politischen Rechte setzen in der Hoffnung, dass hier 
die größten Chancen für eine breite interkulturelle Zustimmung beste-
hen? Würde eine Beschränkung auf diese Rechte nicht die Entschlos-
senheit der Staaten zu ihrer Verwirklichung erhöhen, da diese Rechte 
die Potenz von Staaten bezüglich ihrer Gewährleistung nicht überfor-
dert? Jürgen Habermas (2010: 346) widerspricht dieser Auffassung: 

                                            
4  Zu den unterschiedlichen Begründungen und Schwierigkeiten mit dem Be-

griff der Menschenwürde vgl. u.a. Brune 2018; Joas 2011; Quante 2014; 
Schweidler 2012; Schaber 2010; Stoecker 2011; von der Pfordten 2016; 
Wetz 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 

»Die liberalen Freiheitsrechte, die sich um die Unversehrtheit und die Freizü-
gigkeit der Person, um freien Marktverkehr und die ungehinderte Religionsaus-
übung kristallisieren und der Abwehr staatlicher Eingriff in die Privatsphäre 
dienen, bilden zusammen mit den demokratischen Teilnahmerechten das Paket 
der so genannten klassischen Grundrechte. Tatsächlich können aber die Bürger 
von diesen Rechten erst dann einen chancengleichen Gebrauch machen, wenn 
gleichzeitig gesichert ist, dass sie in ihrer privaten und wirtschaftlichen Exis-
tenz hinreichend unabhängig sind und ihre persönliche Identität in der jeweils 
gewünschten kulturellen Umgebung sowohl ausbilden wie stabilisieren können. 
Die Erfahrungen von Exklusion, Elend und Diskriminierung lehren, dass die 
klassischen Grundrechte erst dann den ›gleichen Wert‹ (Rawls) für alle Bürger 
erhalten, wenn soziale und kulturelle Rechte hinzutreten.« (Kursivierung im 
Original) 

 
Menschenrechte, so zeigt dieser kurze Überblick, sind keine statische 
Angelegenheit. Sie unterliegen dynamischen Veränderungen hinsicht-
lich ihres Inhalts wie auch ihrer Akzeptanz durch die Staaten. Als ihr 
normativer Ankerpunkt kann die Menschenwürde gelten, die es jedem 
Menschen ermöglichen soll, unter menschenwürdigen Bedingungen 
sein Leben selbst zu bestimmen. Ein Minimalstandard von Menschen-
rechten, der sich allein auf bürgerliche und politische Rechte be-
schränkt, ist nicht zu legitimieren. Auch wenn eine Überfrachtung 
staatlicher Leistungen unangebracht ist, dürfen die sozialen und kultu-
rellen Menschenrechte nicht außer Acht gelassen werden. Um hier eine 
möglichst ausgewogene Balance zu finden, werden mitunter schmerz-
hafte Kompromisse zwischen den unterschiedlichen Beteiligten erfor-
derlich sein sowie Konfrontationen zwischen nationalen und Men-
schenrechten auftreten. 

Wie Völker- und Menschenrechte mit nationalem Recht in Konflikt 
geraten können, analysieren einleitend Helen Keller und Laura Zim-
mermann am Beispiel der Schweiz. Mit der sogenannten Selbstbe-
stimmungsinitiative »Schweizer Recht statt fremde Richter«, die vom 
Schweizer Stimmvolk im November 2018 deutlich abgelehnt wurde, 
sollte der Schweizer Bundesverfassung im Konfliktfall der generelle 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

Vorrang gegenüber dem Völkerrecht eingeräumt werden. Die Initian-
ten forderten die strikte Umsetzung von Volksentscheiden selbst dann, 
wenn diese gegen völkerrechtliche Verpflichtungen der Schweiz ver-
stoßen und einen Austritt aus der Europäischen Menschenrechtskon-
vention nach sich ziehen würden. Unabhängig von den politischen 
Folgen wären die Konsequenzen gravierend: Menschenrechtlich prob-
lematischen Volksinitiativen könnte kein Riegel mehr vorgeschoben 
werden mit der Folge, dass der Minderheitenschutz durch den verfas-
sungsrechtlich verankerten Mehrheitswillen aufgehoben und so der 
Grund- und Menschenrechtsschutz in der Schweiz geschwächt worden 
wäre. Dieser Beitrag gibt ein Beispiel dafür, dass Demokratie und 
Menschenrechte durchaus in ein Spannungsverhältnis geraten können 
und demokratisch legitimierte Entscheide nicht per se als Gralshüter 
der Menschenrechte interpretiert werden können. 

Wenn die deklarierten Menschenrechte auf der normativen Grund-
lage eines menschenwürdigen Lebens für alle Menschen aufruhen, was 
ist dann eigentlich unter der Würde des Menschen zu verstehen? Die-
ser Fragestellung geht Peter Schaber nach. Grundsätzlich soll mit dem 
Begriff der Menschenwürde auf den besonderen moralischen Status 
des Menschen verwiesen werden; auf Ansprüche, die Menschen ge-
genüber anderen Menschen geltend machen können und die von diesen 
zu berücksichtigen sind. Vor diesem Hintergrund erweist sich der Be-
griff der Menschenwürde weder als inhaltsleer noch überflüssig, wie 
dies bisweilen behauptet wird, sondern er ist im Gegenteil für die ethi-
sche Reflexion unverzichtbar. Im modernen Verständnis beruht Würde 
nicht auf einer Verdiensthandlung des Menschen, er kann seine Würde 
auch nicht verlieren, aber in ihr verletzt werden. So besehen heißt 
Würde haben nach Schaber: einen berechtigten Anspruch darauf zu 
haben, von anderen nicht gedemütigt und erniedrigt zu werden. Konk-
ret bedeutet dies, den Anspruch der Person auf ihren normativen Wil-
len zu achten und zugleich den Anspruch, dass die eigenen Interessen 
der Person zählen. Folglich bestehen Würdeverletzungen darin, Men-
schen unmoralisch zu behandeln und ihnen Rechte, die ihnen eigent-
lich zustehen, nicht zu gewähren. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 

Wie aber soll die internationale Staatengemeinschaft auf schwer-
wiegende Menschenrechtsverletzungen reagieren: mit diplomatischen 
Interventionen, politischen und wirtschaftlichen Sanktionen oder mit 
militärischen Mitteln (vgl. Münkler 2013)? Letzteres gilt für humanitä-
re Interventionen, mit denen auswärtige Akteure in ein fremdes Staats-
gebiet zum Schutz der dortigen Bevölkerung intervenieren. Damit be-
wegen sich humanitäre Interventionen nicht nur in einer völkerrechtli-
chen Grauzone, sondern sind auch mit einem moralischen Dilemma 
konfrontiert, worauf Véronique Zanetti in ihrem Beitrag hinweist. Der 
Grund dafür besteht in einer Pflichtenkollision: Humanitäre Interventi-
on erfolgen mit militärischen Mitteln, bei denen immer auch der Tod 
Unschuldiger in Kauf genommen werden muss, um andere vor massi-
ven Verbrechen zu schützen. Das Töten Unschuldiger kann jedoch 
nicht gerechtfertigt werden. Daraus zu schlussfolgern, gänzlich auf 
humanitäre Interventionen zu verzichten, löst das Dilemma jedoch 
nicht: Verweigern die involvierten Akteure eine Hilfeleistung, obwohl 
sie wissen, dass sich die Notleidenden nicht selbst helfen können, ma-
chen sie sich passiv zu Komplizen der Verbrecher. So besehen bleibt 
für humanitäre Interventionen nur, sie als bedingte Erlaubnis i.S. einer 
moralischen Vertretbarkeit zu werten. 

Abschließend erörtert Thomas Pogge die Frage, inwiefern wir als 
Bürgerinnen und Bürger der wohlhabenden Länder, die Menschenrech-
te der Armen dieser Welt verletzen. Diese Fragestellung mag zunächst 
verwundern: Verpflichten die Menschenrechte nicht besonders die 
Staaten, insbesondere die Regierung und die Mitbürger der jeweiligen 
Staaten, ihren armen Bürgern zu helfen? Fließen nicht beträchtliche öf-
fentliche und private Gelder in die Entwicklungszusammenarbeit, die 
zur Verbesserung des Lebensstandards der armen Menschen gedacht 
sind? Und warum sollten die Menschenrechte der Armen durch Bürge-
rinnen und Bürger eines wohlhabenden Staates verletzt werden, wenn 
diese nicht konkret an einer Menschenrechtsverletzung beteiligt sind? 
Dass solch eine Argumentation zu kurz greift, liegt nach Pogge in den 
Unterlassungspflichten begründet, die konkret für jeden Menschen die 
Verpflichtung ausweisen, sich nicht an der Gestaltung oder Durchset-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

zung ungerechter gesellschaftlicher Institutionen zu beteiligen. Das ist 
jedoch auf globaler Ebene der Fall, da wir gemeinsam ein supranatio-
nales institutionelles System durchsetzen, das vorhersehbar massive 
wie ebenso vermeidbare Menschenrechtsdefizite verursacht – und so 
die Menschenrechte der Armen dieser Welt verletzen. Daraus resultiert 
für uns die kollektive Verantwortung, diese Ungerechtigkeiten soweit 
als möglich abzustellen, indem wir unsere politischen Gestaltungsmög-
lichkeiten einsetzen, das Gewissen unserer Mitbürger schärfen oder 
auch internationale Organisationen und Nichtregierungsorganisationen 
unterstützen. 

 
Die in diesem Band versammelten Beiträge zeigen nicht nur die Viel-
schichtigkeit der Themen Menschenrechte und Menschenwürde auf. 
Sie weisen zudem darauf hin, dass die mit ihnen verbundenen Proble-
me und Herausforderungen nicht gelöst sind, sondern als eine perma-
nente Angelegenheit begriffen werden müssen: 
 
»Wir alle sollten uns wieder vermehrt bewusst werden, dass Recht sich nie au-
tomatisch verwirklicht: Menschen werden nicht frei und gleich geboren, son-
dern ihre Freiheit und Gleichheit hängt konkret davon ab, in welchem Ausmass 
Behörden und Private die Menschenrechte ernst nehmen und ihre normativen 
Vorgaben umsetzen. In diesem Sinn sind Menschenrechte nicht vorgegeben, 
sondern eine Aufgabe.« (Kälin/Künzli 2005: 34f.) 
 
Auch 70 Jahre nach der Verkündigung der Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte bleibt die Zielsetzung, Menschenrechtsverletzungen 
wirksam entgegenzuwirken. Gerade in einer Zeit, in der die Uno 
schwach wirkt, autoritäre Regime die Menschenrechte verachten und 
selbst bedeutende UN-Mitglieder wie die USA der Einhaltung der 
Menschenrechte immer weniger Relevanz beimessen, ist eine Rückbe-
sinnung auf die Bedeutung der Menschenrechte umso wichtiger (vgl. 
Brisset 2018: 3). Diese Rückbesinnung wird auch die Frage einschlie-
ßen müssen, ob uns Menschenrechtsverletzungen überhaupt noch affi-
zieren, oder wir mittlerweile abgestumpft sind. Dennoch besteht kein 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 

Grund, in den Abgesang der Menschenrechte und der in ihnen enthal-
tenen moralischen Standards einzustimmen. Die Rückkehr zu einer 
›Realpolitik‹ der Macht des Stärkeren und die Geringschätzung multi-
lateraler Organisationen und Normen zur ausschließlichen Leitlinie po-
litischen Handelns zu erklären, wäre nicht nur fatal, sondern auch un-
klug. Denn die Menschenrechte sind keine ideelle Kopfgeburt. Sie be-
ruhen auf historischen Erfahrungen und der daraus gezogenen Lehre, 
»dass die Würde des Menschen eines besonderen Schutzes bedarf und 
die Achtung der Menschenrechte eine Grundvoraussetzung ist für ei-
nen besseren Zustand der Welt.« (Urech 2018: 14) Und von solch ei-
nem besseren Zustand der Welt würden auch wir profitieren. 
 
Unser Dank gilt weiterhin der Karl Zünd Stiftung, ohne deren großzü-
gige Unterstützung die Realisierung dieses Bandes nicht möglich ge-
wesen wäre. 
 
Le Prese/Balgach, im Februar 2019 
 
 
LITERATUR 
 
Brisset, Claire (2018): »Geburtstag mit bitterem Beigeschmack«, in: 

Le Monde diplomatique 12, S. 3. 
Brune, Jens Peter (2018): »Armut und Menschenwürde«, in: Informa-

tion Philosophie 4, S. 18-28. 
Bundeszentrale für politische Bildung (Hg.) (1995): Menschenrechte. 

Dokumente und Deklarationen, 2. aktual. u. erw. Aufl., Bonn. 
Clapham, Andrew (2015): Human Rights. A Very Short Introduction. 

2nd edn, Oxford. 
Goppel, Anna (2012): »Internationale Gerichtsbarkeit«, in: Arnd Poll-

mann/Georg Lohmann (Hg.): Menschenrechte. Ein interdisziplinä-
res Handbuch, Stuttgart/Weimar, S. 401-406. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG 

Habermas, Jürgen (2010): »Das Konzept der Menschenwürde und die 
realistische Utopie der Menschenrechte«, in: Deutsche Zeitschrift 
für Philosophie 58 (3): S. 343-357. 

Höffe, Otfried (2015): »Konfuzius, der Koran und die Gerechtigkeit«, 
in: FAZ, Nr. 189, S. 6. 

Ignatieff, Michael (2002): Die Politik der Menschenrechte, Hamburg. 
Joas, Hans (2011): Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der 

Menschenrechte, Berlin. 
Kälin, Walter/Künzli, Jörg (2005): Universeller Menschenrechtsschutz, 

Basel. 
Kaleck, Wolfgang (2012): Mit zweierlei Maß. Der Westen und das 

Völkerstrafrecht, Bonn. 
Klingst, Martin (2016): Menschenrechte. 100 Seiten, Stuttgart. 
Lenhardt, Volker (2006): Pädagogik der Menschenrechte. 2. überarb. 

u. aktual. Aufl., Wiesbaden. 
Lohmann, Georg (2007): »Die Menschenrechte: moralisch, rechtlich 

und politisch gesehen.« Vortrag an der Southeast University, Nan-
jing, https://www.kas.de/c/document_library/get_file?uuid=b70c18 
35-b243-ae83-5df8-0dd7d6bfccf9&groupId=252038 (Zugriff: 30. 
12.2018). 

Menke, Christoph/Raimondi, Francesca (Hg.) (2011): Die Revolution 
der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff 
des Politischen, Berlin. 

Menke, Christoph/Pollmann, Arndt (2008): Philosophie der Menschen-
rechte, 2. Aufl., Hamburg. 

Münkler, Herfried (2013): »Humanitäre Interventionen«, in: Birgit  
Enzmann (Hg.): Handbuch Politische Gewalt. Formen-Ursachen-
Legitimation-Begrenzung, Wiesbaden, S. 292-318. 

Quante, Michael (2014): Menschenwürde und personale Autonomie. 
Demokratische Werte im Kontext der Lebenswissenschaften, 
Hamburg. 

Rechsteiner, Andrea (2017): »Menschenrechte und ihre moralphiloso-
phische Begründung«, Zürich: Diss., https://www.zora.uzh.ch/id/ 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 

eprint/137177/1/rechsteiner_dissertation_2017.pdf (Zugriff:  30. 12. 
2018). 

Saage-Maaß, Miriam (2018): »Das Recht der Schwächeren: 70 Jahre 
Menschenrechte«, in: Blätter für deutsche und internationale Poli-
tik 11, S. 24-28. 

Schaber, Peter (2010): Instrumentalisierung und Würde, Paderborn. 
Schmahl, Stefanie (2012): »Internationale Menschenrechtsregime«, in: 

Arnd Pollmann/Georg Lohmann (Hg.): Menschenrechte. Ein inter-
disziplinäres Handbuch, Stuttgart/Weimar, S. 390-397. 

Schweidler, Walter (2012): Über Menschenwürde. Der Ursprung der 
Person und die Kultur des Lebens, Wiesbaden. 

Stoecker, Ralf (2011): »Die philosophischen Schwierigkeiten mit der 
Menschenwürde – und wie sie sich vielleicht lösen lassen«, in: In-
formation Philosophie 1, S. 8-19. 

Treue, Wilhelm (1998): »Vorwort«, in: Fritz Hartung/Gerhard Com-
michau/Ralf Murphy (Hg.): Die Entwicklung der Menschen- und 
Bürgerrechte von 1776 bis zur Gegenwart, 6. Aufl., Göttingen/Zü-
rich, S. 11-14. 

Urech, Fabian (2018): »Quelle der Inspiration für eine bessere Welt«, 
in: NZZ, Nr. 286, S. 14. 

von der Pfordten, Dietmar (2016): Menschenwürde, München. 
Wetz, Franz Josef (2011): Texte zur Menschenwürde, Stuttgart. 
 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Demokratie und Menschenrechte auf die 
Spitze getrieben 
Die »Selbstbestimmungsinitiative« in der Schweiz 

Helen Keller, Laura Zimmermann 
 
 
1. EINFÜHRUNG 
 
Die Schweizer Bundesverfassung und die EMRK1 sind lange Zeit nicht 
in Konflikt geraten. Dies hat sich in den letzten Jahren geändert. Meh-
rere Volksinitiativen haben die Verfassung mit Bestimmungen ergänzt, 
die schwer mit der Konvention zu vereinbaren und somit menschen-
rechtlich problematisch sind.2 Die EMRK genießt in der Schweiz 

                                            
1  Konvention zum Schutze der Menschenrechte und Grundfreiheiten 

(EMRK), in der Fassung der Protokolle Nr. 11 und Nr. 14, 4. November 
1950, 213 U.N.T.S. 221, CETS Nr. 005, SR 0.101, ratifiziert durch 47 
Staaten (Stand am 21. August 2018), in Kraft getreten am 3. September 
1953, für die Schweiz am 28. November 1974. 

2  Vgl. Eidgenössische Volksinitiative »lebenslange Verwahrung für nicht 
therapierbare, extrem gefährliche Sexual- und Gewaltstraftäter«, in Kraft 
getreten am 8. Februar 2004, AS 2004 2341; Eidgenössische Volksinitiati-
ve »für die Ausschaffung krimineller Ausländer (Ausschaffungsinitiati-
ve)«, in Kraft getreten am 28. November 2010, AS 2011 1199; Eidgenössi-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

grundsätzlich eine hohe Akzeptanz, ist institutionell stark abgesichert 
und wurde demokratisch – insbesondere mit der Annahme der Bundes-
verfassung von 19993 – mehrfach legitimiert.4 Aus der Bevölkerung 

                                            
sche Volksinitiative »Gegen den Bau von Minaretten«, in Kraft getreten 
am 29. November 2009, AS 2010 2161; die Eidgenössische Volksinitiative 
»Ja zum Verhüllungsverbot« ist am 11. Oktober 2017 zustande gekommen 
und wird zur Abstimmung gelangen, BBl 2017 6447ff. 

3  Dabei wurden die Grundrechtsgarantien der EMRK weitgehend deckungs-
gleich in der Bundesverfassung verankert. In der Volksabstimmung vom 
18. April 1999 wurde die neue Bundesverfassung mit einem Volksmehr 
von 59.2 % und 12 Standesstimmen angenommen. 

4  Der Weg zum Beitritt der Schweiz zur EMRK wurde durch die Einführung 
des Frauenstimmrechts sowie der Abschaffung des konfessionellen Aus-
nahmeartikels freigemacht, vgl. BBl 1970 I 61ff., 78, 94f. (Frauen-
stimmrecht) und BBl 1972 I 105ff., 146f., 149, 153, 159 (konfessioneller 
Ausnahmeartikel); die Referendumsfrist für das 14. Änderungsprotokoll 
verstrich ungenutzt, BB über die Genehmigung des Protokolls Nr. 14 vom 
13. Mai 2004 zur Europäischen Konvention zum Schutz der Menschen-
rechte und Grundfreiheiten über die Änderung des Kontrollsystems der 
Konvention vom 16. Dezember 2005, AS 2009 3065; die Zusatzprotokolle 
Nr. 6 (Abschaffung der Todesstrafe), Protokoll Nr. 6 zur Konvention zum 
Schutz der Menschenrechte und Grundfreiheiten über die Abschaffung der 
Todesstrafe, 28. April 1983, CETS Nr. 114, SR 0.101.06, ratifiziert durch 
46 Staaten (Stand am 21. August 2018), in Kraft getreten am 1. März 1985, 
für die Schweiz am 1. November 1987 und Nr. 7 (verfahrensrechtliche Ga-
rantien), Protokoll Nr. 7 zur Konvention zum Schutz der Menschenrechte 
und Grundfreiheiten, 22. November 1984, CETS Nr. 117, SR 0.101.07, ra-
tifiziert durch 44 Staaten (Stand am 21. August 2018), in Kraft getreten 1. 
November 1988, für die Schweiz am 1. November 1988, wurden ratifiziert, 
ohne dass das fakultative Referendum ergriffen wurde, vgl. AS 1987 1806 
(Zusatzprotokoll Nr. 6) bzw. AS 1988 1596 (Zusatzprotokoll Nr. 7); vgl. 
Botschaft des BR zur Volksinitiative »Schweizer Recht statt fremde Rich-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 23 

 

kommt jedoch auch heftiger Widerstand gegen das Konventionssys-
tem, insbesondere von der Schweizerischen Volkspartei (SVP). Die 
sogenannte Selbstbestimmungsinitiative5 will der Bundesverfassung 
den strikten Vorrang gegenüber dem Völkerrecht einräumen und so 
auch »menschenrechtlich problematischen Initiativen zur unbedingten 
Umsetzung verhelfen.« (Keller/Weber 2016: 1007ff.) Die Konsequen-
zen einer Annahme der Selbstbestimmungsinitiative wären vielschich-
tig. Dieser Beitrag beschränkt sich auf die wichtigsten Auswirkungen 
der Selbstbestimmungsinitiative auf den Grund- und Menschenrechts-
schutz in der Schweiz. 

Volk und Stände sollen in Zukunft ohne Einschränkung durch das 
System der EMRK legiferieren können – so das Anliegen der Initiati-
ve. Soll der Wille der Mehrheit von Volk und Ständen ungeachtet von 
entgegenstehenden völkerrechtlichen Verpflichtungen umgesetzt wer-
den? Um diese Frage zu beantworten müsste die Stimmbevölkerung 
genau genommen sämtliche Konflikte des Landesrechts mit dem 
schweizerischen Völkervertragsrecht kennen, um sich eine informierte 
und umfassende Meinung zur Selbstbestimmungsinitiative bilden zu 
können. Schon deshalb stellt die Selbstbestimmungsinitiative »quanti-
tativ und qualitativ eine noch nie dagewesene Dimension von Volks-
begehren dar.« (ebd.: 1022) 

Um die Auswirkungen der Selbstbestimmungsinitiative auf die 
Stellung der EMRK in der Schweiz abschätzen zu können, braucht 
man einen groben Überblick über das heutige Verhältnis zwischen 
Völker- und Landesrecht. Dieses soll mit der Selbstbestimmungsinitia-
tive neu geordnet und zu Gunsten der Bundesverfassung strikt hierar-
chisiert werden. Der Beitrag beginnt deshalb mit einem kurzen Über-
blick über das Verhältnis von Völker- und Landesrecht nach geltendem 

                                            
ter (Selbstbestimmungsinitiative)« vom 5. Juli 2017, BBl 2017 5355ff., 
5357, 5392. 

5  Eidgenössische Volksinitiative »Schweizer Recht statt fremde Richter 
(Selbstbestimmungsinitiative)«, zustande gekommen am 6. September 
2016, BBl 2016 7091ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

Recht, ordnet in diesem Kontext anschließend die Bedeutung der 
EMRK für die Schweiz ein und schließt mit den Auswirkungen der 
Selbstbestimmungsinitiative auf den Grund- und Menschenrechts-
schutz in der Schweiz sowie einer kurzen Bewertung. 
 

 
2. ÜBERBLICK: VERHÄLTNIS VON  

VÖLKER- UND LANDESRECHT NACH 
GELTENDEM RECHT 

 
Die Wiener Vertragsrechtskonvention (VRK)6 beschränkt die Auto-
nomie der einzelnen Staaten bei der Erfüllung ihrer völkerrechtlichen 
Verpflichtungen lediglich in zwei Bestimmungen. Einerseits besagt der 
Grundsatz pacta sunt servanda,7 dass die Staaten ihre völkerrechtlich 
eingegangenen Verpflichtungen nach Treu und Glauben erfüllen müs-
sen. Andererseits verbietet Art. 27 VRK, dass ein Staat sich bei der 
Nichterfüllung völkerrechtlicher Verpflichtungen auf innerstaatliches 
Recht berufen kann. Diese Bestimmungen genießen völkergewohn-
heitsrechtliche Anerkennung.8 Von diesen beiden Eckpfeilern abgese-
hen bestimmen die Staaten die innerstaatliche Umsetzung ihrer völker-

                                            
6  Wiener Übereinkommen über das Recht der Verträge (VRK), 23. Mai 

1969, 1155 U.N.T.S. 331, SR 0.111, ratifiziert durch 116 Staaten (Stand 
am 21. August 2018), in Kraft getreten am 27. Januar 1980, für die 
Schweiz am 6. Juni 1990. 

7  Art. 26 VRK. 
8  Siehe Botschaft des Bundesrates (BR) zum Beitritt der Schweiz zur Wiener 

Konvention von 1969 über das Recht der Verträge und zur Wiener Kon-
vention von 1986 über das Recht der Verträge zwischen Staaten und inter-
nationalen Organisationen oder zwischen internationalen Organisationen 
vom 17. Mai 1989, BBl 1989 II 757ff., 761, 764; Botschaft Selbstbestim-
mungsinitiative (FN 4) S. 5370. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 25 

 

rechtlichen Verpflichtungen eigenständig (vgl. Keller/Balasz-Hegedüs 
2016: 715).9 

Das Verhältnis zwischen Völker- und Landesrecht wird also primär 
durch das Verfassungsrecht bestimmt (vgl. Kälin et al. 2010: 110). In 
der Schweiz regelt das geltende Verfassungsrecht das Verhältnis von 
Völker- und Landesrecht nicht abschließend, sondern eröffnet dem 
Bundesgericht einen gewissen Handlungsspielraum (vgl. Keller/Ba-
lasz-Hegedüs 2016: 715; Tschumi/Schindler 2014). Dieses System 
wurde »bewusst so offen in die neue Bundesverfassung übernommen.« 
(Keller/Weber 2016: 1023) Es existiert keine klare Rangordnung zwi-
schen völkerrechtlichen Normen und dem Landesrecht. Von prakti-
scher Bedeutung ist die Frage nach dem Rang des Völkerrechts immer 
erst bei Konflikten zwischen landes- und völkerrechtlichen Normen 
(vgl. Keller/Balasz-Hedegüs 2016: 716).10 Das Bundesgericht ver-
sucht, die bisher selten vorkommenden Konflikte über eine völker-
rechtskonforme Auslegung des Bundesrechts zu lösen (vgl. ebd.; Kel-
ler/Walther 2018: 2).11 

In der Bundesverfassung wird das Verhältnis zwischen Völker- und 
Landesrecht mehrfach angedeutet. Art. 5 Abs. 4 BV besagt, dass Bund 
und Kantone das Völkerrecht zu beachten haben. Die Bestimmung 
wird weithin als grundsätzlicher Vorrang des Völkerrechts verstanden, 
stellt jedoch keine allgemeine Kollisionsnorm dar (vgl. Biaggini 2015: 
112ff.; Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 716).12 Aus den Art. 139 Abs. 3, 

                                            
9  Bericht des BR zum Verhältnis von Völkerrecht und Landesrecht vom 

5. März 2010 (in Erfüllung der Postulate 07.3764 RK-SR vom 16. Oktober 
2007 und 08.3765 SPK-NR vom 20. November 2008), BBl 2010 2263ff., 
2284f. 

10  Bericht des BR »Klares Verhältnis zwischen Völkerrecht und Landesrecht« 
(in Erfüllung des Postulates 13.3805), vom 12. Juni 2015, S. 6, 23. 

11  BGE 142 II 35 E. 3.3; 125 II 417 E. 4c; 94 I 669, E. 6a; Botschaft Selbstbe-
stimmungsinitiative (FN 4), S. 5369. 

12  Botschaft des BR über eine neue Bundesverfassung vom 20. November 
1996, BBl 1997 I 1ff., 135. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

Art. 193 Abs. 4 sowie Art. 194 Abs. 2 BV leitet sich der absolute Vor-
rang von zwingenden Bestimmungen des Völkerrechts gegenüber dem 
Landesrecht ab (vgl. Biaggini 2015: 112ff.; Keller/Walther 2018; Hä-
felin et al. 2012: N 1756a).13 Vor dieser Ausgangslage kann im Grund-
satz von einem Vorrang des Völkerrechts ausgegangen werden, wel-
cher jedoch nicht absolut gilt. Die verschiedenen Stufen der Normen-
hierarchie gebieten eine differenzierte Betrachtung (ausführlich dazu 
Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 716-718).14 Der EMRK kommt dabei ei-
ne besondere Stellung zu. 

 
 

3. BEDEUTUNG DER EMRK FÜR DEN 
MENSCHENRECHTSSCHUTZ IN DER 
SCHWEIZ 

 
3.1 Geltung und direkte Anwendbarkeit 
 
Die Schweiz folgt beim Verhältnis von Völker- und Landesrecht einer 
monistischen Grundkonzeption. Nationales und internationales Recht 
sind zwei Teile derselben Rechtsordnung (vgl. Biaggini 2007; Wildha-
ber/Breitenmoser 1988: 196f.).15 Ein völkerrechtlicher Vertrag wird 

                                            
13  Bericht des BR zum Verhältnis Völker- und Landesrecht 2015 (FN 0), S. 7, 

23; Bericht des BR zum Verhältnis Völker- und Landesrecht 2010 (FN 9), 
S. 2314f.; vgl. zum Unterschied von ius cogens gemäß Völkerrecht und 
dem Begriff »zwingende Bestimmungen des Völkerrechts« gemäß Bun-
desverfassung Häfelin et al. (2012:  N 1756a). 

14  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5357. 
15  Gemeinsame Stellungnahme des Bundesamtes für Justiz und der Direktion 

für Völkerrecht, ›Verhältnis zwischen Völkerrecht und Landesrecht im 
Rahmen der schweizerischen Rechtsordnung‹ (1989) 53 VPB (26. April 
1989, Nr. 53.54); BGE 122 II 234 E. 4a; 94 I 669 E. 2; 88 I 86 E. 4b; Bot-
schaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5368. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 27 

 

»mit dem Austausch der Ratifikationsurkunden für die Schweiz ver-
bindlich […].« (BGE 105 II 49 E. 3: 57f.) So wie jeder völkerrechtli-
che Vertrag wurde die EMRK mit dem Inkrafttreten für die Schweiz 
1974 folglich Bestandteil des Landesrechts. Das Bundesgericht qualifi-
zierte die wesentlichen Garantien der EMRK als sogenannten self-
executing, d.h. direkt anwendbar.16 Einzelpersonen können sich vor 
staatlichen Behörden also auf die Garantien der EMRK berufen. 
 
3.2 Rang der EMRK in der  

schweizerischen Rechtsordnung 
 
Das Bundesgericht versucht, Konflikte zwischen Landesrecht und 
Völkerrecht grundsätzlich durch eine völkerrechtskonforme Auslegung 
zu lösen.17 Erst wenn keine völkerrechtskonforme Auslegung möglich 
ist, kommt es zum Konflikt, der mit einer Vorrangregel gelöst werden 
muss (vgl. Keller/Walther 2018: 2). 

 
3.2.1 Im Verhältnis zu den Bundesgesetzen 
Gemäß Art. 190 BV sind Bundesgesetze und Völkerrecht für das Bun-
desgericht und die anderen rechtsanwendenden Behörden maßgebend. 
Das Anwendungsgebot von Art. 190 BV gilt für Bundesgesetzte und 
Völkerrecht gleichermaßen. Im Konfliktfall geht das Bundesgericht 
von einem grundsätzlichen Vorrang des Völkerrechts aus.18 Dieser 
prinzipielle Vorrang des Völkerrechts ist zwar anerkannt, eine allge-
meine Kollisionsnorm besteht hingegen nicht (vgl. Keller/Balasz-
Hegedüs 2016: 716). Die Bundesverfassung verpflichtet das Bundesge-
richt folglich aufgrund von Art. 190 BV zur Anwendung von völker-
rechtlichen Verträgen und Bundesgesetzen. Besteht ein unauflöslicher 

                                            
16  BGE 103 V 190 E. 2a; 102 Ia 468 E. 7a (unter Ausschluss von Art. 13 

EMRK); 111 Ib 68 E. 3; 123 II 402 E. 4b/aa (einschließlich Art. 13 
EMRK). 

17  BGE 142 II 35 E. 3.3; 125 II 417 E. 4c; 94 I 669 E. 6a. 
18  BGE 139 I 16 E. 5.1; 135 II 243 E. 3.1; 125 II 417 E. 4d; Art. 5 Abs. 4 BV. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

Konflikt zwischen einer völkerrechtlichen Verpflichtung und einem 
Bundesgesetz, verfügt das Bundesgericht über einen gewissen Hand-
lungsspielraum bei der Frage, welche Norm in einem bestimmten Fall 
konkret Vorrang haben soll. 

Eine Ausnahme vom grundsätzlichen Vorrang des Völkerrechts 
sieht die vom Bundesgericht entwickelte Schubert-Praxis vor.19 Im Be-
reich der EMRK20 hat das Bundesgericht eine weitere Differenzierung 
vorgenommen und dem stark institutionell abgesicherten Abkommen 
»den Vorrang auch gegenüber neueren Bundesgesetzen eingeräumt«. 
(Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 717)21 Dieser grundsätzliche Vorrang 
resultiert aus der sogenannten PKK-Rechtsprechung des Bundesge-
richts, welche mehrfach bestätigt wurde (vgl. Keller/Walther 2018: 
3).22 Die Mehrheit dieser Urteile wurden von den öffentlich-rechtlichen 
Abteilungen des Bundesgerichts gefällt. So stammt auch BGE 139 I 16 
aus der Feder der zweiten öffentlich-rechtlichen Abteilung des Bun-
desgerichts. In diesem Urteil geht das Bundesgericht in einem obiter 
dictum gar vom Vorrang der EMRK gegenüber der Verfassung aus 
(vgl. Keller/Walther 2018: 3).23 Demgegenüber hat ein wichtiges Urteil 
aus der zivilrechtlichen Abteilung des Bundesgerichts die Frage nach 
dem Vorrang der EMRK auch gegenüber jüngerem Landesrecht nicht 
bestätigt.24 Die zivilrechtliche Abteilung bevorzugte eine lex posterio-

                                            
19  BGE 99 Ib 39; ein jüngeres Bundesgesetz geht demnach dem älteren Völ-

kerrecht vor, wenn dem Parlament die im Bundesgesetz enthaltene Völker-
rechtswidrigkeit bewusst war (E. 3 und 4); Botschaft Selbstbestimmungs-
initiative (FN 4), S. 5372. 

20  BGE 125 II 417, insb. E. 4d, 7; 131 II 352 E. 1.3.1; 136 III 168 E. 3.3.4. 
21  Vgl. auch Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5372. 
22  BGE 125 II 417 E. 4d; 139 I 16 E. 5.1; 136 II 241 E. 16.1; 131 II 352 E. 

1.3.1. 
23  BGE 139 I 16 E. 5.2 f. 
24  BGE 136 III 168 E. 3.3 f.; Keller/Walther (FN 16), S. 3, welche auf einen 

Beschluss des NR hinweisen: AB NR 2009 275ff., S. 284; siehe Votum NR 
Reimann, AB NR 2009 275ff., S. 277; der Beschluss geht davon aus, dass 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 29 

 

ri-Regelung gegenüber einer strengen Vorrangregelung der EMRK 
(vgl. Cottier/Wyttenbach 2016: 484f.; Altwicker 3016: 406).25 Der 
EGMR hat daraufhin festgehalten, dass das schweizerische Namens-
recht nach wie vor gegen die EMRK verstößt. 

Die sozialversicherungsrechtliche Abteilung des Bundesgerichts 
hingegen, stimmte der PKK-Rechtsprechung der öffentlich-rechtlichen 
Abteilungen zu und räumte dem Personenfreizügigkeitsabkommen 
(FZA)26 grundsätzlich den Vorrang auch gegenüber jüngeren Bundes-
gesetzen ein (vgl. Baumann 2010: 1012).27 Daraus lässt sich schließen, 
dass das Bundesgericht in der Frage des Ranges der EMRK im Ver-
hältnis zu Bundesgesetzen gespalten ist (vgl. Keller/Walther 2018: 4; 
Seiler 2014: 307; Baumann 2010: 1013; Schöbi 2010: 133f.). In der 
Frage, ob der EMRK ein uneingeschränkter Vorrang gegenüber Erlas-
sen des Bundes einzuräumen ist, sind sich die Abteilungen des höchs-
ten Schweizer Gerichts zurzeit nicht einig (vgl. zum Ganzen Kel-
ler/Walther 2018: 4). 
 
3.2.2 Im Verhältnis zur Bundesverfassung 
Das Konfliktpotenzial zwischen der EMRK und der schweizerischen 
Bundesverfassung war lange Zeit gering. Seit dem Jahr 2000 nehmen 

                                            
das Namensrecht nur soweit konventionskompatibel auszugestalten sei, als 
es das einschlägige Urteil des EGMR Burghartz gegen die Schweiz erfor-
dert, Burghartz v Switzerland No. 16213/90, Urteil vom 22. Februar 1994; 
kritisch dazu Zünd (2014: 22). 

25  BGE 136 III 168 E. 3.3.4; der EGMR hat daraufhin festgehalten, dass das 
schweizerische Namensrecht nach wie vor gegen die EMRK verstößt, vgl. 
Losonci Rose and Rose v Switzerland No. 664/06, Urteil vom 9. November 
2010. 

26  Abkommen zwischen der Schweizerischen Eidgenossenschaft einerseits 
und der Europäischen Gemeinschaft und ihren Mitgliedsstaaten anderer-
seits über die Freizügigkeit (FZA) vom 21. Juni 1999, SR 0.142.112.681. 

27  BGE 133 V 367 E. 11.1–11.3; siehe auch BGE 143 I 50, in Umsetzung des 
Urteils Di Trizio v Switzerland No. 7186/09, Urteil vom 2. Februar 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

jedoch Volk und Stände immer häufiger EMRK-problematische Volks-
initiativen an, welche dann Eingang in die Verfassung finden.28 Dazu 
kommt eine gewisse »Internationalisierung des Rechts«, welche das 
Konfliktpotenzial zwischen Bundesverfassung und Völkerrecht erhöht 
(vgl. Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 717). 

Ein Konflikt zwischen Bundesverfassung und EMRK kann sich nur 
ergeben, wenn der entsprechende Verfassungsartikel – gleichermaßen 
wie die Bestimmungen der EMRK – direkt anwendbar ist. »An die di-
rekte Anwendbarkeit von Verfassungsnormen, die einschneidende Fol-
gen für die Grundrechte Einzelner im konkreten Anwendungsfall ha-
ben, [sind] hohe Anforderungen zu stellen.« (ebd.)29 Handelt es sich 
um eine direkt anwendbare Verfassungsbestimmung und konfligiert 
diese mutmaßlich mit der EMRK, ist dieser Konflikt in erster Linie 
mittels Auslegung zu verhindern. Der Verfassungsartikel ist dabei im 
Kontext aller Verfassungsnormen auszulegen. Die Verfassung soll 
wenn möglich eine in sich konsistente Grundordnung darstellen.30 Erst 
wenn durch Auslegung keine Lösung des Konflikts erzielt werden 
kann, ist im Einzelfall von einem Konflikt zwischen EMRK und BV 
auszugehen, wobei die »völkerrechtsfreundliche Auslegung der Bun-
desverfassung […] auch hier den grundsätzlichen Vorrang des Völker-
rechts [gebietet], und zwar unabhängig davon, ob die Verfassungsbe-
stimmung jünger oder älter ist« (ebd.). 

Die EMRK spielt im Verhältnis zur Bundesverfassung eine beson-
dere Rolle. Bundesrat und Bundesgericht sind sich über das Verhältnis 
von Bundesverfassung und EMRK jedoch nicht einig (vgl. Kälin/ 
Schlegel 2014; Keller/Walther 2018: 4). Der Bundesrat bevorzugte 

                                            
28  Vgl. oben FN 2. 
29  Aus Art. 13 EMRK sowie Art. 29a BV ergeben sich zusätzliche Anforde-

rungen für den Rechtsschutz bei schweren Grundrechtseingriffen; BGE 139 
I 16 E. 4.3.2. 

30  BGE 139 I 116 E. 4.2.1. und 4.2.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 31 

 

bisher eine lex posteriori-Regelung,31 während das Bundesgericht die 
gleiche Regelung wie bei Konflikten zwischen EMRK und Bundesge-
setzten bevorzugte (vgl. Keller/Walther 2018: 4).32 Gemäß Bundesge-
richt soll die EMRK den Vorrang auch gegenüber dem Verfassungs-
recht genießen (vgl. hierzu auch die vorherigen Ausführungen zum 
Rang der EMRK im Verhältnis zu den Bundesgesetzen).33 Der Bun-
desrat hingegen plädiert für die Anwendung völkerrechtswidriger Ver-
fassungsbestimmungen, sofern diese jünger als das widersprechende 
Völkerrecht sind. Aufgrund des Systems der EMRK als quasi verfas-
sungsmäßiger europäischer Grundordnung ist ihr unseres Erachtens im 
Grundsatz auch der Vorrang vor nationalem Verfassungsrecht zuzu-
sprechen. Die Menschenrechte sind gerade dazu da, um den Willen der 
Mehrheit einzuschränken und Minderheiten zu schützen (vgl. ebd.). 

 
3.3 Quasi-Verfassungsgerichtsbarkeit 

im Bereich der EMRK 
 

Bereits im Jahre 1975 hat das Bundesgericht festgehalten, dass die in 
der EMRK verbrieften Garantien vor Bundesgericht angerufen werden 
können. Heute ist diese Möglichkeit im Bundesgerichtsgesetz vorgese-
hen.34 Das Bundesgericht betonte darüber hinaus, dass die EMRK die 
in der BV enthaltenen Grundrechte konkretisiert, in dem es davon aus-
geht, dass die Grundrechte der Verfassung unter Berücksichtigung der 
Rechtsprechung des EGMR ausgelegt werden müssen (vgl. Keller/ 
Walther 2018: 5).35 Der (mutmaßliche) Vorrang der EMRK gegenüber 

                                            
31  Bericht des BR zum Verhältnis von Völkerrecht und Landesrecht 2010 (FN 

11), S. 2124–2126. 
32  BGE 142 II 35 E. 3.2f.; 139 I 16 E. 5.2f. 
33  BGE 139 I 16 E. 5.2f. 
34  Beschwerde in öffentlich-rechtlichen Angelegenheiten gemäß Art. 82ff. 

des Bundesgesetzes über das Bundesgericht, Bundesgerichtsgesetz, BGG, 
SR 173.110. 

35  BGE 101 Ia 67 E. 2; 102 Ia 279 E. 2b. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

Bundesgesetzen (vgl. hierzu auch die vorherigen Ausführungen zum 
Rang der EMRK im Verhältnis zu den Bundesgesetzen sowie Kel-
ler/Walther 2018: 5) sowie die Möglichkeit vor Bundesgericht eine 
Verletzung der EMRK zu rügen, hat zur Konsequenz, dass Bundesge-
setze im Bereich der Garantien der EMRK, zu denen eine gefestigte 
Rechtsprechung des EGMR existiert, einer Quasi-Verfassungs-
gerichtsbarkeit unterliegen.36 Diese existiert für die (übrigen) Garan-
tien der Bundesverfassung nicht. Mit Blick auf das Subsidiaritätsprin-
zip macht die Zuständigkeit des Bundesgerichts bei Verletzungen der 
EMRK jedoch durchaus Sinn. Würde die Prüfung durch das Bundesge-
richt wegfallen, würden Bundesgesetze allenfalls erst in Straßburg auf 
ihre EMRK-Konformität hin überprüft (vgl. Keller/Walther 2018: 
5f.).37 
 
 
4. AUSWIRKUNGEN DER SELBST- 

BESTIMMUNGSINITIATIVE AUF DEN 
MENSCHENRECHTSSCHUTZ IN DER 
SCHWEIZ 

 
4.1 Verhältnis von Landes- und Völkerrecht gemäß der 

Selbstbestimmungsinitiative 
 
Die Selbstbestimmungsinitiative sieht vor, der Bundesverfassung den 
generellen Vorrang gegenüber dem Völkerrecht zuzusprechen und die 
bisherige Rangordnung auf den Kopf zu stellen. Die Stoßrichtung der 
Selbstbestimmungsinitiative steht im Widerspruch zur »völkerrechts-
freundlichen Ausgestaltung der schweizerischen Rechtsordnung.« 

                                            
36  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5372. 
37  Auf die Diskussion über die Wünschbarkeit einer Verfassungsgerichtsbar-

keit in der Schweiz wird nicht weiter eingegangen, vgl. dazu als Überblick 
Jusletter (2011). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 33 

 

(Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 718) Gemäß Wortlaut der Initiative soll 
neu das Landesrecht Vorrang gegenüber dem dispositiven Völkerrecht 
genießen und zwar sogar gegenüber Menschenrechtsverträgen (vgl. 
ebd.: 719). Art. 5 Abs. 1 und 4 SBI hätten daher eine neue Normenhie-
rarchie zu Gunsten der Bundesverfassung zur Folge. Der absolute Vor-
rang der Bundesverfassung ist in verschiedener Hinsicht problema-
tisch. In der Schweiz gibt es fast keine inhaltlichen Schranken für eine 
Verfassungsänderung. Die Anforderungen an eine Total- oder Teilrevi-
sion sind – mit Ausnahme der Verpflichtung, zwingende Bestimmun-
gen des Völkerrechts einzuhalten – sehr gering.38 Es können somit 
auch menschenrechtswidrige Volksinitiativen zur Abstimmung gelan-
gen. 

Nach dem Wortlaut der Initiative sollen künftig nur noch völker-
rechtliche Verträge »deren Genehmigungsbeschluss dem Referendum 
unterstanden hat« neben Bundesgesetzen für das Bundesgericht und 
die anderen rechtsanwendenden Behörden maßgebend sein.39 Die ge-
wählte Formulierung ist insofern unklar, als sie offen lässt, welche 
völkerrechtlichen Verträge unter diesen Passus fallen. Sind dies nur 
Verträge, bei denen ein Referendum effektiv ergriffen wurde oder auch 
solche, bei denen die Möglichkeit eines Referendums bestand (vgl. 
Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 719)?40 Klarheit würde – im Falle einer 
Annahme der Initiative – wohl erst das Bundesgericht schaffen kön-
nen.41 

                                            
38  Einzige Schranke sind die zwingenden Bestimmungen des Völkerrechts, 

die Einheit der Materie und der Form, vgl. Art 139 Abs. 3 BV, 193 Abs. 4 
und 194 BV. 

39  Vgl. Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5356. 
40  Die Initianten sprechen von der Maßgeblichkeit »referendumsfähiger« 

Staatsverträge, definitive Klarheit schafft dies jedoch nicht (vgl. hierzu 
SVP-Argumentarium 2015). 

41  Vgl. Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5357, welche betont, 
dass die Deutungshoheit diesbezüglich den Gerichten übertragen würde. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

Art. 190 in Verbindung mit Art. 5 Abs. 4 SBI würde folgende Hie-
rarchiestufen vorsehen: Maßgeblich für die rechtsanwendenden Behör-
den und das Bundesgericht wären zwingende Bestimmungen des Völ-
kerrechts, die Bundesverfassung, Bundesgesetze und »Staatsverträge, 
deren Genehmigungsbeschluss dem Referendum unterstanden hat«, 
übriges Völkervertragsrecht, Verordnungen des Bundes und kantonales 
Recht. Die genannten Rechtsquellen wären in absteigender Reihenfol-
ge maßgeblich.42 Welcher Rang dem sogenannten Völkergewohnheits-
recht zukommen würde, ist unklar (vgl. Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 
719). 

Dem obligatorischen Referendum unterstehen nur völkerrechtliche 
Verträge, welche den Beitritt zu supranationalen Organisationen oder 
zu Organisationen für kollektive Sicherheit vorsehen.43 Würde die 
Selbstbestimmungsinitiative angenommen, fiele die große Mehrheit 
der Staatsverträge in die Kategorie des übrigen Völkervertragsrechts 
und wäre im Konfliktfall in der Hierarchie tiefer anzusiedeln als Bun-
desrecht.44 Die Abgrenzung zwischen völkerrechtlichen Verträgen, die 
dem Referendum unterstanden und übrigem Völkervertragsrecht ist 

                                            
42  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5381f., 5390f. 
43  Art. 140 Abs. 1 lit. b BV, lediglich dem fakultativen Referendum unterste-

hen völkerrechtliche Verträge, welche den Beitritt zu internationalen Orga-
nisationen vorsehen, welche unbefristet oder unkündbar sind, wichtige 
rechtssetzende Bestimmungen enthalten oder die Umsetzung den Erlass 
von Bundesgesetzen erfordert (Art. 141 Abs. 1 lit. d BV). 

44  Vgl. KELLER/BALASZ-HEGEDÜS (2016: 719, FN 56): »die von National- 
und Ständerat angenommene (AB N 2015 1874 bzw. AB S. 2016 10ff., S. 
15) Motion NR Caroni vom 15. Juni 2015 (15.3557 ›Obligatorisches Refe-
rendum für völkerrechtliche Verträge mit verfassungsmäßigem Charakter‹) 
beauftragt den BR, »dem Parlament eine Revision der Bundesverfassung 
zu unterbreiten, welche für völkerrechtliche Verträge mit verfassungsmäßi-
gem Charakter ein obligatorisches Referendum vorsieht.« 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 35 

 

unscharf und dürfte im konkreten Einzelfall schwierig sein.45 Dies hät-
te eine große Rechtsunsicherheit zur Folge. 

»Die Rechtsunsicherheit würde aufgrund der Rückwirkungsbe-
stimmung noch erheblich vergrößert, denn sie stellt die Maßgeblichkeit 
von allen völkerrechtlichen Verträgen – auch der bereits bestehenden – 
in Frage.« (Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 719) Art. 56a Abs. 2 SBI 
sieht vor, dass völkerrechtliche Verträge »im Fall eines Widerspruchs« 
zur Bundesverfassung an das Landesrecht anzupassen sind und – sollte 
eine Anpassung an das Landesrecht nicht gelingen – nötigenfalls ge-
kündigt werden müssen.46 

Die Anpassung von Landesrecht, das dem Völkerrecht wider-
spricht, könnte entweder mittels (neuen) Vorbehalten, mit einem er-
neuten Beitritt unter Vorbehalt, durch Neuverhandlungen oder subsidi-
är durch die Kündigung des entsprechenden Staatsvertrags erreicht 
werden. Dem Landesrecht widersprechendes Völkerrecht anzupassen, 
ist aus völkerrechtlicher und politischer Sicht jedoch nur eingeschränkt 
möglich. Einerseits sind nachträgliche Vorbehalte grundsätzlich nicht 
zulässig47 und eine Kündigung eines bereits ratifizierten völkerrechtli-
chen Vertrags und der anschließende Neubeitritt unter Vorbehalt wür-
den wahrscheinlich als rechtsmissbräuchlich eingestuft. (Vgl. Künzli 
2009: 68; mit Bezug auf die EMRK Keller/Weber 2016: 1014f.) Ande-
rerseits sind Neuverhandlungen außenpolitisch komplex, setzen die 
Bereitschaft aller Vertragsparteien voraus und sind in der Praxis unrea-
listisch bzw. sollten sie zustande kommen »in ihrem Ausgang häufig 
völlig offen.« (Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 720)48 

Subsidiär müssten völkerrechtliche Verträge gemäß Art. 56a Abs. 2 
SBI gekündigt werden. Auch diese Formulierung ist mit Auslegungs-
fragen und Schwierigkeiten behaftet. Geht man vom Wortlaut aus, hät-

                                            
45  Vgl. Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5357. 
46  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5383f. 
47  Art. 19 VRK; Villiger 2009; Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), 

S. 5386. 
48  Vgl. so auch Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5386. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

te dies einen gewissen »Kündigungsautomatismus« zur Folge, welcher 
völkerrechtlich in mehrfacher Hinsicht problematisch wäre (vgl. Kel-
ler/Balasz-Hegedüs 2016: 720; anderer Meinung: Musliu 2016: 57). 
Die Kündigung völkerrechtlicher Verträge ist nur unter strengen Vo-
raussetzungen möglich, wobei das Landesrecht die innerstaatlichen 
Zuständigkeiten regelt (vgl. Keller/Balasz-Hegedüs 2016: 720ff.). Zu-
sammenfassend kann man festhalten, dass der Wortlaut der Selbstbe-
stimmungsinitiative in mehrfacher Hinsicht unklar ist und eine An-
nahme der Initiative zu großer Rechtsunsicherheit führen würde. 

 
4.2 Selbstbestimmungsinitiative und EMRK 
 
4.2.1 Motive der Initianten 
Die Initiative möchte das Spannungsverhältnis zwischen menschen-
rechtlich problematischen Volksinitiativen und der EMRK auflösen. 
Anlass zur Kritik am bisherigen System zum Verhältnis von Völker- 
und Landesrecht dürfte BGE 139 I 16 gegeben haben, in welchem das 
Bundesgericht die Bestimmungen der Ausschaffungsinitiative für nicht 
direkt anwendbar erklärte (vgl. SVP-Argumentarium 2015). Die vom 
schweizerischen Stimmvolk im Jahre 2010 angenommene Initiative 
sieht einen »Ausschaffungsautomatismus« vor, welcher u.a. mit der 
EMRK schwierig zu vereinbaren ist (vgl. Keller/Weber 2016: 1008).49 
Das Bundesgericht betonte in einem obiter dictum, dass »es auch in 
diesem Fall die aus der Rechtsprechung des EGMR resultierenden 
Vorgaben zu beachten« hätte (ebd.).50 Damit räumte das Bundesgericht 
der EMRK den Vorrang gegenüber der Bundesverfassung ein. Die Be-
fürworter der Ausschaffungsinitiative beanstandeten dies und befürch-
teten, dass damit die Initiative nicht in ihrem Sinne umgesetzt wird.51 

Die Selbstbestimmungsinitiative zielt darauf ab, den Handlungs-
spielraum des Bundesgerichts und der rechtsanwendenden Behörden 

                                            
49  BGE 139 I 16 E. 4.3.3. 
50  BGE 139 I 16 E. 5.3. 
51  Vgl. Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5367. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 37 

 

zu begrenzen. Gefordert wird die strikte Umsetzung von Volksent-
scheiden auch wenn diese völkerrechtlichen Verpflichtungen der 
Schweiz entgegenstehen, was aus Art. 190 SBI resultiert (vgl. SVP-
Argumentarium 2015: 13f.; SVP-Positionspapier 2014: 5).52 Damit 
werden den eigenen Richtern die Hände gebunden,53 nicht den »frem-
den«, wie der Titel der Initiative suggeriert. 

Die EMRK, welche nicht dem Referendum unterstand,54 würde 
nach der Auffassung der Initianten in der Hierarchiestufe hinter das 
Bundesrecht zurückfallen (vgl. SVP-Positionspapier 2014: 2; weniger 
ausdrücklich SVP-Argumentarium 2015: 23f.). Das Argumentarium 
der Initianten zeigt auf, dass es ihnen insbesondere um die EMRK 
geht, welche – nach ihrer Ansicht – die wortgetreue Umsetzung von 
menschenrechtlich problematischen Volksinitiativen verhindert (vgl. 
SVP-Positionspapier 2014: 2). Dem ist entgegenzuhalten, dass »Verur-
teilungen« der Schweiz durch den EGMR rar sind.55 Diese Tatsache 
steht der Vorstellung der Initianten gegenüber, wonach, »fremde« 
Richter aus Straßburg die Schweiz regelmäßig »verurteilen« und den 

                                            
52  Vgl. Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5367. 
53  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN4), S. 5398. 
54  Die EMRK wurde mit Bundesbeschluss vom 3. Oktober 1974 genehmigt 

(AS 1974 2148). Vgl. zur Referendumsfrage Botschaft des BR über die 
Konvention zum Schutze der Menschenrechte und Grundfreiheiten vom 
4. März 1974, BBl 1974 I 1035ff., 1060ff.; siehe auch den Bericht des BR, 
40 Jahre EMRK-Beitritt der Schweiz: Erfahrungen und Perspektiven vom 
19. November 2014, BBl 2015 357ff., 373f. 

55  Genau genommen verurteilt der EGMR keine Staaten, sondern stellt nur 
fest, dass die Menschenrechte verletzt worden sind. Im Jahr 2017 entschied 
der EGMR über 273 Beschwerden gegen die Schweiz, wovon 263 als un-
zulässig abgewiesen wurden. Lediglich in 10 Fällen erging ein Urteil und 
nur in vier Fällen wurde eine Verletzung der EMRK festgestellt. Vgl. 
EGMR, »Press country profile Switzerland«, Juli 2018, abrufbar unter: 
https://www.echr.coe.int/Documents/CP_Switzerland_ENG.pdf (Zugriff: 
21.08.2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

sogenannten Volkswillen dadurch unterminieren (vgl. SVP-Argumen-
tarium 2015: 8). 

 
4.2.2 Klassifikation der EMRK nach Art. 190 SBI 
Das Schweizer Stimmvolk hat sich mehrfach für die EMRK ausge-
sprochen (vgl. Keller/Weber 2016: 1009 mit weiteren Hinweisen).56 Es 
ist deshalb fraglich, ob das Konventionssystem tatsächlich als nicht 
dem Referendum unterstehend i.S.v. Art. 190 SBI qualifiziert werden 
kann. Dazu kommt, dass die Annahme der Bundesverfassung von 1999 
weitgehend die Grundrechtsgarantien der EMRK ins Landesrecht 
übernommen hat.57 Von der demokratischen Legitimation des Konven-
tionssystems geht auch der Bundesrat aus.58 »Das europäische Kon-
ventionssystem zum Schutz der Menschenrechte [ist] im Ergebnis als 
Staatsvertrag zu qualifizieren, der im Sinne von Art. 190 SBI dem Re-
ferendum unterstand.« (Keller/Weber 2016: 1009) Die Formulierung 
von Art. 190 SBI führt – wie das Beispiel der EMRK zeigt – zu 
Schwierigkeiten bei der Qualifikation von Staatsverträgen. Wie die 
EMRK bei einer Annahme der Selbstbestimmungsinitiative klassifi-
ziert würde, wäre unklar. Hier dürfte erst das Bundesgericht die nötige 
Klarheit schaffen (vgl. Keller/Weber 2016: 1010). 

Mit Blick auf Art. 56a Abs. 2 SBI ist fraglich, ab wann ein Wider-
spruch zwischen EMRK und entgegenstehendem Landesrecht besteht. 
Geht man davon aus, dass ein einziges Urteil des EGMR gegen die 
Schweiz für einen Widerspruch i.S.v. Art. 56a Abs. 2 SBI genügt, sind 
Konflikte trotz der wenigen Urteile gegen die Schweiz nicht zu verhin-

                                            
56  Vgl. oben FN 4. 
57  In der Volksabstimmung vom 18. April 1999 wurde die neue Bundesver-

fassung mit einem Volksmehr von 59.2 % und 12 Standesstimmen ange-
nommen; die Garantien der EMRK sind die Grundlage des Grundrechtska-
talogs der geltenden Bundesverfassung (vgl. auch Bericht des Bundesrates 
2014: 374). 

58  Bericht des BR, 40 Jahre EMRK (FN 77), S. 374. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 39 

 

dern.59 Es stellt sich dabei aber die Frage, ob eine daraus möglicher-
weise resultierende Kündigung gemäß Art. 56a Abs. 2 SBI aufgrund 
der geringen Anzahl Urteile gegen die Schweiz verhältnismäßig wäre 
(vgl. Künzli 2009: 68; Keller/Weber 2016: 1010). Klar ist, dass die Ini-
tianten die Kündigung der EMRK ausdrücklich in Kauf nehmen (vgl. 
Keller/Weber 2016: 1010; SVP-Argumentarium 2015: 24; SVP-
Positionspapier 2014: 6f.). 

 
4.3 Folgen für den Menschenrechtsschutz in der 

Schweiz 
 
Mit dem Instrument der eidgenössischen Volksinitiative können 
Volksbegehren direkt in die Verfassung gelangen, welche von der 
Normdichte her materielles Gesetzesrecht darstellen (vgl. Kälin/ 
Schlegel 2014: 21; Keller/Weber 2016: 1011).60 Volksinitiativen kön-
nen somit auch ein Mittel von Regierungsparteien sein, parteipolitische 
Anliegen direkt in der Verfassung zu verankern, ohne den parlamenta-
rischen Gesetzgebungsprozess zu durchlaufen. So fanden mehrere 
menschenrechtlich problematische Volksinitiativen Eingang in die 
Verfassung (vgl. Keller/Weber 2016: 1011; Lammers 2015: 173). Dies 
birgt die »Gefahr einer rein populistischen Nutzung der Volksrechte« 
(Biaggini 2010: 342). Das Instrument, welches ursprünglich dem Min-
derheitenschutz dienen sollte,61 kann zum »Einfallstor für Grund-
rechtsbeschränkungen« werden (Keller/Weber 2016: 1011). 

Mit einer Annahme der Selbstbestimmungsinitiative würde die 
EMRK in der Hierarchiestufe mit Bundesgesetzen gleichgesetzt res-
pektive, möglicherweise noch weiter herabgestuft. Die Bundesverfas-

                                            
59  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5384. 
60  Einzige Schranke sind die zwingenden Bestimmungen des Völkerrechts, 

die Einheit der Materie und der Form, vgl. Art 139 Abs. 3 BV, 193 Abs. 4 
und 194 BV. 

61  Bericht des Bundesrates über das Volksbegehren zum Schutze der Strom-
landschaft Rheinfall-Rheinau vom 4. Mai 1954, BBl 1954 I 721ff., 734. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

sung würde der EMRK in jedem Fall vorgehen (vgl. dazu die im vo-
rangehenden Punkt aufgeführte Klassifikation der EMRK).62 Für den 
Grund- und Menschenrechtsschutz in der Schweiz hätte dies gravie-
rende Konsequenzen. Die Quasi-Verfassungsgerichtsbarkeit, welche 
im Bereich der EMRK besteht, würde abgeschafft (vgl. Keller/Weber 
2016: 1011). Die EMRK würde menschenrechtlich problematischen 
Volksinitiativen keinen Riegel mehr vorschieben. Der Minderheiten-
schutz würde einem verfassungsrechtlich verankerten Mehrheitswillen 
von Volk und Ständen weichen (vgl. ebd.: 1011, 1015). 

Gemäß Art. 56a Abs. 2 SBI müsste die EMRK bei Widersprüchen 
mit dem Landesrecht entweder neu verhandelt oder nötigenfalls ge-
kündigt werden. Während eine Neuverhandlung politisch kaum mög-
lich erscheint (vgl. Künzli 2009: 68; Keller/Weber 2016: 1013), ist ei-
ne Kündigung rechtlich grundsätzlich möglich.63 Nach Art. 58 Abs. 1 
EMRK könnte die Schweiz die EMRK innert sechs Monaten kündi-
gen.64 Eine Kündigung hätte zur Folge, dass die Schweiz die Bedin-
gungen einer Mitgliedschaft im Europarat nicht mehr erfüllen würde 
(vgl. Keller/Weber 2016: 1013).65 Die Kündigung der EMRK durch 

                                            
62  Art. 190 in Verbindung mit Art. 5 Abs. 4 SBI. 
63  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5387. 
64  Gemäß Art. 58 Abs. 2 EMRK wäre die Schweiz für Fälle, die sich vor der 

Kündigung zugetragen haben, aber weiterhin verantwortlich. 
65  Die EMRK gehört zum Kernbestand der Wertegemeinschaft i.S.v. Art. 3 

der Satzung des Europarates, 5. Mai 1949, CETS Nr. 001, SR 0.192.030, 
ratifiziert durch 47 Staaten (Stand am 21. August 2018), in Kraft getreten 
am 3. August 1949, für die Schweiz am 6. Mai 1963, eine schwere Verlet-
zung des Art. 3 der Satzung des Europarates zu einer Aufforderung zum 
Austritt oder zum Ausschluss aus dem Europarat führen (Art. 8 Satzung); 
der EGMR hat die EMRK mehrfach als »a constitutional instrument of Eu-
ropean public order« bezeichnet, vgl. Andrey Lavrov v Russia, No. 
66252/14, Urteil vom 1. März 2016, § 33; Loizidou v Turkey, No. 
15318/89, Urteil vom 23. März 1995, Serie A 310, 27f., § 75; vgl. auch den 
Bericht des BR (2014: 410). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 41 

 

die Schweiz hätte folglich wohl auch deren Austritt aus dem Europarat 
zur Folge (vgl. ebd.: 1014)66 »Damit würde die Schweiz eine Gemein-
schaft von 47 Staaten verlassen, die den gemeinsamen Werten der De-
mokratie, der Rechtsstaatlichkeit und der Menschenrechte verpflichtet 
sind.« (Ebd.)67 
 

 
5. BEWERTUNG 
 
Die strukturelle Offenheit der Bundesverfassung überlässt dem Bun-
desgericht einen gewissen Spielraum, um mit Konflikten zwischen 
Völker- und Landesrecht im Einzelfall umzugehen. Dieses System hat 
sich bewährt.68 Das Bundesgericht ist grundsätzlich bemüht, schwere 
Konflikte zwischen EMRK und Landesrecht zu vermeiden. Verletzun-
gen der EMRK können vor Bundesgericht gerügt werden und die 
Grundrechte der Verfassung werden im Einklang mit der Rechtspre-
chung des EGMR ausgelegt. Bei Widersprüchen, die nicht mittels Aus-
legung gelöst werden können, räumt das Bundesgericht der EMRK den 
grundsätzlichen Vorrang ein (vgl. dazu die Ausführungen zum Rang 
der EMRK in der schweizerischen Rechtsordnung). Die EMRK bildet 
eine wichtige und notwendige Schranke gegenüber widersprechendem 
Landesrecht aller Stufen. Dies ist gerade bei menschenrechtlich prob-
lematischen Volksinitiativen von großer Bedeutung, welche ohne gro-
ße inhaltliche Schranken von Volk und Ständen entgegen der Empfeh-
lung der politischen Elite (Parlament und Bundesrat) angenommen 

                                            
66  Gleicher Meinung ist auch der Bundesrat in seiner Antwort vom 15. Mai 

2013 auf die Interpellation NR Brunner vom 22. März 2013 (13.3237 
»Kündigung der Konvention zum Schutze der Menschenrechte und Grund-
freiheiten«); in der Botschaft zur SBI spricht der BR von einem »problem-
behafteten Verhältnis mit dem Europarat«, vgl. Botschaft Selbstbestim-
mungsinitiative (FN 4) S. 5402f. 

67  vgl. auch Bericht des BR (2014: 404). 
68  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4), S. 5357. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

werden und so Eingang in die Verfassung nehmen können. Daran stö-
ren sich gewisse Kreise der Politik, allen voran die Schweizerische 
Volkspartei. Sie verlangt mit ihrer Selbstbestimmungsinitiative eine 
Neuordnung der Hierarchie zwischen Landes- und Völkerrecht. 

Das Prinzip der Volksherrschaft genießt in der Schweiz eine hohe 
Akzeptanz (vgl. Keller/Walther 2018: 22f.). Gerade wenn eine neue 
Dimension von Volksbegehren Mehrheitsentscheide zu Lasten von 
fundamentalen demokratischen Werten wie Rechtsstaatlichkeit, Min-
derheitenschutz oder Gewaltenteilung stärken will, können die Volks-
rechte für rein populistische Zwecken genutzt werden. Die Schweiz ist 
anfällig für direkt-demokratische Entscheide, welche menschenrecht-
lich problematisch sind und demokratisch legitimierte Institutionen an-
greifen. 

Die Selbstbestimmungsinitiative will sicherstellen, dass menschen-
rechtlich problematische Volksinitiativen im absoluten Sinne der Initi-
anten und ohne Rücksicht auf die Menschenrechte umgesetzt werden. 
Dabei soll insbesondere die EMRK dem Schweizer Landesrecht keine 
Grenzen mehr setzen können. Während die Initiative vortäuscht, dass 
die Zügel bei den fremden Richtern angezogen werden, zielt sie in 
Wirklichkeit direkt auf die innerstaatliche Justiz. Insbesondere dem 
Bundesgericht sollen in Bezug auf die Konfliktlösung zwischen Lan-
des- und Völkerrecht die Hände gebunden werden. Die Selbstbestim-
mungsinitiative würde den Grund- und Menschenrechtsschutz in der 
Schweiz schwächen. Sie muss deshalb als »Frontalangriff auf das eu-
ropäische Menschenrechtssystem verstanden werden.« (Keller/Weber 
2016: 1015). So warnt auch der Bundesrat vor einer Schwächung des 
Menschenrechtsschutzes in der Schweiz bei einer Annahme der Initia-
tive.69 

 
 

                                            
69  Botschaft Selbstbestimmungsinitiative (FN 4) S. 5402f. In der Volkab-

stimmung vom 25. November 2018 wurde die Selbstbestimmungsinitiative 
mit 66.2 Prozent Nein-Stimmen abgelehnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 43 

 

LITERATUR 
 

Altwicker, Tilmann (2016): »Switzerland: The Substitute Constitution 
in Times of Popular Dissent«, in: Patricia Popelier/Sarah Lam-
brecht/Koen Lemmens (Eds.): Shifting the Convention System. 
Counter-Dynamics at the National Level, Cambridge/Antwerp/ 
Portland, S. 385-411. 

Baumann, Robert (2010): »Die Tragweite der Schubert-Praxis«, in: 
AJP/PJA 8, S. 1009-1019. 

Biaggini, Giovanni (2015): »Die Verfassung im Normengefüge, § 9«, 
in: Ders./Thomas Gächter/Regina Kiener (Hg.): Staatsrecht, 2. 
Aufl., Zürich/St. Gallen, S. 112-124. 

— (2007): Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft. 
Kommentar, Zürich. 

— (2010): »Die schweizerische direkte Demokratie und das Völker-
recht – Gedanken aus Anlass der Volksabstimmung über die 
Volksinitiative ›Gegen den Bau von Minaretten‹«, in: ZÖR 65, S. 
325-343. 

Bundesrat (2014): 40 Jahre EMRK-Beitritt der Schweiz: Erfahrungen 
und Perspektiven. Bericht des Bundesrates in Erfüllung des Postu-
lats Stöckli 13.4187 vom 12. Dezember 2013, BBl 2015 357. 

Cottier, Michelle/Wyttenbach, Judith (2016): »Family Forms and 
Parenthood in Switzerland«, in: Andrea Büchler/Helen Keller 
(Eds.): Family Forms and Parenthood, Cambridge, S. 457-498. 

Häfelin, Ulrich/Haller, Walter/Keller, Helen/Thurnherr, Daniela (Hg.) 
(2012): Schweizerisches Bundesstaatsrecht, 9. Aufl., Zürich/Ba-
sel/Genf. 

Jusletter (2011): Schwerpunktausgabe »Verfassungsgerichtsbarkeit«: 
https://-jusletter.weblaw.ch/juslissues/2011/631. htmlprint (Zugriff: 
21.08.2018). 

Kälin, Walter/Epiney, Astrid/Caroni, Martina/ Künzli, Jörg (2010): 
Völkerrecht. Eine Einführung, 3. Aufl., Bern. 

Kählin, Walter/Schlegel, Stefan (2014): »Schweizer Recht bricht Völ-
kerrecht?« Schweizerisches Kompetenzzentrum für Menschenrech-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | HELEN KELLER, LAURA ZIMMERMANN 

 

te: http://www.skmr.ch/cms/upload-/pdf/140519Studie_EMRK_ 
def.pdf (Zugriff: 21. August 2018). 

Keller, Helen/Weber, Yannick (2016): »Folgen für den Grundrechts-
schutz und verfassungsrechtliche Gültigkeit der ›Selbstbestim-
mungsinitiative‹«, in: AJP/PJA 7: 1007-1023. 

Keller, Helen/Balasz-Hegedüs, Natalie (2016): »Paradigmenwechsel 
im Verhältnis von Landesrecht und Völkerrecht?« In: AJP/PJA 6: 
712-724. 

Keller, Helen/Walther, Reto (2019): »Resistance in Switzerland: Popu-
list Rather than Principled«, in: Marten Breuer (Ed.): Principled 
Resistance against ECtHR Judgments – a New Paradigm? Berlin 
(erscheint demnächst). 

Künzli, Jörg (2009): »Demokratische Partizipationsrechte bei neuen 
Formen der Begründung und bei der Auflösung völkerrechtlicher 
Verpflichtungen«, in: Zeitschrift für Schweizerisches Recht (ZSR) 
128, S. 47-75. 

Lammers, Guillaume (2015): La démocratie directe et le droit interna-
tional, Bern. 

Musliu, Nahigan (2016): »Schweizer Recht statt fremder Richter? Eine 
Analyse zur möglichen Umsetzungsproblematik bei Annahme der 
Selbstbestimmungsinitiative«, in: Laura Marschner/Patrice Martin 
Zumsteg (Hg.): Risiko und Verantwortlichkeit, Zürich S. 45-65. 

Schöbi, Felix (2010): »Vorrang der EMRK vor Bundesgesetzen?«, in: 
recht 3/4, S. 131-136. 

Seiler, Hansjörg (2014): »Einfluss des europäischen Rechts und der eu-
ropäischen Rechtsprechung auf die schweizerische Rechtspflege«, 
in: Zeitschrift des Bernischen Juristenvereins (ZBJV) 150 (3), S. 
265-368. 

SVP-Argumentarium (2015): Volksinitiative »Schweizer Recht statt 
fremde Richter (Selbstbestimmungsinitiative)«: https://www.svp. 
ch/wp-content/uploads/Argumentarium_Selbstbestimmungsinitiati 
ve-d-2.pdf (Zugriff: 21.08.2018). 

SVP-Positionspapier (2014): »Volksinitiative zur Umsetzung von 
Volksentscheiden – Schweizer Recht geht fremden Recht vor«: 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEMOKRATIE UND MENSCHENRECHTE | 45 

 

https://www.svp.ch/wp-content/uploads/02A25600-F8CB-4351-
8A11F914D939EFD6.pdf, S. 5 (Zugriff: 21.08.2018). 

Tschumi, Tobias/Schindler, Benjanim (2014): »Art. 5 BV, N 95« in: 
Bernhard Ehrenzeller/Benjamin Schindler/Rainer J. Schweizer/ 
Klaus A. Vallender (Hg.): Die schweizerische Bundesverfassung. 
St. Galler Kommentar, 3. Aufl., Zürich/Basel/Genf. 

Villiger, Mark E. (2009): Commentary on the 1969 Vienna Convention 
on the Law of Treaties, Leiden/Boston. 

Wildhaber, Luzius/Breitenmoser, Stephan (1988): »The Relationship 
between Customary International Law and Municipal Law in 
Western European Countries«, in: Zeitschrift für ausländisches 
öffentliches Recht und Völkerrecht (ZaöRV) 48, S. 163-207. 

Zünd, Andreas (2014): »Das Schweizerische Bundesgericht im Dialog 
mit dem Europäischen Gerichtshof für Menschenrechte«, in: Euro-
päische Grundrechte-Zeitschrift (EuGRZ) 41, S. 21-26. 

 
 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Würde – mehr als eine Worthülse? 

Peter Schaber 
 

 
Wir verwenden den Begriff der Würde in unterschiedlichen Kontexten 
mit unterschiedlichen Bedeutungen. Wir sagen beispielsweise »Er hat 
sich gestern würdelos verhalten« oder »Sie hat den Tod ihrer Freundin 
mit Würde ertragen«. In beiden Fällen beschreiben wir mit dem Begriff 
der Würde eine bestimmte Form des Verhaltens. Jemand verhält sich 
würdevoll, der sein Verhalten kontrolliert, der sich nicht gehen und 
von seinen negativen Emotionen nicht beherrschen lässt. Das ist nicht 
das, was gemeint ist, wenn von der Würde des Menschen die Rede ist. 
Der erste Artikel des deutschen Grundgesetzes »Die Würde des Men-
schen ist unantastbar« beschreibt kein Verhalten. Er nennt auch nichts, 
was Menschen aufgrund ihrer sozialen Funktion zukommt, wie das der 
Fall ist, wenn z.B. von der Würde des Richters gesprochen wird. Mit 
der Würde des Menschen ist etwas angesprochen, das dem Menschen 
als Menschen zukommt; etwas, das zu tun hat mit dem moralischen 
Status des Menschen, und im Besonderen mit dem, was man mit Men-
schen nicht tun darf. Diese Bedeutung des Würdebegriffs interessiert 
uns aus ethischer Sicht. Was ist mit der Würde des Menschen genau 
gemeint? 

Verschiedene Autoren sind der Ansicht, dieser Begriff der Würde 
sei inhaltsleer und könne für beliebige praktische Zwecke missbraucht 
werden (vgl. dazu exemplarisch Hörster 2002: 24). Man sollte deshalb, 
so der Vorschlag, auf ihn besser verzichten. In der Tat wird mit dem 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | PETER SCHABER 

 

Würdebegriff für und gegen die Zulässigkeit des assistierten Suizids, 
für und gegen die Zulassung der gleichgeschlechtlichen Ehe argumen-
tiert. Er ist deshalb aber – anders als diese Autoren meinen – weder in-
haltsleer noch kann auf ihn verzichtet werden. Die nachfolgenden Aus-
führungen sollen deutlich machen, dass der Begriff der Würde für die 
moralphilosophische Reflexion unentbehrlich ist. Es wird zudem ein 
Vorschlag entwickelt, wie der Begriff der Würde des Menschen ver-
standen werden sollte. Die These ist dabei nicht, dass der Begriff der 
Würde des Menschen auch in dieser Weise verstanden und verwendet 
wird. Der Begriff wird unterschiedlich verstanden und verwendet (vgl. 
Schröder 2012: 331). Es geht hier um einen Vorschlag, wie der Begriff 
am besten verstanden werden sollte. Zwei Anforderungen sollte ein 
solcher Vorschlag erfüllen: a) Er sollte den paradigmatischen Verwen-
dungen des Begriffs Rechnung tragen und verständlich machen kön-
nen, was paradigmatische Fälle der Würdeverletzung zu solchen 
macht. b) Er sollte zudem den Zusammenhang deutlich können, der 
zwischen dem Begriff der Würde und anderen Begriffen, die häufig in 
Beziehung zum Begriff der Würde gesetzt werden, besteht. Zu denken 
ist hier an Begriffe wie »Menschenrechte« oder »Grundrechte«. 

 
 

1. EIN BEGRIFF, AUF DEN VERZICHTET 
WERDEN KANN? 

 
Die Bioethikerin Ruth Macklin schreibt: »Although the aetiology may 
remain a mystery, the diagnosis is clear. Dignity is a useless concept in 
medical ethics and can be eliminated without any loss of content.« 
(Macklin 2003: 1420) Kann man auf den Begriff der Würde nicht nur 
in der Medizinethik, sondern auch in allen anderen Zusammenhängen 
verzichten? 

Man sollte das deshalb nicht tun, weil man bestimmte Formen mo-
ralischen Unrechts nur angemessen beschreiben kann, wenn man auf 
den Begriff der Würde Bezug nimmt. Avishai Margalit erzählt in sei-
nem 1996 erschienenen Buch The Decent Society die Geschichte der 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÜRDE – MEHR ALS EINE WORTHÜLSE? | 49 

 

Nazis, die 1938 beim Einmarsch in Wien Juden aus ihren Häusern trie-
ben und sie zwangen, in aller Öffentlichkeit mit Zahnbürsten den Geh-
steig zu reinigen (vgl. Margalit 1996: 127). Den Opfern wurde Unrecht 
getan. Sie wurden ihrer Freiheit beraubt und zu etwas gezwungen, das 
sie nicht tun wollten. Mit dieser Beschreibung wird das besondere Un-
recht, das den Opfern angetan wurde, nicht angemessen erfasst. Die 
Opfer wurden in der Tat ihrer Freiheit beraubt und zu etwas gezwun-
gen, was sie nicht tun wollten. Das, was ihnen angetan wurde, ist aber 
nicht bloß aus diesen Gründen moralisch falsch. Es handelt sich um ein 
schwerwiegendes moralisches Unrecht und dies genau deshalb, weil 
die Opfer nicht bloß ihrer Freiheit beraubt, sondern weil sie in ihrer 
Würde verletzt wurden. Und als das war die Tat auch gedacht. Es ging 
den Tätern nicht um Freiheitsberaubung, sondern darum, die Menschen 
in ihrer Würde zu verletzen. Das macht diese Tat auch so moralisch 
abscheulich. Moralisches Unrecht dieser Art lässt sich ohne den Be-
griff der Würde nicht angemessen beschreiben. Genau deshalb kann 
man meiner Ansicht nach in der Moralphilosophie nicht auf den Be-
griff der Würde verzichten. Es gibt Handlungen, die sind falsch, weil 
sie die Würde derer, denen Unrecht getan wird, verletzen. 
 

 
2. ZUR GESCHICHTE DES BEGRIFFS 
 
Doch inwiefern ist diese Tat eine Verletzung der Würde der betroffe-
nen Menschen? Bevor ich einen Vorschlag mache, wie die Würde des 
Menschen zu verstehen ist, möchte ich kurz etwas zur Geschichte des 
Begriffs der Würde sagen, um den eigenen Vorschlag geschichtlich 
besser einordnen zu können (vgl. dazu auch Schaber 2012: Kap.1). In 
Ciceros Schrift Von den Pflichten findet sich der Begriff der »Digni-
tas«. Cicero schreibt, dass wenn wir sehen,  
 
»eine wie überlegene Stellung und Würde in unserem Wesen liegt, wir einse-
hen würden, wie schändlich es ist, in Genusssucht sich treiben zu lassen und 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | PETER SCHABER 

 

verzärtelt und weichlich zu verhalten, und umgekehrt wie ehrenhaft es sei, 
sparsam, enthaltsam, streng und nüchtern zu leben« (Cicero 1995: 95). 
 
Er versteht die Würde als etwas, das uns Menschen aufgrund unserer 
Vernunft zukommt. Die Vernunft ermöglicht es den Menschen, ihre 
Wünsche und Begierden zu kontrollieren. Das ist ein Faktum und 
gleichzeitig auch ein normatives Ideal. Die Vernunft verpflichtet uns 
darauf, uns nicht von unseren Begierden bestimmen zu lassen. Bloß 
nach körperlichem Vergnügen zu streben, ist, so Cicero, »der erhabe-
nen Stellung des Menschen nicht genug würdig« (Cicero 1995: 105f.). 

Würde ist für Cicero ein Lebensideal, unter den uns unsere Ver-
nunftnatur stellt: Würde wird nicht als Anspruch verstanden, den ande-
re uns gegenüber geltend machen können. Würde ist vielmehr etwas, 
dem wir selbst Genüge leisten sollten. Wir verhalten uns nach Cicero 
nicht der Würde gemäß, wenn wir uns in Genusssucht treiben lassen 
und verzärtelt und weichlich sind, sondern bloß, wenn wir sparsam und 
enthaltsam sind und streng und nüchtern leben. Dieses Würdeverständ-
nis passt gut zu einem Bild von Moral, das das richtige Verhältnis der 
Menschen zu sich selbst als zentral betrachtet: Würde besitzt jemand, 
der in der Lage ist, sein Wollen durch das, was richtig und gut ist, be-
stimmen und gestalten zu können. Das können Tiere nicht, deshalb ha-
ben sie nach diesem Verständnis auch keine Würde. 

Das ist aber nicht das, was man unter der unantastbaren Würde des 
Menschen verstehen sollte. Wenn in der Präambel der AMRK (Ameri-
kanische Menschenrechtskonvention) davon die Rede ist, dass alle eine 
Würde haben, ist keine Aufforderung an alle Erdenbürger im Blick, 
sparsam, enthaltsam, nüchtern und streng zu leben. 

 
 

3. DAS MODERNE VERSTÄNDNIS DER WÜRDE 
 
Für das moderne Verständnis von Würde zentral sind Ansprüche, die 
wir anderen gegenüber geltend machen können und die von ihnen zu 
respektieren sind. Der erste, der so ein Verständnis von Würde vor-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÜRDE – MEHR ALS EINE WORTHÜLSE? | 51 

 

schlägt, ist Immanuel Kant. Menschen haben Würde heißt für Kant zu-
nächst negativ: Menschen haben keinen Preis. Unter ›Preis‹ versteht 
Kant nicht bloß den Marktpreis, den wir für Güter und Leistungen be-
zahlen, sondern auch den Wert von Dingen, die wir nicht gegen Geld 
tauschen, die wir aber mit dem Wert anderer Dinge vergleichen. Sol-
che Dinge haben keinen Marktpreis, aber, wie Kant sagt, einen »Affek-
tionspreis« (Kant 1907/14a: 429.). Sie haben einen Wert für uns, ohne 
dass wir sie kaufen oder verkaufen können. Wesen, die Würde haben, 
haben keinen Preis, sondern besitzen einen absoluten Wert. Und das 
heißt: Ihr Wert kann nicht mit dem Wert anderer Dinge verglichen 
werden. Was keinen absoluten Wert hat, 
 
»an dessen Stelle kann auch etwas anderes, als Äquivalent, gesetzt werden, was 
dagegen über allen Preis erhaben ist, mithin kein Äquivalent verstattet, das hat 
eine Würde« (Kant 1907/14a: 429, FN 3). 
 
Die Achtung, die wir anderen Personen schulden, ist nach Kant die 
Achtung ihrer Würde:  
 
»Achtung, die ich für andere trage, oder die ein anderer von mir fordern kann, 
ist die Anerkennung einer Würde an anderen Menschen, d.i. eines Werths, der 
keinen Preis hat, kein Äquivalent« (ebd.). 
 
Die Würde ist nicht etwas, was Menschen erwerben, sondern etwas, 
das ihnen als Vernunftwesen zukommt. Die Würde ist nach Kant auch 
gleichzeitig etwas, was Menschen nicht verlieren können. Kant redet 
zwar davon, dass wer sich zum Knecht anderer Menschen macht, wer 
seine Rechte ungeahndet mit Füßen treten lasse oder wer lüge, seine 
Würde wegwerfe oder gleichsam vernichte. Doch weder der, welcher 
sich zum Knecht macht, noch der Verbrecher verlieren ihren Anspruch, 
in ihrer Würde geachtet zu werden. Dies ist nach Kant dem Umstand 
geschuldet, dass man sich immer bessern kann. Deshalb können nach 
ihm auch die größten Untaten nicht »zur völligen Verachtung und Ab-
sprechung alles moralischen Werths des Lasterhaften ausschlagen« 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | PETER SCHABER 

 

(Kant 1907/14b: 464). Dies würde der Idee des Menschen als eines 
moralischen Wesens zuwiderlaufen, das »nie alle Anlage zum Guten 
einbüßen kann« (Kant 1907/14b: 464, FN 6). 

Die Würde des Menschen ist zu achten. Was aber bedeutet dies? 
Was kann der andere dabei von mir fordern (und umgekehrt, was ich 
von ihm)? Kant meint, dass ich den anderen (und mich selbst) genau 
dann in seiner (meiner) Würde achte, wenn ich ihn (mich) »jederzeit 
zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel« behandle. Wir verletzen 
die Pflicht, den anderen in seiner (meiner) Würde zu achten, wenn wir 
ihn bloß als Mittel behandeln. Kant schreibt: 

 
»Die Pflicht der Achtung meines Nächsten ist in der Maxime enthalten, keinen 
anderen Menschen bloß als Mittel zu meinen Zwecken abzuwürdigen (nicht zu 
verlangen, der Andere solle sich selbst wegwerfen, um meinen Zwecken zu 
fröhnen).« (Kant 1907/14b: 450, FN 6) 
 
Kant erläutert das Instrumentalisierungsverbot unter anderem am Bei-
spiel des falschen Versprechens. Jeder werde sofort einsehen, dass wer 
so handelt, »sich eines anderen Menschen bloß als Mittels bedienen 
will«. Denn derjenige, der Opfer eines solchen Versprechens sei, kön-
ne »unmöglich in meine Art, gegen ihn zu verfahren, einstimmen« 
(Kant 1907/14a: 429f). Dasselbe trifft nach Kant auch auf Handlungen 
zu, welche die Freiheit und das Eigentum anderer nicht respektieren. 
Auch solche Handlungen stellen Verletzungen des Instrumentalisie-
rungsverbots dar. 

Beim Beispiel des falschen Versprechens würden wir sagen, dass 
das Opfer als Mittel behandelt wird. Das Opfer ist nicht in der Lage, 
dem, was der andere mit ihm tut, zuzustimmen und hat wohl auch kei-
nen Grund, dies zu tun: es wird benutzt. Das kann man als Beschrei-
bung dessen sehen, was es bedeutet, einen anderen bloß als Mittel zu 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÜRDE – MEHR ALS EINE WORTHÜLSE? | 53 

 

behandeln: Man gebraucht andere als Mittel für Zwecke, in die diese 
nicht einwilligen können oder nicht einwilligen sollten.1 

Es mag nun so sein, dass im Fall eines falschen Versprechens eine 
Würdeverletzung vorliegt. Auch scheint es richtig, dass Menschen in 
diesem Fall bloß als Mittel gebraucht und damit instrumentalisiert 
werden. Daraus zu schließen, dass eine Würdeverletzung genau dann 
vorliegt, wenn Menschen bloß als Mittel gebraucht werden, wäre je-
doch falsch. Dies deshalb, weil es paradigmatische Fälle von Würde-
verletzungen gibt, die klarerweise keine Beispiele von Instrumentali-
sierung anderer in dem Sinne darstellen, dass Menschen als bloße Mit-
tel behandelt werden. Wenn Menschen beispielsweise gedemütigt wer-
den, werden sie in der Regel weder bloß als Mittel noch überhaupt als 
Mittel benutzt. Menschen werden nämlich nicht gedemütigt, um be-
stimmte Ziele zu erreichen, die Demütigung anderer ist vielmehr gera-
de der Zweck der Handlung. Demütigungen sind Würdeverletzungen. 
Der Verweis auf die Instrumentalisierung von Menschen, wie wir es 
bislang verstanden haben, liefert uns allerdings keine Erklärung dafür, 
warum das so ist. 

Kants Instrumentalisierungsverbot besagt, dass wir andere nie bloß 
als Mittel, sondern zugleich immer auch als Zweck behandeln sollen. 
Man könnte entsprechend sagen, dass Demütigungen einen Verstoß 
gegen das Gebot darstellen, andere als Zweck zu behandeln. Die Opfer 
von Demütigungen werden insofern nicht als Zwecke behandelt, als ih-
re Anliegen und Ansprüche für diejenigen, die sie demütigen, keine 
Rolle spielen. Dasselbe gilt natürlich auch für andere verwerfliche 
Handlungen, für falsche Versprechen in gleicher Weise wie für Eigen-

                                            
1  Das sind zwei unterschiedliche Interpretationen des Instrumentalisierungs-

verbots. Nach der ersten liegt bei der Instrumentalisierung eine logische 
Unmöglichkeit vor: Das Opfer ist nicht in der Lage, seine Einwilligung zu 
erteilen (vgl. dazu Christine Korsgaard 1996: 139). Nach der zweiten Inter-
pretation liegt die Instrumentalisierung darin, dass es keinen Grund hat, 
einzuwilligen. Welche Interpretation des Instrumentalisierungsverbots vor-
gezogen werden sollte, kann hier offen bleiben. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | PETER SCHABER 

 

tumsdelikte u.a.m. So könnte man sagen, dass eine Person in ihrer 
Würde verletzt wird, wenn sie entweder bloß als Mittel oder nicht als 
Zweck behandelt wird. In beiden Fällen gilt: die Anliegen und Ansprü-
che der anderen zählen für den Handelnden nicht.2 

Die Anliegen und Ansprüche des anderen zählen nicht, so könnte 
man sagen, wenn der Akteur sie nicht als Grund begreift, sein Verhal-
ten zu verändern. Das ist beispielsweise der Fall, wenn der Schaden, 
den eine Handlung hervorbringen wird, für den Akteur keinen Grund 
darstellt, die Schädigungshandlung zu unterlassen. Wird, wenn das der 
Fall ist, die andere Person in ihrer Würde verletzt? Und gilt umgekehrt, 
dass die Würde des anderen geachtet wird, wenn der Akteur die Anlie-
gen der anderen als Gründe für sein Handeln sieht? 

Betrachten wir das Beispiel der Verletzung eines Eigentumsrechts 
(vgl. dazu auch Schaber 2015): A nimmt B 1000 Euro weg. Stellen wir 
uns dieses Szenario in zwei Varianten vor: a) A steht den Anliegen von 
B völlig gleichgültig gegenüber, es geht A ausschließlich darum, sich 
zu bereichern. Der Schaden, der für B entsteht, könnte sehr groß sein, 
das würde A nicht kümmern. b) A möchte sich bereichern, sie steht 
den Anliegen von B allerdings nicht völlig gleichgültig gegenüber. Sie 
nimmt B 1000 Euro weg, weil sie der Meinung ist, der Schaden, der 
sich für B dabei ergibt, sei gering. Und sie würde das nicht tun, wäre 
sie der Meinung, der Schaden für B sei groß. 

Diese beiden Szenarien unterscheiden sich dahingehend, dass für 
die Person A im zweiten Szenario die Anliegen des Opfers zählen; für 
die Person A im ersten Szenario hingegen nicht. A ist im ersten Szena-

                                            
2  Das ist nach Ansicht von Derek Parfit der Fall, wenn wir jemanden bloß als 

Mittel behandeln. Dann zählen seine Anliegen nicht: »We treat someone 
merely as a means if we both treat this person as a means, and regard this 
person as a mere instrument or tool: someone whose well-being and moral 
claims we ignore, and whom we would treat in whatever ways we would 
best achieve our aims.« (Parfit 2011: 213) Man könnte sagen, dass dasselbe 
der Fall ist, wenn Menschen nicht als Zweck behandelt werden. In beiden 
Fällen zählen ihre Anliegen nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÜRDE – MEHR ALS EINE WORTHÜLSE? | 55 

 

rio bereit, jeden Schaden für B in Kauf zu nehmen. Im zweiten Fall ak-
zeptiert sie einen Schaden nur in einem gewissen Maße. A sieht die 
Anliegen B‘s im letzteren Fall als Gründe, wenn auch nicht in der Wei-
se, wie sie das tun sollte, im ersten Fall tut sie das nicht. Behandelt A B 
im zweiten Szenario – im Unterschied zum ersten – nicht als Zweck? 
Oder wird B in beiden Szenarien nicht als Zweck behandelt? 

Ob jemand nicht als Zweck behandelt wird, so könnte man sagen, 
hängt davon ab, was jemand als negative Folgen für den anderen in 
Kauf zu nehmen bereit ist: Wenn ein bestimmter Schwellenwert dabei 
überschritten wird, ist der andere nicht mehr Zweck. Es könnte sein, 
dass A im zweiten Szenario B noch als Zweck behandelt, obwohl sie 
ihn nicht so behandelt, wie sie ihn behandeln sollte. Und man könnte 
entsprechend sagen, dass B im zweiten Szenario – im Unterschied zum 
ersten – nicht in seiner Würde verletzt wird. Das wird er erst dann, 
wenn A bereit wäre, auch eine massive Schädigung von B in Kauf zu 
nehmen. 

Sollten wir das unter einer Würdeverletzung verstehen? Hängt die 
Würdeverletzung davon ab, was A in Kauf zu nehmen bereit ist? Hängt 
das Vorliegen einer Würdeverletzung also vom Erfülltsein kontrafakti-
scher Bedingungen ab, davon nämlich, wie weit ein Akteur im Blick 
auf die Schädigung anderer Personen gehen würde? Wenn die Würde-
verletzung von kontrafaktischen Bedingungen abhängig wäre, könnte 
die Handlung x eine Würdeverletzung sein, wenn sie von Person A und 
keine Würdeverletzung, wenn sie von Person B ausgeführt würde, da 
A einfach mehr Schaden in Kauf zu nehmen bereit wäre als B. Das ist 
allerdings wenig plausibel. 

Man könnte alternativ den anderen Vorschlag vorziehen und sagen, 
dass man eine andere Person genau dann nicht als Zweck behandelt, 
wenn ihre Anliegen nicht als etwas sieht, das einem Gründe zum Han-
deln liefert. Dann behandelt man andere allerdings genau dann nicht 
als Zweck, wenn man ihren Anliegen nicht die Beachtung schenkt, die 
ihnen gebührt, und das heißt: genau dann, wenn man sich moralisch 
falsch verhält. Das mag als Analyse der Zweckformel richtig sein. Als 
Vorschlag zum Verständnis von Würdeverletzungen ist der Vorschlag 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | PETER SCHABER 

 

jedoch problematisch. Aus ihm würde nämlich folgen, dass alle mora-
lisch falschen Handlungen zugleich auch Verletzungen der Würde wä-
ren, und das ist wenig plausibel. Man könnte dann nämlich dem Um-
stand nicht Rechnung tragen, dass die Verletzung der Würde von Men-
schen ein moralisch schwerwiegendes Vergehen darstellt. 

Man kann sagen: Wenn eine Person in ihrer Würde verletzt wird, 
dann zählen ihre Anliegen nicht (dann wird sie nicht auch als Zweck 
behandelt). Um genauer zu bestimmen, warum dies, d.h. dass die An-
liegen einer anderen Person nicht zählen, eine Würdeverletzung dar-
stellt, scheint mir jedoch die Auseinandersetzung mit dem gerade dis-
kutierten Instrumentalisierungsverbot nicht hierfür hilfreich zu sein. 
Vielmehr müssen wir uns mit Demütigungshandlungen auseinander-
setzen. 
 
 
4. PARADIGMATISCHE WÜRDEVERLETZUNGEN 
 
Demütigungen sind das Gegenteil von Rücksichtnahme auf andere. Die 
Anliegen des Opfers zählen für den, der andere demütigt nicht. Im Ge-
genteil. Wer andere demütigt, will dem Opfer gerade deutlich machen, 
dass deren Anliegen nicht zählen. Nach Avishai Margalits Auffassung 
zielen Demütigungen auf die Selbstachtung des Opfers und sind als 
solche ein Angriff auf seine Würde. Würdeverletzungen sind, so Mar-
galit, Verletzungen der Selbstachtung von Personen. Wer andere de-
mütigt, versucht dem Opfer die Wertschätzung zu nehmen, die es für 
sich hat. Dabei geht es bei der Selbstachtung nach Margalit um eine 
Wertschätzung seiner selbst als Mensch. 

Er schreibt: »Self-respect [...] is the honor a person grants herself 
solely on the basis of the awareness that she is human« (Margalit 1996: 
24). Diese Wertschätzung bezieht sich nicht auf eigene Taten, Fähig-
keiten oder Charaktereigenschaften, sondern auf das eigene Mensch-
sein. Sie ist dabei nach Margalit von den Einstellungen abhängig, die 
andere der eigenen Person gegenüber einnehmen. Man kann sich nicht 
selbst als Mensch achten, wenn man nicht von anderen geachtet wird: 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÜRDE – MEHR ALS EINE WORTHÜLSE? | 57 

 

»[A]lthough self-respect is an attitude you may have toward yourself, it 
depends on the attitude of others toward you« (Margalit 1996: 24).  

Und Demütigungen zielen darauf ab, die Einstellung der Selbstach-
tung, d.h. die Wertschätzung seiner selbst als eines Menschen, zu zer-
stören. 

Selbstachtung wird von Margalit als eine Form der Selbstwert-
schätzung verstanden. Sie ist nicht die Wertschätzung der eigenen Per-
son (»self-respect and self-esteem [...] can and should be distinguis-
hed« (Margalit 1996: 44, FN 11), trotzdem ist sie eine Form der 
Selbstwertschätzung. Als solches muss sie verstanden werden, soll sie, 
wie Margalit meint, etwas sein, das von den Einstellungen anderer ab-
hängig ist. Man verliert die Selbstachtung, wenn man sich keinen Wert 
mehr zuschreibt, und genau das ist es, worauf Demütigungen nach 
Margalit zielen: Man soll sich selbst als nichtswürdig sehen. 

Margalit sieht im Angriff auf Selbstachtung einen Angriff auf die 
Würde. Das kann man aber nur tun, wenn man Selbstachtung nicht als 
einen psychischen Zustand versteht. Ob die Würde eines Menschen 
verletzt wird, hängt nämlich nicht davon ab, ob er durch Demütigun-
gen in seinem Selbstwertgefühl beeinträchtigt wird oder nicht. Denn 
wäre das der Fall, würde die Verletzung der Würde davon abhängig 
sein, wie robust die psychische Verfassung von Menschen ist und wäh-
rend der eine durch eine Demütigung in seiner Würde verletzt würde, 
könnte dies einen anderen unberührt lassen: der eine wird in seiner 
Selbstwertschätzung als Mensch beeinträchtigt, der andere nicht. Das 
würde allerdings bedeuten, dass dieselbe Demütigungshandlung Person 
A in ihrer Würde verletzt, Person B aber nicht, dies einfach deshalb 
nicht, weil B‘s Selbstwertschätzung durch die Demütigungshandlung 
nicht verändert wird. Im einen Fall würde sie dann ein schweres mora-
lisches Vergehen darstellen, im anderen Fall nicht. Es ist aber wenig 
plausibel, dass die moralische Qualität einer Handlung von der psychi-
schen Verfassung der Personen abhängig ist, die von ihr betroffen sind. 
Denn das moralische Unrecht, das Demütigungen darstellen, würde 
dann nicht durch die Eigenschaften der Demütigungshandlung, son-
dern durch kontingente Reaktionen auf diese Handlungen bestimmt. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | PETER SCHABER 

 

Wenn Demütigungshandlungen ein Unrecht darstellen, dann tun sie 
dies aufgrund der Eigenschaften, die Demütigungshandlungen als De-
mütigungshandlungen charakterisieren. Deshalb gilt: Demütigungen 
der beschriebenen Art stellen Würdeverletzungen dar, unabhängig da-
von, wie die Opfer psychisch reagieren. Und wir sehen sie nicht als 
moralisch harmloser, wenn sie die Opfer in ihrer Selbstwertschätzung 
nicht beeinträchtigt. 

Wenn wir Demütigungen als Angriffe auf die Selbstachtung ver-
stehen, begreifen wir Selbstachtung nicht als Selbstwertschätzung. Wir 
verstehen sie dann vielmehr im Sinn einer Achtung des eigenen mora-
lischen Status. Würdeverletzungen bestehen darin, das Opfer der Ver-
letzung herabzusetzen, es zu demütigen. Es geht bei paradigmatischen 
Würdeverletzungen darum, Menschen zu demütigen. Und darin besteht 
die Würdeverletzung. Das legt uns folgendes Verständnis von Würde 
nahe: Die Würde wird verletzt, wenn jemand gedemütigt wird. Was 
hier verletzt wird, ist ein Anspruch, den ich anderen gegenüber geltend 
machen. Das führt mich zu meinem Vorschlag: Würde haben heißt: 
Einen berechtigten Anspruch darauf zu haben, von anderen nicht ge-
demütigt zu werden. 

Was ist unter diesem Anspruch genau zu verstehen? Es ist ein An-
spruch darauf, dass andere nicht machen dürfen, was sie mit mir je-
weils machen wollen. Was sie mit mir machen dürfen, wird von mir 
bestimmt. Es ist das, was ich ihnen erlaube mit mir zu tun. Wenn ich 
dem anderen nicht erlaube, mich zu berühren, darf er/sie das nicht tun. 
Wenn ich es erlaube, darf sie es tun. Was erlaubt ist und was nicht, 
wird von mir bestimmt. Ich habe einen berechtigten Anspruch darauf, 
dass sie das, was ich ihnen nicht erlaube, auch nicht tun. Den anderen 
in einer Weise behandeln, als wäre man auf seine Einwilligung nicht 
angewiesen, heißt, ihn in seiner Würde verletzen. 

Das ist die eine Form der Würdeverletzung. Sie ist nicht die einzi-
ge. Die andere Form der Würdeverletzung besteht darin, das Gegen-
über zu behandeln als würden seine Interessen und Anliegen nicht zäh-
len. Das ist z.B. exemplarisch der Fall, wenn wir andere als Sklaven 
behandeln. Die Interessen des Sklaven zählen nicht. Der Sklavenhalter 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÜRDE – MEHR ALS EINE WORTHÜLSE? | 59 

 

muss auf sie keine Rücksicht nehmen. Das heißt nicht, dass er den 
Sklaven schlecht behandeln muss. Wenn er es nicht tut, tut er es nicht 
deshalb, weil die Interessen für den Sklaven bedeutsam sind, sondern 
weil und sofern er selbst darauf Rücksicht nehmen möchte. 

Würde ist so gesehen zum einen der Anspruch, dass die eigenen In-
teressen zählen und zum anderen der Anspruch, als normative Autori-
tät anerkannt zu sein. Es sind also die Interessen und die normative Au-
torität von Menschen, die hier eine wichtige Rolle. Was genau ist da-
mit gemeint? Verschiedene Dinge: Wir sollten anderen Menschen be-
stimmte Dinge nicht antun: Wir sollten ihnen z.B. nicht absichtlich 
Schmerzen zufügen, sie betrügen, sie quälen u.a.m. Wir sollten das 
nicht tun, weil so zu handeln schlecht für sie ist. Wir sollten es aber 
auch deshalb nicht tun, und das ist wichtig, weil sie nicht so behandelt 
werden wollen und entsprechend uns keine Erlaubnis erteilen, sie so zu 
behandeln. Dieser normative Wille sollte geachtet werden. Und dies 
auch in den Fällen, in denen das, worum es geht, gar nicht schlecht ist 
für die betroffene Person. Das erklärt auch, wieso paternalistische 
Handlungen würdeverletzend sein können: Handlungen, bei denen es 
darum geht, dem Gegenüber Gutes zu tun, ohne dass die betroffene 
Person darin einwilligt. Der normative Wille des Betroffenen zählt 
dann nicht. 

Der Anspruch, nicht gedemütigt zu werden, ist also der Anspruch 
darauf, dass der normative Wille geachtet wird und zugleich der An-
spruch darauf, dass die eigenen Interessen zählen. Paradigmatische 
Würdeverletzungen sind Handlungen, die von der normativen Über-
zeugung geleitet werden, dass das, was das Gegenüber erlaubt und 
nicht erlaubt, praktisch nicht von Belang ist. Paradigmatische Würde-
verletzungen sind zum anderen Handlungen, die von der normativen 
Überzeugung geleitet werden, dass die Interessen des Gegenübers kein 
Gewicht haben und man das Gegenüber so behandeln kann wie es ei-
nem gerade beliebt. Wer so behandelt wird, wird erniedrigt. 

Es fehlt hier noch ein Aspekt, der für die Würde auch wichtig ist, 
nämlich der Aspekt der Gleichheit: Der Anspruch, von anderen nicht 
erniedrigt zu werden, ist gleichzeitig der Anspruch darauf, dass den ei-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | PETER SCHABER 

 

genen Interessen und Anliegen kein geringeres Gewicht als den Inte-
ressen und Anliegen der anderen zugeschrieben wird. Meine Interessen 
für weniger gewichtig zu halten als diejenigen anderer, wäre eine Her-
absetzung gegenüber anderen und damit auch eine Form der Erniedri-
gung. Zur Idee der Würde gehört deshalb auch die Idee der Gleichheit 
des moralischen Status von Menschen. Meine Würde wird nur geach-
tet, wenn meine Interessen und mein Wille gleich geachtet werden wie 
die Interessen und der Wille aller anderen Menschen. 
 

 
5. DER GRUND DES WÜRDEBESITZES 
 
Was verleiht uns diese Würde? Nach Kant ist der Grund der Würde die 
Autonomie des Menschen. Er schreibt: »Autonomie ist [...] der Grund 
der Würde der menschlichen und jeder vernünftigen Natur.« (Kant 
1907/14a: 430) 

Kant meint damit die Fähigkeit, sich nach dem moralischen Gesetz 
bestimmen zu können. 

»Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, sofern sie derselben fähig 
ist, dasjenige, was allein Würde hat.« (Kant 1907/14a: 354) Man könn-
te alternativ eine andere Fähigkeit in den Blick nehmen und sagen: Wir 
haben Würde, weil wir zur Selbstachtung fähig sind. Ich glaube aller-
dings, dass es keine Fähigkeit ist, die uns Würde verleiht. Meiner An-
sicht nach liegt dem Anspruch, von anderen nicht gedemütigt zu wer-
den, vielmehr ein Interesse zugrunde, das wir haben. Es ist das Interes-
se, von anderen geachtet zu werden und das heißt als ein Wesen gese-
hen und behandelt zu werden, dessen Interessen und Anliegen in glei-
cher Weise wie die Interessen und Anliegen aller anderen zählen. 

Wir haben ein Interesse daran, dass andere auf unsere Interessen 
Rücksicht nehmen. Wir haben aber gleichzeitig auch ein Interesse da-
ran, als Wesen geachtet zu werden, die normative Autorität über sich 
selbst besitzen. Es ist in unserem Interesse, bestimmen zu können, was 
andere mit uns tun und nicht tun dürfen. Einem Wesen, dem wir diese 
Autorität absprechen, sprechen wir die Würde ab. Wir tun gut daran, 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


WÜRDE – MEHR ALS EINE WORTHÜLSE? | 61 

 

das nicht zu tun. Denn erst wenn wir die anderen als Wesen achten, die 
eine normative Autorität über sich besitzen, achten wir sie als unab-
hängige Individuen, die ein Leben führen, über das sie selbst souverän 
selbst bestimmen können. Das ist das Interesse auf dem unser An-
spruch, von anderen nicht gedemütigt zu werden meiner Ansicht nach 
aufruht. 

 
 

LITERATUR 
 

Cicero (1995): De officiis/Vom pflichtgemäßen Handeln, übersetzt und 
kommentiert von Heinz Gunermann, Stuttgart. 

Kant, Immanuel (1907/14a): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. 
Akademie-Ausgabe Bd. IV, Berlin. 

— (1907/14b): Metaphysik der Sitten. Akademie-Ausgabe Bd. VI. 
Berlin. 

Korsgaard, Christine (1996): »The Right to Lie. Kant on Dealing with 
Evil«, in: Creating the Kingdom of Ends, Cambridge, S. 133–158. 

Hoerster, Norbert (2002): Ethik des Embryonenschutzes,

 

Stuttgart.

 

Macklin, Ruth (2003): »Dignity is a Useless Concept«, in: British 
Medical Journal 327, S. 1419–1420. 

Margalit, Avishai (1996): The Decent Society. Cambridge/Mass. 
Parfit, Derek (2011): On What Matters. Vol. I, Oxford. 
Schaber, Peter (2015): »Die Bedeutung von Instrumentalisierung und 

Demütigung als Würdeverletzung«, in: Daniela Demko/Kurt Seel-
mann/Paolo Becchi (Hg.): Würde und Autonomie, Archiv für 
Rechts- und Sozialphilosophie Bd. 142, Stuttgart, S. 159-168. 

— (2012): Menschenwürde, Stuttgart. 
— Instrumentalisierung und Würde, Paderborn. 
Schröder, Doris. (2012): »Human rights and human dignity: an appeal 

to seperate the conjoined twins« in: Ethical Theory Moral Practice 
15 (3), S. 323–335 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | PETER SCHABER 

 

Stoecker, Ralf (2003): »Menschenwürde und das Paradox der Entwür-
digung«, in: Ders. (Hg.): Menschenwürde – Annäherung an einen 
Begriff, Wien, S. 133–152. 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Humanitäre Interventionen –  
ein zweischneidiges Schwert 
Kann ein Krieg gerecht sein? 

Véronique Zanetti 
 
 
1. EINFÜHRUNG 
 
Man kann nicht über humanitäre Kriege sprechen, ohne auf das Oxy-
moron aufmerksam zu machen, das im Ausdruck enthalten ist. Eine 
militärische Intervention wird als humanitär bezeichnet, wenn sie ihre 
Legitimität daraus bezieht, dass sie um der Rechte von Personen willen 
erfolgt, denen zu Hilfe gekommen wird. Kriege bleiben indessen ein 
blutiges Geschäft, das nicht ohne das Töten von Soldaten und von Un-
schuldigen abgeht. Nicht nur sterben Zivilisten im Interventionsgebiet 
in den Kämpfen, sondern auch intervenierende Streitkräfte, die für Zie-
le getötet werden, die nicht unmittelbar die ihren sind. 

Das Oxymoron deckt ein moralisches Dilemma auf: Menschen in 
Not muss geholfen werden. Diese Hilfe wird jedoch, insofern sie mit 
militärischen Mitteln geschieht, unweigerlich mit dem Töten von Zivi-
listen erkauft. Das Dilemma, so könnte man es charakterisieren, ent-
steht aus einer Kollision von Pflichten: der Pflicht, Menschen in Not zu 
helfen, die sich nicht selbst helfen können, und der Pflicht, Unschuldi-
gen keinen Schaden zuzufügen (vgl. Schramme 2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Muss man die Schlussfolgerung ziehen, dass Kriege aufgrund die-
ser Pflichtenkollision und des mit ihr verbundenen moralischen Wider-
spruchs prinzipiell nicht gerecht sein können? Wohl bekannt ist Kants 
Ablehnung der Idee eines gerechten Krieges als widersprüchlich, weil 
sie den rechtmäßigen Gebrauch von Gewalt zur einseitigen Maxime 
erhebe (vgl. Kant 1923: 356ff.). Kriege bringen Individuen in Lagen, 
in denen sie zwischen dem Verlust des eigenen Lebens und dem eines 
anderen wählen müssen. »Der Sinnspruch des Notrechts heißt: ›Not hat 
kein Gebot‹ (necessitas non habet legem) (...)«. Er fügt allerdings hin-
zu, »und gleichwohl kann es keine Not geben, welche, was unrecht ist, 
gesetzmäßig machte.« (Kant 1914: 236) Demnach kann der Bereich 
des Kriegs nicht zum Bereich der Moral gehören, weil Kriege Personen 
mit Situationen konfrontieren, in denen die aus Not erforderliche 
Handlung sich nicht verallgemeinern lässt. Das eigene Leben auf Kos-
ten des Lebens einer anderen Person zu retten, mag in Ausnahme-
situationen zu entschuldigen sein. Es kann aber nicht gerechtfertigt 
werden, indem man sich dafür auf den kategorischen Imperativ beruft. 
Dennoch, so verstehe ich Kants Warnung: die Ausnahmesituation 
rechtfertigt nicht jede Handlung. Einige Handlungen sind nun einmal 
nicht zu entschuldigen. Ein ganzes Dorf in Brand zu setzen, weil man 
unter den Dorfeinwohnern einen bewaffneten Gegner-Soldaten vermu-
tet, kann unter keiner Bedingung des ›gerechten‹ Krieges legitimiert 
werden. Heißt das, dass die Rücksicht auf ›Gerechtigkeit‹ doch nicht 
ganz suspendiert werden kann? 
 

 
2. ZWEI LEGITIMATIONSSTRATEGIEN FÜR DEN 

GERECHTEN KRIEG 
 
In der Literatur über gerechte Kriege werden grundsätzlich zwei Stra-
tegien verfolgt, um einen Ausweg aus der dilemmatischen Situation zu 
finden. Die erste Strategie (das Prinzip der Doppelwirkung) unter-
scheidet zwischen einem absichtlich verfolgten Ziel und der nicht in-
tendierten Folge der Handlung. Man möchte zum Beispiel einer Frau 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 65 

 

zu Hilfe kommen, die sich in der Gewalt eines Mannes befindet, er-
schlägt dabei den Mann, den man bloß überwältigen wollte. Der Tod 
des Mannes war nicht primär das Ziel der Handlung. Analog wird in 
Bezug auf eine Kriegshandlung argumentiert: Die Bombardierung ei-
ner Munitionsfabrik hat eine schnellere Beendung des Krieges zum 
Ziel. Zivilisten, die sich in der Nähe des Zieles befinden, können dabei 
zu Tode kommen. Die Theorie spricht indes vom Prinzip der Doppel-
wirkung. Diesem Prinzip zufolge sind Handlungen auch dann erlaubt, 
wenn sie üble Folgen haben, insofern die Handlung selbst moralisch 
gut oder zumindest erlaubt ist und die üblen Folgen nicht intendiert 
sind. 

Die zweite Strategie (das Prinzip der Verhältnismäßigkeit) geht 
denselben Weg und setzt dem Prinzip der Doppelwirkung eine quanti-
tative Grenze. Das Verhältnismäßigkeitsprinzip ist ein rechtliches In-
strument, um herauszufinden, ob Zwangseingriffe (in der Regel des 
Staates) gegen Grundrechte gerechtfertigt sind. Ein solcher Eingriff ist 
dann gerechtfertigt, wenn die erhofften Vorteile bezüglich des öffentli-
chen Guts oder des konkurrierenden Rechts die Nachteile seitens des 
verletzten Rechtes überwiegen, vorausgesetzt, die Handlung ist legitim 
und die Rechtsverletzung steht in angemessenem Verhältnis zum Ziel. 

Beide Strategien ergänzen sich. Die Einschränkung eines Grund-
rechts gilt dann als verhältnismäßig, wenn das verfolgte Ziel legitim ist 
und mit den ›Kosten‹ der Einschränkung für das Individuum in einem 
ausgewogenen Verhältnis steht. Das Verhältnismäßigkeitsprinzip er-
gänzt das Prinzip der Doppelwirkung, indem es die Legitimität der 
Handlung an ihren Ergebnissen und nicht an ihrer Intention misst. Aber 
wie kann man tatsächlich die wirkliche Absicht einer Person messen? 
Kann nicht der Tod von Zivilisten immer als unbeabsichtigte Neben-
folge einer vorgeblich unvermeidlichen Militäraktion gerechtfertigt 
werden? Mithin wäre die Beurteilung einer militärischen Handlung al-
lein aus dem Gesichtspunkt ihrer Absicht ungenügend. 

In Wirklichkeit laufen beide Strategien Gefahr, schwerwiegende 
Folgen zuzulassen und damit Kriegen und Verbrechen im Krieg wenig 
normative Riegel vorschieben. Sie bieten dem Pazifisten kein ernstzu-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

nehmendes Gegenargument, weil der sich weigert, sich auf die konse-
quentialistische Abwägungslogik einzulassen. Außerdem muss diese 
Logik einer deontologischen Position unannehmbar vorkommen, denn 
die hält Menschenleben für ein unverhandelbares Gut und das Töten 
einer unschuldigen Person gegen ihren Willen für intrinsisch falsch. 
Eine gravierende Einschränkung der individuellen Rechte – und der 
Verlust des eigenen Lebens ist ihre radikalste Form – müsste gegen-
über allen betroffenen Parteien gerechtfertigt werden und von allen ak-
zeptierbar sein. Wenn die Parteien tot sind, ist das allerdings prinzipiell 
unmöglich. Deshalb taugt das Argument der Verhältnismäßigkeit, wo-
nach die Nachteile (für die Betroffenen) von der Gesamtheit der Vor-
teile übertroffen und von ihr kompensiert werden, den Getöteten ge-
genüber nicht als Rechtfertigung. 

Ich werde die beiden erwähnten Strategien und einige Kritiken nä-
her untersuchen und zeigen, dass die von ihnen beabsichtigte Rechtfer-
tigung eines Krieges und damit die qualifizierte Erlaubnis, Unschuldi-
ge zu töten, in einen Kompromiss zwischen zwei inkompatiblen Posi-
tionen mündet: einer Position, die das Immunitätsprinzip von Zivilisten 
vertritt, und einer, die seine Auswirkung lindert. 

 
 

3. DOPPELWIRKUNG UND 
VERHÄLTNISMÄSSIGKEIT 

 
Eine Handlung mit einer doppelten Wirkung, einer negativen und einer 
positiven, kann, so Thomas von Aquin, moralisch erlaubt sein, wenn 
das, was intendiert wird, gut ist und das Verbotene per accidens (unab-
sichtlich) geschieht. In einer Verteidigungshandlung z.B. ist primär die 
Erhaltung des eigenen Lebens intendiert; die Tötung des Angreifers 
mag vorhersehbar sein, sie ist aber nicht das Ziel (vgl. von Aquin 
1953: 64 a. 7). 

Diese Position setzt das unantastbare individuelle Recht auf Leben 
voraus: Das absichtliche Töten einer unschuldigen Person ist grund-
sätzlich verboten. In der Theorie des gerechten Kriegs spricht man da-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 67 

 

bei von der Immunität von Nicht-Kombattanten. Das ist ein Schlüssel-
begriff, über den es zwischen utilitaristischen Ansätzen zur Kriegs-
rechtfertigung und deontologischen Positionen zu Konflikten kommt. 
Ich werde darauf zurückkommen. Dennoch scheinen unantastbar ge-
glaubte Rechte letztlich doch nicht so unantastbar, am Ende darf die 
Grenzlinie zu einer verbotenen Handlung doch überschritten werden. 

Ist die Handlung wirklich erlaubt, wenn die negative Folge vorher-
sehbar war? Das hängt von der Schwere der Folgen ab und von ihrer 
Vorhersehbarkeit. Dennoch kann die beschriebene Position die Frage 
prinzipiell bejahen, sofern die unerwünschte Folge bloß ein Nebenef-
fekt und kein absichtlich gewähltes Mittel zur Erreichung des ange-
strebten Ziels war. Der Pilot des Flugzeugs, der eine Bombe auf eine 
Munitionsfabrik geworfen hat, hatte nicht die Tötung der Arbeiter in 
der Fabrik beabsichtigt. Die Tötung war kein Mittel zum Zweck der 
Zerstörung der Fabrik. Die kollaterale Tötung ist bloß in Kauf genom-
men worden. Dass das Töten der Fabrikarbeiter nicht das Ziel war, 
wird zum Beispiel dadurch beglaubigt, dass die Bombardierung zuvor 
mit Lautsprecher angekündigt und den Angestellten genug Zeit gelas-
sen wurde, in Deckung zu gehen (vgl. Meyer 2011). 

Einige Autoren halten diese Unterscheidung für unhaltbar: Auch 
wenn der Tod der Fabrikarbeiter unbeabsichtigt, aber in Kauf genom-
men war, heißt das im Klartext, dass ihr Leben für Zwecke ›gekauft‹ 
wurde, die nicht die ihren waren. Die Fabrikarbeiter wurden verheizt. 
In humanitärer Absicht Krieg führen heißt: Dritte töten, damit das Tö-
ten anderer verhindert wird. Und das wiederum bedeutet, dass Dritte 
als Geiseln genommen werden zu einem (guten) Zweck, der nicht der 
ihre ist (vgl. Bittner 2004). 

Ich teile die grundsätzlichen Bedenken gegen den leichtfertigen 
Missbrauch der Rechtfertigungsstrategie der Doppelwirkung, bezweif-
le allerdings, dass der Einwand der Instrumentalisierung im Fall einer 
humanitären Intervention zutrifft. Zwar möchten Menschen, deren Tod 
wir als Nebenfolge unseres Tuns herbeiführen, nicht in Mitleidenschaft 
gezogen werden. Sie wollen nicht sterben. Sie in Mitleidenschaft zu 
ziehen, ist aber nicht der Zweck humanitärer Interventionen (vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Schaber 2006; 2013). Die humanitäre Intervention hat theoretisch – so-
fern sie diesen Namen nur überhaupt zu Recht trägt – zum Ziel, das 
Recht auf körperliche Unversehrtheit der Personen zu schützen, die 
von ihrer eigenen Regierung bedroht oder systematisch des Schutzes 
beraubt sind. Zumindest ein Teil der Menschen, die im Zuge einer hu-
manitären Intervention unschuldig zu Opfern werden, sind zugleich 
mögliche Opfer der Rechtsverletzungen, um deren Verhinderung es in 
einer humanitären Intervention geht. Man mag insofern davon ausge-
hen, dass auch diese Menschen ein Interesse daran haben, dass interve-
niert wird. Wenn man interveniert, um sie vor gravierenden Verletzun-
gen ihrer Grundrechte zu schützen, tut man etwas, das vermutlich in ih-
rem Sinne ist. Wenn jedem einzelnen Menschen daran gelegen ist, dass 
sein Recht auf Sicherheit beschützt werde, kann humanitären Interven-
tionen nicht vorgehalten werden, sie verfolgten einen den Betroffenen 
fremden Vorteil (vgl. Zanetti 2018). Ich werde auf diesen Punkt später 
zurückkommen. 

Eine andere Kritik hält die Einstellung, die das Prinzip der Dop-
pelwirkung verteidigt, für zynisch: Laut dieser Kritik kann man de fac-
to von vornherein ausschließen, dass eine militärische Intervention oh-
ne die Tötung Unschuldiger abläuft. Ein Krieg ohne das Blutvergießen 
Unschuldiger sei in der aktuellen Welt faktisch unmöglich. Wenn das 
so ist, verliert die Unterscheidung zwischen In-Kauf-Nehmen und Ab-
sichtlich-Durchführen ihr moralisches Gewicht. Der Tod Unschuldiger 
ist nicht bloß der Kollateraleffekt oder das in Kauf genommene Risiko 
einer gerechtfertigten Handlung. Durch die Handlung werden Un-
schuldige von denjenigen, die die Handlung angeordnet bzw. ausge-
führt haben, getötet. 

Argumentiert man entlang dieser Argumentationslinie, müsste man 
die Schlussfolgerung ziehen, dass alle Kriege moralisch verboten wer-
den müssen. Kriege sind demnach immer unrecht, ›humanitäre‹ ebenso 
wie Verteidigungskriege, die allein zum Ziel haben, sich gegen einen 
ungerechtfertigten bewaffneten Angriff zu wehren. Das ist eine extre-
me Position, die nicht leicht zu vertreten ist. Es bleibt außerdem un-
klar, ob derjenige schuldlos zu nennen ist, der das Töten anderer Per-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 69 

 

sonen aus Prinzip verweigert, egal, wer von fremder Gewalt betroffen 
ist (Kinder, eigene Familie, Freunde usw.) und unangesehen von der 
Grausamkeit der Attacke und der Höhe der Zahl der Betroffenen. 

Gravierend ist schließlich die Kritik, nach der die Unterscheidung 
zwischen absichtlichen und unabsichtlichen Taten, wie schon erwähnt, 
der Gefahr mannigfachen Missbrauchs Tor und Tür öffnet. Diese Ge-
fahr hat Elisabeth Anscombe in ihrem 1961 veröffentlichten klassi-
schen Aufsatz War and Murder klar gesehen. In ihren Worten: 

 
»The devout Catholic bomber secures by a ›direction of intention‹ that any 
shedding of innocent blood that occurs is ›accidental‹. I know a Catholic boy 
who was puzzled at being told by his schoolmaster that it was an accident that 
the people of Hiroshima and Nagasaki were there to be killed. […] [I]n fact, 
however absurd it seems, such thoughts are common among priests who know 
that they are forbidden by the divine law to justify the direct killing of the inno-
cent.« (Anscombe 2001: 258 f.) 

 
Der Missbrauch besteht in der Tendenz des Prinzips, die Verhältnis-
mäßigkeit zu ignorieren. Ob sich dieser Vorwurf zurecht gegen die 
Doppelwirkung richten kann, hängt meiner Meinung nach davon ab, 
was unter ›in Kauf nehmen‹ zu verstehen ist. 

Kirsten Meyer bezieht sich zunächst auf Thomas von Aquins Deu-
tung, um dann zwischen einer schwächeren und stärkeren Auslegung 
seines Prinzips zu unterscheiden: 

 
»Das stärkere Prinzip der Doppelwirkung behaupte, dass es Folgen unseres 
Handelns gibt, die niemals gerechtfertigt wären, würde man sie als Mittel oder 
Zweck hervorbringen, aber die gerechtfertigt sein können, wenn man sie als 
Nebeneffekte voraussieht – selbst wenn sich der Handelnde sicher ist, dass sei-
ne Handlung diese Nebeneffekte hat. Das schwächere Prinzip der Doppelwir-
kung behaupte, dass es Folgen unseres Handelns gibt, die niemals gerechtfertigt 
wären, würde man sie als Mittel oder Zweck hervorbringen, aber die gerecht-
fertigt sein können, wenn man sie als Nebeneffekte voraussieht – aber nur, 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

wenn sich der Handelnde nicht sicher ist, ob seine Handlung diese Nebeneffek-
te hat.« [Kursivierung von mir, VZ] (Meyer 2011: 27) 

Die Betonung liegt auf der Vorhersehbarkeit des Nebeneffekts bzw. 
der Wahrscheinlichkeit seines Eintretens. 

Für die schwache Auslegung des Prinzips der Doppelwirkung gilt, 
dass ein militärischer Angriff nur dann gerechtfertigt ist, wenn die 
Wahrscheinlichkeit gering ist, dass dabei Zivilisten getötet werden. Es 
wird oft in der Literatur die Parallele zu einem scheinbar ähnlich gela-
gerten Fall aus einem nicht-militärischen Kontext gezogen: Kranken-
wagen, Polizei- oder Feuerwehrwagen dürfen im Einsatz mit überhöh-
ter Geschwindigkeit fahren, und dies auch in Ortschaften. Dabei kann 
es zu Unfällen kommen, in denen Passanten oder Autofahrer verletzt 
oder getötet werden. Dennoch halten wir daran fest, dass die Ausnah-
me angesichts der Bedeutung der zugelassenen Handlung für das all-
gemeine Wohl und angesichts des geringen Risikos gerechtfertigt ist. 

Juristen sprechen von ›erlaubtem Risiko‹. Das Prinzip besagt: 
 

»In einer liberalen Gesellschaft gibt es zahllose Handlungsfreiheiten, die ohne 
Blick auf ihre möglichen Folgen gewährt werden, wiewohl unerwünschte und 
für sich genommen unerlaubte Folgen solchen Handelns sehr wohl bekannt und 
für bestimmte Typen massenhaften sozialen Handelns sogar statistisch sicher 
sind.« (Merkel 2012: 1140) 

 
Ähnlich bei der humanitären Intervention: Die Handlung selbst ist er-
laubt (der militärische Angriff auf ein legitimes Ziel). Die unerwünsch-
te Nebenfolge ist unerlaubt, wird aber in Kauf genommen, solange die 
Nebenfolgen extrem unwahrscheinlich sind.1 

Ist die Wahrscheinlichkeit groß, dass Unschuldige durch eine mili-
tärische Intervention in Mitleidenschaft gezogen werden, dann darf sie 
nicht zugelassen werden. Der Pilot, der die feindliche Raketenstellung 
bombardiert, neben der sich ein Krankenhaus befindet, kennt die kon-
krete Gefahr ganz genau. In dem Fall darf der Pilot die Raketenstellung 
                                            
1  Ich diskutiere dieses Prinzip in Zanetti (2018). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 71 

 

nicht bombardieren. Hingegen ließe sich die Bombardierung einer Mu-
nitionsfabrik rechtfertigen, sofern sie zuvor rechtzeitig angekündigt 
war, damit die Arbeiter in Deckung gehen. Falls Kinder, die in der Nä-
he der Fabrik spielten, die Warnung nicht verstanden haben und ster-
ben, wäre ihr Tod ein ›Nebeneffekt‹ der Handlung. 

So argumentierten die Gegner des Kosovo-Kriegs gegen die Inter-
vention durch die NATO. Zur Erinnerung: 1989 hob Milosevic die Au-
tonomie der Kosovo-Provinz auf. Die Albaner, um Ibrahim Rugova, 
reagierten zuerst mit gewaltlosem Widerstand, auf den die serbische 
Regierung mit Verhaftungen antwortete. Nach dem Dayton-
Abkommen 1995, das Bosnien Frieden brachte, das Kosovo-Problem 
aber ausklammerte, wurde der Widerstand gewalttätig (vgl. Steinvorth 
2004). Am 24. März 1999 fing die NATO den Krieg gegen Serbien an. 
Sie führte einen Luftkrieg, in dem 78 Tage lang tags und nachts 
Kriegsziele aus der Luft bombardiert wurden. Dies führte dazu, dass 
Hunderttausende Kosovaren die Flucht vor den Bombardierungen an-
traten und damit die von den Serben gegen die albanische Bevölkerung 
durchgeführte Säuberung sich erhöhte, statt nachzulassen (vgl. Meggle 
2004).2 Aus dem Blickwinkel der Doppelwirkung wird man deshalb in 
Zweifel ziehen müssen, dass die Intervention gegen das serbische Ver-
brechen an der albanischen Bevölkerung gerechtfertigt war, konnte 
man doch im Voraus absehen, dass ein Luftkrieg vor allem die eigenen 
Soldaten schützt, während er die Bevölkerung im Land schwer be-
droht. 

Man wird möglicherweise dagegenhalten, dass die Parallele zwi-
schen einem erlaubten Risiko und einer humanitären Intervention 
hinkt. Denn: 1) ist ein Risiko de lege nur bei Handlungen erlaubt, de-
ren Nebenfolgen extrem unwahrscheinlich sind, bei denen man die sta-
tistische Gewissheit schädlicher Nebenfolgen sehr genau kalkulieren 
kann. Die Zahl der Menschen, die durch rasende Krankenwagen auf 
der ganzen Welt in einem Jahr zu Tode kommen, liegt weit unter der 

                                            
2  Vgl. auch Müller (2004) und Merkel (2004) im selben Band. Für beide war 

die Intervention mit dem jus in bello unvereinbar. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Zahl der Zivilisten, die ihr Leben durch eine einzige solche Interventi-
on verlieren. 2) Würde man die persönliche Identität der individuellen 
Opfer des Risikos kennen, wäre die Handlung verboten. Wüsste man 
z.B. im Voraus, dass der Krankenwagen, der Bielefeld am 4.12.2018 
mit 140 km durchrast, Frau Schmidt überfahren wird, müsste die Fahrt 
verboten werden (vgl. Merkel 2012: 1141). Bei einer Intervention al-
lerdings ist die Identität der Opfer nicht im Voraus bekannt. Sie wäre 
sogar dann nicht bekannt, wenn quantitativ exakt hätte berechnet wer-
den können, wie viele Unbeteiligte einer konkreten Interventionsmaß-
nahme zum Opfer fallen würden. Die unbeteiligten Opfer einer huma-
nitären Intervention kommen nicht weniger zufällig zu Schaden kom-
men als der unbeteiligte Fußgänger, der beim Überqueren der Straße 
vom Krankenwagen erfasst wird. 

Kann es sein, können wir weiter fragen, dass die Höhe des erlaub-
ten Risikos mit der Bedeutung der Handlung steigt? Je extremer das 
Verbrechen, gegen das die militärische Intervention gerichtet ist, desto 
leichter dürfte eine Rechtfertigung des Kriegs ausfallen, selbst bei ho-
her Zahl von Opfern. 

Mit diesem Gedanken schwimmen wir in das bedenkliche Fahr-
wasser des Konsequentialismus und bringen die Verhältnismäßigkeit 
ins Spiel. Und damit lassen wir auch die starke Deutung der Doppel-
wirkung zu, nach der eine sonst verbotene Handlung erlaubt sein kann, 
selbst wenn es hoch wahrscheinlich ist, dass die unerwünschte Folge 
eintritt. Zur Erinnerung: Legt man die starke Version zugrunde, muss 
man zeigen, dass eine Handlung auch dann legitim ist, wenn man weiß, 
dass dabei Zivilisten zu Tode kommen. Dies scheint mir nur im Rück-
griff auf das Prinzip der Verhältnismäßigkeit möglich zu sein, versteht 
man es im Sinne einer konsequentialistischen Rechtfertigung. 

Nur so lässt sich zum Beispiel die Intervention der USA und ihrer 
Alliierten gegen das Nazi-Regime in Deutschland rechtfertigen, ob-
wohl die Anzahl der Toten sich auf allen Seiten auf die Millionen be-
zifferte. Die Bedrohung, die vom Naziregime auf die ganze Welt und 
den Umsturz der zivilisatorischen Werte ausging, war so immens, so 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 73 

 

das Argument, dass der Eintritt in den Krieg unvergleichlich hohe Kos-
ten an Opfern ausbalanciert hat. 

Kann unter diesen Umständen sogar die Bombardierung von Hi-
roshima aus Sicht der Doppelwirkung gerechtfertigt werden, wie Ans-
combe es behauptet, oder von Dresden? Wären das Anwendungsfälle 
der starken Deutung? 

Ich denke nicht. Denn in beiden Fällen war die Bombardierung als 
Mittel zum Zweck gedacht: um die Moral der Bevölkerung und der 
Truppe zu brechen und dadurch das Ende des Kriegs zu beschleunigen. 
Genau das verbietet das Prinzip. 

Hingegen bleibt aus dem Blickwinkel der Verhältnismäßigkeit die 
Frage offen, ob dieses Risiko angesichts der Schwere des Verbrechens 
und der Bedrohung nicht angemessen sei. Denn das Verhältnisprinzip 
legt den Akzent nicht auf die Intention, die die Handlung trägt, sondern 
auf ihre Gesamtkonsequenz. Eine fehlende Absicht gilt den Vertretern 
des Prinzips der Doppelwirkung als Grund dafür, den Akteur für seine 
Tat nicht in die Verantwortung zu ziehen. Aus konsequentialistischer 
Sicht – und indem es zwischen negativen und positiven Folgen abwägt, 
ist das Verhältnismäßigkeitsprinzip seiner Form nach ein konsequen-
tialistisches Prinzip – lässt sich ja verteidigen, dass eine Handlung, die 
eine beträchtliche Personenzahl mit radikalen Mitteln opfert, dann an-
nehmbar ist, wenn sie dadurch eine noch größere Personenzahl rettet. 
Welche Mittel im Krieg angemessen sind und welche negativen Folgen 
erlaubt sind, hängt von dem zu bekämpfenden Unrecht ab. So wurde 
die Bombardierung deutscher Städte zu Ende des Zweiten Weltkriegs 
oder der Abwurf von Atombomben über Hiroshima und Nagasaki ge-
rechtfertigt. Es wurde behauptet, dass nur damit der Gegner wurde zum 
Eingeständnis seiner Niederlage gezwungen wurde. »Je extremer die 
Gräuel, die ein Krieg verhindern soll, desto schwerer dürfen Kollate-
ralschäden sein« (Steinvorth 2004: 25). 

Es zeigt sich: Das Verhältnismäßigkeitsprinzip allein kann, wenn 
es konsequentialistisch ausgelegt wird, leicht zu einer moralisch höchst 
bedenklichen Schlussfolgerung führen, denn von seinem Standpunkt 
aus ließen sich beide Taten theoretisch rechtfertigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Für den Konsequentialisten hat die Immunität des Zivilisten kein 
absolutes Gewicht. Ihr Wert wird von der Bedeutung der Ziele und von 
den zu erwartenden Konsequenzen ihrer Durchführung oder ihrer Un-
terlassung abhängig gemacht. Dies wird aus einem Zitat von R.B. 
Brandt aus seinem Artikel Utilitarianism and the Rules of War deut-
lich: Er schlägt vor, dass folgende Regel zur Rechtfertigung eines 
Krieges gelten sollte: 

 
»A military action [...] is permissible only if the utility [...] of victory to all 
concerned, multiplied by the increase in its probability if the action is executed, 
on the evidence [...] is greater than the possible disutility of the action to both 
sides multiplied by its probability« (Brand 1972: 157).  

 
Ungeachtet der unüberwindlichen Schwierigkeit, die Nützlichkeit einer 
Kriegsführung und ihres Ergebnisses langfristig zu berechnen, wirkt 
der utilitaristische Kalkül einfach zynisch, da er den Wert des mensch-
lichen Lebens auf die bloße Komponente einer Gesamtrechnung redu-
ziert. 

Das tut allerdings das Prinzip der Verhältnismäßigkeit nicht auto-
matisch. Es kann durchaus den Grundsatz des Verbots des absichtli-
chen Tötens einer unbeteiligten Person annehmen, und das tut es auch. 
Dennoch führt die Abwägung unvermeidlich zu einer Relativierung 
des Verbots, und je höherer Wert den erstrebten Gütern beigemessen 
wird, desto schwächer fällt am Ende das Verbot aus. 

 
 

4. FAZIT 
 
Ich fasse die Problemlage zusammen: Humanitäre Interventionen ha-
ben zum Ziel, Gruppen von Personen innerhalb eines Staates zu schüt-
zen, die ein schwerwiegendes Leid erleben oder davon bedroht sind 
und die sich selbst nicht helfen können. Weil die Intervention durch 
militärische Mittel geschieht, ist die Wahrscheinlichkeit sehr hoch, 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 75 

 

dass das erwünschte Ziel durch den Tod von Zivilisten erkauft wird.3 
Damit befindet sich die Rechtfertigung einer humanitären Intervention 
vor einem Paradox, indem der Tod von Unschuldigen in Kauf genom-
men wird, damit andere vor massiven Verbrechen geschützt werden. 
Aus der Sicht einer Prinzipienethik ist diese instrumentelle Rechtferti-
gung des Tötens moralisch unvertretbar. Deshalb ist nach dieser Sicht 
der Begriff ›humanitäre Intervention‹ ein Unding. Würde man anderer-
seits jeden Fall von Tötung Unschuldiger im Krieg als ungerechtfertigt 
ansehen, müsste man nicht nur alle humanitären Interventionen, son-
dern auch die Selbstverteidigungskriege verbieten. 

Die Lehre des gerechten Kriegs versucht das Paradox dadurch zu 
entschärfen, dass sie 1) zwischen den absichtlichen und den nicht-
intendierten Folgen einer Handlung unterscheidet und 2) durch die 
Abwägung zwischen Kosten und Gewinn eine Grenzlinie zieht. Aller-
dings läuft diese doppelte Strategie nicht nur Gefahr, viel zu hohe 
›Kollateralschäden‹ zuzulassen. Ihr Ansatz ist auch rein theoretisch 
fraglich. Denn er will das Immunitätsprinzip Unschuldiger ernst neh-
men, stellt es aber gleichzeitig durch quantitative Überlegungen in 
Frage. Richard Norman legt den Finger auf die Wunde, wenn er 
schreibt: 

 
»What the doctrine of double effect does is make it possible to apply an abso-
lutist standard to the intended action and its intended consequences, while ap-
plying a consequentialist standard to the unintended consequences.« [meine 
Kursivierung, VZ] (Norman 1995: 84) 

 
Meiner Meinung nach ist diese Lösung eine Kompromisslösung: Sie 
kombiniert zwei gegensätzliche ethische Doktrinen miteinander, die an 
sich inkompatibel sind. Der Kompromiss verbindet auf der einen Seite 
die deontologische Perspektive, dass einige Rechte, wie das Recht auf 
Leben und Unversehrtheit, unantastbar sind, mit der utilitaristischen 

                                            
3  Und natürlich auch von Soldaten auf beiden Seiten. Diese Dimension 

müsste gesondert diskutiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Perspektive, dass ihr Gewicht in manchen Fällen von den Konsequen-
zen der relevanten Handlungen übertrumpft wird. 

Die Inkompatibilität lässt sich noch auf eine andere Weise erklären: 
Um kollaterale Tötungen im Krieg zu erlauben, müsste theoretisch der 
Flieger, der eine Bombe wirft, das Recht haben, es zu tun. Das heißt: 
Seine Handlung müsste gerechtfertigt werden können, und zwar auch 
gegenüber den Betroffenen, deren Grundrechte dadurch radikal einge-
schränkt werden. Aber genau das ist unmöglich. Die Betroffenen, ein-
mal getötet, ziehen gar keinen Vorteil aus der Handlung. Deshalb kann 
diese ihnen gegenüber nicht gerechtfertigt werden: 

 
»Was immer aus einem tödlichen Eingriff als Vorteil erwachsen mag, es kann 
sich trivialerweise nur zugunsten der Überlebenden ergeben. Deshalb taugt es 
dem Getöteten gegenüber a limine nicht zur Rechtfertigung. Denn er hat nichts 
davon« (Merkel 2012: 1139).  

 
Aus demselben Grund ist auch eine Kompensation des zugefügten 
Schadens gegenstandslos, denn die getötete Person kann trivialerweise 
keine Kompensation empfangen. 

Daraus müsste man den Schluss ziehen, dass militärische Angriffe, 
die mit hoher Wahrscheinlichkeit zivile Opfer verursachen, moralisch 
nicht gerechtfertigt werden können. Diese Schlussfolgerung wäre frei-
lich, wie gesagt, sehr radikal. Die Kompromisslösung bietet eine Lö-
sung, die angesichts unserer gewaltbedrohten Wirklichkeit bloß für die 
zweitbeste gelten kann. Die beste Lösung wäre ein kategorisches Ver-
bot der Tötung oder Verletzung Unschuldiger. Da dieses Verbot aber 
mit der Pflicht kollidiert, Opfern von Gewalt zu Hilfe zu kommen, ist 
eine bedingte Erlaubnis so etwas wie eine zweitbeste Lösung. 

Die moralische Vertretbarkeit der Intervention hebt nicht das mora-
lische Dilemma auf, in dem die Akteure sich befinden. Tun sie nichts 
und verweigern sie die Hilfeleistung, wohl wissend, dass die Notlei-
denden sich nicht allein helfen können, machen sie sich passiv zu 
Komplizen der Verbrecher. Handeln sie, machen sie sich unvermeid-
lich der ›kollateral‹ in Kauf genommenen Tötung von zivilen Opfern 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 77 

 

schuldig. Und aus der Sicht einer absolutistischen Ethik würde kein 
Prinzip der Verhältnismäßigkeit, aus dem sich ergäbe, dass die Gerech-
tigkeit des Grundes die Kosten des Krieges ausgleichen könne, die Tö-
tung von Zivilisten rechtfertigen (vgl. Merkel 2012). Das Recht auf 
Leben eines Unschuldigen hat einen absoluten Wert und darf nicht 
durch einen besonders großen Nutzen aufgewogen werden. Das mora-
lische Dilemma löst sich nicht, indem man die Rechte einiger zuguns-
ten des Interesses einer großen Zahl relativiert, egal wie groß diese 
Zahl ist. Thomas Nagel macht zurecht aufmerksam auf die Tragödie 
unhintergehbarer existenzieller Entscheidungen, wenn er schreibt: 

 
»We must face the pessimistic alternative that these two forms of moral intui-
tion [die absolutistische und die utilitaristische Position, VZ] are not capable of 
being brought together into a single, coherent moral system, and that the world 
can present us with situations in which there is no honorable or moral course 
for a man to take, no course free of guilt and responsibility for evil.« (Nagel 
1972: 143) 

 
Der Schaden kann den Opfern gegenüber nicht mit gutem Gewissen als 
»akzeptabel« oder »angemessen« bezeichnet werden. Das Töten bleibt 
ungerechtfertigt. Es wird, wenn überhaupt, nur entschuldigt (vgl. Nagel 
1972: 137). 

Das Töten bleibt schlechterdings ungerechtfertigt. Man kann es, 
wenn überhaupt, nur – in Kleist Worten – »um der gebrechlichen Ein-
richtung der Welt willen verzeihen«. (von Kleist 1986: 156) 
 
 
LITERATUR 

 
Anscombe, G.E.M. (2001): »War and Murder«, in: P.A. Woodward 

(Ed.): The Doctrine of Double Effect, Notre Dame, S. 247-260. 
Bittner, Rüdiger (2004): »Humanitäre Interventionen sind unrecht«, in: 

Georg Meggle (Hg.): Humanitäre Interventionsethik, Paderborn, S. 
99-106. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | VÉRONIQUE ZANETTI 

 

Brandt, Richard (1972): ››Utilitarianism and the Rules of War«, in: 
Philosophy and Public Affairs 1(2), S. 145-165. 

Kant, Immanuel (1914): Metaphysik der Sitten, in: Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 6, hrsg. von der Preußische Akademie der Wissenschaft, 
Berlin [1797]. 

— (1923): Zum Ewigen Frieden, in: Gesammelte Schriften, Bd. 8, 
hrsg. von der Preußische Akademie der Wissenschaft, Berlin 
[1795]. 

Meggle, Georg (2004): »NATO-Moral und Kosovo-Krieg. Ein ethi-
scher Kommentar ex post«, in: Georg Meggle (Hg.): Humanitäre 
Interventionsethik, Paderborn, S. 31-58. 

Merkel, Reinhard (2012): »Die ›kollaterale‹ Tötung von Zivilisten im 
Krieg«, in: Juristen Zeitung 23, S. 1137-1192. 

— (2004): »Können Menschenrechtsverletzungen militärische Inter-
ventionen rechtfertigen? Rechtsethische Grundlagen und Grenzen 
der ›Humanitären Intervention‹ am Beispiel des Kosovo-Kriegs«, 
in: Georg Meggle (Hg.): Humanitäre Interventionsethik, Paderborn, 
S. 107-132. 

Meyer, Kristin (2011): »Die moralische Bewertung humanitärer Inter-
ventionen«, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 97(1), S. 
18-32. 

Müller, Olaf (2004): »Was wissen Sie über Kosovo? Fallstudie über 
Pazifismus, Propaganda und die Verquickung von Fakten mit Wer-
ten«, in: Georg Meggle (Hg.): Humanitäre Interventionsethik, Pa-
derborn, S. 53-90. 

Nagel, Thomas (1972): »War and Massacre«, in: Philosophy and Pub-
lic Affairs 1(2), S. 123-144. 

Norman, Richard (1995): Ethics, Killing and War, Cambridge. 
Schaber, Peter (2006): »Humanitäre Intervention als moralische 

Pflicht«, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 3, S. 295-
303. 

Schramme, Thomas (2001): »Humanitäre Intervention: eine contradic-
tio in adecto?«, in: Michael Anderheiden/Stefan Huster/Stephan 
Kirste (Hg.): Globalisierung als Problem von Gerechtigkeit und 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HUMANITÄRE INTERVENTIONEN | 79 

 

Steuerungsfähigkeit des Rechts, ARSP Beiheft Nr. 79, Stuttgart, S. 
97-119. 

Steinvorth, Ulrich (2004): »Zur Legitimität der Kosovo-Intervention«, 
in: Georg Meggle (Hg.): Humanitäre Interventionsethik, Paderborn, 
S. 19-30. 

von Aquin, Thomas (1953): Summa theologica, in: Die deutsche 
Thomas-Ausgabe. Vollständige ungekürzte deutsch-latinische 
Ausgabe der Summa theologica, Bd. 18, hrsg. von der Albertus-
Magnus-Akademie, Walberg bei Köln. 

von Kleist, Heinrich (1986): Werke und Briefe, Band 3, hrsg. von 
Justus Steller u. a., Frankfurt a.M. 

Zanetti, Véronique (2018): »Zur (Un)Gerechtigkeit des Krieges. Einige 
systematische Überlegungen«, in: Dagmar Kiesel/Cleophea Ferrari 
(Hg.): Gerechter Krieg?, Frankfurt a.M., S. 191-210. 

 
 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Verletzen wir die Menschenrechte der 
Armen der Welt?1 

Thomas Pogge 
 
 
1. EINLEITUNG 
 
Wer genau sind die Armen dieser Welt? Der Allgemeinen Erklärung 
der Menschenrechte folgend, könnte man einen armen Menschen als 
einen definieren, der keinen sicheren Zugang hat zu einem »Lebens-
standard, der seine und seiner Familie Gesundheit und Wohl gewähr-
leistet, einschließlich Nahrung, Kleidung, Wohnung, ärztliche Versor-
gung.« (UN Documents 1948) Diese Definition ist vage, schließt aber 
wohl einen hohen Anteil der Weltbevölkerung ein. Im Jahr 2011, als 
das durchschnittliche Monatseinkommen pro Person 394 US-Dollar 
betrug, lebte die Hälfte der Weltbevölkerung von weniger als 80 US-
Dollar pro Person und Monat (umgerechnet zu Marktkursen). Den 
meisten von ihnen fehlte das für das Überleben und den Lebensunter-
halt notwendige Einkommen gemäß der Definition der Allgemeinen 
Erklärung. Dazu gehören fast alle, die 2011 zum ärmsten Viertel der 
Menschheit gehörten und somit von weniger als 30 US-Dollar pro Per-

                                            
1  Tienmu Ma, John Tasioulas und Lynn Tong danke ich für die vielen wert-

vollen Kommentare und Vorschläge zu diesem Text, der auf Pogge 2011 
basiert und von Tobias Lentzler erstellt wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | THOMAS POGGE 

 

son und Monat lebten. Selbst bei deutlich niedrigeren Preisen für 
Grundbedürfnisse kann ihr Lebensstandard nicht plausibel als ausrei-
chend angesehen werden.2 

In der Titelfrage, ob wir die Menschanrechte der Armen der Welt 
verletzen, meint ›wir‹ die Bürger der Industrieländer (z.B. die USA, 
die Europäische Union, Japan, Kanada, Australien und Neuseeland), 
die ausreichend Verstand, Bildung und politische Möglichkeiten ha-
ben, um für die Außenpolitik ihrer Regierung und für deren Rolle bei 
der Gestaltung und Durchsetzung supranationaler institutioneller Rege-
lungen Mitverantwortung zu tragen. Folglich teilen Bürger der oben 
genannten Länder eine kollektive Verantwortung dafür, wie ihre Re-
gierungen in ihrem Namen handeln. Während Kinder und Menschen 
mit schweren kognitiven Beeinträchtigungen von dieser Verantwor-
tung ausgeschlossen sind, möchte ich andere nicht aufgrund ihres nied-
rigen Einkommens oder ihrer schlechten Ausbildung ausschließen. 
Wer hätte das Recht armen oder weniger gebildeten Bürgern zu sagen, 
dass sie keine solche Verantwortung hätten und sich nicht darum zu 
kümmern brauchten? Andererseits bin ich auch nicht bereit mit mei-
nem Finger z.B. auf einen arbeitslosen Stahlarbeiter oder eine sich ab-
mühende, alleinerziehende Mutter in den heutigen USA zu zeigen und 
über sie zu urteilen, dass sie ihrer Verantwortung als Bürger nicht ge-
recht werden (vgl. Satz 2005; Pogge 2005). Was hier zählt, ist das Ur-
teil, das jeder von uns über sich selbst fällt. Ich persönlich glaube, dass 
ich für die Politik meines Landes mitverantwortlich bin, und ich erklä-
re, für welche Menschenrechtsdefizite ich mich für mitverantwortlich 

                                            
2  Die Daten in diesem Abschnitt wurden mir freundlicherweise von Branko 

Milanovic (vormals Weltbank) in einem persönlichen E-Mail-Austausch 
am 25. April 2010 zur Verfügung gestellt (vgl. auch Milanovic 2011). Da-
ten zu Ungleichheit und Armut werden gemeinhin nach der Kaufkraftpari-
tät bereinigt. Ich glaube, dass diese Praxis bei der Messung von Ungleich-
heit unangemessen ist, weil reichere Menschen es ja offensichtlich bevor-
zugen, dort zu leben, wo ein höheres Preisniveau vorherrscht (für eine de-
taillierte Analyse vgl. Pogge 2010a: 79-85; 213, FN 127). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 83 

 

halte und warum. Wenn Sie über diese Gründe nachdenken, müssen 
Sie selbst beurteilen, ob Sie die Verantwortung für die Politik Ihres 
Landes teilen und wenn ja, in welche Menschenrechtsverletzungen Sie 
dadurch verwickelt sind. 

 
 

2. WAS BEDEUTET ES, EIN MENSCHENRECHT 
ZU VERLETZEN? 

 
Menschenrechtsverletzungen involvieren sowohl die Nichterfüllung 
eines Menschenrechts als auch eine bestimmte kausale Verantwortung 
menschlicher Akteure für diese Nichterfüllung. Diese zwei Aspekte 
von Menschenrechtsverletzungen werde ich im Folgenden ausführen 
und hierbei auch auf ihr Verhältnis zu Moral und Recht eingehen. 

 
2.1 Nicht-Erfüllung 
 
Ein bestimmtes Menschenrecht einer bestimmten Person ist nicht er-
füllt, wenn diese Person keinen sichereren Zugang zum Gegenstand 
dieses Menschenrechts hat. Dieser Gegenstand ist das, was das jeweili-
ge Menschenrecht garantiert: z.B. Freizügigkeit, gleiche politische 
Teilhabechancen, Grundbildung oder das Recht auf körperliche Unver-
sehrtheit. Was die Menschenrechte für die globalen Armen betrifft, so 
ist das unmittelbar relevante Menschenrecht das Recht auf Zugang zu 
einem angemessenen Lebensstandard. Aber denjenigen, denen ein sol-
cher Zugang fehlt, fehlt in der Regel auch sicherer Zugang zu anderen 
Menschenrechten. So sind beispielsweise viele Menschen durch Armut 
gezwungen, ein Arbeitsverhältnis einzugehen, das sie schwerem Miss-
brauch etwa in einer Fabrik oder in einem privaten Haushalt aussetzt. 
Viele Frauen sind Übergriffen und Vergewaltigungen ausgesetzt, weil 
sie es sich nicht leisten können, sich von ihrem Ehemann scheiden zu 
lassen und in einer sicheren Wohnung zu leben. Andere werden von ih-
ren Verwandten in die Prostitution verkauft oder werden Opfer von 
Menschenhändlern, die sie entführen oder mit dem falschen Verspre-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | THOMAS POGGE 

 

chen eines existenzsichernden Lohnes ins Ausland locken. Die meisten 
armen Menschen sind hilflos gegenüber Demütigung, Erniedrigung, 
Enteignung oder Unterdrückung, da es ihnen an Mitteln zur Verteidi-
gung ihrer gesetzlichen Rechte fehlt. 

Worin besteht dann die normative Bedeutung der empirischen Un-
terscheidung zwischen der Erfüllung und der Nichterfüllung eines be-
stimmten Menschenrechts einer bestimmten Person? Wenn man ein 
Menschenrecht auf einen bestimmten Gegenstand postuliert, stellt man 
mindestens die zwei folgenden Behauptungen auf: Erstens behauptet 
man, dass es von großer Bedeutung sei, dass Menschen zu diesem Ge-
genstand sicheren Zugang haben – dass ein solcher Zugang wichtigen 
Interessen des Rechteinhabers oder anderen Menschen dient. Zweitens 
behauptet man, dass diese wichtigen Interessen strenge Verpflichtun-
gen anderer menschlicher Akteure rechtfertigen, um sicherzustellen, 
dass Menschen tatsächlich sicheren Zugang zu jenen Menschenrechten 
haben. Die zweite Behauptung scheitert, wenn die Zugangssicherheit 
nicht durch menschliches Handeln beeinflusst werden kann: Menschen 
können gegenwärtig beispielsweise weder Unsterblichkeit noch ein 
perfektes Gedächtnis garantieren. Auch scheitert sie dort, wo die Ver-
pflichtung eines Gegenübers zu belastend wäre: Es besteht sicherlich 
ein berechtigtes Interesse an sicherem Zugang zu sexueller Intimität. 
Aber dieses Interesse ist doch nicht schwerwiegend genug, um die 
Bürden, welche die Sicherstellung eines solchen Zugangs anderen 
menschlichen Akteuren auferlegen würde, aufzuwiegen. 

Die Existenz eines Menschenrechts setzt voraus, dass die zweite 
Behauptung erhärtet werden kann. Daraus folgt jedoch nicht, dass sol-
che Verpflichtungen immer dann existieren, wenn ein Menschenrecht 
irgendeiner Person nicht erfüllt ist. Wenn eine von anderen menschli-
chen Akteuren weit entfernt lebende Person ohne Nahrung oder Ob-
dach ist, ist ihr Menschenrecht auf einen adäquaten Lebensstandard 
nicht erfüllt, und dennoch mag seitens Anderer keine Verpflichtung 
bestehen, diese Person mit dem zu versorgen, was ihr fehlt, weil sie 
diese nicht erreichen können. Eine ähnliche Schlussfolgerung scheint 
triftig, wenn eine Person ohne Nahrung oder Obdach in einem sozialen 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 85 

 

Kontext lebt, wo es denen, die sie unterstützen könnten, ebenfalls an 
lebensnotwendigen Gütern mangelt. In diesem Falle wäre das Erbrin-
gen einer Hilfeleistung zu beschwerlich, um sie zu verlangen. Diese 
Szenarios negieren jedoch nicht die Argumente für das Bestehen des in 
Frage stehenden Menschenrechts, da sie die Existenz korrespondieren-
der Verpflichtungen nicht allgemein infrage stellen. In unserer Welt 
gibt es eindeutig Menschen, von denen plausibel gefordert werden 
kann, dass sie dabei helfen, anderen sicheren Zugang zu einem mini-
mal angemessenen Lebensstandard zu verschaffen. Darüber hinaus ist 
es eindeutig von großer Wichtigkeit, dass Menschen sicheren Zugang 
zu einem minimal angemessenen Anteil an Grundgütern wie Nah-
rungsmitteln, Bekleidung, Wohnraum oder medizinischer Versorgung 
haben. Und so ist das Menschenrecht, welches in Art. 25 der Allgemei-
nen Erklärung der Menschenrechte behauptet wird, gut begründet, 
selbst wenn seine Nichterfüllung nicht in jedem einzelnen Fall Ver-
pflichtungen auslöst. 

Derselbe Gedanke kann mittels der Unterscheidung zwischen 
Pflichten und Verpflichtungen ausgedrückt werden. Pflichten sind all-
gemein; Verpflichtungen sind spezifisch. Beispielsweise könnte eine 
Person die allgemeine Pflicht haben, ihre Versprechen einzuhalten, und 
die daraus abgeleitete Verpflichtung, ein Buch an ihren Kollegen zu-
rückzugeben. Eine Pflicht erzeugt eine Verpflichtung nur unter be-
stimmten Umständen: Die Pflicht, seine Versprechen zu halten, erzeugt 
keine Verpflichtungen, wenn man keine Versprechen gemacht hat; und 
die Pflicht, Nahrung an leicht erreichbare hungrige Menschen abzuge-
ben, erzeugt keine Verpflichtungen, wenn es solche hungrigen Men-
schen nicht gibt oder es einem selbst an Nahrung mangelt. Obgleich in 
diesen Situationen aus der Pflicht keine Verpflichtungen erwachsen, 
widerlegt dies nicht die Existenz der Pflicht, solange sie in anderen Si-
tuationen, die realistischerweise auftreten könnten, Verpflichtungen er-
zeugen würde. 

Welches sind also die Pflichten, die mit den Menschenrechten und 
spezifischer mit dem Menschenrecht auf einen minimal angemessenen 
Lebensstandard korrespondieren? Zur Beantwortung dieser Frage ist 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | THOMAS POGGE 

 

die Beachtung der Trias ›respektieren – schützen – erfüllen‹ unver-
zichtbar, die ein Grundpfeiler des Denkens internationaler Organisati-
onen auf diesem Gebiet geworden ist. Diese Trias geht auf Henry 
Shues wegweisendes Buch Basic Rights zurück, in dem er argumen-
tiert, dass jedes Grundrecht drei verschiedene korrelative Pflichten 
hervorbringt: andere Entbehrungen nicht auszusetzen, andere vor Ent-
behrungen zu schützen und Bedürftigen zu helfen (vgl. Shue 1996: 60). 

Inspiriert von dieser Typologie, machten Asbjorn Eide und Philip 
Alston (1984; Alston/Tomaševki 1984) die Trias ›respektieren – schüt-
zen – erfüllen‹ bekannt, die anschließend im berühmten General 
Comment 12 sorgfältig ausgearbeitet und 1999 vom UN-Ausschuss für 
wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte verabschiedet wurde. 
Art. 15 dieses General Comment liest sich wie folgt: 

 
»The right to adequate food, like any other human right, imposes three types or 
levels of obligations on States parties: the obligations to respect, to protect and 
to fulfil. In turn, the obligation to fulfil incorporates both an obligation to facili-
tate and an obligation to provide. The obligation to respect existing access to 
adequate food requires States parties not to take any measures that result in 
preventing such access. The obligation to protect requires measures by the State 
to ensure that enterprises or individuals do not deprive individuals of their ac-
cess to adequate food. The obligation to fulfil (facilitate) means the State must 
proactively engage in activities intended to strengthen people’s access to and 
utilization of resources and means to ensure their livelihood, including food se-
curity. Finally, whenever an individual or group is unable, for reasons beyond 
their control, to enjoy the right to adequate food by the means at their disposal, 
States have the obligation to fulfil (provide) that right directly. This obligation 
also applies for persons who are victims of natural or other disasters.« (Com-
mittee on Economic, Social and Cultural Rights 1999) 

 
Diese Überlegungen akzeptieren weitestgehend zwei Einschränkungen, 
die in der Welt der internationalen Beziehungen als gegeben angesehen 
werden: dass die Menschenrechte insbesondere Staaten verpflichten, 
und dann insbesondere diejenigen Staaten, zu denen die betreffende 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 87 

 

Person – durch Staatsbürgerschaft, Wohnsitz oder physische Anwe-
senheit – in einem bestimmten Verhältnis steht. Ich hebe diese Ein-
schränkungen hervor, weil ich sie im Verlauf dieser Arbeit ebenso hin-
terfragen werde wie den bequemen Glauben, den sie stützen: dass die 
unerfüllten Menschenrechte verarmter Ausländer lediglich deren Re-
gierungen und Mitbürger in die Pflicht nehmen, nicht aber uns. 

 
2.2 Menschenrechte im Verhältnis zu Recht und Moral 

 
Seit dem Zweiten Weltkrieg hat sich international sowie in vielen nati-
onalen Rechtssystemen ein beeindruckender Korpus an Rechtsdoku-
menten in Bezug auf die Menschenrechte entwickelt. Jedoch sind die 
Menschenrechte nicht bloß Teil des Rechts, sondern formulieren auch 
einen moralischen Standard, dem jedwede Rechtsordnung genügen 
sollte. Sogar das Recht selbst verankert die Menschenrechte in einer 
Weise, die über das Recht hinausweist: In Form einer Normativität 
nämlich, die in ihrer Existenz nicht vom Recht abhängt und nicht durch 
eine gesetzliche oder juristische Anordnung bzw. durch andere Mecha-
nismen der Gesetzgebung wie Verträge oder internationale Bräuche 
verändert oder aufgehoben werden kann. Dieser Punkt ist in der recht-
lichen Trennung von Völkergewohnheitsrecht und ius cogens – einer 
Reihe von Normen, deren Gültigkeit über das Ermessen von Staaten 
hinausgeht – artikuliert.3 Dieser Aspekt wird auch in vielen Rechtsdo-
kumenten deutlich ausgedrückt; so z.B. in der Präambel der Allgemei-
nen Erklärung der Menschenrechte, welche die »Anerkennung der an-
geborenen Würde und der gleichen und unveräußerlichen Rechte aller 
Mitglieder der Gemeinschaft der Menschen« (Kursivierung von mir, 
TP) fordern. Mit dieser – in vielen Appellen an die »international aner-
kannten Menschenrechte« widergespiegelten – Formulierung, präsen-
tieren sich die Regierungen als Akteure, die bestimmte Rechte in ihrer 
Gesetzgebung anerkennen und nicht als solche, die diese Rechte de no-

                                            
3  Das ius cogens beinhaltet mindestens Normen, die Angriffskrieg, Genozid, 

Sklaverei, Folter und Piraterie verbieten. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | THOMAS POGGE 

 

vo erschaffen. Ihr Gebrauch des Wortes ›unveräußerlich‹ unterstreicht 
diese Schlussfolgerung: Ein unveräußerliches Recht ist ein Recht, wel-
ches seine Besitzer nicht verlieren können; durch nichts, was sie selbst 
tun (Verzichtserklärung oder Verwirkung), noch durch irgendetwas, 
was andere z.B. durch Veränderung des Rechts tun. Die nationale und 
internationale Menschenrechtsgesetzgebung ist daher nicht nur auf-
grund ihres Inhalts – dem kompromisslosen Beharren auf der Würde 
eines jeden einzelnen Menschen gegen jede Art von Macht und Privi-
leg – sondern auch aufgrund ihrer Selbstbeschränkung bemerkenswert. 
Die Menschenrechtsgesetzgebung erklärt sich nicht zur Quelle der 
Menschenrechte, sondern postuliert im Gegenteil, dass alle Menschen 
bestimmte Menschenrechte haben; ungeachtet der Tatsache, ob diese in 
ihrem Rechtssystem oder überhaupt irgendwo anders anerkannt wer-
den. Die Menschenrechte sind im Rechtssystem in einer Weise pro-
klamiert, die impliziert, dass diese Rechte eine unabhängige Existenz 
haben und daher bestanden bevor sie proklamiert wurden und selbst 
dann weiterbestehen würden, wenn Regierungen ihre rechtliche Aner-
kennung zurückzögen. 

Diese – aus dem entsetzlichen Missbrauch des Rechts in Nazi-
Deutschland geborene – Selbstbeschränkung des Rechts, ist ein großer 
Fortschritt der menschlichen Zivilisation. Diesen Fortschritt nur des-
halb zu begrüßen, weil Regierungen ihn befürwortet haben, würde den 
Kern ihrer Befürwortung verfehlen. Regierungen haben diesen Schritt 
in einer Weise unternommen, der eindeutig anerkennt, dass dieses 
Recht unabhängig von ihrer Bestätigung gilt. Sie haben anerkannt, dass 
die Nazis selbst im Falle eines Kriegsgewinns die Menschenrechte 
nicht hätten abschaffen können – wie systematisch auch immer sie die-
se in Recht und Praxis verletzt hätten. Der Fortschritt sollte in diesem 
Geiste befürwortet werden. Die Gesetzestexte, in denen Regierungen 
die Menschenrechte formulieren und die damit zusammenhängenden 
Pflichten ausführen, verdienen selbstverständlich besondere Beach-
tung. Jedoch sollte man bei der Untersuchung dieser Texte auch ver-
stehen, dass sie ihrem eigenen Selbstverständnis zufolge nicht endgül-
tig sind. Die Fragen, ob es Menschenrechte gibt, welche Menschen-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 89 

 

rechte es gibt und welche Pflichten diese Menschenrechte implizieren, 
werden nicht allein durch die Texte festgelegt. Da die Menschen-
rechtsgesetzgebung in dieser Weise über sich selbst hinausweist, lässt 
sich die Frage, welche Pflichten die Menschenrechte implizieren, nicht 
auf die Frage herunterbrechen, welche Pflichten zuständige Gerichte in 
ihrer Anwendung geltenden Rechts anerkennen würden. 
 
2.3 Von der Nicht-Erfüllung zur Verletzung 

 
Was ist die Beziehung zwischen der Nicht-Erfüllung eines Menschen-
rechts und seiner Verletzung? Um diese Frage zu beantworten, müssen 
wir verschiedene Arten von Kausalbeziehungen unterscheiden, über 
die das Handeln eines Akteurs die Erfüllung eines Menschenrechts ei-
ner Person beeinflussen kann. Im General Comment 12 werden vier 
Kausalbeziehungen unterschieden. Wenn man diese Unterscheidungen 
ohne die künstliche Begrenzung auf Staaten rekonstruiert, so kann man 
sagen, dass die Menschenrechte menschlichen Akteuren vier unter-
schiedliche Pflichten auftragen: Pflichten, die Menschenrechte zu res-
pektieren (nicht zu verletzen); Pflichten, die Menschenrechte (d.h. den 
Zugang zu ihren Gegenständen) zu schützen; Pflichten, sicheren Zu-
gang zu Gegenständen von Menschenrechten zu fördern sowie Pflich-
ten, Gegenstände von Menschenrechten bereitzustellen. 

Meine Diskussion wird sich auf Fälle konzentrieren, in denen die 
Nicht-Erfüllung der Pflicht als Menschenrechtsverletzung zählt. Nicht 
jede durch Menschen vermeidbare Nicht-Erfüllung eines Menschen-
rechts ist eine Verletzung dieses Menschenrechts. Die Nicht-Erfüllung 
eines Menschenrechts ist nur dann eine Menschenrechtsverletzung, 
wenn menschliche Akteure sie verursachen und dabei wissen oder wis-
sen sollten, dass ihr Verhalten diese Wirkung haben könnte. 

Die deutlichsten Fälle von Menschenrechtsverletzungen sind Ver-
stöße gegen die Pflicht, Menschenrechte zu respektieren, also die 
Pflicht »keine Maßnahmen zu ergreifen, die verhindern«, dass Men-
schen sicheren Zugang zum entsprechenden Gegenstand eines Men-
schenrechtes haben. In Anlehnung an diese Negativformulierung wer-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | THOMAS POGGE 

 

den solche Pflichten als negative Pflichten bezeichnet: also als Pflich-
ten, die man durch Nichtstun erfüllen und gegen die man nur durch ak-
tives Handeln verstoßen kann. Diese Pflichten verbieten Handlungen, 
die plausibel vermeidbar sind und vorhersehbar dazu führen, dass ein 
Mensch daran gehindert wird, sicheren Zugang zum Gegenstand eines 
Menschenrechts zu genießen. 

Pflichten, etwas oder jemanden zu schützen, und Pflichten, etwas 
bereitzustellen, sind dahingehend ähnlich, dass sie beide positive 
Pflichten sind: Pflichten also, die eine aktive Intervention erfordern 
und nicht durch Nichtstun erfüllt werden können. Die beiden Arten po-
sitiver Pflichten unterscheiden sich hinsichtlich der Bedrohung, durch 
die sie ausgelöst werden, und hinsichtlich der Intervention, die sie er-
fordern. Die Schutzpflichten werden so verstanden, dass menschliche 
Akteure dazu verpflichtet sind, präventiv einzugreifen, wenn die Erfül-
lung von Menschenrechten durch soziale Bedrohungen gefährdet ist; 
also durch andere menschliche Akteure, die sich – vielleicht versehent-
lich – anschicken so zu handeln, dass die Erfüllung von Menschenrech-
ten gefährdet ist. Schutzpflichten erfordern, dass man die relevanten 
Menschenrechtsgegenstände dadurch sichert, dass man entweder die 
potenziell schädlichen Handlungen oder deren potenziell schädliche 
Auswirkungen verhindert. Bereitstellungspflichten kommen bei sozia-
len und anderen Bedrohungen (z.B. Naturkatastrophen) ins Spiel und 
verlangen nicht die Abwehr der Bedrohung, sondern eine Kompensati-
on der schädlichen Auswirkungen. Positive Pflichten dieser beiden Ar-
ten sind insofern komplementär, als die einen oft irrelevant werden, 
wenn die anderen erfüllt wurden: Wenn UN-Truppen die Belagerung 
einer Stadt brechen und so die normale Lebensmittelversorgung wie-
derherstellen, wird die Pflicht, für die Stadtbevölkerung Nahrung be-
reitzustellen, hinfällig. Umgekehrt kann die Bereitstellung von Le-
bensmitteln, z.B. über eine Luftbrücke, die Pflicht hinfällig machen, 
die Belagerung der Stadt zu brechen, die die Stadtbewohner von ihrer 
normalen Lebensmittelversorgung abschneidet. 

Pflichten auf Naturkatastrophen zu reagieren, welche die Erfüllung 
der Menschenrechte bedrohen, werden gemeinhin als Bereitstellungs-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 91 

 

pflichten angesehen. Diese auch für Menschenrechtsdokumente (ein-
schließlich dem General Comment 12) typische Praxis ist bedauerlich, 
weil sie die Tatsache verdeckt, dass man sozialen Bedrohungen auf 
zwei grundlegend unterschiedliche Weisen begegnen kann: dadurch, 
dass man verhindert, dass der Schaden die Menschen erreicht, oder 
dadurch, dass man den Menschen hilft, mit ihm umzugehen. Die Rede 
von Bereitstellungspflichten lenkt unsere Aufmerksamkeit auf letzteren 
Ansatz – und tatsächlich fokussieren sich fast alle internationalen Be-
mühungen im Umgang mit Naturkatastrophen darauf, ex post zu hel-
fen, anstatt ex ante oft kostengünstigere Prävention zu betreiben. Ein 
guter Schritt, um diese irrationale Tendenz zu korrigieren, wäre es, die 
Pflicht Menschen vor Naturkatastrophen zu schützen als gesonderte 
Kategorie der mit den Menschenrechten zusammenhängenden Pflich-
ten aufzuführen. 

Die positiven Pflichten, wie ich sie hier skizziert habe, sind für das 
Thema der Menschenrechtsverletzungen weitestgehend irrelevant. Al-
lerdings sollten hier noch zwei weitere Aspekte über sie erwähnt wer-
den. Erstens verstoßen jene, die wirkungsvolles Handeln gemäß einer 
Schutz- oder Bereitstellungspflicht verhindern, normalerweise gegen 
die Pflicht, Menschenrechte zu respektieren und können daher als 
Menschenrechtsverletzer angesehen werden. Jene zum Beispiel, die 
Rettungsschiffe daran hindern, ertrinkenden Flüchtlingen im Mittel-
meer zur Hilfe zu kommen, töten dadurch die infolge ihres Handelns 
umkommenden Flüchtlinge. 

Zweitens kann auch das Unterlassen von Schutz oder Bereitstel-
lung eine Menschenrechtsverletzung darstellen, und zwar in Fällen, in 
denen Akteure eine besondere Rolle übernommen haben, die Schutz- 
oder Bereitstellungsleistungen beinhaltet. Bleibt z.B. ein Polizist pas-
siv, wenn er einen gewalttätigen Angriff sieht, so verletzt er nicht nur 
seine Pflicht zu schützen (wie man es einem Zivilisten vorhalten könn-
te), sondern auch seine negative Pflicht, nicht ein Amt zu übernehmen 
und dann die damit verbundenen Aufgaben zu vernachlässigen. Dieser 
Fall ist dem des Versprechens analog, bei dem die negative Pflicht, 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | THOMAS POGGE 

 

sein Versprechen nicht zu brechen, zur positiven Verpflichtung führen 
kann, eine versprochene Handlung auszuführen. 

Im General Comment 12 werden die Pflichten von Staaten erläu-
tert, proaktiv Anstrengungen zu unternehmen, um den Zugang der 
Menschen zu Mitteln der Existenzsicherung, einschließlich der Ernäh-
rungssicherheit, zu verbessern. Die Autoren des General Comment 12 
führen eine eigenständige Kategorie von Ermöglichungspflichten ein, 
die sich eindeutig von Bereitstellungspflichten unterscheiden. Dies 
spiegelt die Erkenntnis wider, dass der Umfang, in dem die Menschen-
rechte erfüllt sind, auch von der Gesamtheit der in einer Gesellschaft 
herrschenden Rahmenbedingungen abhängt. Die wichtigsten Rahmen-
bedingungen hängen davon ab, wie der Staat die Gesellschaft organi-
siert. So hat die Wirtschaftsordnung einer Gesellschaft tiefgreifende 
Auswirkungen auf die Einkommens- und Vermögensverteilung; ihr 
Strafrechtssystem auf die Gefahren, die Bürgern durch kriminelle Ak-
tivitäten und Übergriffe der Sicherheitskräfte drohen; und ihr Bil-
dungssystem auf die Möglichkeiten verschiedener Bürger, sich effektiv 
an der Politik zu beteiligen und ihre gesetzlichen Rechte wahrzuneh-
men. Schlecht organisierte Gesellschaften produzieren massive Men-
schenrechtsdefizite. Als Reaktion auf diese Bedrohungen kann man 
versuchen, die regierenden Eliten und auch andere Bürger an ihre Res-
pektierungs-, Schutz- und Bereitstellungspflichten zu erinnern. Wirk-
samer ist es jedoch in der Regel, strukturelle Reformen der Gesell-
schaft, also ihre Reorganisation zu betreiben. 

Ermöglichungspflichten stellen daher eine wichtige Ergänzung dar, 
welche die Bedeutsamkeit institutioneller Regelungen für die Erfüllung 
der Menschenrechte hervorhebt. Diese Bedeutsamkeit wird übersehen, 
wenn man die Erfüllung der Menschenrechte aus rein interaktioneller 
Sicht begreift. Diese Sichtweise kann, etwas vereinfacht, so verstanden 
werden: 1) Die Menschenrechte wären weitgehend erfüllt, wenn alle 
Menschen ihren Respektierungspflichten nachkämen; 2) Manche Ak-
teure tun dies nicht und lösen durch ihre Bereitschaft zur Verletzung 
von Menschenrechten Schutzpflichten aus; 3) Die Bereitschaft und Fä-
higkeit von Akteuren, ihren Schutzpflichten nachzukommen, reicht 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 93 

 

nicht aus, um alle Verstöße gegen Respektierungspflichten zu verhin-
dern oder ihnen vorzubeugen; 4) Dieser Umstand löst, zusammen mit 
dem Auftreten von Naturkatastrophen, Bereitstellungspflichten aus, 
d.h., Pflichten, Menschen bei der Überwindung von Hindernissen zu 
helfen, die ihnen den Zugang zu den Gegenständen bestimmter Men-
schenrechte verwehren (vgl. Waldron 1989: 503, 510; Shue 1996: 156; 
Pogge 2009: 113). 

Diese rein interaktionelle Analyse von Menschenrechtsdefiziten 
muss durch eine institutionelle Analyse ergänzt werden, welche solche 
Defizite zunächst auf ungerechte gesellschaftliche Institutionen zu-
rückführt: auf die Regeln und Verfahren, Rollen und Behörden, die un-
sere Gesellschaften und andere Sozialsysteme gestalten und organisie-
ren. Diese beiden Arten von Analyse ergänzen sich oft gegenseitig. So 
gibt es in jedem Fall von Versklavung mindestens einen verantwortli-
chen Akteur, der einen Menschen, typischerweise mit Gewalt oder 
Einschüchterung, seiner Herrschaft unterwirft. Für den Fortbestand von 
Sklaverei in großem Umfang sind jedoch ungerechte gesellschaftliche 
Institutionen verantwortlich, die z.B. (früher in der schlechten, alten 
Zeit) Eigentumsrechte an Personen vorsahen oder (in der vermeintlich 
aufgeklärten Gegenwart) massiv lebensbedrohliche Armut reproduzie-
ren und oft die Menschenrechte von Ausländern aus armen Entwick-
lungsländern nicht effektiv anerkennen.4 

Im Gegensatz zu solchen Fällen, in denen sich die beiden Analysen 
gegenseitig ergänzen, gibt es auch viele Fälle, in denen die institutio-
nelle über die interaktionelle Analyse hinausreicht und hierdurch die 
institutionelle Vermeidung von Menschenrechtsdefiziten ermöglicht, 
die durch eine rein interaktionelle Analyse schwer zu verhindern wä-
ren. Armut und Hunger sind hierfür Beispiele. Wenn Menschen zu arm 
sind, um ihre Grundbedürfnisse sicher befriedigen zu können, gibt es 
manchmal bestimmte Akteure, die diese Armut verursacht haben. In 

                                            
4  Der besten Schätzung zufolge lag die Zahl moderner Sklaven im Jahr 2016 

bei 40.3 Millionen (vgl. hierzu den Global Slavery Index 2018) und damit 
höher als jemals im 19. Jahrhundert. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | THOMAS POGGE 

 

vielen Fällen jedoch ist Hunger systemisch bedingt. Er tritt im Rahmen 
einer bestimmten Wirtschaftsordnung durch Effekte auf, die viele 
Marktteilnehmer gemeinsam hervorrufen. Diese Marktteilnehmer kön-
nen nicht absehen, wie sie, in Zusammenwirkung mit vielen anderen, 
durch ihre Entscheidungen die Schicksale bestimmter Individuen und 
die allgemeine Verbreitung schwerer Armut beeinflussen. Während es 
eindeutig ist, was z.B. Ehemänner nicht tun dürfen, um das Recht ihrer 
Ehefrauen auf körperliche Unversehrtheit zu respektieren, ist es nicht 
klar und möglicherweise unerkennbar, was Marktteilnehmer nicht tun 
dürfen, um das Menschenrecht anderer auf einen angemessenen Le-
bensstandard zu respektieren. Dieses Menschenrecht kann am besten 
durch geeignete sozioökonomische Regelungen realisiert werden, wie 
sich anhand derjenigen Länder zeigt, die für eine entsprechende institu-
tionelle Ausgestaltung ihrer sozioökonomischen Institutionen gesorgt 
haben. 

Ein Beispiel für institutionelle Analysen mit moralischer Absicht 
ist John Rawls’ bedeutendes Werk A Theory of Justice (1971). Wäh-
rend sich das Werk auf gesellschaftliche Institutionen und konkreter 
auf die Grundstruktur einer unter modernen Bedingungen bestehenden 
Gesellschaft konzentriert, ist seine normative Botschaft an die Bürger 
eben jener nationalen Gesellschaften gerichtet. Für Rawls ist die »Ge-
rechtigkeit eine grundlegende natürliche Pflicht«, die uns auffordert, 
»vorhandene und für uns geltende gerechte Institutionen zu unterstüt-
zen und ihre Regeln zu beachten [...] [sowie] [...] auch die Förderung 
noch nicht verwirklichter gerechter Regelungen« (Rawls 1979: 137) zu 
betreiben. Sein Argument für eine solche natürliche Pflicht zur Gerech-
tigkeit ist wichtig, um zu zeigen, wie Mitglieder einer Gesellschaft so-
zioökonomische Mängel oder Ungleichheit institutionell angehen kön-
nen. Jedoch enthält die Formulierung von Rawls’ Argument etwas, das 
ich als schwerwiegenden und einflussreichen Fehler erachte. Dieser 
liegt in der gedankenlosen Annahme, dass unsere Bürgerpflichten in 
Bezug auf gesellschaftliche Institutionen, in deren Gestaltung und Auf-
rechterhaltung wir eingebunden sind, einzig und allein positive Pflich-
ten sind. Wenn die Pflicht der Bürger, sich um die Gerechtigkeit ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 95 

 

geteilten gesellschaftlichen Institutionen zu kümmern eine positive ist, 
ist diese nach einer weitverbreiteten und von Rawls wiederholten An-
nahme von geringerer Bedeutung – womit Rawls unsere Verantwor-
tung für die Gerechtigkeit unserer gemeinsamen sozialen Institutionen 
marginalisiert. 

Politische Denker und Juristen nach Rawls haben dessen Sichtwei-
se, dass wir hinsichtlich der Gerechtigkeit gesellschaftlicher Institutio-
nen eine nur positive Pflicht haben, unhinterfragt übernommen, ohne 
dabei zu erkennen, wie bedeutsam und zugleich anfechtbar sie ist. Das 
Problem liegt hierbei nicht im Inhalt dieser Pflichten; Rawls und seine 
Nachfolger lassen keine Pflichten aus. Das Problem betrifft vielmehr 
die Art der Pflicht und ihr Gewicht. Aus der gegenwärtig konventionel-
len Sichtweise haben die gesellschaftlichen Institutionen einer Gesell-
schaft erheblichen Einfluss auf das Leben ihrer Mitglieder. Daher soll-
ten Regierung und Bürger diese Institutionen verbessern, zur Förde-
rung von Gerechtigkeit (Rawls) oder der Erfüllung von Rechten 
(Shue). Aber diese positive Pflicht kann nicht erklären, welche beson-
dere Verantwortung menschliche Akteure in Bezug auf sozialen Insti-
tutionen haben, an deren Gestaltung oder Aufrechterhaltung sie selbst 
beteiligt sind. 

Mein Anliegen, die obige Sichtweise zu ergänzen, kann mit einer 
dramatischen Analogie eingeleitet werden. Stellen Sie sich eine Fahre-
rin vor, die ein schwer verletztes Kind am Straßenrand liegen sieht. Als 
Einheimische kennt die Fahrerin die Gegend gut und weiß genau, wie 
sie den Jungen schnell zur nächsten Notaufnahme bringen kann. Die 
Fahrerin erkennt, dass der Junge reichlich Blut verliert und leicht ster-
ben kann, wenn sie ihn nicht dort hinfährt. Unter Berücksichtigung all 
dieser Aspekte führt ihre Pflicht, Menschen in Not zu helfen, zu einer 
strengen Verpflichtung, den Jungen ins Krankenhaus zu bringen. 

Lassen Sie uns der Geschichte nun ein weiteres Detail hinzufügen. 
Jenes nämlich, dass es die Fahrerin selbst war, die den Unfall verur-
sacht hat: Durch ein Telefonat auf ihrem Handy abgelenkt, sah sie den 
Jungen zu spät und fuhr ihn an. Diese neue Information ändert nichts 
an der anfänglichen Schlussfolgerung, dass sie den Jungen ins Kran-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | THOMAS POGGE 

 

kenhaus bringen sollte. Aber diese Schlussfolgerung wird nun durch 
einen zusätzlichen und schwerwiegenderen moralischen Grund ge-
stützt: Wenn der Junge stirbt, wird sie ihn getötet haben. Ihre negative 
Pflicht, nicht zu töten, führt somit zu einer weiteren, noch strengeren 
Verpflichtung mit identischem Inhalt: Sie muss den Jungen so schnell 
und sicher wie möglich ins Krankenhaus bringen. 

Die Kernaussage dieser Analogie ist, dass die Bürger einer Gesell-
schaft grundsätzlich zwei Verpflichtungen haben, deren Institutionen 
gerechter zu gestalten. Die eine Verpflichtung ergibt sich aus der all-
gemeinen positiven Pflicht, die Gerechtigkeit gesellschaftlicher Institu-
tionen zu fördern, um die Rechte und Bedürfnisse von Menschen über-
all zu schützen. Die andere Verpflichtung ergibt sich aus der negativen 
Pflicht, nicht an der Gestaltung oder Durchsetzung ungerechter gesell-
schaftlicher Institutionen mitzuwirken. In Bezug auf die Heimatgesell-
schaft eines Bürgers ist der Inhalt dieser beiden Verpflichtungen 
grundsätzlich derselbe. Allerdings unterscheidet er sich in seiner Strin-
genz. Es ist schlimmer eine Ungerechtigkeit bestehen zu lassen, wenn 
man an ihr mitwirkt, als wenn man nur ein unschuldiger Zuschauer ist. 
Wenn sich diese Ungerechtigkeit in Form eines Menschenrechtsdefi-
zits äußert, so ist man im erstgenannten Fall jemand, der die Men-
schenrechte verletzt; nicht aber im zweiten Fall. Dieser Umstand bietet 
eine zusätzliche, stärkere und nicht-instrumentelle Begründung dafür 
an, warum z.B. ein typischer türkischer Bürger seine politischen Re-
formbemühungen eher auf die Türkei als auf Paraguay konzentrieren 
sollte. Wenn die Türkei so organisiert ist, dass erhebliche und ver-
meidbare Menschenrechtsdefizite fortbestehen, dann sind türkische 
Bürger an einer Menschenrechtsverletzung beteiligt. Im Gegensatz 
hierzu sind sie nicht auf gleiche Weise in bestehende institutionelle 
Ungerechtigkeiten Paraguays verwickelt. 

Der General Comment 12 hat Recht, wenn er anerkennt, dass die 
Erfüllung der Menschenrechte stark durch gesellschaftliche Institutio-
nen beeinflusst wird. Es ist ebenfalls richtig, die wichtigen Pflichten, 
die menschliche Akteure in Bezug auf die Gestaltung gesellschaftlicher 
Institutionen haben, dadurch anzuerkennen, dass Ermöglichungspflich-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 97 

 

ten als eigene Kategorie ausgewiesen werden. Allerdings muss dieser 
eine weitere, eigenständige Kategorie von Pflichten hinzugefügt wer-
den. Jene nämlich, dass menschliche Akteure sich nicht an der Gestal-
tung oder Durchsetzung gesellschaftlicher Institutionen beteiligen dür-
fen, die vorhersehbar und vermeidbar dazu führen, dass Menschen-
rechte nicht erfüllt sind. Durch ihren Fokus auf gesellschaftliche Insti-
tutionen und den damit verbundenen Zweck, Menschenrechtsdefizite 
durch institutionelle Reformen abzubauen, stehen diese Pflichten den 
Ermöglichungspflichten nahe. Ihr negativer Charakter verbindet sie 
andererseits mit Respektierungspflichten: Zu einem Menschenrechts-
verletzer kann man auch dadurch werden, dass man sich an der Gestal-
tung oder Durchsetzung sozialer Institutionen beteiligt, unter denen 
Menschenrechte vorhersehbar und vermeidbar unerfüllt bleiben. 

 
2.4 Menschenrechte und supranationale Regelsysteme 
 
Wie die vorangegangene Diskussion zeigt, ist der Begriff einer Men-
schenrechtsverletzung ein relationales Prädikat, demzufolge menschli-
che Akteure spezifische Verantwortlichkeiten in Bezug auf unerfüllte 
Menschenrechte haben. Wenn viele Paraguayer keinen angemessenen 
Lebensstandard erreichen können, dann kann dies auf eine Menschen-
rechtsverletzung seitens der politischen und ökonomischen Elite Para-
guays hindeuten, da sie an der Durchsetzung ungerechter gesellschaft-
licher Institutionen in Paraguay mitwirken und außerdem vielleicht in-
digene Bedienstete und Angestellte ausnutzen. Dasselbe Menschen-
rechtsdefizit zeigt auf Seiten eines reichen türkischen Bürgers keine 
Menschenrechtsverletzung an. Selbst wenn er leicht die Menschen-
rechtssituation für Paraguayer verbessern könnte, ist er doch nicht an 
deren Ausnutzung oder der Gestaltung oder Durchsetzung ungerechter 
gesellschaftlicher Spielregeln gegen sie beteiligt, und verletzt insofern 
allenfalls eine positive Pflicht. Nicht einmal das gilt für die meisten 
armen, marginalisierten Menschen. Denn entweder sind sie nicht in der 
Lage, das Menschenrechtsdefizit in Paraguay wirksam abzubauen, oder 
es ist ihnen moralisch nicht zumutbar, die Risiken und Kosten einer 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | THOMAS POGGE 

 

solchen Initiative zu tragen. Normalerweise verletzen also die Mitglie-
der einer Gesellschaft, deren Menschenrechte durch die Regeln dieser 
Gesellschaft verletzt werden, keine negative oder positive Pflicht, 
wenn sie sich gegen diese Menschenrechtsverletzungen nicht zur Wehr 
setzen. 

Lassen Sie uns kurz die beiden zentralen Punkte über den Begriff 
der Menschenrechtsverletzung zusammenfassen. Einer davon ist die 
Aufforderung, der Tendenz zu widerstehen, den Ausdruck ›Menschen-
rechtsverletzung‹ zu entleeren, indem man ihn in einem weiten Sinne 
gebraucht, sodass er alle bzw. alle vermeidbaren Fälle von unerfüllten 
Menschenrechten einschließt. Wenn möglich, sollte er vor all den poli-
tischen Predigern und medialen Schwaflern geschützt werden, die nach 
immer stärkeren Ausdrücken suchen, um ihre besondere Betroffenheit 
zu dokumentieren. Menschenrechtsverletzungen sind weder tragische 
Vorfälle, wie die Zerstörung einer Stadt durch einen Meteoriten, noch 
schuldhafte Versäumnisse, genug Schutz oder Hilfe aufzubieten. Men-
schenrechtsverletzungen sind Verbrechen, die von bestimmten 
menschlichen Akteuren begangen werden, die wir identifizieren soll-
ten, um sie zur Veränderung ihres Verhaltens zu bringen oder sie auf 
andere Weise zu stoppen. 

Der andere Punkt ist, dass Menschenrechtsverletzungen in zwei 
Varianten auftreten, von welchen eine oft übersehen wird. Es gibt die 
interaktionelle Variante, in der individuelle oder kollektive menschli-
che Akteure Dinge tun, bei denen sie beabsichtigen, vorhersehen oder 
vorhersehen sollten, dass sie andere Menschen ihres sicheren Zugangs 
zu den Gegenständen ihrer Menschenrechte berauben. Und es gibt die 
institutionelle Variante, in der menschliche Akteure durch von ihnen 
gestaltete und durchgesetzte soziale Institutionen – wie sie beabsichti-
gen, vorhersehen oder vorhersehen sollten – andere Menschen ver-
meidbar ihres sicheren Zugangs zu Menschenrechtsgegenständen be-
rauben. Dass die institutionelle Variante oft von denen übersehen wird, 
die privilegiert genug sind, über Gerechtigkeit und Menschenrechte zu 
theoretisieren, hängt damit zusammen, dass ihre Anerkennung den 
Blick auf ein großes Verbrechen gegen die Menschlichkeit freigeben 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 99 

 

würde, an dem wir privilegierten Theoretiker und unsere Leser mitwir-
ken. Dieses große Verbrechen besteht darin, dass wir auf supranationa-
ler Ebene an der Gestaltung und Durchsetzung ungerechter institutio-
neller Regelungen beteiligt sind, die vorhersehbar und vermeidbar für 
mindestens die Hälfte aller schweren Armut auf der Welt verantwort-
lich sind, welche wiederum den Großteil des gegenwärtigen globalen 
Menschenrechtsdefizits ausmacht. 

Bewusst oder unbewusst verschleiern normative Theoretiker dieses 
Verbrechen auf zwei zentrale Weisen. Die traditionelle Verschleierung 
stellt nationale Staatsgrenzen als moralische Wasserscheiden dar. Jeder 
Staat ist für die Erfüllung der Menschenrechte in seinem Hoheitsgebiet 
verantwortlich; und ausländische Akteure haben allenfalls positive 
Schutz- und Bereitstellungspflichten (vgl. Rawls 1999: 37, 106-119). 

Neben diesem traditionellen Ansatz gibt es noch eine weitere, neu-
ere Form der Verschleierung, deren Entstehung und Erfolg dem Phä-
nomen der Globalisierung zu verdanken sind. Eine zentrale Kompo-
nente der Globalisierung, ist ein zunehmend dichtes und einflussrei-
ches globales Regelsystem sowie eine Vielzahl an neuen internationa-
len, supranationalen und multinationalen Akteuren. Diese transnationa-
len Regeln und Akteure beeinflussen insbesondere ärmere Gesellschaf-
ten, indem sie nicht nur den immer größer werdenden Anteil an grenz-
überschreitenden Interaktionen, sondern zunehmend auch rein nationa-
le Interaktionen gestalten und regulieren. Angesichts der offensichtlich 
tiefgreifenden Auswirkungen dieser transnationalen Regeln und Akteu-
re auf das Leben der Menschen weltweit ist es unhaltbar geworden, für 
diese eine moralfreie Zone zu behaupten, in welcher das Konzept der 
Gerechtigkeit keine Anwendung findet.5 

Der neuere Ansatz akzeptiert diese Unhaltbarkeit und trägt ihr 
durch positive Ermöglichungspflichten Rechnung. Zusätzlich zu den 
positiven Schutz- und Bereitstellungspflichten schreibt er Akteuren die 
positive Pflicht zu, die Verwirklichung der Menschenrechte durch 

                                            
5  Diese Behauptung wurde im Anschluss an Rawls durch Thomas Nagel 

(2005) aufgestellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | THOMAS POGGE 

 

Verbesserung supranationaler Spielregeln zu befördern. Wie die ande-
ren beiden positiven Pflichten wird jedoch auch diese neue Pflicht als 
›unvollkommen‹ verstanden, denn sie lässt ihren Trägern fast uneinge-
schränktes Ermessen darin, was und wie viel sie tun. Von dort ist es 
nur ein kleiner Schritt zu der Position, welche die USA in einer ›inter-
pretativen Erklärung‹ dargelegt haben, die sie in Bezug auf die Römi-
sche Erklärung für Welternährungssicherheit veröffentlichten:  

 
»Die Verwirklichung eines ›Rechts auf Nahrung‹ oder eines ›Grundrechts auf 
Hungerfreiheit‹ ist ein Ziel oder Bestreben, das schrittweise verwirklicht wer-
den soll und keine internationalen Verpflichtungen impliziert.« (UN Food and 
Agriculture Organization 1996: 196f.)

 
Die neuere Verschleierung stellt insofern einen Fortschritt dar, als sie 
anerkennt, dass die auswuchernden supranationalen Regelsysteme we-
der kausal noch moralisch neutral sind, sondern enormen Einfluss auf 
die weltweite Erfüllung der Menschenrechte haben. Sie leitet daraus 
jedoch eine bloß positive Verantwortung her, Verbesserungen anzu-
streben. Ausgeblendet wird die Möglichkeit, dass die bestehende sup-
ranationale Ordnung ungerecht ist und ›schrittweise Verbesserungen‹ 
darauf eine ungenügende Antwort darstellen. Es gab eine Zeit, in der 
ähnlich über die Verbesserung der Sklaverei gesprochen wurde – man 
wollte durch Gesetzesänderungen das Auspeitschen, Vergewaltigen 
und Zu-Tode-Arbeiten von Sklaven sowie Familientrennungen und 
Mangelernährung eindämmen. Sobald Sklaverei jedoch als fundamen-
tal ungerecht erkannt wurde, war die einzig angemessene Zielsetzung 
ihre Abschaffung. Eine institutionelle Ungerechtigkeit ist nichts, was 
man nach und nach bei Gelegenheit verbessert. Sie ist gemäß der nega-
tiven Respektierungspflicht der an ihr Beteiligten durch institutionelle 
Reformen so schnell wie möglich zu beseitigen. In dieser Hinsicht sind 
schwere Armut und Sklaverei parallel: Wenn soziale Regelungen, die 
diese Menschenrechtsdefizite vermeiden, plausibel möglich sind, dann 
verletzen diejenigen, die alternative, diese Defizite perpetuierende Re-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 101 

 

gelungen aufrechterhalten, die Menschenrechte all jener, die infolge-
dessen Verarmung bzw. Versklavung erleiden. 

 
 

3. WIR VERLETZEN DIE MENSCHENRECHTE 
DER ARMEN IN DER WELT:  
DIE EMPIRISCHE BEWEISLAGE 

 
Nun will ich meine zentralen Behauptungen erhärten: Es besteht ein 
supranationales institutionelles System, das vorhersehbarerweise mas-
sive und plausibel vermeidbare Menschenrechtsdefizite verursacht; 
und indem wir diese äußerst ungerechte institutionelle Ordnung ge-
meinsam durchsetzen, verletzen wir die Menschenrechte der Armen 
der Welt. Es könnte nützlich sein, dieser Diskussion eine kurze Erinne-
rung an den gegenwärtigen Stand der Verwirklichung der Menschen-
rechte vorauszuschicken. Etwa die Hälfte aller Menschen lebt in 
schwerer Armut und etwa ein Viertel in extremer oder lebensbedrohli-
cher Armut. Sie tauchen in Statistiken wie den Folgenden auf: 821 
Millionen Menschen sind chronisch unterernährt (vgl. UN Food and 
Agricultural Organization et al. 2018), 884 Millionen fehlt es an Zu-
gang zu sauberem Trinkwasser (vgl. Unicef 2018), 2.4 Milliarden 
Menschen fehlt es an verbesserter Sanitärversorgung (ebd.) und über 
zwei Milliarden haben keinen Zugang zu wichtigen Medikamenten 
(vgl. World Health Organization 2016). Über einer Milliarde Men-
schen fehlt eine adäquate Unterkunft (vgl. Homeless Worlcup Founda-
tion o.J.), eine Milliarde Menschen hat keinen elektrischen Strom (vgl. 
International Energy Agency 2018), 775 Millionen Erwachsene sind 
Analphabeten (vgl. UNESCO 2017) und 152 Millionen Kinder leisten 
Kinderarbeit außerhalb ihres Haushalts (vgl. International Labour Or-
ganization 2017). Etwa ein Drittel aller menschlichen Todesfälle, 18 
Millionen pro Jahr, geht auf armutsbedingte Ursachen zurück (vgl. 
World Health Organization 2008). 

 
 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | THOMAS POGGE 

 

3.1 Ist Globalisierung gut für die Armen? 
 
Oft wird die Verringerung im Prozentsatz extrem armer Menschen 
(vgl. erstes Millennium/Sustainable Development Goal) als Argument 
dafür angeführt, dass die Globalisierung und die durch sie entstande-
nen supranationalen Regelstrukturen gut für die Armen sind. Dieser 
Schluss ist ungültig. Die entscheidende Frage ist nicht, ob sich das 
Schicksal der Armen über das letzte Vierteljahrhundert verbessert hat 
oder nicht, sondern ob ein andere Variante von Globalisierung möglich 
gewesen wäre, die mit einem anderen System supranationaler Regeln 
zu einem viel geringeren Menschenrechtsdefizit geführt hätte. Falls es 
eine solche Alternativvariante gibt, verletzen wir die Menschenrechte 
der Armen, indem wir ihnen unser gegenwärtiges Regelsystem aufer-
legen. Man denke an den Parallelfall, wo jemand die legalisierte Skla-
verei in den Vereinigten Staaten im Jahre 1845 damit rechtfertigt, dass 
es den Sklaven 1845 besser gehe als 1820. Diese Tatsache ändert auch 
nicht das Geringste daran, dass die von den USA 1845 praktizierte 
Sklaverei die Menschenrechte der Sklaven verletzte. Ebenso kann die 
Tatsache, dass die Weltarmut früher einmal noch schlimmer war als 
heute, nichts daran ändern, dass unsere heutige globale Ordnung die 
Menschenrechte der Armen verletzt. Die moralisch relevante Frage ist 
nicht, ob und wie stark das globale Menschenrechtsdefizit zurückge-
gangen ist, sondern vielmehr, ob und wie sehr die Gestaltung suprana-
tionaler Regelstrukturen, die wir durchsetzen, zu den jetzt existieren-
den Menschenrechtsdefiziten beitragen (vgl. Pogge 2005, 2007). Die 
moralisch relevante Frage ist insbesondere, ob eine anders strukturierte 
Weltwirtschaftsordnung möglich ist, die weniger gravierende Armut 
produzieren würde.  

Betrachtet man das weltweite Armutsproblem, das in menschlicher 
Hinsicht so unvorstellbar groß ist, aus ökonomischer Perspektive, so ist 
es erstaunlich klein. Im Jahr 2011 betrug das Defizit der Armen der 
Welt zu einem angemessenen Lebensstandard etwa zwei Prozent des 
globalen Haushaltseinkommens oder 1.2 Prozent des Welteinkommens 
(die Summe aller Bruttonationaleinkommen). Die Verteilung des glo-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 103 

 

balen Privatvermögens ist noch ungleicher, wobei die reichsten 0.8 
Prozent aller Erwachsenen nun 44.8 Prozent des weltweiten Privatver-
mögens besitzen, während die ärmsten 63.9 Prozent nur über 1.9 Pro-
zent allen Privatvermögens verfügen (vgl. Credit Suisse 2018). Die 
reichsten 42 Individuen haben so viel Vermögen wie die ärmere Hälfte 
der Menschheit, und 82 Prozent des im Jahre 2017 erzielten globalen 
Vermögenszuwachses ging an das reichste Prozent (vgl. Elliott 2018). 
In Anbetracht dieser Zahlen ist die Behauptung, dass die heute grassie-
rende massive Armut nicht vermeidbar sei, äußerst unplausibel (vgl. 
für eine ausführliche Diskussion Pogge 2010b: 175-191). 

Ihre Unplausibilität wird noch deutlicher, wenn wir verstehen, dass 
bei der Globalisierung eine stark antidemokratische und vermögens-
konzentrierende Variante durchgesetzt wurde. Globalisierung bedeutet 
das Entstehen komplexer, immer umfassenderer und einflussreicherer 
Gremien sowie supranationaler Gesetze und Vorschriften, die der nati-
onalen Gesetzgebung zunehmend vorgreifen, sie einschränken und ge-
stalten. Solche supranationalen Regeln werden nicht durch transparen-
te, demokratische Verfahren formuliert, wie sie für nationale Gesetz-
gebungsverfahren in vielen Ländern charakteristisch sind. Vielmehr 
entstehen sie durch zwischenstaatliche Verhandlungen, von denen die 
breite Öffentlichkeit und selbst die Mehrheit der schwächeren Regie-
rungen effektiv ausgeschlossen sind. Nur eine ungewöhnlich kleine 
Anzahl von Akteuren kann einen wirklichen Einfluss auf die suprana-
tionale Regelgestaltung ausüben: mächtige Organisationen, darunter 
große multinationale Konzerne und Banken, und auch sehr reiche Ein-
zelpersonen und ihre Verbände sowie die herrschenden ›Eliten‹ der 
mächtigsten Entwicklungsländer. Diese reichsten und mächtigsten Ak-
teure sind in der besten Position, um kostengünstig Lobbyarbeit zu be-
treiben. Sie können enorme Gewinne aus günstigen supranationalen 
Regeln ziehen und es sich daher leisten, große Summen in die Beschaf-
fung der nötigen Expertise, die Bildung von Allianzen untereinander 
und die Lobbyarbeit an den stärkeren Regierungen (G7, G8 und G20) 
zu investieren, die die supranationale Regelformulierung dominieren. 
Normale Bürger hingegen verfügen in der Regel nicht über die not-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | THOMAS POGGE 

 

wendigen Mittel, sich die nötige Expertise zu beschaffen und Allianzen 
zu bilden, die groß genug sind, um mit dem Einfluss der Unternehmen 
zu konkurrieren. In Ermangelung globaler demokratischer Institutionen 
schließt die Globalisierung die überwiegende Mehrheit der Menschen, 
die keine Möglichkeit haben, die Formulierung und Anwendung sup-
ranationaler Regeln zu beeinflussen, aus. Daher ist es wenig überra-
schend, dass die Verlagerung institutioneller Regelungen von der nati-
onalen auf die supranationale Ebene die ärmere Mehrheit der Mensch-
heit marginalisiert, während sich der absolute und relative Reichtum 
sowie die Macht der den fortschreitenden Globalisierungsprozess be-
herrschenden winzigen Minderheit weiter vergrößert. Die rasante glo-
bale Polarisierung der letzten 20 Jahre ist ein vorhersehbarer Effekt ei-
ner äußerst undemokratischen Variante von Globalisierung. 
 
3.2 Sind die Ursachen rein innerstaatlich? 
 
Eine zweite Verteidigungslinie für den Status Quo liefern empirische 
Theoretiker indem sie argumentieren, dass die Ursachen für den Fort-
bestand von Armut in den jeweiligen Gesellschaften selbst begründet 
liegen. Die beobachtete ökonomische Polarisierung ist nicht ein (von 
supranationalen Regelungen vorangetriebenes) Phänomen, sondern ei-
ne Kombination voneinander unabhängiger Phänomene: Effektiver 
Armutsvermeidung in wohlorganisierten Gesellschaften, die Wirt-
schaftswachstum und soziale Gerechtigkeit gewährleisten, und unein-
heitlicher Fortschritt in vielen anderen Ländern, die der sozialen Ge-
rechtigkeit wenig Beachtung schenken und deren Wirtschaftswachstum 
oft aufgrund lokaler Gegebenheiten, wie natürliche, kulturelle oder po-
litische Hindernisse, gebremst wird. Als Beleg für diese Darstellung 
wird darauf verwiesen, dass das Gesamtgefälle zwischen wohlhaben-
den und sich entwickelnden Ländern nicht länger wächst, da besonders 
China und Indien langfristige Wachstumsraten erzielen, die weit über 
denen Europas, Nordamerikas und Japans liegen (vgl. World Bank 
2015a: 80-86). Dieser Befund wird genutzt, um zu zeigen, dass die 
supranationalen Regeln nicht gegen arme Ländern voreingenommen 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 105 

 

sind und der Hauptantrieb für die Polarisierung heutzutage eine stei-
gende intranationale Ungleichheit ist, die der innerstaatlichen Kontrol-
le und der Eigenverantwortung des jeweiligen Landes unterliegt. 

In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dass das BIP-
Wachstum in den ärmsten Ländern in der jüngsten Globalisierungspha-
se kaum mit dem Bevölkerungswachstum Schritt gehalten hat. Infolge-
dessen war das Wachstum des BIP pro Kopf in den Ländern mit nied-
rigem Einkommen geringer als in den Ländern mit hohem Einkommen 
(vgl. World Bank 2015b). Aber der wichtigere Punkt ist, dass die Zu-
nahme der intranationalen wirtschaftlichen Ungleichheit nicht länger 
einfach unter inländischer Kontrolle steht, sondern vielmehr von der 
zunehmend gewichtigen Rolle, die supranationale Regeln bei der Be-
schränkung und Formung nationaler Gesetzgebung sowie in der Len-
kung innerstaatlicher Güter-, Dienstleistungs-, Arbeits-, und Anlage-
märkte spielen, angetrieben wird. 

Beispielhaft dafür stehen die WTO-Abkommen. Sie schreiben zwar 
offene und wettbewerbsfreundliche globale Märkte mit der Durchset-
zung einheitlicher Rechte an geistigem Eigentum vor, beinhalten je-
doch keinen einheitlichen Arbeitsschutz, der Arbeiter vor ausbeuteri-
schen und strapaziösen Arbeitsbedingungen, lächerlich geringen Löh-
nen oder extrem hohen Arbeitszeiten schützen würde. Dadurch werden 
arme Länder in einen gegenseitigen brutalen Unterbietungswettlauf um 
ausländische Investitionen hineingezogen, in dem sie immer ausbeut-
barere Arbeitskräfte anbieten müssen. Unter den Bedingungen der 
WTO-Globalisierung können Arbeiter gegen solche unmenschlichen 
Arbeitsbedingungen keinen Widerstand leisten, denn wenn sie men-
schenwürdigere Arbeitsbedingungen durchsetzen, werden viele von 
ihnen am Ende arbeitslos sein, da die Arbeitsplätze ins Ausland ab-
wandern. Diese internationalen Rahmenbedingungen verschärfen in-
nerstaatliche Armut und Ungleichheit in den Entwicklungsländern. 

Die üblichen Erklärungsversuche, die das Fortbestehen massiver 
Armut, wenn sie es denn überhaupt anerkennen, entweder auf korrupte 
und repressive Regime in den entsprechenden Ländern oder eine fehl-
geleitete Entwicklungshilfe zurückführen, greifen hier zu kurz. Wohl 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | THOMAS POGGE 

 

enthalten beide Erklärungen ein Fünkchen Wahrheit. Aber die erste er-
klärt nicht die starke Verbreitung korrupter und repressiver Regime 
und die zweite kann nicht erklären, warum die Armen nicht aufholen. 

Wir sind stolz auf die Milliarden, die wir jährlich für Entwick-
lungshilfe an arme Länder ausgeben und auch auf die Heimatüberwei-
sungen, die Gastarbeiter aus unseren Ländern an ihre Verwandten und 
Freunde zuhause schicken. Dabei ignorieren wir die viel größeren Be-
träge, die wir den Armen entschädigungslos entziehen, wie folgende 
Beispiele aufzeigen: 

Erstens kaufen wohlhabende Länder und ihre Unternehmen große 
Mengen an natürlichen Ressourcen von den Regierenden der Entwick-
lungsländer, ohne Rücksicht darauf, wie diese Herrscher an die Macht 
gekommen sind und wie sie ihre Macht ausüben. In vielen Fällen läuft 
das auf einen Schulterschluss beim Diebstahl dieser Rohstoffe von ih-
ren eigentlichen Besitzern – der Bevölkerung des jeweiligen Landes – 
hinaus. Es bereichert zudem auch ihre Unterdrücker und stabilisiert 
damit die Unterdrückung: Tyrannen verkaufen uns die natürlichen 
Ressourcen ihrer Opfer und kaufen dann mit dem Erlös die Waffen, die 
sie brauchen, um sich an der Macht zu halten (vgl. Pogge 2008, Kap. 6; 
Wenar 2015). 

Zweitens verleihen wohlhabende Länder und ihre Banken solchen 
Herrschern Geld und zwingen das Volk des Landes, es zurückzuzah-
len, auch wenn der Herrscher längst nicht mehr an der Macht ist. Viele 
arme Bevölkerungen stottern immer noch Schulden ab, die einst gegen 
ihren Willen von Diktatoren wie Suharto in Indonesien, Mobutu im 
Kongo und Abacha in Nigeria aufgenommen wurden. Auch hier betei-
ligen wir uns am Diebstahl: daran, dass verarmten Bevölkerungen ein-
seitig Schuldenlasten aufgebürdet werden. 

Drittens erleichtern wohlhabende Länder die Veruntreuung von 
Geldern durch Beamte in weniger entwickelten Ländern, indem sie es 
ihren Banken ermöglichen, solche Gelder anzunehmen und zu ›wa-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 107 

 

schen‹.6 Diese Komplizenschaft könnte leicht vermieden werden: Die 
Banken unterliegen bereits strengen Meldepflichten in Bezug auf Gel-
der, die im Verdacht stehen, mit Terrorismus oder Drogenhandel zu-
sammenzuhängen. Dennoch akzeptieren und verwalten westliche Ban-
ken immer noch eifrig veruntreute Gelder, wobei die Regierungen si-
cherstellen, dass ihre Banken für solche illegalen Einlagen attraktiv 
bleiben. Global Financial Integrity (GFI) schätzt, dass weniger entwi-
ckelte Länder im Zeitraum 2005-2014 auf diese Weise jährlich rund 
795 Milliarden Dollar verloren haben (vgl. Spanjers/Salomon 2017). 

Viertens erleichtern wohlhabende Länder die Steuerhinterziehung 
in den weniger entwickelten Ländern durch laxe Rechnungslegungs-
standards für multinationale Unternehmen. Da diese nicht verpflichtet 
sind, länderweise zu berichten, können solche Unternehmen Transfer-
preise zwischen ihren Tochtergesellschaften leicht manipulieren, um 
ihre Gewinne dorthin zu verschieben, wo sie am geringsten besteuert 
werden. Infolgedessen können sie in den Ländern, in denen sie Güter 
oder Dienstleistungen produzieren oder verkaufen, keine Gewinne 
ausweisen und ihre weltweiten Gewinne stattdessen in einem Steuerpa-
radies besteuern lassen, in dem sie nur auf dem Papier tätig sind. GFI 
schätzt, dass den Entwicklungsländern durch diese illegalen Abflüsse 
4.4 Prozent ihrer Steuereinnahmen entgehen (vgl. Hollingshead 2010). 

Fünftens tragen reiche Länder die Verantwortung für einen über-
proportionalen Anteil an der globalen Umweltbelastung. Ihre Emissio-
nen tragen wesentlich zu schweren Gesundheitsrisiken, extremen Wet-
terereignissen, steigendem Meeresspiegel und dem Klimawandel bei, 
denen arme Bevölkerungen besonders ausgeliefert sind. Ein Bericht 
des Global Humanitarian Forum (2009) schätzt, dass der Klimawandel 
bereits 325 Millionen Menschen ernsthaft beeinträchtigt, jährlich öko-
nomische Verluste von 125 Milliarden Dollar sowie 300.000 Todesfäl-

                                            
6  Das gigantische Ausmaß dieser Korruption ist in den letzten Jahren durch 

verschiedene Skandale sichtbar geworden, durch die LuxLeaks (2014), Pa-
nama Papers (2015), Bahamas-Liste (2016) und Paradise Papers (2017). 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | THOMAS POGGE 

 

le verursacht, von denen 99 Prozent in weniger entwickelten Ländern 
zu verzeichnen sind. 

Schließlich haben wohlhabende Länder ein globales Handelsre-
gime geschaffen, das große kollektive Gewinne durch freie und offene 
Märkte freisetzen soll. Dieses Regime ist manipuliert. Es erlaubt rei-
chen Staaten, ihre Märkte weiterhin durch Zölle und Strafzölle gegen 
Importe aus armen Ländern zu schützen sowie durch Exportkredite und 
Subventionen (darunter rund 500 Milliarden Dollar jährlich allein in 
der Landwirtschaft, vgl. Biron 2014) größere Weltmarktanteile zu ge-
winnen. Da die Produktion in armen Ländern viel arbeitsintensiver ist 
als in wohlhabenden Ländern, zerstören solche protektionistischen 
Maßnahmen wesentlich mehr Arbeitsplätze, als sie schaffen. 
 
 
4. FAZIT: WAS SOLLEN WIR TUN? 
 
Zusammengenommen erzeugen diese supranationalen institutionellen 
Faktoren einen massiven Gegenwind gegen die Armen, der die Effekte 
öffentlicher und privater Entwicklungshilfe überwiegt und die Armen 
von effektiver Teilhabe an der globalisierten Wirtschaft sowie der 
Möglichkeit, proportional vom globalen Wirtschaftswachstum zu pro-
fitieren, ausschließt (vgl. Cohen 2010; Pogge 2010b). Dieses Problem 
mag durch eine massive Erhöhung der Entwicklungshilfe lösbar sein, 
aber eine solche kontinuierliche Kompensation ist weder kostengünstig 
noch nachhaltig. Es wäre wesentlich sinnvoller, institutionelle Refor-
men zu entwickeln, die diese Schieflage der Weltwirtschaftsregeln ver-
ringern und irgendwann ganz abbauen würden. Dies würde bedeuten, 
das weltweite Armutsproblem nicht als ein spezielles Anliegen am 
Rande der großen Politik zu betrachten, sondern als ein zentrales Krite-
rium bei allen institutionellen Gestaltungsentscheidungen. 

Die weltweit führenden Regierungen könnten so dem Gebot der 
Armutsbekämpfung gerecht werden. Jedoch ist es unwahrscheinlich, 
dass westliche Regierungen dies tun werden, solange die Wähler es 
nicht verlangen oder zumindest begrüßen. Derzeit ist eher das Gegen-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 109 

 

teil der Fall. Auch wenn die Härten für arme Menschen zunehmen, 
stellen die Wähler in den Vereinigten Staaten die Entwicklungshilfe an 
den Schluss der Liste der zu erhaltenden Ausgaben (vgl. CNN 2011). 
Die Wähler in Kontinentaleuropa unterstützen die Auslandshilfe etwas 
mehr, wobei die Wähler in Deutschland, Italien, Frankreich und Spani-
en der Meinung sind, dass dafür Budgetkürzungen im Militärhaushalt 
vorgenommen werden sollten (vgl. Barber 2010). 

Die Einstellung der Bürger ist hier von enormer Bedeutung. Wenn 
die Bürger der westlichen Staaten der Vermeidung von Armut Beach-
tung schenken würden, dann würden es auch ihre Politiker tun. Ein 
einzelner Bürger mag sich machtlos fühlen, etwas zu ändern, und des-
halb jede Verantwortung für das massive Fortbestehen schwerer Armut 
von sich weisen. Aber ein erheblicher Anteil der Bürger kann sich so 
nicht aus der Verantwortung ziehen. Sie können und sollten sich poli-
tisch organisieren oder anderweitig sicherstellen, dass Politiker verste-
hen, dass sie das weltweite Armutsproblem ernsthaft angehen müssen, 
wenn sie in der Politik erfolgreich sein wollen. Wenn jedoch wirklich 
eine große Mehrheit der Mitbürger nicht dazu bereit ist, das weltweite 
Armutsproblem in den Vordergrund zu stellen, so mag es tatsächlich 
wenig geben, was einige wenige willige Bürger tun können, um die Po-
litik und Haltung ihres Landes in internationalen Verhandlungen zu 
ändern. 

Sollten Bürger in dieser Situation als in die Menschenrechtsverlet-
zung ihres Landes verwickelt angesehen werden, auch wenn sie diese 
nicht verhindern können? Aus folgendem Grund könnte man dies beja-
hen: Es gibt Möglichkeiten für solche Bürger, etwas gegen die Men-
schenrechtsverletzungen, die ihre Regierung in ihrem Namen begeht, 
zu unternehmen. Sie könnten sich darum bemühen, das Gewissen ihrer 
eigenen Landsleute zu schärfen. Zudem können sie einen Teil des 
Schadens, für den ihr jeweiliges Land verantwortlich ist, kompensie-
ren, indem sie z.B. wirksame internationale Organisationen oder Nicht-
regierungsorganisationen unterstützen. Ein solcher Ausgleich ist für 
die Mehrheit der Bürger in der Regel keine einschneidende Belastung. 
Um dieser Kompensationsmöglichkeit Raum zu geben, sollte unsere 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | THOMAS POGGE 

 

mit den Menschenrechten korrelierende negative Pflicht auf gesell-
schaftliche Institutionen erweitert werden. Wir haben die Pflicht, nicht 
an der Gestaltung oder Durchsetzung sozialer Institutionen mitzuwir-
ken, die vorhersehbar ein Menschenrechtsdefizit verursachen, das 
durch eine bessere institutionelle Gestaltung plausibel vermeidbar ist – 
es sei denn, wir gleichen unseren fairen Anteil an dem vermeidbaren 
Menschenrechtsdefizit vollständig aus. 

Wie könnte dieser Ausgleich funktionieren? Angenommen, man 
akzeptiert die obige Schätzung, dass zwei Prozent des globalen Haus-
haltseinkommens theoretisch ausreichen würden, all denen einen an-
gemessenen Lebensstandard zu verschaffen, die heute dieses niedrige 
Niveau verfehlen. Nehmen wir weiter an, dass die reichsten fünf Pro-
zent der Weltbevölkerung über rund 43 Prozent des globalen Haus-
haltseinkommens verfügen (wie Branko Milanovic schätzt). In diesem 
Fall kann der auf jeden von uns entfallenden Anteil am globalen Ar-
mutsproblem nicht mehr als 2/43 unseres Haushaltseinkommens betra-
gen. Also können wir unseren fairen Anteil an dem durch ungerechte 
supranationale institutionelle Regelungen ausgelösten Menschen-
rechtsdefizit dadurch ausgleichen, dass wir, durch Spenden an wirksa-
me Organisationen, die Weltarmut laufend um 4.65 Prozent unseres 
Haushaltseinkommens verringern. 

Es ist leicht, diese Forderung mit der Bemerkung zurückzuweisen, 
dass ihre empirische Unterfütterung nicht zweifelsfrei nachgewiesen 
ist. Wie ich bereits sagte, ist es möglich, dass keine praktikable alterna-
tive Ausgestaltung supranationaler institutioneller Regelungen zu ei-
nem geringeren globalen Menschenrechtsdefizit führen würde. Aber 
um bequem im Glauben zu leben, dass wir lediglich positive Hilfs-
pflichten gegenüber den Armen der Welt haben, brauchen wir mehr als 
nur einen Zweifel daran, dass supranationale institutionelle Regelun-
gen zum Fortbestand globaler Armut beitragen – insbesondere dann, 
wenn dieser Zweifel einfach nur darauf beruht, dass wir die Auswir-
kungen bestehender supranationaler Regelungen nicht sorgfältig analy-
siert haben. Das wäre zynisch. Wir sollten auf eine sorgfältige Analyse 
dieser Regelungen und ihrer Auswirkungen und auf praktikable Re-

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 111 

 

formen dringen, damit diese Regelungen auch die Bedürfnisse und In-
teressen der Armen in Rechnung stellen und schützen. Jeder von uns 
Wohlhabenden sollte außerdem persönlich dazu beitragen, arme Men-
schen zu schützen, damit wir sichergehen, dass wir unseren fairen An-
teil an dem von uns gemeinsam verursachten Menschenrechtsdefizit 
vollständig kompensieren. 
 
 
LITERATUR 

 
Alston, Philipp (1984): »International Law and the Right to Food«, in: 

Asbjorn Eide/Wenche Barthe Eide/Susantha Goonatilake/Joan 
Gussow and Omawale (Eds.): Food as a Human Right, Tokio, S. 
169-174. 

Alston, Philipp/Tomaševski, Katarina (1984): The Right to Food, The 
Hague. 

Barber, Tony (2010): »Strong Public Support for Spending Cuts 
Across  Europe«,  in:  Financial  Times  (12.07.2010),  http://www. 
ft.com/cms/s/0/8f9e61c0-8ce2-11df-bad7-00144feab49a.html#axzz 
1FbgLKgVc (Zugriff: 25.10.2015). 

Biron, Carey L. (2014): »Global Agricultural Subsidies Near $500b, 
Favoring Large-Scale Producers«, in: www.worldwatch.org/ 
system/files/MintPress-AgSubsidiesVSO-032014.pdf (Zugriff: 09. 
01.2019). 

CNN (2011): »A CNN poll (21–23 January 2011) found that 81 per 
cent of Americans are in favour of reductions in foreign aid« 
(CNN ›Opinion Research Corporation Poll-Jan 21 to 23, 2011‹, 
25. Januar 2011), http://i2.cdn.turner.com/cnn/2011/images/01/ 
25/rel2d.pdf (Zugriff: 25.10.2015). 

Cohen, Joshua (2010): »Philosophy, Social Sciences, Global Poverty«, 
in: Alison Jagger (Ed.): Thomas Pogge and His Critics, Cambridge, 
S. 18-45. 

Committee on Economic, Social and Cultural Rights (1999): »General 
Comment on The Right to Adequate Food« UN Doc E/C.12/1999/ 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | THOMAS POGGE 

 

5, https://www.nichibenren.or.jp/library/ja/kokusai/humanrights_ 
library/treaty/data/CESCR_GC_12e.pdf (Zugriff: 25.10.2015). 

Credit Suisse (2018): »Global Wealth Report 2018«, https://www. 
credit-suisse.com/corporate/en/research/research-institute/global-
wealth-report.html (Zugriff: 01.01.2019). 

Elliott, Larry (2018): »Inequality gap widens as 42 people hold same 
wealth as 3.7 bn poorest« (The Guardian, 22. January 2018), 
https://www.theguardian.com/inequality/2018/jan/22/inequality-
gap-widens-as-42-people-hold-same-wealth-as-37bn-poorest (Zu-
griff: 09.01.2019). 

Global Humanitarian Forum (2009): »The Anatomy of a Silent Crisis«, 
https://doms.csu.edu.au/csu/file/1dcf1dcc-57a5-84bb-d330-473975 
a0affb/1/resources/readings/Reading2_6_Humanimpactreport.pdf 
(Zugriff: 16.12.2018). 

Global Slavery Index (2018): »Global Findings«, https://www. 
globalslaveryindex.org/2018/findings/global-findings/ (Zugriff: 22. 
12.2018). 

Hollingshead, Ann (2010): »The Implied Revenue Loss from Trade 
Mispricing«, https://www.gfintegrity.org/wp-content/uploads/2014/ 
05/implied-tax-revenue-loss-report_final.pdf (Zugriff: 12.01.2019).  

Homeless Worlcup Foundation (o.J.): »Global Homeless Statistics«, 
https://homelessworldcup.org/homelessness-statistics (Zugriff: 01. 
01.2019). 

International Energy Agency (IEA) (2018): »World Energy Outlook 
2018«, https://www.iea.org/energyaccess (Zugriff: 01.01.2019). 

International Labour Organization (ILO) (2017): »Global Estimates of 
Child Labour: Results and trends 2012-2016«, Geneva, 
https://www.ilo.org/global/topics/child-labour/lang--en/index.htm, 
(Zugriff: 01.01.2019). 

Milanovic, Branko (2011): The Haves and Have-Nots. A Brief and Id-
iosyncratic History of Global Inequality, New York. 

Nagel, Thomas (2005): »The Problem of Global Justice«, in: Philoso-
phy and Public Affairs 33 (2), S. 113-147. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VERLETZEN WIR DIE MENSCHENRECHTE? | 113 

 

Pogge, Thomas (2011): »Are We Violating the Human Rights of the 
World‘s Poor?«, in: Yale Human Rights & Development Law 
Journal 14 (2), S. 1-33. 

— (2010a): Politics as Usual: What Lies Behind the Pro-Poor Rhetoric, 
Cambridge. 

— (2010b): »Responses to the Critics«, in: Alison Jagger (Ed.): Thom-
as Pogge and His Critics, Cambridge, S. 175-250. 

— (2009): »Shue on Rights and Duties«, in: Charles Beitz/Robert 
Goodin (Eds.): Global Basic Rights, Oxford, S. 113-130. 

— (2008): World Poverty and Human Rights. Cosmopolitan Respon-
sibilities and Reforms. 2nd edn., Cambridge. 

— (Ed.) (2007): Freedom from Poverty as a Human Right. Who Owes 
What to the Very Poor? Oxford. 

— (2005): »Severe Poverty as a Violation of Negative Duties«, in: 
Ethics & International Affairs 55, S. 80-83. 

Rawls, John (1999): The Law of Peoples, Cambridge/Mass. 
— (1979): Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M. 
— (1971): A Theory of Justice, Cambridge/Mass. 
Satz, Debra (2005) »What Do We Owe the Global Poor?«, in: Ethics & 

International Affairs 47, S. 50-51. 
Shue, Henry (1996): Basic Rights. Subsistence, Affluence, an US For-

eign Policy. 2nd edn., Princeton. 
Spanjers, Joseph/Salomon, Matthew (2017): »Illicit Financial Flows 

from Developing Countries: 2005–2014« (Global Financial Integri-
ty 2014), https://www.gfintegrity.org/wp-content/uploads/2017/05/ 
GFI-IFF-Report-2017_final.pdf (Zugriff: 8. Januar 2019). 

UN Committee on Economic, Social, and Cultural Rights (1999): 
»General Comment on The Right to Adequate Food« (12. May 
1999), http://undocs.org/E/C.12/1999/5 (Zugriff: 22.12.2018). 

UN Documents (1948): »Universal Declaration of Human Rights« 
(UNGA Res 217 (III) (UDHR) art. 25), http://www.un-docu 
ments.net/a3r217a.htm (Zugriff: 15.12.2018). 

UN Food and Agriculture Organization, IFAD, UNICEF, WFP and 
WHO (2018): »The State of Food Insecurity and Nutrition in the 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | THOMAS POGGE 

 

World 2018«, https://www.who.int/nutrition/publications/foodsecu 
rity/state-food-security-nutrition-2018-en.pdf (Zugriff: 01.01.2019).  

— (1996): »Rome Declaration on World Food Security« (UN Doc. 
WFS 96/REP), http://www.fao.org/docrep/003/w3613e/w3613e00. 
htm (Zugriff: 15.12.2018). 

UNESCO (2017): »International Literacy Day«, http://uis.unesco.org/en/ 
news/international-literacy-day-2017, (Zugriff: 01.01.2019). 

UNICEF (2018): »What we do. Water, Sanitation and Hygiene«, 
https://www.unicef.org/wash/ (Zugriff: 15.12.2018). 

UNU-WIDER (Unites Nations University World Institute for Devel-
opment Economics Research) (2018): »World Income Inequality 
Database«, https://www.wider.unu.edu/database/world-income-in 
equality-database-wiid4 (Zugriff: 08.01.2019). 

Waldron, Jeremy (1989): »Rights in Conflict«, in: Ethics and Interna-
tional Affairs 99 (3), S. 503-519. 

Wenar, Leif (2015): Blood Oil. Tyrants, Violence and the Rules that 
Run the World, Oxford. 

World Bank (2015a): »World Development Indicators 2015«, 
http://documents.worldbank.org/curated/en/795941468338533334/
World-development-indicators-2015 (Zugriff: 16.12. 2018). 

— (2015b): »GDP per capita growth (annual per cent)«, http://data. 
worldbank.org/indicator/NY.GDP.PCAP.KD.ZG/countries/1W-XQ- 
EG-SYMA-IR-SA?display=graph (Zugriff: 25.10.2015). 

World Health Organization (WHO) (2008): »Global Burden of Dis-
ease«, https://www.who.int/healthinfo/global_burden_disease/2004 
_report_update/en/ (Zugriff: 15.12.2018). 

— (2016): »The 2016 Access to Medicine Index-Methodology Report 
15«, http://apps.who.int/medicinedocs/en/m/abstract/Js22176en, 
(Zugriff: 01.01.2019). 

 
 
 

 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Autorinnen und Autoren 

 
 
Keller, Helen, (geb. 1964), Prof. Dr. iur, dr. h.c., Ordinaria für öffent-
liches Recht, Völker- und Europarecht an der Universität Zürich, Rich-
terin am Europäischen Gerichtshof für Menschenrechte. 
 
Pogge, Thomas, (geb. 1953), Leitner Professor für Philosophie und In-
ternationale Angelegenheiten an der Yale University, außerplanmäßi-
ger Professor an der University of Central Lancashire und Mitglied der 
Norwegischen Akademie der Wissenschaften. 
 
Schaber, Peter, (geb. 1958), 1998-2000 Gastprofessor für Wissen-
schaftstheorie und Wissenschaftsethik an der Universität Hannover. 
2000-2002 Lehrstuhlvertretung am Philosophischen Seminar der Uni-
versität Göttingen. Seit 2005 Professor für Angewandte Ethik an der 
Universität Zürich. Forschungsschwerpunkte: Theorie der Menschen-
würde, Theorie der normativen Fähigkeiten. Gegenwärtig arbeitet er an 
einem Forschungsprojekt zur Theorie der Einwilligung. 
 
Zanetti, Véronique, (geb. 1959), Prof. für politische Philosophie an 
der Universität Bielefeld. Derzeit Geschäftsführende Direktorin des 
Zentrums für interdisziplinäre Forschung (ZiF) in Bielefeld. Themen-
schwerpunkte: Philosophie der internationalen Beziehungen, Rechts-
philosophie und Ethik. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 | AUTORINNEN UND AUTOREN 

 

Zimmermann, Laura, (geb. 1991), Wissenschaftliche Mitarbeiterin 
am rechtswissenschaftlichen Institut der Universität Zürich. 

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Philosophie
 Andreas Weber 

 Sein und Teilen 
 Eine Praxis schöpferischer Existenz 

 2017, 140 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-3527-0
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3527-4
EPUB: 12,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3527-0

 Björn Vedder 

 Neue Freunde 
 Über Freundschaft in Zeiten von Facebook 

 2017, 200 S., kart.
22,99 € (DE), 978-3-8376-3868-4
E-Book: 20,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3868-8
EPUB: 20,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-3868-4

 Harald Lemke 

 Szenarien der Ernährungswende 
 Gastrosophische Essays zur Transformation 
unserer Esskultur 

 2018, 396 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99€ (DE),  ISBN 978-3-7328-4483-8

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

  Philosophie
 Jürgen Manemann, Eike Brock 

 Philosophie des HipHop 
 Performen, was an der Zeit ist 

 2018, 218 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, ISBN 
978-3-8394-4152-7 

 Hilkje Charlotte Hänel 

 What is Rape? 
 Social Theory and Conceptual Analysis 

 2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4

 Dirk Braunstein 

 Wahrheit und Katastrophe 
 Texte zu Adorno 

 2018, 372 S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4269-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4269-2

https://doi.org/10.14361/9783839446782 - am 14.02.2026, 16:10:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446782
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung
	Literatur

	Demokratie und Menschenrechte auf die Spitze getrieben. Die »Selbstbestimmungsinitiative« in der Schweiz
	1. Einführung
	2. Überblick: verhältnis von  völker- und landesrecht nach geltendem Recht
	3. bedeutung der EMRK für den Menschenrechtsschutz in der Schweiz
	3.1 Geltung und direkte Anwendbarkeit
	3.2 Rang der EMRK in der  schweizerischen Rechtsordnung
	3.2.1 Im Verhältnis zu den Bundesgesetzen
	3.2.2 Im Verhältnis zur Bundesverfassung

	3.3 Quasi-Verfassungsgerichtsbarkeit im Bereich der EMRK

	4. Auswirkungen der selbst- bestimmungsinitiative auf den Menschenrechtsschutz in der Schweiz
	4.1 Verhältnis von Landes- und Völkerrecht gemäß der Selbstbestimmungsinitiative
	4.2 Selbstbestimmungsinitiative und EMRK
	4.2.1 Motive der Initianten
	4.2.2 Klassifikation der EMRK nach Art. 190 SBI

	4.3 Folgen für den Menschenrechtsschutz in der Schweiz

	5. bewertung
	Literatur

	Würde – mehr als eine Worthülse?
	1. Ein Begriff, auf den verzichtet werden kann?
	2. Zur Geschichte des Begriffs
	3. Das moderne VErständnis der Würde
	4. Paradigmatische Würdeverletzungen
	5. Der Grund des Würdebesitzes
	Literatur

	Humanitäre Interventionen –  ein zweischneidiges Schwert. Kann ein Krieg gerecht sein?
	1. Einführung
	2. Zwei LEgitimationsstrategien für den gerechten Krieg
	3. Doppelwirkung und VerhältnismäSSigkeit
	4. Fazit
	Literatur

	Verletzen wir die Menschenrechte der Armen der Welt?78F
	1. Einleitung
	2. Was bedeutet es, ein Menschenrecht zu verletzen?
	2.1 Nicht-Erfüllung
	2.2 Menschenrechte im Verhältnis zu Recht und Moral
	2.3 Von der Nicht-Erfüllung zur Verletzung
	2.4 Menschenrechte und supranationale Regelsysteme

	3. Wir verletzen die MEnschenrechte der armen in der welt:  die empirische Beweislage
	3.1 Ist Globalisierung gut für die Armen?
	3.2 Sind die Ursachen rein innerstaatlich?

	4. Fazit: Was sollen wir tun?
	Literatur

	Autorinnen und Autoren

