3. Die finf Basisethiken

Die Voraussetzung fiir die grundsitzliche Vulnerabilitit des Menschen
und auch fiir die Vulnerabilitit im Sinne von Krankheit und Behin-
derung ist die Leiblichkeit des Menschen. Die zentrale philosophische
Frage der Ethik im Gesundheitswesen an die Adresse der klassischen
Ethik lautet: Welche Rolle spielt bei der Bestimmung dessen, was in
den Schutzbereich des Ethischen fillt, die Tatsache, dass der Mensch
geboren wurde, leiblich ist, krank oder behindert werden kann, altert
und eines Tages sterben wird?

Die Bemithungen um eine sogenannte »angewandte Ethik« sind nur
deshalb notwendig geworden, weil vulnerable Personen und weil damit
die Vulnerabilitit von Personen zu beachten, von der Philosophie mehr
oder weniger vergessen worden ist. Unsere allgemeinste Frage lautet
daher: wer oder was steht tiberhaupt im Zentrum der philosophischen
Ethik?

Was sagen Aristoteles, Kant, Mill, Levinas und Jonas dazu? Deren
Namen stehen fiir die fiinf Basisethiken, die fast den gesamten Bereich
dessen, was in der Philosophie als Ethik gilt, abdecken. Sie stellen zu-
dem die Grundsubstanzen bereit, aus denen die zahlreichen Mische-
thiken gebildet worden sind. Die bekanntesten Mischethiken bringen
Kant und Aristoteles zusammen (so bei Hegel, Gadamer, Tugendhat,
Diskursethik), oder Kant und Mill (so bei Hare, dem frithen Rawls,
Derek Parfit) oder Aristoteles, Kant und Hegel (Ricceur).

a. Aristoteles: Ethik der Freundschaft

Mit Aristoteles setzt in der griechischen Antike bekanntlich eine genu-
ine Reflexion der praktischen Philosophie auf dem Boden einer Me-
taphysik ein. Metaphysik besagt, dass es eine in der Natur der Dinge
und damit im Kosmos vorgegebene Ordnung gibt, die jedes Seiende,
auch der Mensch, zu entdecken hat. Im Hinblick auf die Ethik gilt,
dass der Mensch von Natur aus nach dem Guten strebt. Entscheidend
ist an dieser Qualitit, dass das Gute nicht deshalb gut ist, weil es vom
Menschen als gut bewertet wird. Es ist vielmehr an und in sich selbst
ein Gutes, vom Menschen zu entdecken als Leitfaden, das gute Leben
zu realisieren. Wer das Gute verfehlt, strebt zwar auch nach ihm, aber
erfolglos. Die Konsequenz daraus ist dann Ungliick in der Lebensfiih-
rung. Das Gute ist ein zu erreichendes Ziel (telos), das der Mensch wie
ein Bogenschiitze anvisiert. Im Streben selbst konkretisiert sich fiir den
Menschen, was das Gute inhaltlich ist und welche Art des Lebens es
ermdglicht. Aristoteles zeigt, dass der Mensch an sich selbst seine sozi-

22

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23715. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ARISTOTELES: ETHIK DER FREUNDSCHAFT

ale Natur entdeckt und seine Lebensfithrung auf Andere bezieht, mit
denen er in Familie und Freundschaft im Haushalt (Oikos) und in der
Offentlichkeit (Polis) zusammenlebt, -arbeitet und handelt. Besonders
in der politischen Freundschaft der Tugendhaften, in der die Freunde
einander wechselseitig jeweils um des Anderen willen das Gute wiin-
schen, erfiillt sich das Streben nach dem Guten, denn »alle erhalten,
wonach sie strebten.« (Nikomachische Ethik 1167 b 1) Wer auf diese
Weise lebt, erreicht das vorgegebene Ziel, weif§ darum und realisiert von
sich aus dessen konkreten Reichtum.

Im Durchleben der Freundschaft realisiert sich das, was fiir den Men-
schen als ethisches Optimum tiberhaupt méglich ist. Dabei gilt, dass
cine soziale Bezichung nur dann als Freundschaft bezeichnet werden
kann, wenn sie die Eigenschaft der Reziprozitit aufweist. »Jeder der
beiden Freunde gibt dem anderen das Gleiche zuriick, was er von ihm
erhilt.« (Ricoeur 1996, 224) Freundschaft ist eine weltliche Sozialitit
des Gebens und Nehmens, in der Personen bei der gemeinsamen Reali-
sierung von Zielen Freunde werden kénnen.

Aristoteles ist Urvater der Reziprozititsethiken. Er erklirt ausdriick-
lich, dass ein Mensch nicht mit »leblosen Dingen« (N. Ethik 1155
b 25) befreundet sein konne, weil leblose Dinge die Freundschaft nicht
erwidern konnen. Karl-Otto Apel, ein moderner Vertreter der Rezipro-
zitit, kritisiert in diesem Sinne — anlisslich einer Diskussion mit Hans
Jonas — jede Ethik, die einen »Fortfall der Gegenseitigkeit (der Rezipro-
zitdt)« (Apel 1988, 196) akzeptiert. Aus Sicht der Tradition der Rezipro-
zititsethiken kann es keine Freundschaft mit einer vulnerablen Person
geben. Wenn eine Angehérige behauptet, mit einer Patientin wie der
fast vollig reglosen Karen Ann Quinlan, die neun Jahre im Wachkoma
gelebt hat, befreundet zu sein, begeht sie eine dramatische Selbsttiu-
schung. Atmung und Muskelbewegungen der Patientin sind keine an-
gemessene Erwiderung der freundschaftlichen Fiirsorge an die Adresse
der Angehérigen. Wenn eine Person hinter Wesen herlduft, die nicht
freundschaftsfihig sind, dann begeht sie cine unwiirdige »Kriecherei«
(Kant, Metaphysik der Sitten (MdS), Tugendlehre, A 92), da sie hinter
ihren optimalen Méglichkeiten zuriickbleibt.

In Mittelpunkt der Ethik der Freundschaft steht der Mensch als Freund
seiner selbst und der anderen. Er ist ein Freund, wenn er eine prak-
tische, auf die Welt bezogene Reziprozitit lebt. Vulnerable Personen be-
ziehungsweise die Vulnerabilitit von Personen kénnen von der Ethik
der Freundschaft nicht als achtenswert beriicksichtigt werden, weil sie
zur Aushandlung einer stabilen, reziproken, sich in der Welt verwirkli-
chenden Freundschaft offenbar nichts beizutragen haben.

23

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23715. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE FUNF BASISETHIKEN
b. Kant: Ethik der moralischen Person

Kants Neuentwurf setzt bei einer Doppelbestimmung der praktischen
Vernunft an. Jede moralische Person erhebt von sich aus den Anspruch
auf Selbstgesetzgebung und an ihre Adresse ergeht zugleich der Sollens-
anspruch des moralischen Gesetzes in Form des kategorischen Impera-
tivs. Kant wendet sich gegen eine empirische Grundlegung von Moral
und Ethik, wie sie von Hobbes und Hume vertreten worden ist. Er fin-
det seine Neuorientierung jedoch auch nicht in der Natur der Dinge,
auf die Aristoteles noch setzte, sondern in der intelligiblen Vernunft
und der Einheit von Gesetzesanspruch und Gesetzesgeltung. Es ist ein
Faktum der Vernunft, dass jede moralische Person den kategorischen
Imperativ als Stimme in sich vernimmet. Auch der Verbrecher hat diese
in sich (vgl. Kant MdS, A 39).

In der Achtung vor dem Gesetz realisiert der Mensch sein ethisches
Optimum. Seine Achtung gilt nimlich jenen herausragenden Eigen-
schaften, die nur ein Mensch realisieren kann und die daher die Idee der
Menschheit ausmachen: Autonomie, Rationalitit und Moralitit (vgl.
Birnbacher 1990, 269f). Wer Autonomie, Rationalitit und Moralitit in
der Person eines jeden anderen achtet und sich daher selbst autonom,
rational und moralititsorientiert erweist, ist eine moralische Person.
Ehrfurcht und Bewunderung gelten dann dem moralischen Gesetz in
mir (vgl. Kanc, Kritik der praktischen Vernunft (KpV), A 288).

Im Mittelpunke der Echik der moralischen Person steht der Mensch als
verniinftiges Wesen, das autonom, rational und moralititsorientiert ist.
Vulnerable Personen bezichungsweise die Vulnerabilitit von Personen
konnen von der Ethik der Person nicht als achtenswert beriicksichtigt
werden, weil sie zu den Eigenschaften der Idee der Menschheit offenbar
nichts oder nichts Wesentliches beizutragen haben.

c. Mill: Ethik der Nutzenmaximierung

Im Unterschied zu Kant geht Mill davon aus, dass die ethische Qua-
lifizierung einer Handlung nicht von der Gesinnung des Handelnden
abhingt, sondern von der Gestalt der Folgen der realisierten Handlung.
Handlungen sind dann richtig, wenn sie fiir alle von der Handlung
betroffenen Personen das im Empfinden dieser Personen vorhandene
Gliick vergroflern beziechungsweise erhalten und somit nicht verringern.
Zum Obergriff des zu Erzielenden wihlt Mill den Nutzen. Er ist die
letzte Berufungsinstanz in Fragen der Ethik. Gliick, Lust und andere
Begriffe, die Priferenzen von Personen zum Ausdruck bringen, sind As-
pekte oder Synonyme fiir diesen Nutzen. Fiir Mill gilt, dass der Mensch

24

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23715. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEVINAS: ETHIK DES ANDEREN

von Natur aus nach Nutzen strebt und dabei beachtet, dass es offen-
bar sogenannte héhere und niedere Vergniigen bei der Realisierung
von Nutzen gibt. Hohere Vergniigen sind intellektuelle Vergniigen,
niedere Vergniigen sind hingegen kérperliche Vergniigen. Hoherwertig
sind Vergniigen, die von einer Mehrheit im Rahmen ecines Vergleichs
bevorzugt werden. Und das sind offenbar die intellektuellen Vergnii-
gen. »Es ist besser, ein unzufriedener Mensch zu sein, als ein zufriedenes
Schwein, besser ein unzufriedener Sokrates, als ein zufriedener Narr.«
(Mill 2006, 16)

Wenn eine Person in einer gegebenen Situation Handlungsalterna-
tiven ausmacht und dann jede Moglichkeit wihle, die Nutzen vergro-
Bert und dabei die Differenz von intellektuellem und kérperlichem
Vergniigen beachtet, realisiert sie ihr ethisches Optimum. Mill ist sich
sicher, dass kein Wesen wiinscht, »auf die Stufe herabzusinken, die es als
niedrigere Stufe des Seins betrachtet.« (ebd., 15) Eine Art von Wiirde
verbietet es mir als intellektuellem Wesen, hinter meine héchsten Mog-
lichkeiten zuriickzufallen. Eine chronisch kranke Person kann jedoch
in die Situation geraten, sich damit abfinden zu miissen, auf die angeb-
lich niedere Stufe eines korperlichen Vegetierens herabzusinken. Statt
Biicher lesen zu kénnen, ist der Patient in der »Matratzengruft« vergra-
ben. Seine Angehorigen konnen mit ihm keine philosophischen Dis-
kussionen fithren, sondern haben seine Windeln zu wechseln. Die von
der Bioethik her bekannte Diskussion um Wert und Unwert des Lebens
kniipft an diese Art der priferenzutilitaristischen Argumentation an.

Im Mittelpunke der Ethik der Nutzenmaximierung steht der Nutzen-
maximierer. Vulnerable Personen bezichungsweise die Vulnerabilitit
von Personen kénnen von der Ethik der Nutzenmaximierung nicht als
achtenswert berticksichtigt werden, weil sie zur Realisierung von héher
qualifiziertem Nutzen offenbar nichts oder nichts Wesentliches beizu-
tragen haben.

d. Levinas: Ethik des Anderen

Die Philosophie von Emmanuel Levinas riickt am weitesten von der
Vorstellung ab, dass Ethik eine angewandte Spezialdisziplin unter ande-
ren sei. Ethik wird vielmehr zur Ersten Philosophie, weil die Bezichung
zum Anderen nicht mehr aus den Grundlagen des Logos ausgespart wer-
den soll. Meine nicht-indifferente und asymmetrische Beziehung zum
Anderen ist der Ausgangspunkt jeglicher Sinnbildung. Ich befinde mich
in der Welt eingesetzt mit einer nicht delegierbaren Verantwortung fiir
den Anderen. Verantwortung besagt, dass ich auf einen Anspruch, der
durch ihn an mich ergeht, zu antworten habe. Dass ich in dieser Weise

25

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23715. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE FUNF BASISETHIKEN

verantwortlich bin, ist unvermeidlich, was ich hingegen auf den An-
spruch des Anderen zu sagen und tun habe, liegt in meiner Freiheit, ist
also nicht durch den Anderen vorherbestimme. Da mich im Angesicht
des Anderen auch andere Andere, ja die Menschheit, wie Lévinas mit
Kant sagt, ansprechen, bin ich immer schon einer Pluralitit singulirer
und unvergleichlicher Anspriiche ausgesetzt, die mich durch ein Ver-
gleichen des Unvergleichlichen zur Einrichtung einer Rangordnung der
Gerechtigkeit nétigen. Lévinas erklirt dadurch die Herkunft der Welt
der Institutionen, der Politik und der Reziprozitit, die, von der Anders-
heit der ethischen Grundsituation aus geschen, Momente der Gewalt-
samkeit bedeuten. Von sich selbst her ist die Pluralitic singuldrer An-
spriiche nimlich nicht auf eine Reihenfolge, die festlegt, wem ich mich
zuerst zuwende, angelegt. Erst die Einfiihrung gerechter Institutionen
trigt dazu bei, dass Bevorzugungen und Benachteiligungen auftreten.
Dieser wohl kaum zu vermeidende Einbruch ist mit Momenten einer
Gewaltsamkeit behaftet, weil er auf unzureichenden Griinden beruht
(vgl.: Schnell 2001, Kap. 6). An dieser Stelle setzte Jacques Derrida mit
seinen Uberlegungen zur Gesetzeskraft von Recht und Institutionen an
(vgl.: Derrida 1991).

Indem eine Person ihre Identitit verwirklicht, realisiert sie ihr ethi-
sches Optimum. »Faktisch muff man die eigentliche Identitit des
menschlichen Ich von der Verantwortlichkeit her benennen.« (Levinas
1986, 78) In der Bezichung, die die Verantwortung ausmacht, wird die
Vulnerabilicit auf den Anderen bezogen. Levinas spricht daher vom
»Leiden des anderen Menschen« (Levinas 1995, 120) oder davon, dass
»der Tod des Anderen stirker ist als die Sorge um sich.« (ebd., 249)
In der Realisierung der Verantwortung kommt das Ich zu sich, aber es
bleibt ohne Ruhe in sich selbst, da es sich als Hiiter des Anderen er-
weist. Hier finden wir Aspekte von Passivitit, Leiblichkeit und Asym-
metrie, die zur Sache der Vulnerabilitit gehoren. Es geht nicht darum,
dass sich der Andere auch um mich sorgen sollte, sondern um die Frage,
ob das Ich als vulnerable Person Hiiter des Anderen sein kann.

Unter den fiinf Basisethiken ist es die Ethik von Levinas, die der Beto-
nung einer Vulnerabilitdit am nichsten kommt und sie bis ins Politische
verfolgt (vgl. Levinas 2007, Hirsch 2015). Das die Verantwortung tra-
gende Ich ist nimlich kein starker Machthaber, sondern eine »Geisel«
und in dieser Position im Status einer »Verwundbarkeit/vulnérabilité«
und einer »Passivitit« (Levinas 1992, 50). Zu erwihnen ist schliefSlich,
dass Levinas vielfach Spuren in der Diskussion um die gesellschaftliche
Inklusion von Menschen mit Behinderungen hinterlassen hat (vgl.:
Budka 2006; Dederich et al. 2016).

Im Mittelpunkt der Ethik des Anderen steht das Ich als Hiiter des An-
deren. Vulnerable Personen bezichungsweise die Vulnerabilitidt von Per-

26

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23715. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HANS JONAS: OKOLOGISCHE VERANTWORTUNGSETHIK

sonen kénnen von der Ethik des Anderen als achtenswert berticksichtigt
werden, weil sie in der Realisierung der Verantwortung fiir den Anderen
auftreten. Zu beachten bleibt jedoch, ob die Beschreibung der Vulnera-
bilitit des Anderen nicht einen wohlmeinenden Paternalismus begiin-
stigen kann.

e. Hans Jonas: Okologische Verantwortungsethik

Wie bei Levinas finden wir auch bei Hans Jonas, der seiner Ethik eine
philosophische Biologie zugrunde legt (vgl. dazu: Ricoeur 1991), As-
pekee, die zur Vulnerabilitdt zihlen. Krankheit, Korper, Biologie, Ge-
burt und Tod sind ihm geldufige Themen. »Sterbenmiissen ist verkniipft
mit Geborensein.« (Jonas 1985, 160) Im Unterschied zu Levinas erhebt
Jonas den Anspruch einer Ausweitung des Schutzbereiches des Ethi-
schen Giber den Menschen hinaus auf das ganze Sein.

Ausloser fiir die Bahnung der 6kologischen Perspektive ist die Ein-
sicht, dass die Zerstérungsmacht der modernen Technologie (Atom-
bombe, Kernkraft etc.) so grof§ ist, dass sie den Fortbestand des gesam-
ten Daseins bedroht. Die biologische Ordnung, deren Teil der Mensch
ist, wird zum Gegenstand der praktischen Philosophie. Da die Zersts-
rung durch die Technologie die Erde zukiinftig unbewohnbar machen
kann, ist besonders die Zukunft als Gegenstand des Ethischen interes-
sant. Was ist, wenn die Folgen einer moglichen technologischen In-
novation unabsehbar sind, weil sie erst in 50 Jahren eintreten? Jonas
entwickelt bekanntlich das als »Heuristik der Furcht« bekannte Gedan-
kenexperiment: wenn eine Entscheidung tiber ein Projekt zur Gestal-
tung des kiinftigen menschlichen Zusammenlebens ansteht, wie etwa
der Bau eines Flughafens, einer Miillverbrennungsanlage oder einer Au-
tobahn, dann sollen wir uns gegenwirtig vorstellen, was das grofftmég-
liche Ubel (malum) ist, das unsere diesbeziiglichen Handlungen gegen-
wirtig im Hinblick auf die Zukunft auslésen kénnten. Wie tibel kénnte
dieses malum werden? Wie kann es vermieden werden, wenn es als
zu problematisch erscheint? Die Ausrichtung der Ethik orientiert sich
nicht am Guten (bonum), sondern am Ubel (malum). Wir Menschen
diirfen nicht alles tun, was wir konnen, weil wir dem Sein verantwort-
lich sind. Daher sind die Freiheit des Forschens und freie Entfaltung der
Personlichkeit im Zweifelsfalle einzuschrinken. Eine »Tyrannei ist im-
mer noch besser als der Untergang.« Im Falle der Alternative Tyrannei
versus Untergang ist die Tyrannei »ethisch gebilligt« (Jonas 1992, 145).
Zur Rettung der Natur ist im Notfall eine »Pause der Freiheit« (ebd.,
146) unvermeidlich.

»Handle so, daf§ die Wirkungen deiner Handlung vertriglich sind
mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden.« (Jonas

27

https://dol.ory/10.5771/9783845292657-23 - am 10.01.2026, 05:2315. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE FUNF BASISETHIKEN

1979, 36) Indem eine Person diesen Imperativ verfolgt und in der Kon-
sequenz zu Verzicht bereit ist, realisiert sie ihr ethisches Optimum. Das
Ziel der 6kologischen Bewegung ist nicht der Schutz des Ich, des An-
deren oder der Menschheit. Wenn Jonas von menschlichen Leben auf
Erden spricht, meint er keine Kultur des Miteinanders, sondern die Be-
wahrung einer »biologischen Ordnung.« (Jonas 1985, 161) Dieser Be-
griff impliziert gar, dass die Natur eine Ordnung habe, die man nicht
verlieren diirfe, weil sie uns sagt, wie weit wir mit unseren Handlungen
gehen diirfen. In diesem Sinne argumentiert Jonas auch in seinen Ar-
beiten zur medizinischen Ethik. Es geht nicht um Patienten, sondern
um die Natur. »Neger im Amerika lassen sich, unter dem Druck ras-
sischer Diskrimination, ihre durchaus naturgemiflen Wulstlippen kor-
rigieren zwecks Anniherung an die weiffe Norm.« Sie lassen sich damit
zur »Uberschreitung der Naturnorm« (ebd., 150) hinreiffen. Hier wird
die Okologie tendenziell und im buchstiblichen Sinne inhuman. Daher
rithren auch die problematischen Auflerungen zur Demokratie (vgl.:
Schnell 2007).

Im Mittelpunkt der &kologischen Verantwortungsethik steht der Be-
schiitzer des Seins. Vulnerable Personen bezichungsweise die Vulnera-
bilitdt von Personen kénnen von der kologischen Verantwortungsethik
grundsitzlich beachtet werden, allerdings nicht um ihrer selbst willen,
sondern nur im Rahmen einer im Gleichgewicht zu haltenden Natur.

f. Resiimee

Die Ausgangsfrage, wer oder was im Zentrum der philosophischen
Ethik steht, hat eine Antwort gefunden. Im Zentrum stehen demnach:

¢ Freunde (Aristoteles),

¢ moralische Personen (Kant),

¢ Nutzenmaximierer (Mill),

e Hiiter des Anderen (Levinas),
e Beschiitzer des Seins (Jonas).

Unter den aufgefithrten Ethiken betonen lediglich die beiden zuletzt
erwihnten die grundsitzliche Vulnerabilitit von Personen. Vulnerable

Personen im engeren Sinne (Kranke, Pflegebediirftige, Behinderte) zih-
len nicht zum Adressatenkreis ethischer Uberlegungen.

28

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23715. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

g. Dartiber hinaus: Nietzsche

Die Rede von sogenannten Basisethiken erschopft die Traditionen
nicht. Es bleibt zumindest noch der Hinweis auf Friedrich Nietzsches
Genealogie der Moral. Im Unterschied zu den meisten Basisethiken setzt
diese bekanntlich keinen Logos voraus, den es nur noch zu entfalten
gilt, sondern weist dessen Entstehung aus. Die Moral der Reziprozitit
in Intersubjektivitit und Anerkennung, die bei Aristoteles, Kant und
Hegel sehr zentral ist, erweist sich demnach als eine verkleidete Oko-
nomie.

Nietzsche selbst geht dariiber hinaus durch das, was er als ein »Jen-
seits des Rechts« (Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, 2. Abhandlung,
Nr. 10) bezeichnet. In einer asymmetrischen Beziehung wird dem An-
deren cher gegeben, als dass vom ihm adiquate Riickgaben, Antwor-
ten, Handlungen oder andere Verhaltensweisen erwarten werden. Der
Andere erscheint hier als schlichter und bediirftiger Mensch (ebd.,
1. Abhandlung, Nr. 4).

Obwohl die bei Nietzsche zu findenden Motive nicht frei von pater-
nalistischen Aspekten sind, verweisen sie auf die Problematik der Vul-
nerabilitit. Zudem besteht eine Nihe zum Denken des Ethischen bei
Levinas und auch bei Derrida. »Die gute Freundschaft entsteht dort, wo
man den anderen mehr achtet als sich selbst.« (Derrida 2000, 97) Von
Nietzsche nehmen wir die Anregung mit, nachfolgend das Verhiltnis
von Ethik und Okonomie im Auge zu behalten.

29

hitps://dol.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23715. [ —



https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Aristoteles: Ethik der Freundschaft
	b.  Kant: Ethik der moralischen Person
	c.  Mill: Ethik der Nutzenmaximierung
	d.  Levinas: Ethik des Anderen
	e.  Jonas: Ökologische Verantwortungsethik
	f.  Resümee
	g.  Darüber hinaus: Nietzsche

