
22

3. Die fünf Basisethiken

Die Voraussetzung für die grundsätzliche Vulnerabilität des Menschen 
und auch für die Vulnerabilität im Sinne von Krankheit und Behin-
derung ist die Leiblichkeit des Menschen. Die zentrale philosophische 
Frage der Ethik im Gesundheitswesen an die Adresse der klassischen 
Ethik lautet: Welche Rolle spielt bei der Bestimmung dessen, was in 
den Schutzbereich des Ethischen fällt, die Tatsache, dass der Mensch 
geboren wurde, leiblich ist, krank oder behindert werden kann, altert 
und eines Tages sterben wird? 

Die Bemühungen um eine sogenannte »angewandte Ethik« sind nur 
deshalb notwendig geworden, weil vulnerable Personen und weil damit 
die Vulnerabilität von Personen zu beachten, von der Philosophie mehr 
oder weniger vergessen worden ist. Unsere allgemeinste Frage lautet 
daher: wer oder was steht überhaupt im Zentrum der philosophischen 
Ethik?

Was sagen Aristoteles, Kant, Mill, Levinas und Jonas dazu? Deren 
Namen stehen für die fünf Basisethiken, die fast den gesamten Bereich 
dessen, was in der Philosophie als Ethik gilt, abdecken. Sie stellen zu-
dem die Grundsubstanzen bereit, aus denen die zahlreichen Mische-
thiken gebildet worden sind. Die bekanntesten Mischethiken bringen 
Kant und Aristoteles zusammen (so bei Hegel, Gadamer, Tugendhat, 
Diskursethik), oder Kant und Mill (so bei Hare, dem frühen Rawls, 
Derek Parfit) oder Aristoteles, Kant und Hegel (Ricœur).

a. Aristoteles: Ethik der Freundschaft

Mit Aristoteles setzt in der griechischen Antike bekanntlich eine genu-
ine Reflexion der praktischen Philosophie auf dem Boden einer Me-
taphysik ein. Metaphysik besagt, dass es eine in der Natur der Dinge 
und damit im Kosmos vorgegebene Ordnung gibt, die jedes Seiende, 
auch der Mensch, zu entdecken hat. Im Hinblick auf die Ethik gilt, 
dass der Mensch von Natur aus nach dem Guten strebt. Entscheidend 
ist an dieser Qualität, dass das Gute nicht deshalb gut ist, weil es vom 
Menschen als gut bewertet wird. Es ist vielmehr an und in sich selbst 
ein Gutes, vom Menschen zu entdecken als Leitfaden, das gute Leben 
zu realisieren. Wer das Gute verfehlt, strebt zwar auch nach ihm, aber 
erfolglos. Die Konsequenz daraus ist dann Unglück in der Lebensfüh-
rung. Das Gute ist ein zu erreichendes Ziel (telos), das der Mensch wie 
ein Bogenschütze anvisiert. Im Streben selbst konkretisiert sich für den 
Menschen, was das Gute inhaltlich ist und welche Art des Lebens es 
ermöglicht. Aristoteles zeigt, dass der Mensch an sich selbst seine sozi-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

ARISTOTELES: ETHIK DER FREUNDSCHAFT

ale Natur entdeckt und seine Lebensführung auf Andere bezieht, mit 
denen er in Familie und Freundschaft im Haushalt (Oikos) und in der 
Öffentlichkeit (Polis) zusammenlebt, -arbeitet und handelt. Besonders 
in der politischen Freundschaft der Tugendhaften, in der die Freunde 
einander wechselseitig jeweils um des Anderen willen das Gute wün-
schen, erfüllt sich das Streben nach dem Guten, denn »alle erhalten, 
wonach sie strebten.« (Nikomachische Ethik 1167 b 1) Wer auf diese 
Weise lebt, erreicht das vorgegebene Ziel, weiß darum und realisiert von 
sich aus dessen konkreten Reichtum. 

Im Durchleben der Freundschaft realisiert sich das, was für den Men-
schen als ethisches Optimum überhaupt möglich ist. Dabei gilt, dass 
eine soziale Beziehung nur dann als Freundschaft bezeichnet werden 
kann, wenn sie die Eigenschaft der Reziprozität aufweist. »Jeder der 
beiden Freunde gibt dem anderen das Gleiche zurück, was er von ihm 
erhält.« (Ricœur 1996, 224) Freundschaft ist eine weltliche Sozialität 
des Gebens und Nehmens, in der Personen bei der gemeinsamen Reali-
sierung von Zielen Freunde werden können.

Aristoteles ist Urvater der Reziprozitätsethiken. Er erklärt ausdrück-
lich, dass ein Mensch nicht mit »leblosen Dingen« (N. Ethik 1155  
b 25) befreundet sein könne, weil leblose Dinge die Freundschaft nicht 
erwidern können. Karl-Otto Apel, ein moderner Vertreter der Rezipro-
zität, kritisiert in diesem Sinne – anlässlich einer Diskussion mit Hans 
Jonas – jede Ethik, die einen »Fortfall der Gegenseitigkeit (der Rezipro-
zität)« (Apel 1988, 196) akzeptiert. Aus Sicht der Tradition der Rezipro-
zitätsethiken kann es keine Freundschaft mit einer vulnerablen Person 
geben. Wenn eine Angehörige behauptet, mit einer Patientin wie der 
fast völlig reglosen Karen Ann Quinlan, die neun Jahre im Wachkoma 
gelebt hat, befreundet zu sein, begeht sie eine dramatische Selbsttäu-
schung. Atmung und Muskelbewegungen der Patientin sind keine an-
gemessene Erwiderung der freundschaftlichen Fürsorge an die Adresse 
der Angehörigen. Wenn eine Person hinter Wesen herläuft, die nicht 
freundschaftsfähig sind, dann begeht sie eine unwürdige »Kriecherei« 
(Kant, Metaphysik der Sitten (MdS), Tugendlehre, A 92), da sie hinter 
ihren optimalen Möglichkeiten zurückbleibt.

In Mittelpunkt der Ethik der Freundschaft steht der Mensch als Freund 
seiner selbst und der anderen. Er ist ein Freund, wenn er eine prak-
tische, auf die Welt bezogene Reziprozität lebt. Vulnerable Personen be-
ziehungsweise die Vulnerabilität von Personen können von der Ethik 
der Freundschaft nicht als achtenswert berücksichtigt werden, weil sie 
zur Aushandlung einer stabilen, reziproken, sich in der Welt verwirkli-
chenden Freundschaft offenbar nichts beizutragen haben.

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

b. Kant: Ethik der moralischen Person

Kants Neuentwurf setzt bei einer Doppelbestimmung der praktischen 
Vernunft an. Jede moralische Person erhebt von sich aus den Anspruch 
auf Selbstgesetzgebung und an ihre Adresse ergeht zugleich der Sollens-
anspruch des moralischen Gesetzes in Form des kategorischen Impera-
tivs. Kant wendet sich gegen eine empirische Grundlegung von Moral 
und Ethik, wie sie von Hobbes und Hume vertreten worden ist. Er fin-
det seine Neuorientierung jedoch auch nicht in der Natur der Dinge, 
auf die Aristoteles noch setzte, sondern in der intelligiblen Vernunft 
und der Einheit von Gesetzesanspruch und Gesetzesgeltung. Es ist ein 
Faktum der Vernunft, dass jede moralische Person den kategorischen 
Imperativ als Stimme in sich vernimmt. Auch der Verbrecher hat diese 
in sich (vgl. Kant MdS, A 39).

In der Achtung vor dem Gesetz realisiert der Mensch sein ethisches 
Optimum. Seine Achtung gilt nämlich jenen herausragenden Eigen-
schaften, die nur ein Mensch realisieren kann und die daher die Idee der 
Menschheit ausmachen: Autonomie, Rationalität und Moralität (vgl. 
Birnbacher 1990, 269f ). Wer Autonomie, Rationalität und Moralität in 
der Person eines jeden anderen achtet und sich daher selbst autonom, 
rational und moralitätsorientiert erweist, ist eine moralische Person. 
Ehrfurcht und Bewunderung gelten dann dem moralischen Gesetz in 
mir (vgl. Kant, Kritik der praktischen Vernunft (KpV), A 288).

Im Mittelpunkt der Ethik der moralischen Person steht der Mensch als 
vernünftiges Wesen, das autonom, rational und moralitätsorientiert ist. 
Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnerabilität von Personen 
können von der Ethik der Person nicht als achtenswert berücksichtigt 
werden, weil sie zu den Eigenschaften der Idee der Menschheit offenbar 
nichts oder nichts Wesentliches beizutragen haben.

c. Mill: Ethik der Nutzenmaximierung

Im Unterschied zu Kant geht Mill davon aus, dass die ethische Qua-
lifizierung einer Handlung nicht von der Gesinnung des Handelnden 
abhängt, sondern von der Gestalt der Folgen der realisierten Handlung. 
Handlungen sind dann richtig, wenn sie für alle von der Handlung 
betroffenen Personen das im Empfinden dieser Personen vorhandene 
Glück vergrößern beziehungsweise erhalten und somit nicht verringern. 
Zum Obergriff des zu Erzielenden wählt Mill den Nutzen. Er ist die 
letzte Berufungsinstanz in Fragen der Ethik. Glück, Lust und andere 
Begriffe, die Präferenzen von Personen zum Ausdruck bringen, sind As-
pekte oder Synonyme für diesen Nutzen. Für Mill gilt, dass der Mensch 

DIE FÜNF BASISETHIKEN

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

LEVINAS: ETHIK DES ANDEREN

von Natur aus nach Nutzen strebt und dabei beachtet, dass es offen-
bar sogenannte höhere und niedere Vergnügen bei der Realisierung 
von Nutzen gibt. Höhere Vergnügen sind intellektuelle Vergnügen, 
niedere Vergnügen sind hingegen körperliche Vergnügen. Höherwertig 
sind Vergnügen, die von einer Mehrheit im Rahmen eines Vergleichs 
bevorzugt werden. Und das sind offenbar die intellektuellen Vergnü-
gen. »Es ist besser, ein unzufriedener Mensch zu sein, als ein zufriedenes 
Schwein, besser ein unzufriedener Sokrates, als ein zufriedener Narr.« 
(Mill 2006, 16)

Wenn eine Person in einer gegebenen Situation Handlungsalterna-
tiven ausmacht und dann jede Möglichkeit wählt, die Nutzen vergrö-
ßert und dabei die Differenz von intellektuellem und körperlichem 
Vergnügen beachtet, realisiert sie ihr ethisches Optimum. Mill ist sich 
sicher, dass kein Wesen wünscht, »auf die Stufe herabzusinken, die es als 
niedrigere Stufe des Seins betrachtet.« (ebd., 15) Eine Art von Würde 
verbietet es mir als intellektuellem Wesen, hinter meine höchsten Mög-
lichkeiten zurückzufallen. Eine chronisch kranke Person kann jedoch 
in die Situation geraten, sich damit abfinden zu müssen, auf die angeb-
lich niedere Stufe eines körperlichen Vegetierens herabzusinken. Statt 
Bücher lesen zu können, ist der Patient in der ›Matratzengruft‹ vergra-
ben. Seine Angehörigen können mit ihm keine philosophischen Dis-
kussionen führen, sondern haben seine Windeln zu wechseln. Die von 
der Bioethik her bekannte Diskussion um Wert und Unwert des Lebens 
knüpft an diese Art der präferenzutilitaristischen Argumentation an.

Im Mittelpunkt der Ethik der Nutzenmaximierung steht der Nutzen-
maximierer. Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnerabilität 
von Personen können von der Ethik der Nutzenmaximierung nicht als 
achtenswert berücksichtigt werden, weil sie zur Realisierung von höher 
qualifiziertem Nutzen offenbar nichts oder nichts Wesentliches beizu-
tragen haben.

d. Levinas: Ethik des Anderen 

Die Philosophie von Emmanuel Levinas rückt am weitesten von der 
Vorstellung ab, dass Ethik eine angewandte Spezialdisziplin unter ande-
ren sei. Ethik wird vielmehr zur Ersten Philosophie, weil die Beziehung 
zum Anderen nicht mehr aus den Grundlagen des Logos ausgespart wer-
den soll. Meine nicht-indifferente und asymmetrische Beziehung zum 
Anderen ist der Ausgangspunkt jeglicher Sinnbildung. Ich befinde mich 
in der Welt eingesetzt mit einer nicht delegierbaren Verantwortung für 
den Anderen. Verantwortung besagt, dass ich auf einen Anspruch, der 
durch ihn an mich ergeht, zu antworten habe. Dass ich in dieser Weise 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

verantwortlich bin, ist unvermeidlich, was ich hingegen auf den An-
spruch des Anderen zu sagen und tun habe, liegt in meiner Freiheit, ist 
also nicht durch den Anderen vorherbestimmt. Da mich im Angesicht 
des Anderen auch andere Andere, ja die Menschheit, wie Lévinas mit 
Kant sagt, ansprechen, bin ich immer schon einer Pluralität singulärer 
und unvergleichlicher Ansprüche ausgesetzt, die mich durch ein Ver-
gleichen des Unvergleichlichen zur Einrichtung einer Rangordnung der 
Gerechtigkeit nötigen. Lévinas erklärt dadurch die Herkunft der Welt 
der Institutionen, der Politik und der Reziprozität, die, von der Anders-
heit der ethischen Grundsituation aus gesehen, Momente der Gewalt-
samkeit bedeuten. Von sich selbst her ist die Pluralität singulärer An-
sprüche nämlich nicht auf eine Reihenfolge, die festlegt, wem ich mich 
zuerst zuwende, angelegt. Erst die Einführung gerechter Institutionen 
trägt dazu bei, dass Bevorzugungen und Benachteiligungen auftreten. 
Dieser wohl kaum zu vermeidende Einbruch ist mit Momenten einer 
Gewaltsamkeit behaftet, weil er auf unzureichenden Gründen beruht 
(vgl.: Schnell 2001, Kap. 6). An dieser Stelle setzte Jacques Derrida mit 
seinen Überlegungen zur Gesetzeskraft von Recht und Institutionen an 
(vgl.: Derrida 1991). 

Indem eine Person ihre Identität verwirklicht, realisiert sie ihr ethi-
sches Optimum. »Faktisch muß man die eigentliche Identität des 
menschlichen Ich von der Verantwortlichkeit her benennen.« (Levinas 
1986, 78) In der Beziehung, die die Verantwortung ausmacht, wird die 
Vulnerabilität auf den Anderen bezogen. Levinas spricht daher vom 
»Leiden des anderen Menschen« (Levinas 1995, 120) oder davon, dass 
»der Tod des Anderen stärker ist als die Sorge um sich.« (ebd., 249) 
In der Realisierung der Verantwortung kommt das Ich zu sich, aber es 
bleibt ohne Ruhe in sich selbst, da es sich als Hüter des Anderen er-
weist. Hier finden wir Aspekte von Passivität, Leiblichkeit und Asym-
metrie, die zur Sache der Vulnerabilität gehören. Es geht nicht darum, 
dass sich der Andere auch um mich sorgen sollte, sondern um die Frage, 
ob das Ich als vulnerable Person Hüter des Anderen sein kann.

Unter den fünf Basisethiken ist es die Ethik von Levinas, die der Beto-
nung einer Vulnerabilität am nächsten kommt und sie bis ins Politische 
verfolgt (vgl. Levinas 2007, Hirsch 2015). Das die Verantwortung tra-
gende Ich ist nämlich kein starker Machthaber, sondern eine »Geisel« 
und in dieser Position im Status einer »Verwundbarkeit/vulnérabilité« 
und einer »Passivität« (Levinas 1992, 50). Zu erwähnen ist schließlich, 
dass Levinas vielfach Spuren in der Diskussion um die gesellschaftliche 
Inklusion von Menschen mit Behinderungen hinterlassen hat (vgl.: 
Budka 2006; Dederich et al. 2016). 

Im Mittelpunkt der Ethik des Anderen steht das Ich als Hüter des An-
deren. Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnerabilität von Per-

DIE FÜNF BASISETHIKEN

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

sonen können von der Ethik des Anderen als achtenswert berücksichtigt 
werden, weil sie in der Realisierung der Verantwortung für den Anderen 
auftreten. Zu beachten bleibt jedoch, ob die Beschreibung der Vulnera-
bilität des Anderen nicht einen wohlmeinenden Paternalismus begün-
stigen kann.

e. Hans Jonas: Ökologische Verantwortungsethik

Wie bei Levinas finden wir auch bei Hans Jonas, der seiner Ethik eine 
philosophische Biologie zugrunde legt (vgl. dazu: Ricœur 1991), As-
pekte, die zur Vulnerabilität zählen. Krankheit, Körper, Biologie, Ge-
burt und Tod sind ihm geläufige Themen. »Sterbenmüssen ist verknüpft 
mit Geborensein.« (Jonas 1985, 160) Im Unterschied zu Levinas erhebt 
Jonas den Anspruch einer Ausweitung des Schutzbereiches des Ethi-
schen über den Menschen hinaus auf das ganze Sein.

Auslöser für die Bahnung der ökologischen Perspektive ist die Ein-
sicht, dass die Zerstörungsmacht der modernen Technologie (Atom-
bombe, Kernkraft etc.) so groß ist, dass sie den Fortbestand des gesam-
ten Daseins bedroht. Die biologische Ordnung, deren Teil der Mensch 
ist, wird zum Gegenstand der praktischen Philosophie. Da die Zerstö-
rung durch die Technologie die Erde zukünftig unbewohnbar machen 
kann, ist besonders die Zukunft als Gegenstand des Ethischen interes-
sant. Was ist, wenn die Folgen einer möglichen technologischen In-
novation unabsehbar sind, weil sie erst in 50 Jahren eintreten? Jonas 
entwickelt bekanntlich das als »Heuristik der Furcht« bekannte Gedan-
kenexperiment: wenn eine Entscheidung über ein Projekt zur Gestal-
tung des künftigen menschlichen Zusammenlebens ansteht, wie etwa 
der Bau eines Flughafens, einer Müllverbrennungsanlage oder einer Au-
tobahn, dann sollen wir uns gegenwärtig vorstellen, was das größtmög-
liche Übel (malum) ist, das unsere diesbezüglichen Handlungen gegen-
wärtig im Hinblick auf die Zukunft auslösen könnten. Wie übel könnte 
dieses malum werden? Wie kann es vermieden werden, wenn es als 
zu problematisch erscheint? Die Ausrichtung der Ethik orientiert sich 
nicht am Guten (bonum), sondern am Übel (malum). Wir Menschen 
dürfen nicht alles tun, was wir können, weil wir dem Sein verantwort-
lich sind. Daher sind die Freiheit des Forschens und freie Entfaltung der 
Persönlichkeit im Zweifelsfalle einzuschränken. Eine »Tyrannei ist im-
mer noch besser als der Untergang.« Im Falle der Alternative Tyrannei 
versus Untergang ist die Tyrannei »ethisch gebilligt« (Jonas 1992, 145). 
Zur Rettung der Natur ist im Notfall eine »Pause der Freiheit« (ebd., 
146) unvermeidlich.

»Handle so, daß die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind 
mit der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden.« (Jonas 

HANS JONAS: ÖKOLOGISCHE VERANTWORTUNGSETHIK

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

1979, 36) Indem eine Person diesen Imperativ verfolgt und in der Kon-
sequenz zu Verzicht bereit ist, realisiert sie ihr ethisches Optimum. Das 
Ziel der ökologischen Bewegung ist nicht der Schutz des Ich, des An-
deren oder der Menschheit. Wenn Jonas von menschlichen Leben auf 
Erden spricht, meint er keine Kultur des Miteinanders, sondern die Be-
wahrung einer »biologischen Ordnung.« (Jonas 1985, 161) Dieser Be-
griff impliziert gar, dass die Natur eine Ordnung habe, die man nicht 
verlieren dürfe, weil sie uns sagt, wie weit wir mit unseren Handlungen 
gehen dürfen. In diesem Sinne argumentiert Jonas auch in seinen Ar-
beiten zur medizinischen Ethik. Es geht nicht um Patienten, sondern 
um die Natur. »Neger im Amerika lassen sich, unter dem Druck ras-
sischer Diskrimination, ihre durchaus naturgemäßen Wulstlippen kor-
rigieren zwecks Annäherung an die weiße Norm.« Sie lassen sich damit 
zur »Überschreitung der Naturnorm« (ebd., 150) hinreißen. Hier wird 
die Ökologie tendenziell und im buchstäblichen Sinne inhuman. Daher 
rühren auch die problematischen Äußerungen zur Demokratie (vgl.: 
Schnell 2007).

Im Mittelpunkt der ökologischen Verantwortungsethik steht der Be-
schützer des Seins. Vulnerable Personen beziehungsweise die Vulnera-
bilität von Personen können von der ökologischen Verantwortungsethik 
grundsätzlich beachtet werden, allerdings nicht um ihrer selbst willen, 
sondern nur im Rahmen einer im Gleichgewicht zu haltenden Natur.

f. Resümee

Die Ausgangsfrage, wer oder was im Zentrum der philosophischen 
Ethik steht, hat eine Antwort gefunden. Im Zentrum stehen demnach:

•	 Freunde (Aristoteles),
•	 moralische Personen (Kant),
•	 Nutzenmaximierer (Mill),
•	 Hüter des Anderen (Levinas),
•	 Beschützer des Seins (Jonas).

Unter den aufgeführten Ethiken betonen lediglich die beiden zuletzt 
erwähnten die grundsätzliche Vulnerabilität von Personen. Vulnerable 
Personen im engeren Sinne (Kranke, Pflegebedürftige, Behinderte) zäh-
len nicht zum Adressatenkreis ethischer Überlegungen.

DIE FÜNF BASISETHIKEN

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

g. Darüber hinaus: Nietzsche 

Die Rede von sogenannten Basisethiken erschöpft die Traditionen 
nicht. Es bleibt zumindest noch der Hinweis auf Friedrich Nietzsches 
Genealogie der Moral. Im Unterschied zu den meisten Basisethiken setzt 
diese bekanntlich keinen Logos voraus, den es nur noch zu entfalten 
gilt, sondern weist dessen Entstehung aus. Die Moral der Reziprozität 
in Intersubjektivität und Anerkennung, die bei Aristoteles, Kant und 
Hegel sehr zentral ist, erweist sich demnach als eine verkleidete Öko-
nomie. 

Nietzsche selbst geht darüber hinaus durch das, was er als ein »Jen-
seits des Rechts« (Nietzsche, Zur Genealogie der Moral, 2. Abhandlung, 
Nr. 10) bezeichnet. In einer asymmetrischen Beziehung wird dem An-
deren eher gegeben, als dass vom ihm adäquate Rückgaben, Antwor-
ten, Handlungen oder andere Verhaltensweisen erwarten werden. Der 
Andere erscheint hier als schlichter und bedürftiger Mensch (ebd.,  
1. Abhandlung, Nr. 4).

Obwohl die bei Nietzsche zu findenden Motive nicht frei von pater-
nalistischen Aspekten sind, verweisen sie auf die Problematik der Vul-
nerabilität. Zudem besteht eine Nähe zum Denken des Ethischen bei 
Levinas und auch bei Derrida. »Die gute Freundschaft entsteht dort, wo 
man den anderen mehr achtet als sich selbst.« (Derrida 2000, 97) Von 
Nietzsche nehmen wir die Anregung mit, nachfolgend das Verhältnis 
von Ethik und Ökonomie im Auge zu behalten.

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23 - am 19.01.2026, 05:23:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Aristoteles: Ethik der Freundschaft
	b.  Kant: Ethik der moralischen Person
	c.  Mill: Ethik der Nutzenmaximierung
	d.  Levinas: Ethik des Anderen
	e.  Jonas: Ökologische Verantwortungsethik
	f.  Resümee
	g.  Darüber hinaus: Nietzsche

